
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: Les nouvelles paroles de Jésus

Autor: Trabaud, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES NOUVELLES PAROLES DE JÉSUS

II. TRABAUD

On sait que certaines paroles du Seigneur qui ne se trouvent
pas dans nos Evangiles ont été retenues par l'ancienne Eglise
et recueillies, soit dans les Evangiles apocryphes, soit, sous
forme de citations, dans les ouvrages des Pères. L'une d'elles

se lit dans le livre des Actes, rapportée par saint Paul dans

son discours aux anciens d'Ephèse: « Il y a plus de bonheur à

donner qu'à recevoir, » et des autres, réunies par M. Alfred
Resch au nombre d'une soixantaine1, la plus connue et la plus
employée clans l'antiquité chrétienne, est un précepte assez

obscur, qui nous a été transmis par Origene: « Soyez de bons

changeurs. » C'est parce qu'elles n'ont pas été notées par les

quatre historiens canoniques qu'on les a appelées agrapha, en

opposition aux engrapha, à celles qu'ils nous ont conservées.
Au commencement de l'année dernière, se répandit la
nouvelle qu'un manuscrit renfermant des paroles de ce genre
jusqu'ici inconnues, avait été découvert en Egypte, où, en 1892,
dans une tombe du cimetière d'Akhmim, on avait déjà trouvé
un fragment assez étendu de l'Evangile de Pierre, racontant,
d'après une tradition plus défavorable aux Juifs que celle de

nos Evangiles, l'histoire de la condamnation, de la mort et de la

résurrection de Jésus"2. Nous étions redevables de ce texte im-

1 Agrapha. Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen

Literatur, V, 4e cahier.
2 Voir sur ce fragment une étude de M. Ad. Lods, dans la Revue chrétienne du

1« avril 1893.



LES NOUVELLES PAROLES DE JÉSUS 75

portant aux travaux de la Mission archéologique française au
Caire. Cette fois-ci, la trouvaille est le résultat des fouilles
entreprises par I'Egyptian Exploration Fund: elle est plus
maigre et consiste en une seule feuille de papyrus, de dix
centimètres de large et de quinze de haut, écrite des deux côtés
et paginée la 11e de la collection dont elle faisait partie. Elle a

été tirée, avec d'autres documents remplissant 280 caisses

envoyées en Angleterre, entre autres de nombreux fragments des

classiques grecs, d'une sorte de dépôt d'archives et de pièces
officielles de l'ancienne ville d'Oxyrynche, encore florissante
au commencement de notre ère, et dont l'emplacement est
maintenant occupé par le village de Behnesa, à 120 milles
anglais au sud du Caire, à la limite du désert de Lybie. Le manuscrit

est écrit en lettres onciales pouvant remonter aux années
150 à 300; les deux archéologues qui l'ont mis au jour,
MM. Grenfell et Hunt, le font dater de l'an 200 ou 225 environ ;

M. le professeur Blass, de Halle, le place un peu plus tard.

Après ses éditeurs, qui ont accompagné d'un commentaire le
fac-similé qu'ils en ont publié à Oxford, plusieurs théologiens
s'en sont occupés, et M. Harnack a consigné dans une brochure
spéciale1 les résultats auxquels l'a conduit l'examen qu'il en a

fait.

I

Quelques-uns des nouveaux logia, — au nombre de sept ou

huit, parmi lesquels six seulement sont déchiffrables, —
reproduisent en tout ou en partie des paroles figurant dans les Evangiles

canoniques; c'est ainsi que le premier donne les dix-sept
derniers mots du texte grec de Luc VI, 42 (cf. Mat. VII, 5):
« et alors tu verras comment ôter la paille qui est dans l'œil
de ton frère; » les mots précédents se trouvaient probablement
sur un autre feuillet. Du cinquième (ou sixième) : « Jésus dit :

Un prophète n'est point reçu dans son pays, et un médecin

1 Ueber die jungst entdeckten Sprüche Jesu. Freiburg i. R., J.-C.-R. Mohr

(Paul Siebeck), 1897, 36 p. in-8». Voir aussi deux articles de M. G. Heinrici dans

îa Theol. Literaturzeitung du 21 août 1897.



76 H. TRABAUD

n'opère point de guérison sur ceux qui le connaissent, » la
première partie a son analogue dans Luc IV, 24, et la seconde a
aussi toutes les apparences de l'authenticité, les maximes de

Jésus imitant souvent le parallélisme hébraïque et le médecin
ne se distinguant pas, dans nos Evangiles, du prophète ou
« rabbi, » comme le montrent, dans Luc l'entrée en matière du

Seigneur : « Sans doute vous m'alléguerez le proverbe : Médecin,
guéris-toi toi-même..., » dans Marc la fin du passage
correspondant: « Il ne put faire là aucun miracle, si ce n'est qu'il
imposa les mains à quelques malades et les guérit. » (VI, 5.)
Enfin la dernière sentence lisible du manuscrit: « Jésus dit:
Une ville bâtie sur le sommet d'une montagne élevée, et
solidement établie, ne peut ni tomber, ni être cachée, » est une
combinaison des passages du 1er Evangile relatifs à la ville
située sur une montagne et à la maison fondée sur le roc
(Mat. V, 14, et VII, 25), mais d'après une rédaction un peu
différente du premier1.

Les paroles précédentes ont leurs parallèles dans nos Evangiles;

celles qu'il nous reste à étudier, entièrement nouvelles,
ne rappellent qu'indirectement l'enseignement canonique. Autre
différence: tandis que les premières sont en rapport étroit avec
les synoptiques, ces dernières se rapprochent plutôt, pour le

fond plus encore que pour la forme, du 4e Evangile. Si l'on prend
à la lettre la deuxième de notre texte: « Jésus dit: Si vous ne

jeûnez point à l'égard du monde, vous ne trouverez point le

royaume de Dieu, et si vous ne gardez point le sabbat, vous ne

verrez point le Père, » cela ne paraît rien moins qu'évident,
bien que les expressions de « monde» pour désigner tout ce qui
est étranger à Christ, et de « voir le Père, » rentrent dans le
vocabulaire johannique (cf. pour la première 1 Jean II, 11, pour
la seconde Jean VI, 46; XIV, 19). Ainsi comprise, cette parole
a en effet une couleur judaïque prononcée, et elle viendrait à

l'appui de notre thèse que les idées de Jésus sur la loi nous ont
été rapportées d'après deux traditions divergentes2. Aussi ne

1 Déjà Tatien et la Peschittho lisaient : « Non potest civitas abscondi supra
montem sedificata. »

5 Voir la présente revue, 1887, p. 4-62.



LES NOUVELLES PAROLES DE JÉSUS 77

nous sentirions-nous pas libre de la déclarer sans valeur,
comme le fait M. Clemen dans la Christliche Welt1, pour la
seule raison que sa teneur ne s'accorde pas avec l'attitude du
Maître en face du sabbat telle que les synoptiques nous la

présentent2, car s'ils ne renferment pas de préceptes du genre du
nôtre à opposer à la conception chrétienne du jour du repos,
l'un d'entre eux attribue à Jésus cette règle générale, qui
implique la stricte observation du sabbat juif : « Tout ce qu'ils (les
scribes et les pharisiens) vous disent, faites-le donc et observez-
le. » (Mat. XXIII, 3.) Elle fait partie d'un morceau tiré des logia
de Matthieu, qui renferment en outre, dans celui sur la destruction

de Jérusalem, cette parole, plus caractéristique encore :

« Priez pour que votre fuite n'arrive pas... un jour de sabbat »

(Mat. XXIV, 20). Dans le sermon sur la montagne, qui vient
de la même source, sinon le monopole absolu du royaume de

Dieu, du moins la prééminence est conférée à ceux qui observent

tous les commandements, grands et petits, delà loi (Mat. V,

18, 19; cf. Jacq. 1,10), donc aussi le quatrième du Décalogue.
Dans ce discours, Jésus recommande implicitement le jeûne,

en indiquant la bonne manière de s'acquitter de cet acte
religieux (Mat. VI, 17, 18). D'autre part, il nous est dit qu'à
rencontre des pharisiens et des disciples de Jean, ceux de Jésus

(et à plus forte raison Jésus lui-même) ne jeûnaient pas (Mat.
IX, 14, 15, et parali.) Donc aussi en ce qui concerne le jeûne,
les deux courants sont nettement marqués dans nos Evangiles,
et notre logion paraît être en parfaite harmonie avec l'un d'entre
eux.

M. Clemen estime que, tant pour le jeûne que pour le sabbat,
ce texte, dont les premiers mots ont en grec quelque chose de

1 Numéro du 29 juillet 1897 : Neugefundne Jesusworte?

' Une glose que le manuscrit D de Cambridge (codex Bezae) ajoute à Luc VI, i,
contredit aussi notre logion. Son auteur raconte qu'ayant vu quelqu'un travailler
le jour du sabbat, Jésus lui dit: « 0 homme! si vraiment tu sais ce que tu fais

(c'est-à-dire si tu as des raisons sérieuses et louables pour faire exception au repos
hebdomadaire, si ta conscience t'approuve), tu es béni; mais si tu ne le sais pas,
tu es sous la malédiction, tu transgresses la loi. » Cette notice est tout à fait
conforme, quant au fond, avec le principe que le sabbat a été fait pour l'homme, et

non l'homme pour le sabbat.



78 H. TRABAUD

heurté et laissent une certaine latitude à l'interprétation, doit
s'expliquer par le sens rituel des termes; il recommande purement

et simplement l'observation des prescriptions légales sur
ces deux points. M. Harnack est d'un avis diamétralement
opposé. Selon lui, il spiritualise la loi, soit en entendant par jeûne
le renoncement au monde, la rupture avec lui, soit en comprenant

le sabbat comme la sanctification de la vie au service de
Dieu et dans la soumission à ses commandements. Ce sens
extensif se rencontre dans l'épître de Barnabas (ch. XV), qui
voit dans la pureté du cœur et des mains la bonne manière de

le célébrer, sans que cette célébration-là, chose essentielle aux

yeux de l'auteur, soit liée à un jour particulier. Justin Martyr

(Dial. XII) partage ce point de vue et emploie également
l'expression : aaßßcniZuv tò aißßu-ov. Mais Jésus, très attaché au
culte de ses pères, ainsi que le montre la tradition des synoptiques,

a toujours pris les mots de « jeûner » et de « sabbat »

dans leur acception première; il peut avoir une fois prononcé
cette maxime, mais elle aura reçu ensuite une couleur étrangère

« dans le sens de l'époque postapostolique. »

La troisième des paroles retrouvées est ainsi formulée : «

Jésus dit : Je me suis tenu au milieu du monde, et j'ai été vu
d'eux dans ma chair; et je les ai tous trouvés ivres, et je n'ai
trouvé aucun d'eux altéré *, et mon âme s'afflige sur les fils des

hommes, car ils sont aveugles dans leur cœur (et ne voient
pas),... la pauvreté2. » Ce qui frappe d'emblée, à sa lecture,
c'est que le Seigneur y met en avant son moi avec une autorité

solennelle, et y affirme son rôle de médiateur universel.
L'auteur du quatrième Evangile (cf. 1 Tim. Ill, 6) se borne à

indiquer ce rôle dans son prologue et ne va pas jusqu'à faire
parler Jésus de lui-même comme d'un être divin manifesté en
chair. Nous avons donc ici un développement de la christologie
johannique, combinée avec la tradition des synoptiques. Une

phase jusqu'ici ignorée de la première théologie chrétienne nous

1 Cf. Hat. V, 6. Jean seul emploie ôiipâv sans complément (VII, 37 ; VI, 35).
2 M. Harnack pense que ce dernier mot, qui peut se rapporter à la condition

misérable du Maître, n'appartient pas, comme on l'a supposé, à un autre logioni
mais termine le troisième.



LES NOUVELLES PAROLES DE JÉSUS 79

est révélée dans ce logion, où presque d'une haleine le Christ
se désigne comme l'être supra-terrestre qui a revêtu une chair
humaine pour le salut du monde, et en même temps parle des

souffrances de son âme affligée par l'aveuglement des hommes
dans des termes qui rappellent ses lamentations sur Jérusalem

impénitente. (Mat. XXIII, 37, et Luc XIII, 34; cf. Mat. IX, 36.)

Après avoir posé sa mission rédemptrice, Jésus promet, dans
le quatrième verset de notre manuscrit, sa présence spirituelle
à ses disciples : « Où qu'ils soient, ils ne sont pas sans Dieu,
et quand l'un est seul, je suis avec lui. Lève la pierre, et là tu
me trouveras; fends le bois, et là je suis aussi. » M. Harnack
relève, dans ce verset, le parallélisme entre Dieu et Christ,
« associés à la manière johannique, de telle sorte que leur
unité n'est pas donnée seulement comme une unité de sentiment

et de volonté. » Pour lui, le passage qui s'en rapproche
le plus, pour le fond de la pensée, est celui-ci : « Si quelqu'un
m'aime,... mon Père l'aimera; nous viendrons à lui et nous
ferons notre demeure chez lui. » (Jean XIV, 23.) Il rappelle
aussi ces autres paroles du Seigneur : « Je ne vous laisserai

point orphelins, je viendrai à vous.... Je suis avec vous tousles
jours.... » (Jean XIV, 18; Mat. XXVIII, 25; cf. XVIII, 20 : «Là
où deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu
d'eux. »")

Cette interprétation exclut l'hypothèse émise par MM. Gren-
fell et Hunt, que notre maxime serait en rapport avec une
maxime analogue de l'Evangile d'Eve citée par Epiphane, et aurait,
comme cette dernière, un cachet panthéiste. Non, Jésus n'est
ni sous la pierre ni dans le bois, mais avec l'homme, dans son

occupation journalière, aussi bien que dans l'accomplissement
d'actes religieux tels que le jeûne ou la prière, à condition
toutefois qu'il soit vraiment « isolé » (p-óvo;), détaché du monde. Il
est aussi certainement avec lui que les objets auxquels se

rapporte sa vocation terrestre et avec lesquels il est en contact, il
est pour lui un .véritable compagnon. Dans quelque situation
qu'il soit, le disciple de Jésus trouve toujours son Sauveur, et
celui-ci ne lui fait jamais défaut. Qu'ensuite, sous l'influence
des idées courantes dans le monde gréco-romain, en particulier



80 H. TRABAUD

du stoïcisme, une telle parole ait été prise dans le sens

panthéiste, qu'on y ait vu l'indication de la présence universelle du

Christ pénétrant tout de son essence, les restes des Evangiles
gnostiques d'Egypte montrent que ce n'est pas seulement
probable, mais sûr1.

II

D'où proviennent les paroles du manuscrit de Behnesa?
Feraient-elles partie d'une collection de logia semblable à celle

que, d'après le témoignage de Papias, Matthieu aurait élaborée, et
qui a été incorporée dans l'Evangile portant son nom, après avoir
été traduite de l'araméen en grec? Leur formule d'introduction
se retrouve dans les recueils de sentences hébraïques, comme
le Pirke Abotli ; elles semblent donc bien, à première vue,
appartenir aux paroles de Jésus qui ont été réunies, avant la

composition des Evangiles, pareillement à celles des rabbins.
M. Clemen croit même pouvoir affirmer que, selon toute
apparence, notre fragment se rattache à un recueil composé
exclusivement de paroles du Seigneur, et part de là pour tirer la
conclusion suivante : « On ne pourra plus prétendre à l'avenir que

1 M. Harnack croit que cette parole de l'Ecclesiaste (X, 9) : « Celui qui remue
des pierres en sera blessé, et celui qui fend du bois en éprouvera du danger, »

a inspiré notre logion, lequel serait dans un rapport antithétique avec elle. Tandis

que, dans son pessimisme, le sage juif affirme que le travail ne va pas sans

souffrance ni péril, Christ promet sa présence à ceux qui s'en acquittent. Ce

serait le seul cas où l'Ecclesiaste aurait marqué de son empreinte l'enseignement de

Jésus, et il est difficile d'admettre que le Maître ait pris ainsi en considération un
écrit dont l'autorité était encore si discutée de son temps. Au reste, le fait que
les deux passages renferment le même parallélisme nous paraît insuffisant pour
établir une connexion entre eux, surtout si l'on songe que les expressions
semblables sont rendues autrement dans notre texte que dans celui des LXX. Leur

ressemblance peut très bien être purement fortuite.
Plus hasardée est l'hypothèse analogue du Rév. E. Barnes de Cambridge, qui

voit dans ce verset une allusion à Habacuc II, 11: « Car la pierre crie du milieu
de la muraille, et le bois qui lie la charpente lui répond, » passage qui avait reçu
dans l'ancienne Eglise, une interprétation messianique. M. Barnes paraphrase
ainsi le logion: « Regarde au delà de la pierre de mon tombeau, et tu me

trouveras vivant ; sonde le bois, c'est-à-dire pénètre jusqu'à la signification intime de

ma croix, et là aussi tu trouveras un Sauveur vivant. »



LES NOUVELLES PAROLES DE JÉSUS 81

les logia dont parle Papias, et qui sont l'une des sources de

Matthieu et de Luc, doivent avoir aussi compris des notices

historiques assez étendues. Ceux qu'on vient de découvrir
montrent, en effet, qu'aux premiers temps du christianisme,
une collection ne contenant pas autre chose que des paroles du

Seigneur peut se concevoir, et cela a pour nous son importance.

C'est dire que, les récits évangéliques n'étant souvent

pas tout ce qu'il y a de plus clair, ou encore étant parfois
contestés, nous ferons bien de nous en tenir avant tout aux

paroles du Seigneur. »

Mais un examen plus attentif de la forme et du fond de nos

sentences, qui supposent la christologie johannique déjà
formée, ne permet pas de leur reconnaître ce caractère primitif
et original qu'on a voulu leur attribuer. Une reste plus, dès lors,
qu'à y voir des passages empruntés à un écrit chrétien postérieur,

et comme il est impossible de saisir entre elles un lien

organique, elles doivent avoir été tirées de leur contexte et

rapprochées dans un but quelconque. La répétition solennelle du:
« Jésus dit » avant chacune d'elles le montre et fait supposer
à M. Harnack qu'elles ont été réunies en vue de la lecture
publique.

Parmi les hypothèses de MM. Grenfell et Hunt sur leur
origine, l'éminent professeur de Berlin en relève une qui lui paraît
fort plausible et qu'il fait sienne à l'exclusion des autres, à

savoir qu'elles seraient un extrait de l'Evangile des Egyptiens
ou de Pierre, celui-là justement dont un fragment a été découvert

en 1892 dans le cimetière d'Akhmîm. Cet Evangile fut utilisé

en Egypte, parallèlement à l'Evangile des Hébreux ou des

Douze apôtres, à un moment où nos quatre Evangiles n'avaient

pas encore conquis leur autorité normative. L'un servait aux
pagano-chrétiens (coptes), l'autre, qui a une grande ressemblance

avec celui de Matthieu, aux chrétiens sortis du judaïsme.
Nos paroles ne peuvent avoir été tirées de ce dernier, avec la
tendance duquel ne cadreraient ni leur spiritualisation du

sabbat, si spiritualisation il y a, ni leur christologie pneumatique.

L'histoire de l'Evangile des Egyptiens, déjà connu, cité et
THÉOL. ET PHIL. 1898 6



82 H. TRABAUD

considéré comme authentique par Justin Martyr, montre que sa
composition remonte au moins au premier tiers du second siècle ;

son usage en Egypte est mentionné à plusieurs reprises à partir
de l'an 160. Or le manuscrit de Behnesa paraît n'être qu'une
copie, dont l'original doit avoir été beaucoup plus ancien; car,
dans la formule d'introduction, le simple Utrotn est un signe de
haute antiquité, et dans les citations postérieures, il est généralement

remplacé par ô mpto;. Comme nos logia, le texte de cet
Evangile, tantôt diffère de celui des Evangiles canoniques,
tantôt s'accorde avec lui. Dans l'homélie de l'évêque romain
Soter, connue sous le nom de 2e épitre de Clément, sont citées

plusieurs paroles de Jésus qui en proviennent : par leur forme
hébraisante et par leur contenu, elles rappellent la tradition des

synoptiques, et cependant sa christologie doit avoir été

pneumatique, et même voisine du modalisme, puisque les Sabelliens
de la Pentapole l'invoquaient à l'appui de leur thèse que le Père,
le Fils et l'Esprit ne sont que des modes d'apparition d'un seul
et même Dieu.

Bien plus, Epiphane nous apprend qu'elle n'y apparaît pas
comme un produit de la pensée de l'auteur, mais sous la forme
de paroles du Maître; or c'est aussi le cas dans nos sentences.
D'autre part, nous savons que les Encratites d'Egypte
l'employaient encore lorsqu'il n'était plus en usage clans l'Eglise,
certains de ses préceptes favorisant leur tendance. Or ceux de

nos logia où Jésus prêche le jeûne à l'égard du monde et où il
dit des hommes qu'il les a tous trouvés ivres, devaient plaire à

ces abstinents des premiers siècles, qui avaient renoncé à la

viande et au vin en mêm?, temps qu'au mariage.

Ayant constaté qu'on trouve dans les écrits de Tatien,
devenu dans les derniers temps de sa vie, vers 170, l'un des chefs

de cette secte ascétique, quelques passages rappelant les versets

2, 3 et 5 de notre texte, un savant anglais très versé dans

la patristique, M. H.-G. Léonard, y a même vu un fragment d'un
des ouvrages perdus de cet apologiste, par exemple de son

livre intitulé: Sur la perfection chrétienne, d'après le Sauveur.

« N'oublions pas pourtant, remarque à ce propos le très compétent

rédacteur de la Semaine religieuse de Genève, à laquelle



LES NOUVELLES PAROLES DE JÉSUS 83

nous devons ce renseignement, que l'auteur du Diatessarôn, la
première harmonie des Evangiles, distinguait profondément nos
quatre Evangiles canoniques des autres écrits similaires : aurait-
il aligné côte à côte des versets tirés de saint Luc et des paroles
étrangères aux Evangiles canoniques? » A cette objection peut
s'ajouter ce qui a été dit plus haut de la formule d'introduction
du texte de Behnesa, qui aurait été différente dans Tatien.
Mais il se peut très bien, —¦ ce qui expliquerait les analogies
remarquées par M. Léonard, — que l'Evangile des Egyptiens
ait inspiré cet auteur.

A la lumière des nouveaux logia, cet Evangile nous apparaît
comme un remarquable parallèle, au point de vue théologique,
de l'Evangile de Jean, sans toutefois s'être émancipé de la

forme traditionnelle des synoptiques. Peut-être a-t-il été
influencé par lui ; cependant, les fragments que nous en connaissions

avant notre extrait, ne montrent aucune trace d'une
pareille dépendance. Quant à ce dernier, il n'indique pas, au dire
de M. Harnack, un rapport assez étroit entre les deux ouvrages
pour faire admettre que l'un des auteurs ait eu celui de l'autre
sous les yeux. De même, il est difficile d'établir si, dans ce qu'il
a de commun avec eux, notre écrit repose sur les synoptiques
eux-mêmes ou sur leurs sources. M. Harnack, qui s'était
prononcé, dans sa chronologie de l'ancienne littérature chrétienne,

pour cette dernière hypothèse, la laisse maintenant tomber. A

son tour, médité par une génération avide de révélations
nouvelles et dont la fantaisie, dans l'interprétation des textes, ne

connaissait pas de bornes, l'Evangile dit des Egyptiens a sans

doute frayé la voie aux Evangiles gnostiques à tendance
panthéiste nés sur le sol égyptien et qui représentaient le Christ
tantôt comme pénétrant tout de sa présence, tantôt comme
apparaissant en forme d'esprit éthéré sur la scène du monde.
Mais lui-même ne renferme rien d'hétérodoxe, rien non plus
de grotesque ni de puéril, bien que le merveilleux s'y trouve
sur une plus grande échelle que dans les documents
canoniques.

Telles sont les inductions que l'on peut tirer du texte publié

par MM. Grenfell et Hunt, texte dont l'importance est plus



84 H. TRABAUD

grande qu'il ne paraît au premier abord. C'est une petite pierre
de plus à l'édifice qu'élèvent, avec autant de patience que
d'érudition, les théologiens qui ont entrepris l'étude de la
littérature chrétienne des premiers siècles. Souhaitons que la
découverte de Behnesa ne soit pas la dernière contribution des

égyptologues à cette étude capitale pour l'histoire de l'Eglise et

pour une saine compréhension de l'Evangile.



200 RECTIFICATION. REVUES

On trouvera du même auteur, en tête du second fascicule des

Zwingliana, une notice fort curieuse sur une édition française
du catéchisme mural zuricois de 1525. Vu l'intérêt particulier
que ce sujet présente pour nous protestants de langue française,
nous nous proposons d'y revenir prochainement avec un peu plus
de détail.

La publication que nous venons d'annoncer mérite d'être
favorablement accueillie par tous les amis de l'histoire religieuse.
Nous serions heureux si les lignes qui précèdent pouvaient engager
tels de nos lecteurs à envoyer leur cotisation à la société du
Zwingli-Museum. Ils n'ont qu'à adresser leur adhésion à son caissier,

M. Alb. Schulthess, à Zurich, ou à l'imprimerie Zürcher et
Furrer.

H. V.

RECTIFICATION
Dans notre article sur Les nouvelles paroles de Jésus, retrancher

page 81, ligne 26, les mots : « ou de Pierre » jusqu'à la fin de

la phrase, et, au commencement de l'alinéa suivant, les mots :

« déjà connu, cité et considéré comme authentique par Justin
Martyr. » C'est par erreur que l'évangile apocryphe de Pierre a

été identifié avec celui dit des Egvptiens.
H. T.

REVUES

Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft
1897, second fascicule.

G. Schmidt : Les deux versions syriaques du premier livre des
Maccabées. — Jacob : Contributions à une introduction aux
Psaumes; III. Les Psaumes et le culte du temple.— Techen :

Glossaire syro-hébreu du Psautier d'après la Peshita. — W. Max
Müller: Miscellanées. 1. Le meurtrier de Sanhérib. 2. Le roi
Yareb dans Osée.— Castelli : Une conjecture sur Deut. XXXII, 5.

— E. Klostermann : Un nouveau psautier grec en onciales. —

Peiser : Mélanges. (Notes critiques sur divers passages de l'Ane.
Test.) — Stade : Réplique à MM. Hilgenfeld et Staerk. —
Bibliographie.


	Les nouvelles paroles de Jésus
	Anhang

