
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE 477

Notre compte rendu suffit à montrer combien est vaste et riche
la matière que l'auteur a réussi à condenser dans ces cinq cents

pages. Les spécialistes ne trouveront peut-être rien clans le contenu
de son livre qui ne leur fût déjà connu ; on ne peut pas dire non
plus que le point de vue où il s'est placé ouvre à la pensée des

horizons essentiellement nouveaux; sa tendance, si tendance il y
a, est celle de ce qu'on appelle en Hollande la théologie moderne,
inaugurée sur le terrain de l'histoire ecclésiastique par l'illustre
Baur de Tubingue. Mais ce qui est propre à M. Maronier, ce qui
imprime à son ouvrage un cachet à lui et en fait la valeur, c'est

que, par l'heureuse disposition des matières, par la manière
concrète, vivante de présenter les faits et surtout de dépeindre ses

personnages, il a su rendre l'histoire de cette période du
protestantisme facilement et agréablement accessible à tout lecteur
cultivé. Son « livre de lecture » est éminemment propre à toucher
la fibre protestante et à montrer par des faits que si les protestants

n'ont jamais rien eu à gagner à pactiser avec Rome, cette
ennemie jurée de toute individualité, d'un autre côté tout ce qu'il
y a eu, au sein du protestantisme, d'individualités marquantes,
d'esprits vraiment supérieurs et sérieux, s'est détourné non moins
résolument de ce rationalisme superficiel qui ne compte encore
qu'un trop grand nombre d'adeptes. G. K.

PHILOSOPHIE

J.-J. Gourd. — Les trois dialectiques1.

L'étude que vient de publier M. le professeur Gourd mériterait
d'être examinée avec soin sous toutes ses faces et dans toutes ses

parties. Mais cet examen ne pourrait être instructif qu'en étant
très long. Qu'on me permette de montrer l'édifice seulement par
son angle le plus saillant: « Vers la religion, écrit l'auteur, tel

pourrait être le titre de cette étude. » Puis il ajoute : « Nous
craignons que cela ne suffise pas à la mettre en harmonie avec
d'autres tentatives actuelles et en apparences analogues. »

1 Les trois dialectiques, par J.-J. Gourd, professeur à l'université de Genève.

(Extrait de la Revue de métaphysique et île morale.) Cenève, Georg et Cle,

1897, 111 pages in-8».



478 BULLETIN

Les chercheurs qui croient irrémédiable le discrédit de la théologie

traditionnelle et qui voudraient « rappeler la religion »

par des changements dans la doctrine ont l'habitude de chercher
leurs inspirations soit dans la science, soit dans la morale. L'autorité

de la science est à peu près universellement admise, celle
de la morale n'est guère discutée par les honnêtes gens. En rapprochant

la religion de ces deux puissances, en l'assimilant à elles

autant que possible, ne pourrait-on pas lui regagner l'adhésion
générale qu'elle paraît avoir perdue?

D'après M. Gourd on ne saurait attendre de pareilles tentatives
«qu'un appauvrissement de vie spirituelle.... De nos jours surtout,
les théologiens doivent se mettre en garde contre un désir immodéré

de faire comme les savants ou les moralistes.... Y céder, ce

serait trahir la religion et en particulier le christianisme. On

peut bien rendre celui-ci progressif, mais non raisonnable. »

La religion a pour objet l'absolu, l'inconditionné, l'incoordo-
nable ou, selon une expression reçue, le surnaturel. Il y en a dans

la réalité expérimentale, dans ce que M. Gourd appelle le phénomène.

Dans tout fait, à côté de ce qui résulte des faits antécédents

ou concomitants, à côté de ce que la science explique, il y a un
élément caractéristique original, nouveau, absolu. La dialectique
théorique, c'est-à-dire la science, fait autant que possible abstraction

de cet élément, précisément parce qu'elle ne peut pas l'expliquer.

La dialectique religieuse s'en empare, — elle l'éclairé et le

met en relief. — Dans certains êtres, dans certains faits, l'absolu
a une part et un rôle plus grands que dans les autres. Il y a des

« passages triomphants de l'absolu clans le cours des choses. » La

dialectique religieuse dirige l'aUention sur ces êtres et sur ces

faits, elle en fait de toutes ses forces ressortir l'originalité et la

puissance inexplicable. Elle en choisit quelques-uns, elle en choisit
un pour en faire le symbole de tous les autres et le symbole même
de l'absolu. Les chrétiens symbolisent et personnifient l'absolu
en Jésus Christ, qui, dit l'auteur, est non seulement une personne
divine, mais l'unique personne divine.

Voilà une doctrine du surnaturel singulièrement hardie et

singulièrement large. Qu'on veuille bien, en eilet, le remarquer encore

une fois. Il y a du surnaturel en tout événement. Le surnaturel
est un des éléments de toute réalité. C'est seulement sa part, sa
close en quelque sorte qui diffère d'un fait à un autre, d'un être à

un autre. Il y en a peu là où règne l'uniformiti'', il y en a beaucoup



PHILOSOPHIE 479

là où se dessinent des contrastes puissants. Le surnaturel, l'absolu
c'est toute nouveauté, c'est toute création.

Et cependant, la conception religieuse qui se dégage de cette
doctrine peut sembler étroite. Elle exclut du domaine religieux
une grande partie de ce que l'on considère généralement comme
lui appartenant. N'avons-nous pas l'habitude d'admirer Dieu
comme l'auteur de la nature avant de l'adorer comme l'auteur de

la grâce Ne disons-nous pas qu'il se révèle d'abord par les lois
auxquelles il a soumis l'univers ne croyons-nous pas entendre
sa parole souveraine clans le commandement de la conscience
morale? M. Gourd parait écarter toute pensée de cette nature. Pour
lui, ni la dialectique théorique (science), ni la dialectique pratique
(morale) ne conduisent à Dieu. Les lois de la nature sont le
produit de notre effort pour mettre de l'ordre dans nos représentations

phénoménales; toute conclusion d'elles à une substance ou à

une cause universelle est illégitime. Les lois morales sont le
produit de notre effort pour mettre de l'ordre dans nos actions en vue
d'obtenir le maximum possible d'activité et de bonheur; toute
conclusion d'elles à un législateur suprême est exclue. Aucune
parenté entre Dieu et les lois naturelles ou morales; au contraire,
il n'y a d'absolu, il n'y a de divin que ce qui est hors la loi.

Je pense que cela est vraiment trop exclusif, et que si M. Gourd
voulait formuler une synthèse, il serait amené à mettre plus
d'unité entre les résultats de son analyse. Il dit lui-même que
« ce qui est inexplicable en son origine peut inaugurer une série
de conséquents coordonnés. » Entre les dans la loi et les hors la
loi l'abîme n'est donc pas infranchissable. Et les dans la toi
pourraient être considérés tous peut-être comme des hors la loi fixés,

immobilisés, mais absolus du moins dans leur origine.
Mais attachons-nous au côté positif de la pensée de M. Gourd.

Inutile d'en faire remarquer la hardiesse. Qu'on veuille la
comparer aux thèses de ceux qui adorent le principe de la constance
de l'énergie ou l'adage déterministe : ex nihilo nihil! Si nouvelle
toutefois que soit cette pensée, elle n'est pas sans quelque analogie
avec d'autres doctrines contemporaines et leur rapprochement
engagerait à croire que la philosophie de M. Gourd vient à son
heure. Boutroux soutient que les lois de la nature sont contingentes.

Wundt déclare que, dans le domaine psychique, le principe
de la constance de l'énergie est inapplicable, et que tout développement

spirituel nous met en présence d'une loi d'accroissement de



480 BULLETIN

l'énergie. M. Gourd ne paraît pas prétendre comme ces auteurs
changer l'idée reçue de la loi, mais il marche pourtant dans la
même direction qu'eux, en allant plus loin, quand il affirme qu'aucune

explication par les lois seules n'est complète, parce que clans

tout événement il y a de la création.
J'ai soutenu ailleurs que l'explication d'un événement

quelconque implique au moins deux facteurs : lo une disposition
préexistante ; 2o les lois. A ces deux facteurs je pense, avec M. Gourd,
qu'il faut en ajouter un troisième : 3° des initiatives. Y en a-t-il
réellement toujours et partout? Je réserve mon adhésion sur ce

point, capital je le sais, mais dont la discussion entraînerait celle
du phénoménisme clans son ensemble. Mais si sur ce point
M. Gourd a raison, il me semble qu'il a tort de ne pas faire rentrer
la constatation de ces initiatives clans la dialectique théorique
elle-même. Quand il dit que pour le rationaliste « un événement
devient une rencontre de lois, » il devrait après le mot : rationaliste

ajouter un adjectif comme: exclusif, exagéré ou enivré de son

rationalisme. D'idée qu'un événement soit une rencontre de lois
est fausse, absurde au point de vue de la science elle-même. C'est

la confusion de l'histoire avec la science abstraite. Les lois seules

n'expliquent pas le plus petit événement. Et l'historien, qui est

bien, je pense, un dialecticien théorique, n'a pas le droit de se

contenter pour ses explications d'un seul facteur, quand sa science

elle-même en exige plusieurs. Dans le retour vers le passé, les

deux manières de penser que M. Gourd décrit si magistralement
sous les noms de dialectique théorique et dialectique religieuse,
me semblent donc être celles auxquelles tendent, par une pente,
j'allais dire par une tentation naturelle, le savant d'une part,
l'homme religieux de l'autre. Mais ces deux manières de penser
ne s'opposent pas nécessairement ; elles doivent se combiner, dans

l'esprit du véritable historien.
J'ai fort peu parlé jusqu'ici de la dialectique morale. Cette

seconde partie de l'ouvrage non moins intéressante que les deux

autres, est, il faut bien que je l'avoue, celle qui m'a le moins satisfait.

Et cela probablement parce que je n'ai pas réussi, jusqu'à
présent, à devenir phénoméniste. L'auteur expose fort bien comment
les idées pratiques doivent se développer et se systématiser chez

un penseur noble qui ne croit pas qu'il existe d'autres consciences

que la sienne, ou qui du moins a des doutes à ce sujet. Mais c'est
là une situation d'esprit bien rare. La genèse effective des idées



REVUES 481

morales chez la plupart des hommes est donc autre que celle que
M. Gourd décrit, et pour eux comme pour moi sa définition de la
justice sera sans doute artificielle. Je ne crois pas seulement que
je dois me conformer à lajustice par conséquence logique, si je
veux la vie en société. Je crois que je dois vouloir la vie en société,

pour les autres en même temps que pour moi-même. — Après cela,

on admirera certainement quelle morale élevée l'auteur a

construite sur ces bases nouvelles et peut-être fragiles.
Que, d'ailleurs, on ne se méprenne pas sur le sens du

phénoménisme de M. Gourd. Le phénoménisme n'est pas pour lui la
vérité vraie, la vérité de fait. Il est seulement la forme la plus
parfaite à laquelle soit jusqu'ici arrivée la science. Mais toute
science et même toute dialectique est un artifice, une œuvre de ruse,
toute dialectique est partiellement fausse, la dialectique religieuse
comme les autres.Les dialectiques sont des moyens par lesquels
nous suppléons à notre incapacité de saisir directement avec force
la réalité. Et si l'auteur a pour elles quelque estime c'est surtout,
me semble-t-il, parce qu'elles agrandissent la conscience et mettent
finalement l'esprit en présence d'une réalité plus vaste. La connaissance

directe, l'intuition y a gagné quelque chose en richesse et

même en intensité. L'inspiration fondamentale de M. Gourd
ressemble à celle du mysticisme.

Ces quelques lignes, je le répéterai en terminant, ne sont pas
un résumé des Trois dialectiques. Je n'ai pas voulu analyser,
j'ai voulu surtout, en marquant quelques idées maîtresses, attirer
l'attention des lecteurs de la Revue, sur une étude originale,
puissante, qui contient beaucoup de pensée neuve et beaucoup de

virile religion. Adrien Naville.

REVUES

Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft.

XVIIe année (1897). Premier fascicule.
G. Schmidt : Les deux traductions en syriaque du 1" livre des

Maccabées. — Jacob : introduction au Psautier. II : lehazkîr. —
Kraetzschmar : Le mythe de la fin de Sodome. — Jacob : Ps. XII,
7. — Beer : Etudes critiques sur le texte du livre de Job (suite).


	Philosophie

