
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Holtzmann et Krüger. — Compte rendu théologique
annuel1.

Nous n'avons plus à faire connaître à nos lecteurs cette
précieuse publication annuelle. A plusieurs reprises déjà, la Revue

lui a consacré des notices plus ou moins étendues (voir année

1881, p. 309 sq. ; 1883, p. 402 sq. : 1887, p. 213 sq. ; 1890, p. 91 sq.).
Mais nous tenons à la signaler une fois de plus à la très sérieuse

attention de tous ceux qui s'intéressent au mouvement de la
pensée religieuse et à l'infatigable labeur de l'érudition théologique.

Rien n'est plus propre que ce vaste répertoire, rangé par
ordre de matières, à donner une idée des richesses de toute sorte,
— de qualité inégale, je le veux bien, — qu'accumule, année après
année, dans les librairies et les bibliothèques des deux mondes,
le multiple travail qui s'accomplit dans ce domaine. Rappelons
seulement que, fondé en 1881 par feu Bernhard Pûnjer, professeur

à léna, le Jahresbericht a été dirigé ensuite, à partir de 1885,

par le regretté Richard Lipsius et, après sa mort, dès 1892, par le

professeur Holtzmann, de Strasbourg, lequel s'est associé depuis
cette année M. Gustave Krüger, professeur d'histoire ecclésiastique

à Giessen ; et que, édité d'abord par J.-Ambr. Barth, à

Leipzig, il l'a été ensuite successivement par G. Reichardt, égale-

1 Theologischer Jahresbericht, herausgegeben von Holtzmann und G. Krüger.
XVe' Band, enthaltend die Literatur des Jahres 1895. Braunschweig, C.-A.

Schwetschke et lils. 1896. 616 pages, plus registre de 73 pages à 2 colonnes, 1897.



458 BULLETIN

ment à Leipzig, par J.-C.-B. Mohr (P. Siebeck,) à Fribourg en

Brisgau, et par C.-A. Schwetschke et fils, à Brunswick, chez qui
il paraît depuis 1890. Constatons ensuite que l'ouvrage n'a cessé

de se développer et de se perfectionner d'année en année. En

quantité d'abord: de 389 pages, registre compris, que comptait le

premier volume, il est monté cette dernière année au chiffre de

616 pages, non compris le registre alphabétique qui en a 73; de

sorte qu'il a presque doublé en quinze ans. En qualité ensuite,
en ce qu'il est devenu toujours plus complet, et qu'il se rapproche
de plus en plus de l'idéal d'objectivité relative qu'un semblable
compte rendu doit se proposer pour rendre les services qu'on est
en droit d'en attendre. Ce n'est pas à dire assurément que les vingt
collaborateurs se croient tenus de renier leur individualité ou de

cacher leur drapeau ; ce ne serait pas même à désirer, et qui
songerait d'ailleurs à l'exiger d'eux? Tout ce qu'on peut leur demander
et que, je le répète, ils s'efforcent de faire, c'est de donner une
idée exacte du contenu des travaux qui parviennent à leur connaissance

et, dans l'appréciation dont, ils accompagnent cette analyse
plus ou moins sommaire, de se mettre en garde contre les préjugés
d'école ou de parti, et de s'abstenir de toute polémique personnelle.
Sous ce rapport, le progrès est incontestable. Notons également que
la littérature théologique non protestante et non allemande occupe
dans le Jahresbericht une place proportionnée à son importance.
Pour ne parler que de celle qui nous touche de plus près, la
littérature théologique de langue française, les publications d'environ
380 auteurs, tant protestants que catholiques et israélites, ont été

enregistrées pour 1895, et nombre d'entre elles analysées et
caractérisées, quelques-unes en détail, d'autres plus succinctement.
Nous nous plaisons, à ce propos, à relever en passant le juste
hommage qui a été rendu à la Dogmatique de M. Bovon et aux
études christologiques de M. Paul Chapuis. N'oublions pas de dire
enfin que, de même que les années précédentes, on peut acquérir
séparément les fascicules relatifs aux quatres départements
traditionnels de la théologie : Exégèse des deux Testaments (au prix
de 6 marcs), Histoire de l'Eglise et des religions (7 marcs), 'Théologie

systématique (4 marcs), Disciplines pratiques (6 marcs).
Ces prix sont un peu réduits pour qui prend le volume complet
avec le registre des noms d'auteurs. Malgré le coût relativement
élevé de l'ouvrage, on n'a pas de peine à croire qu'il entraine pour
ses éditeurs Je réels sacrifices. Qu'on se dise bien que c'est une



THÉOLOGIE 459

entreprise à soutenir et à encourager. Il serait infiniment regrettable

qu'elle vînt à tomber faute de l'appui nécessaire de la part
du public intéressé à la chose. C'est le cas de dire que si ce compte
rendu n'existait pas, il faudrait l'inventer.

H. V.

Edmond Stapfer, — Jésus-Christ pendant son ministère '.

Comme celui qui l'a précédé2, ce deuxième tome de l'étude
d'ensemble que M. Stapfer a entreprise sur Jésus-Christ, sa

personne, son autorité, son œuvre, se distingue par la clarté et par la
poésie du style, ainsi que par l'heureuse distribution des matières.
Excellent ouvrage de vulgarisation, il sera lu avec autant de

plaisir que de profit par ceux auxquels les écrits proprement
théologiques ne sont pas accessibles, mais qui n'en désirent pas
moins trouver plus et mieux, dans un volume sur le ministère du
Sauveur, qu'une paraphrase des récits évangéliques. Une
introduction succincte sur les sources de la vie de Jésus initie le
lecteur aux résultats acquis de la critique. Sur un point toutefois,
l'auteur énonce une opinion personnelle discutable : il maintient
l'origine johannique du quatrième évangile, tout en ne faisant de

l'apôtre que l'inspirateur et le collaborateur de l'écrivain sacré.
Les arguments avancés à l'appui de cette idée ne nous ont pas
paru suffisants pour la faire admettre. Il ne reste plus dès lors
qu'à attribuer l'évangile à Jean lui-même, ou à le considérer
comme indépendant de lui, bien que visant à fortifier l'autorité
de son nom au sein de l'Eglise. M. Stapfer estime avec raison que
la forme des discours de cet évangile est propre à son rédacteur,
et il explique fort bien, clans un chapitre spécial, que le langage
original de Jésus ne se retrouve que dans les synoptiques. Mais
alors pourquoi, plus loin (p. 253), suppose-t-il authentique le
discours sur le pain de vie

Où l'auteur de la Palestine au temps de Jésus-Christ se montre
d'une compétence indiscutable, et, ajoutons-le, d'un art
consommé, c'est dans sa description du milieu juif, qui entoure le

1 1 vol. in-1-2 de XXXV en 352 pages. —Paris, Fischbaclier, 1897.
2 lesus-Christ avant son ministère. 1896. Voir dans la livraison de janvier notre

étude sur le cadre juif de l'histoire évangélique.



460 BULLETIN

« rabbi » de Nazareth et du pays où se déroula sa tragique
carrière. Quel ravissant tableau il trace, en particulier, de sa
première activité dans la campagne galiléenne Il excelle à faire
revivre ce monde exalté, crédule à l'excès, voyant jusque dans
les maux physiques l'œuvre de Satan et de ses acolytes, et s'at-
tendant d'un moment à l'autre au coup de théâtre par lequel
l'envoyé de Dieu apparaîtrait sur les nuées à la tête des armées
célestes, briserait d'un coup les puissances diaboliques et
mettrait fin à cette terre maudite pour en susciter une nouvelle.
Nous avons aussi beaucoup goûté les pages où il met les idées du
Christ sur son rôle religieux en rapport avec les espérances
messianiques du temps, celles où il relève, comme un trait distinctif
du caractère de Jésus, sa préférence pour les « ebionim » déjà
exaltés par les prophètes, celles enfin où il aborde le fond de

l'enseignement du Maître, à la fois ancien et nouveau, de forme
semblable à celui des scribes, mais marqué au coin de sa
puissante individualité et d'un esprit foncièrement différent du leur.
Quoique les dépassant à un si haut degré, Jésus n'a en effet cessé

de pratiquer la vraie accommodation, celle qui consiste, comme le
dit Scherer ', « à rattacher son enseignement à des ternies reçus
et à des notions déjà familières, non pas toutefois arbitrairement,
mais en vertu de la vérité qui s'y trouve exprimée. » Voilà un
l'ait que feraient bien de méditer et les novateurs trop pressés de

briser les vieux moules, au risque de scandaliser les petits, et les
traditionalistes intransigeants, qui s'irritent de voir des termes
consacrés détournés de leur sens primitif pour recevoir une
acception nouvelle. Si sacrilège il y a dans cette hardiesse, Jésus
s'en est rendu coupable à l'égard du Temple et de la Doi, et c'est

même pour cela qu'il fut condamné. Aussi bien ceux qui usent

aujourd'hui de la même méthode pédagogique peuvent-ils
s'autoriser de son exemple et avoir la conscience tranquille.

Actualisant le sujet dans son chapitre sur « les exigences de

Jésus, » M. Stapfer distingue, parmi les croyances religieuses du

Christ, les vérités impérissables et éternelles des éléments caducs
et destinés à disparaître : a Sur les anges, sur les démons, sur
l'authenticité de la loi, sur la date de la fin du monde, il a pu
croire, il a cru certainement ce que croyaient les Juifs de son

siècle, mais il ne nous dit nulle part qu'il faille croire tout cela

1 Jésus et le judaïsme, Revue de théologie rie Strasbourg, t. 1, p. 158.



THÉOLOGIE 461

pour être chrétien.... C'est une grave erreur que de se figurer
Jésus nous donnant une doctrine indépendante de sa personne et

nous apportant un système logique et complet. Jamais il ne
formule de vérités abstraites qu'il faut admettre par une opération
intellectuelle. Il ne demande point de croyances mais la
confiance en lui, et par cette confiance il créera dans les âmes une
vie nouvelle, une vie religieuse et morale, la communion avec
Dieu. » (P. 334 et 337.)

Très heureux dans son essai de mettre en saillie ce qui constitue

l'originalité de l'œuvre du Christ, M. Stapfer l'est moins, ce

nous semble, dans celui, plus difficile, de reconstituer le drame
intime que provoqua chez lui l'abandon du peuple et l'opposition
de ses chefs. Pour le dire en passant, il attribue cet abandon,
bientôt changé en haine, à la déception des Juifs qui ne voulaient

que d'un Messie revêtu de gloire mondaine. Cette espérance a

pourtant été celle des disciples jusqu'à la mort de leur Maître, et

ne les a pas empêchés de s'attacher à lui. Le revirement qui s'est

opéré dans les dispositions de la multitude s'explique beaucoup
mieux, à notre sens, par l'hostilité des pharisiens, dont elle
suivait le mot d'ordre.

Jésus a-t-il passé vers la fin de sa carrière, comme M. Stapfer
l'admet, du particularisme à l'universalisme? Si les Evangiles
peuvent le faire croire, c'est qu'ils renferment sur ce point comme

sur d'autres, deux courants, dont les représentants ont instinctivement

tiré à eux la pensée du Maître, et l'ont sans doute exagérée

dans un sens ou dans l'autre. Il est certain que Jésus n'a pas
été étranger, pour ne pas dire hostile, à la religion de ses pères

au point où l'Evangile de Jean le suppose, et il est plus que
probable que, d'autre part, il faut mettre sur le compte du premier
évangéliste l'exclusivisme que celui-ci lui prête. Parle fait même

qu'il écarte du judaïsme tout ce qu'il a de national, il ouvre à

tout homme, quel qu'il soit, la porte du royaume de Dieu; mais
la question théorique de l'accès des païens au salut ne s'est posée

qu'après lui, elle était en dehors de son horizon et il n'a pas eu
à la trancher. Il appartenait à Paul de le faire, quand il déduisit

le principe universaliste de celui de la justification par la foi
et en fit, avec lui, la pierre angulaire de « son » Evangile.

Les deux tendances, judaïsante et pagano-chrétienne de la
tradition évangélique, se remarquent aussi dans la manière dont
elles présentent l'attitude de Jésus en face de la loi. Ici cette atti-



462 BULLETIN

tude est soumise et il en accentue même les exigences ; là il en

use fort librement avec elle '. Sa conception du royaume de Dieu
telle que les Evangiles la rapportent n'est pas davantage homogène,

quoique M. Stapfer s'efforce de nous le persuader : tantôt
c'est celle du réalisme apocalyptique et son avènement est donné

comme à venir dans un temps plus ou moins rapproché, tantôt il
est spiritualise et donné comme déjà venu dans les cœurs. Il fut
un temps où l'on voulait tout concilier, jusqu'au moindre détail,
dans les récits évangéliques ; aujourd'hui l'orthodoxie mitigée y
a renoncé, mais, en revanche, elle prétend en harmoniser les

grandes lignes là même où il est évident qu'elles ne sauraient se

rencontrer et où l'on ne les ramène à l'unité que par un tour de

force. Bien que faisant preuve d'une grande indépendance de

jugement, M. Stapfer n'échappe pas à ce défaut autant que nous
le voudrions.

Selon lui, enfin, Jésus se serait fait illusion sur les dispositions
de ses compatriotes, et se serait bercé de l'espoir de les convertir
sans peine à l'Evangile. Une telle naïveté ne cadre guère avec la
remarquable perspicacité dont il fait preuve au cours de son
ministère. Il savait, au contraire, à quoi il s'exposait en entreprenant
de gagner à lui son peuple endurci, et la victoire finale n'a pu
lui apparaître qu'au travers des luttes les plus vives. S'il s'est
abstenu d'en parler de prime-abord à ses disciples, cela ne veut
pas dire qu'il ne les ait pas pressenties ; car, pendant la longue
retraite qui précéda sa vie publique, il avait eu tout le loisir
de se rendre compte de l'état d'âme de ses concitoyens. La scène

de la tentation, placée au début de son ministère, n'indique-t-elle
pas d'ailleurs qu'il s'engageait, le sachant et le voulant, dans la
voie du renoncement et de l'humiliation Le Jésus de M. Stapfer
accepte, du reste, sans défaillir, la douleur expiatoire quand elle

lui apparaît à un moment donné comme nécessaire au salut de

ses frères et qu'il la domine par une foi inébranlable en
l'accomplissement de la volonté miséricordieuse du Père, tandis que
celui de M. Renan, son attente déçue, se laisse aller, on le sait,
à une exaltation maladive et à un sombre découragement.

Dans son troisième et dernier volume, le savant professeur de

1 Cf. dans Matthieu, — qui, dans les passages où ses sources traitent ce point,
les a reproduites telles quelles, sans y imprimer sa marque, — la première partie

du sermon sur la montagne (V, 17-48), provenant des Logia, et les épisodes

relatifs au sabbat (XII, 1-13), tirés de Marc.



THÉOLOGIE 463

Paris racontera les quelques mois qui ont précédé la mort du

Sauveur, puis son procès, son supplice, et enfin sa vie d'outre-tombe.
Ce sera, espérons-le, pour la fin de l'année.

H. Trabaud.

E. Ehrhardt. — Le caractère fondamental de l'éthique
de Jésus1.

M. Ehrhardt, qui n'est pas un inconnu pour les amis de cette

Revue, s'est proposé dans ce volume, aussi clairement écrit que
savamment conçu, de résoudre une question qui intéresse avant
tout la théologie systématique, mais aussi l'orientation morale de

notre époque. C'est la question soulevée par le célèbre Strauss de

critique mémoire : Pouvons-nous, oui ou non, choisir encore Jésus

pour guide en ce qui est du domaine de la morale
L'auteur est convaincu que la solution scientifique de cette question

n'est possible qu'à l'aide d'une étude rigoureusement, historique

dont le point culminant est de déterminer dans quelle mesure
et de quelle façon le cercle des idées messianiques a exercé son
action sur l'éthique de Jésus. « Or ce problème nous ne pouvons
le résoudre qu'en nous rendant compte du sens dans lequel le

messianisme avait déjà façonné les esprits de ses contemporains.
Ce n'est qu'en se fondant sur cette base que l'on pourra s'assurer si

Jésus rattacha son éthique à des conceptions messianiques d'une
valeur passagère, ou s'il ne l'a pas plutôt délivrée de ces

éléments. »

Voilà le problème à la solution duquel est consacré cet ouvrage,
dont l'auteur a fait preuve d'une patiente étude d'une foule d'écrits
se rapportant directement ou indirectement à son sujet. Son
travail renferme donc deux sections dont la première est intitulée :

Le problème éthique soulevé par le développement du judaïsme
postérieur (Spätjudenthum) ; la seconde: Solution du problème

par Jésus. Da première section (p. 1-42) s'occupe successivement,

1 Der Grundcharakter der Ethik Jesu im Verhältniss au den messianischen

Hoffnungen seines Volkes und zu seinem eigenen Messiasbewusstsein. Von Lie.

Eugen Ehrhardt, Docent an der theologischen Facultät zu Paris. —Freiburg i. B.

und Leipzig 1895. Akademische Verlagsbuchhandlung, vun J.-C. Mohr. Preis :

2 Mark.



464 BULLETIN

en trois chapitres, d'un Coup d'œil rétrospectif sur les prophètes,
de la Loi, et surtout de la Période de Vapocalyptique. Cette
section se termine par une Observation où l'auteur explique et

justifie l'opposition de son point de vue à celui de Baldensperger
sur la tendance de l'apocalyptique et ses rapports avec le nomisme.
« Le nerf de l'apocalyptique est aussi la foi au salut procuré par
l'observation de la loi. »

La seconde section a quatre chapitres : A. Les faits fondamentaux

de la prédication de Jésus. — B. La relation de Jésus avec
Dieu et l'importance de cette relation pour son éthique. — C.

Jésus et le messianisme. — D. La nouvelle éthique messianique.
De volume se termine par une Considération finale (Schlussbetrachtung)

qui résume assez complètement l'ouvrage et mérite par
conséquent d'être reproduite, ce que je vais essayer de faire de mon
mieux.

« Faisant le plus possible abstraction de questions secondaires,
nous avons essayé d'apprécier l'éthique de Jésus en tenant compte
de sa connexion avec l'histoire de son temps.

» L'éthique du messianisme traditionnel cherchait à mériter
le souverain bien, mais avant tout comme le bien d'une communauté

sainte. La conception de ce bien n'était pas purement
religieuse, mais mélangée d'éléments religieux et mondains. Cette

éthique n'accordait qu'un rang subordonné à l'individualisme
moral dont elle ne recevait pas l'impulsion intime.

» Cette conception de la vie morale était entièrement opposée à

celle de Jésus. Sa conception du souverain bien est purement
religieuse, mais par cela même ce bien ne peut être acquis ou gagné

par l'activité humaine; en outre, il n'est pas avant tout destiné à

la communauté, mais bien à l'individu ; il est supérieur au
développement temporel du monde, et sa possession n'est pas le but
mais le point de départ de l'activité morale.

» L'éthique de Jésus reposant sur ces bases ne prit pas la forme
d'une doctrine pure, d'un enseignement méthodique, mais plutôt
d'une vie nouvelle. Mais cette vie nouvelle, — et c'est ce qui fait
la difficulté de préciser le caractère particulier de son éthique, —
trouva son expression dans les formes du messianisme. Jésus a

fondu dans le creuset de son espérance messianique purement
religieuse le nomisme et son pouvoir d'empêcher tout développement

individuel de la vie morale. C'est l'àme de l'individu qu'il
voulait vivifier moralement pour la racheter. Il l'a fait en l'élevant,



THÉOLOGIE 465

sur les ailes du messianisme purifié par lui, dans une région où
elle sent elle-même comme un but supérieur à tous les buts
humains, mais supérieur aussi à tous les buts de la vie morale de la
communauté. En cela consistait le vrai intérêt qu'il poursuivait
par sa prédication eschatologique. Ce qui le rattachait au messianisme

eschatologique, c'était la tendance à une hardie élévation
au-dessus du monde. Mais cette tendance était autrement motivée
chez lui. Le messianisme, nous l'avons vu, ne s'élevait pas proprement

au-dessus du monde, mais seulement au-dessus du temps
présent. Jésus éprouve le besoin de nier, pour ainsi dire, le monde,
afin d'inspirer à l'individu le sentiment de sa supramondanité. Ce

n'est qu'en tant qu'ils prenaient conscience, sous une forme
quelconque, de leur destination supramondaine que les individus
pouvaient parvenir à se convaincre que leur salut ne dépendait
pas de la pratique de la moralité légale, laquelle ne donnait à cette

idée de l'élévation au-dessus du monde qu'une expression toute
formelle et extérieure. L'antimondanisme (die Weltflucht) dans

l'éthique de Jésus n'est après tout qu'une forme de la manifestation

du supramondanisme; mais ce supramondanisme se manifeste
aussi sous une autre forme, savoir celle d'une action sur le monde

par les vertus de l'amour, dont la source est supérieure au monde.
L'activité exercée dans ce sens revêt aussi une forme messianique
dans l'esprit et la prédication de Jésus. Elle semble viser l'approche
d'une époque de perfection et vouloir en quelque sorte seconder
l'action divine qui prépare cette époque. Mais ce rapport direct de

l'activité morale avec un état de perfection à venir n'a pas, pour
l'éthique de Jésus, une importance décisive, car il puise sa source
moins dans la perspective des résultats objectifs absolus de notre
activité morale que dans l'assurance subjective du salut.

» C'est cette forme messianique qui a induit les uns à chercher
l'essence de l'éthique de Jésus dans une parfaite indifférence à

l'égard du monde, les autres, dans la réalisation progressive d'un
idéal moral absolu dans le monde. Elle offre en effet une double
face apparente, comme nous avons tâché de le démontrer. D'un
côté elle respire l'antimondanisme, de l'autre elle comporte
l'action sur le monde, tout en en prévoyant la fin comme
prochaine. Les partisans de cette dernière tendance dépouillent
l'enseignement de Jésus de cette enveloppe eschatologique et font du

royaume céleste de Dieu un royaume qui, loin d'être proche, ne
se réalise qu'à la longue.



466 BULLETIN

» Mais ce serait interpréter faussement l'éthique de Jésus que
d'attribuer une importance exclusive à l'un ou l'autre de ces deux
éléments. Ils n'ont l'un et l'autre du prix qu'en tant qu'ils expri.
ment cette élévation au-dessus du monde que nous confère la

possession de la communion avec Dieu. Elle est un bien plus
précieux que tous ceux que nous procure notre activité morale, et la

plus haute importance de celle-ci consiste dans le fait qu'elle
affirme notre possession du salut en lui donnant vie et activité.
Les éléments antimondains de l'éthique de Jésus ne sont qu'une
expression transitoire de ce principe, tandis que le service de Dieu
dans le monde et pour le monde en est l'expression d'une valeur

permanente.
» Les enfants de Dieu, dans la pensée de Jésus, sont, en vertu de

leur rapport avec Dieu, certains qu'un jour se produira un état de

salut parfait. Mais cette assurance même les dispensera de la
nécessité de réfléchir sur le rapport de leur activité morale avec
cet état de perfection, et c'est précisément celte pensée qui, loin de

les accabler et de les embarrasser, ne pourra que les vivifier. Us

peuvent patiemment concentrer la plus grande force sur le point
plus petit, car ils savent que l'activité la plus modeste et la plus
fragmentaire n'est qu'une manifestation de leur communion avec

Dieu. Ils ne subissent pas le charme d'un idéal fantastique ou

nomistique de la vie commune des hommes, mais ils se sentent
portés à se préoccuper des besoins du temps présent. Comme ils
sentent l'obligation d'aspirer dans leur vie intime personnelle àia
ressemblance avec Dieu, ils ne cherchent pas à rétablir par les

formes extérieures de la vie sociale ce qui peut n'être que le fait
individuel de l'âme. Et voilà ce qui nous explique comment le

christianisme qui, de sa nature, est indifférent à l'égard de la
culture générale, a pu donner une si grande impulsion au développement

le plus vaste de la civilisation de l'humanité. Et c'est
précisément en vertu de son caractère transcendant qu'il met en œuvre
des forces inconnues ailleurs, sans embarrasser leur développement

en leur assignant un but qui dépasse les forces humaines. »

L'auteur termine son travail panine caractéristique du catholicisme

et delà tendance sociale d'une certaine école protestante. Le
catholicisme est foncièrement dominé par la tendance à produire
ou à mériter par ses œuvres le souverain bien, mais il le fait au
fond en s'en tenant aux formes eschatologiques dont Jésus a revêtu
l'éthique, et non à celle-ci même. D'un côté, il regarde ce bien



THÉOLOGIE 467

comme essentiellement individuel et transmondain, et en recherche

l'acquisition par l'antimondanisme ; d'un autre côté, il considère
ce bien comme essentiellement social et mondain, il tombe dans
le nomisme, rabaisse son idéal et le réalise dans certaines formes
et certaines institutions auxquelles l'individu n'a qu'à se soumettre

pour être satisfait de lui-même.
Quant aux protestants dont l'éthique a pour base la recherche

d'un salut absolu, social et religieux, l'auteur rappelle que
l'éthique de Jésus veut que notre vie soit une démonstration du
salut que nous possédons comme un bien surnaturel et individuel.
L'idéal doit toujours être la recherche du royaume de Dieu et de

sa justice, et il ne doit pas être compromis et rabaissé. Si nous
nous sentons en possession d'un bien supramondain,'nous
pouvons aussi travailler pour ce monde-ci avec une énergie supra-
mondaine en môme temps qu'avec patience '.

Lausanne, mai 1897.

J.-J. Parander.

Armand Vautier. — Alexandre'Vinet. Morceaux choisis-.

Voici la plus importante des publications faites à l'occasion du
centenaire de la naissance de Vinet. coïncidant avec le cinquantenaire

de sa mort. A la différence des abondants extraits, par ordre
systématique, des œuvres du penseur vaudois que J.-F. Astié a

publiés il y a déjà une trentaine d'années dans son Esprit de
Vinet ; à la différence aussi des fragments détachés, sans ordre

apparent, qu'on a réunis en vue de l'édification dans le volume

paru récemment à Neuchâtel, chez Delachaux et Niestlé, sous le

titre: Comme unphare, les Morceaux choisis se composent d'un

1 Ce compte rendu a été retardé par une maladie de son auteur. Depuis lors,
M. Ehrhardt a traité le même problème en français, sous une forme plus condensée

et avec de nouveaux aperçus, dans sa substantielle et très suggestive leçon

d'ouverture, de novembre 1896, qui a paru chez Fischbaclier sous le titre: Le principe

de la morale de Jésus. (Réri.)
- Alexandre Vinet. Morceaux choisis publiés à l'occasion du centième

anniversaire de sa naissance, et précédés d'une étude sur la vie et l'œuvre de Vinet

par Armand Vautier. Avec un portrait et cinq vues. — Lausanne, Georges Bridel
et C'e éditeurs. 1897. — 318 pages.



468 bulletin

nombre restreint de morceaux de longue haleine, de sept articles
formant chacun un tout, propres à faire connaître le grand moraliste

chrétien sous différents aspects. On le fait parler tour à tour
comme prédicateur, comme littérateur et psychologue, comme
apologiste, en qualité de champion de la liberté religieuse et de la

séparation de l'Eglise et de l'Etat. Le volume se termine par
quatre de ses cantiques.

Appelé à choisir au milieu de tant de richesses, l'auteur a dû

éprouver vivement combien Wahl macht Qual. Mais quel que soit
le jugement que l'on porte sur les motifs et sur le résultat de son

choix, on lui saura gré d'avoir pris cette peine de « mettre la
génération présente au bénéfice du trésor que Vinet a amassé, » en
faisant dans son volume « une place aux sujets multiples qui ont
préoccupé l'écrivain ensuite des circonstances extérieures ou du travail
de son esprit. » Même ceux qui connaissent déjà leur Vinet et qui,
peut-être, possèdent les vingt-sept volumes de ses œuvres, ne se

feront pas faute de relire, dans cette belle publication à laquelle
ses éditeurs lausannois ont mis tous leurs soins, a l'étude évangélique

» sur Le regard ; l'article intitulé Pascal, non l'écrivain,
mais l'homme : le morceau de « l'Essai » qui répond à cette question

: L'Eglise n'a-t-elle pas besoin de l'Etal les pages sur Le

christianisme éducateur el instituteur, extraites de « L'éducation,

la famille et la société ; » celles sur le caractère de /. /. Rousseau,

tirées de « l'Histoire de la littérature française au dix-huitième

siècle ; » le Robinson, une vieille et bonne connaissance ; la
Pétition au peuple vaudois, de décembre 1845. Et pour qui Vinet
est resté plus ou moins un inconnu, quelle excellente occasion de

prendre contact avec lui, d'apprendre à connaître le caractère de

l'homme, la richesse et la variété de son œuvre
M. Vautier ne s'est cependant pas borné à faire dans l'œuvre de

Vinet le choix des morceaux qui devaient former la matière de ce

volume commémoratif. Il a placé en tête une très remarquable
étude d'environ 70 pages qu'il qualifie trop modestement de

simple u résumé des circonstances dans lesquelles s'est écoulée la
vie du grand penseur vaudois, » suivi de « quelques indications
sur la nature et la portée de son œuvre. » En réalité il s'agit d'un
travail original, remontant aux sources, renouvelant un sujet qui
pouvait sembler à peu près épuisé. On le lira avec, un vif intérêt
même après les études analogues de Scherer et de F. Chavannes,
d'Astié, d'Edm. de Pressensé, de M. Gabriel Monod, et alors même



THÉOLOGIE 469

qu'on ne serait pas, comme l'ancien pasteur de Valleyres, un
docile et fidèle adepte de l'ecclésiologie de Vinet1.

S'il nous était permis de formuler quelques réserves, elles
porteraient sur les trois points suivants. En premier lieu, ne faudrait-
il pas attribuer à la crise de 1823 une influence plus profonde, plus
incisive encore sur le développement de la vie et de la pensée de

Vinet que ne semble le faire M. Vautier, à qui la maladie de cette

année-là, avec les expériences et les réflexions dont elle fut la
source pour le jeune professeur bàlois, « paraît» seulement « avoir
été l'un des moments décisifs dans le travail religieux, d'ailleurs
lent et graduel, qui s'opéra dans les profondeurs de son être »

(P. 23.) — Serait-il vrai, ensuite, que la séparation de l'Eglise et de

l'Etat est une conclusion à laquelle Vinet ne serait arrivé qu'assez
tardivement et à son corps défendant? qu'il aurait fallu l'expérience

qui se faisait sous ses yeux, en 1838 et 1839, pour le contraindre
à accepter toutes les conséquences d'un principe qui s'imposait à

sa conscience (p. 38)? Avait-il réellement attendu jusque-là pour
hâter cette solution de ses vœux? N'est-il pas plus juste de dire
avec M. Charles Porret, dans sa magistrale étude sur la conception

ecclésiastique d'Alexandre Vinet'2, que déjà dans la
première période, soit de 1824 à 1826, il prend possession « du principe
qui domine sa pensée et sa vie : la liberté de l'Eglise, la séparation

de la sphère civile et de la sphère religieuse comme idéal à

poursuivre?» que dans la seconde, qui s'étend jusqu'en 1838,

bien qu'il fût arrivé à la pleine lumière sur les relations «

normales » entre l'Eglise et l'Etat, et sans abdiquer sa conviction, il
en diffère la réalisation par « opportunisme? » Il y a là, nous
semble-t-il, plus que de simples nuances d'expression; mais à

supposer qu'il n'y ait que cela, la nuance de M. Porret ne
reproduirait-elle pas plus exactement la réalité historique? Ce sont des

points d'interrogation que nous nous permettons de poser. Voici
un dernier point sur lequel nous osons être plus affirmatif, au

risque de toucher une place sensible.

1 N'oublions pas de dire que l'intérêt de cette notice est rehaussé par les

illustrations qui l'accompagnent. Elles offrent la vue des différentes demeures de Vinet,

depuis sa naissance à Ouchy jusqu'à sa mort à Clarens, en passant par Bàie et par
Lausanne. Quant au portrait même de Vinet, à côté de son intérêt de nouveauté,

il a le tort, par son expression ascétique, de jurer avec l'idée que le biographe

nous donne du caractère dominant de la piété du modèle.
2 Chrétien évangélique, juin 1897 page 278 ; comp, p 286.

THÉOL. ET PHIL. 31



470 BULLETIN

L'ambition manifeste de M. Vautier est de rendre Vinet plus
populaire qu'il ne l'a été jusqu'ici, même dans son propre pays.
C'est avec intention, dit-il, (p. 8) que, d'emblée et en dehors de

tout cadre biographique, il a mis en saillie « la face du génie
de Vinet qui est tournée du côté du peuple. » C'est même là,
ajoute-il, « ce qui motive et justifie cette publication. » Ambition

non seulement avouable, mais noble et légitime, au double
point de vue religieux et patriotique. Et nous croyons que, « en
cherchant bien, » comme le dit M. Eugène Secrétan ', on trouverait,

en effet, clans sa correspondance et ailleurs encore, « non
pas peut-être des études de longue haleine, mais des pages
nombreuses et exquises, familières et savoureuses, » des pages « où se

reflète, non plus le penseur cosmopolite, mais le patriote, l'ami
au cœur chaud, à la plume souple. » Mais ces pages-là, il faut
les chercher. Même dans les Morceaux choisis, à commencer par
Le regard, peut-on dire que le plus grand nombre des pages soit
facilement accessible à la majorité des lecteurs J'estime qu'il
faut en prendre notre parti : Dieu, qui dispense à chacun ses dons
selon qu'il lui plaît, n'a pas jugé bon de faire de notre Vinet un
autre Viret, je ne dis pas certes sous le rapport de l'amour pour
son peuple, de l'affection pour les petits et les humbles, mais
bien sous le rapport de la popularité de la pensée et du langage.
Lui-même d'ailleurs, nul ne l'ignore, ne se faisait aucune illusion

à cet égard. « Je n'ai pu parler que pour peu de personnes. »

u Je ne suis pas de ces écrivains qui naissent traduits; j'ai besoin

qu'on me traduise et l'on me traduira si ce que j'ai dit en vaut
la peine. » « Le talent d'être populaire est un des talents que
j'apprécie et envie le plus; il n'a jamais été le mien. » — Modestie,
dira-t-on. — Modestie tant qu'on voudra ; toujours est-il que Vinet,
qui se jugeait lui-même avec non moins de perspicacité qu'il n'en
mettait à juger d'autres écrivains, avait clairement conscience
des limites de son pouvoir, et que ces limites il les avouait avec
la même ingénuité et la même humilité que celles de son savoir.

Sera-t-il permis, à ce propos, à quelqu'un qui considère la
vénération affectueuse pour la personne de Vinet comme une des parties

les plus sacrées de son patrimoine, d'exprimer ici très
franchement une pensée qui l'a abordé plus d'une fois dans le cours
de cette année? Cette pensée la voici: Le moment ne serait-il

1 Chrétien évangélique, numéro cité, p. 310.



THÉOLOGIE 471

pas venu, en ce qui concerne notre illustre compatriote, de nous
mettre soigneusement en garde contre une tentation à laquelle
ont cédé au bout d'un certain temps les disciples et admirateurs
de plus d'un grand chrétien contre un certain genre d'hagiographie

qui tend à idéaliser ses héros, non seulement, chose légitime,
en mettant en relief les vertus morales que l'Esprit de Christ a

fait resplendir dans leur vie, mais en leur attribuant encore, dans
le domaine plutôt intellectuel, des aptitudes et des mérites

qu'eux-mêmes ne se connaissaient guère, ou bien en reléguant dans

une ombre par trop discrète certains déficits dont ils étaient les

tout premiers à convenir? Reconnaître sans ambages ces limites
et ces lacunes n'est qu'un hommage de plus rendu à la vérité, et,
bien loin de diminuer les effets bienfaisants que le portrait de

leur personnalité ou le tableau de l'œuvre par eux accomplie est

destiné à produire, ne peut que le rendre plus impressif et lui
assurer une valeur plus incontestée et plus durable.

Pour n'avoir pas été un théologien, un philosophe, un littérateur

accompli, Alexandre Vinet n'en demeure pas moins une des

plus grandes, des plus saintes figures du protestantisme de

langue française. Pour n'être pas ce qui s'appelle un écrivain
populaire, il n'en est et n'en sera pas moins pour toujours, comme
il est dit au frontispice du beau volume que nous annonçons,
« une des gloires de la patrie vaudoise. »

H. Vuilleumier.

J.-H. Maronier. — Histoire du protestantisme, de la
paix de westphalie a la Révolution française1.

Cet ouvrage en deux volumes fait partie de la collection des

travaux provoqués et couronnés par la Société de la Haye pour
la défense de la religion chrétienne, cette fondation à la fois
pieuse et scientifique dont l'histoire a été racontée, à l'occasion de

son centenaire, par feu le professeur Kuenen, de Leyde, et à

laquelle nous devons entre autres les deux mémoires de MM. F.
Chavannes et Cramer sur Alexandre Vinet apologiste et moraliste

1 Geschiedenis van het protestantisme, van den Munsterschen vrede tot de

Fransche revolutie, door J.-H. Maronier. 2 deelen. — Leyde, E.-J. Brill, 1897. X,

239 ; VI, 256 pages, gr. 8». — Prix : 3 fior. 90.



472 BULLETIN

chrétien. L'auteur, M. Maronier, pasteur emèrite de la confrérie
des Remontrants, est très avantageusement connu en Hollande.
La Dibliothèque de Leyde ne possède, nous dit-on, pas moins d'une
vingtaine de publications exégétiques et surtout historiques portant

son nom. On n'a donc pas affaire ici à l'œuvre d'un débutant,
ce que ne tarde pas. d'ailleurs, à confirmer la lecture même de

l'ouvrage. Sous le titre modeste de Leesboek (livre de lecture),
terme employé par le programme de concours, il nous offre un
livre qui, pour n'être pas farci de notes, n'en repose pas moins
sur une étude savante du sujet ; témoin les sources de provenance
française, anglaise, allemande et hollandaise qui sont indiquées
pour les différents chapitres de cette histoire. C'est dire qu'il s'agit
d'un livre non seulement agréable à lire, — pour qui connaît le

hollandais, — mais digne d'être étudié. Si quelqu'un prenait la
peine de le traduire, il ne ferait peut-être pas une bien brillante
affaire, mais il rendrait un très utile service au public protestant
de langue française ; car la période qu'embrasse cette histoire du

protestantisme, celle de 1648 à 1789, est aussi importante qu'elle
est en somme peu et, dans plusieurs de ces parties, mal connue.

Ingénieusement, pour introduire son sujet, l'auteur nous fait
assister aux solennités par lesquelles, le 25 septembre 1649, à

Nuremberg, on célèbre la paix de Münster. L'Allemagne, plus que
cela, l'Europe entière semble être en fête. Mais qu'on ne s'y
trompe pas : Rome, elle, est furieuse, et les jésuites ont juré de

ne jamais reconnaître cette paix. Le premier chapitre montre
qu'ils n'ont que trop bien tenu leur parole. L'auteur, en effet, a

groupé sa matière en trois grands chapitres, dont le premier a

pour sujet Le protestantisme en lutte avec Rome. Le second

s'occupe du développement interne du protestantisme. Le
troisième est consacré au siècle des lumières, à VAufklärung.

Dans le premier, divisé en neuf paragraphes, l'historien passe
en revue les différents pays de l'Europe où le protestantisme se

trouve aux prises avec son ennemi d'outre-monts et les agents
animés de son esprit. C'est d'abord l'Angleterre et l'Ecosse, où
l'on voit surgir l'imposante figure de Cromwell. Avec une impartialité

doublement méritoire chez un Néerlandais, M. Maronier
peint ce grand méconnu, qui ne fut pas un saint, assurément,
mais qui subordonna toujours ses intérêts privés à la poursuite
de son devoir : la prospérité de l'Angleterre et la défense du
protestantisme. C'est ensuite la France, avec Louis XIV et la révo-



THÉOLOGIE 473

cation de l'édit de Nantes, avec l'épisode des Camisards et les
nobles figures d'Antoine Court, de Paul Rabaut et de tant d'autres
héros qui ont préparé par leurs travaux et leur martyre la restauration

du protestantisme dans leur patrie. Les valeureux Vaudois
du Piémont ont aussi leur paragraphe, de même que les divers

pays de la monarchie autrichienne. Là on nous dévoile les

pratiques des jésuites en Hongrie, et nous assistons, dans l'humble
chambre de Schwarzach, à la conclusion du « Salzverbund » par
de simples paysans et mineurs de Salzbourg. Puis vient le tour
de l'Allemagne et de la Pologne, qui ne furent pas des dernières
à souffrir des agissements ténébreux des disciples de Loyola.
D'autres pages, non moins intéressantes, nous font connaître le
rôle joué en ces temps-là par les chapelles des ambassades de

confession protestante accréditées auprès des cours papistes, et,
à propos des autodafés de livres hérétiques, l'influence considérable

qu'exerçait la parole écrite là où la parole vivante ne pouvait

plus se faire entendre, le prix infini que les protestants sous
la croix attachaient à ces livres proscrits, et les sacrifices de toute
sorte qu'ils s'imposaient pour s'en assurer la possession. Les deux
derniers paragraphes de ce chapitre sont consacrés, l'un, aux
réfugiés établis dans le Drandebourg, dans les Pays-Bas, en Angleterre,

en Suisse, et à l'enrichissement matériel et moral dont ces

pays hospitaliers leur furent redevables ; l'autre, à « un noble

couple » (edel zweizahl) de personnages princiers : Guillaume III
d'Orange et Frédéric-Guillaume, le grand électeur.

On ne peut qu'admirer la sérénité historique que l'auteur a su

conserver en un pareil sujet, si propre à faire bouillonner le sang
protestant. Il n'en ressort pas moins de ses récits, il n'en ressort
même que plus clairement, combien, aujourd'hui encore, le
protestantisme a motif de se tenir en garde. Quoi qu'il en puisse
sembler, le romanisme du dix-neuvième siècle n'est pas essentiellement

différent de celui du dix-septième ; ses procédés mêmes
n'ont guère changé là où il a les coudées franches. Les
circonstances peuvent modifier sa tactique ; il n'y a rien de changé à ses

visées. A ce titre, la publication de la Société de La Haye a un
véritable intérêt d'actualité. Puisse la leçon qui en découle n'être

pas perdue
Les progrès du romanisme par la force ou par l'intrigue n'ont

pas empêché, cependant, le protestantisme de se développer à sa

manière et dans plus d'une direction. C'est de ce développement



474 BULLETIN

que traite le second chapitre de l'ouvrage qui nous occupe. L'auteur

ne s'arrête pas longtemps à parler de la nouvelle scholasti-
que qui s'était introduite dans la théologie luthérienne et réformée.
Il ne le fait que pour autant que cela était nécessaire à l'explication

des phénomènes qui ont marqué l'évolution du protestantisme
dans cette période. Le piétisme et l'hernoutisme, le mysticisme et
le méthodisme fixent tour à tour notre attention. Nous voyons,
d'une part, comment l'Eglise évangélique ne pouvait se contenter
d'une religion consistant à répéter les formules forgées par les

théologiens, et de l'autre, avec quelle facilité une piété née de

cette réaction tombe à son tour dans une sorte de légalisme,
l'importance qu'elle en vient à attacher à certaines méthodes, à

certaines institutions, à certaines formes coutumières. C'est moins,
du reste, par enumeration de faits et de dates que l'auteur procède
dans cette partie de son histoire, que par portraits. Il nous
montre l'histoire s'incarnant en quelque sorte dans un certain
nombre de personnalités eminentes qui ont exercé sur les hommes
de leur temps une action plus ou moins profonde : Spener et

Franke, Zinzendorf, Swedenborg, Gichtel et Bengel; en Angleterre

: Fox, William Penn, plus tard J. Wesley. Un paragraphe
spécial, le plus étendu de ce chapitre, s'occupe de l'Eglise réformée
des Pays-Bas. La place qui lui est accordée ne s'explique pas
seulement par la nationalité de l'auteur; elle se justifie par le fait
que l'Eglise en question tenait alors sans aucun doute le premier
rang parmi les Eglises réformées et que c'est cependant son
histoire qui est probablement le moins connue au dehors. Après un

coup d'œil jeté sur les relations entre réformés et catholiques, on

nous retrace la lutte mémorable entre voétiens et coccéiens, pour
passer ensuite aux principaux représentants du piétisme et du

mysticisme. Ce qui caractérise ce mouvement-là dans les Pays-
Ras, c'est que, à peu d'exceptions près, il ne s'est pas séparé de

l'Eglise établie et qu'il est resté fidèle à la doctrine officielle. Ainsi
en a-t-il été de Teelink, des Brakel père et fils, de Witsius, de

Schortinghuis. Le séparatisme est représenté par J. de Labadie,
l'ex-jésuite, et sa fameuse sectatrice Anne-Marie de Schuurman.
Le paragraphe se termine par l'histoire de Jodocus van Lodensteyn,

le pasteur-poète et ascète d'Utrecht, estimé de tout le

monde au point que, malgré son insubordination aux règles

établies, l'autorité n'osa pas le déposer de son office comme elle

fit pour Kœlman, un autre indiscipliné.



THÉOLOGIE 475

Le troisième chapitre, intitulé : Le siècle de VAufklärung, n'est

pas le moins instructif de l'ouvrage. Il nous montre d'abord le

protestantisme en rapport, ou plutôt aux prises avec les sciences

naturelles ; pas plus que les chefs de la catholicité, les protestants,

dans leur grande majorité, ne voient de bon œil les progrès
qui s'opèrent dans ce domaine. Faut-il s'en étonner quand
aujourd'hui encore tant de théologiens jettent de ce côté-là des

regards si craintifs? Ensuite, le protestantisme et la. philosophie, à

commencer par les Pays-Bas. C'est là qu'apparaissent successivement

Descartes, dont la nouvelle méthode suscite une vive
opposition de la part des théologiens, mais ne tarde pas à influencer
l'école de Cocceius ; Spinoza, qui ne devait être compris et

apprécié qu'au siècle suivant; P. Bayle, dont le dictionnaire historique

et critique était lu par toute l'Europe lettrée. Après les

Pays-Bas, l'Angleterre avec Herbert, Locke et Hume, suivis ou
escortés d'un grand nombre de libres penseurs tels que Hobbes,
Toland, Rochester et, plus sympathique que les autres, Shaftesbury.

Leurs écrits rencontrent de nombreux et ardents contradicteurs.

S'inspirant d'un pamphlet du siècle précédent où, sous le
titre Des trois imposteurs, un anonyme avait mis sur le même

pied Moïse, Christ et Mahomet, un professeur de Kiel, Kortholt,
dénonce, comme les trois imposteurs par excellence, Herbert,
Hobbes et Spinoza. Mais bon nombre des apologies qu'on oppose
aux novateurs se placent inconsciemment sur un terrain
semblable au leur. Après l'Angleterre l'Allemagne, avec Puffendorf et

Thomasius, Leibnitz et Wolff, dont les théories défraient les
discussions du jour et réussissent à s'insinuer dans la théologie de

l'école. L'auteur n'a garde d'oublier les revues, publiées d'abord en

Hollande, dans lesquelles toutes ces nouveautés trouvaient un multiple

écho, et les sociétés savantes, fondées surtout en Allemagne.
Un autre paragraphe a pour sujet : le protestantisme et l'étude

de la Bible. Le nom de Cocceius reparait ici à côté de ceux
d'Episcopius, de Cléricus, de Wettstein, de Schultens, et une place
honorable est faite ajuste titre aux professeurs de 1'« école illustre »

des Remontrants d'Amsterdam. L'Allemagne entre en ligne avec les

Michaelis, les Ernesti, les Seniler, avec Reimarus et son porte-
voix Lessing, à qui leur zélé opposant Gœtze est redevable de sa
célébrité. J.-G. Herder, avec son Esprit de la poésie des
Hébreux, forme la transition au paragraphe suivant : le
protestantisme et la littérature. L'autour s'approprie à ce propos le mot



476 BULLETIN

de Macaulay, que la littérature française est à celle de l'Angleterre

ce qu'Aaron fut à Moïse. Il fait défiler devant nous les

figures de Milton, de John Bunyan, de Richard Steele avec son

journal The Tattler, sans oublier le Robinson de Daniel Defoë,
les romans de Richardson et le Vicar of Wakefield, de

Goldsmith. Il caractérise et apprécie ensuite, toujours au point de vue
de leurs rapports avec le protestantisme, l'œuvre de Voltaire, de

Rousseau et des encyclopédistes. Il s'applique surtout à signaler
la relation intime qui existe, malgré les apparences contraires,
entre l'esprit du protestantisme et celui des coryphées de la
littérature allemande. Ni Lessing, ni Gœthe, ni Schiller ne sauraient
renier leurs origines. Ennemis du dogme ecclésiastique en crédit,
ces « beaux esprits » ne le sont pas moins du plat déisme des
prétendus « esprits forts. » D'ailleurs, avant eux et à côté d'eux,
l'Allemagne protestante n'a-t-elle pas produit un Hàndel et un
Bach, un Klopstock et un Matthias Claudius, un Jung Stilling et

un Lavater Un détail significatif que l'auteur a soin de noter,
c'est que la plupart des hommes qui. en Allemagne, se sont fait
un nom dans la littérature ont eu leur berceau clans un presbytère.
En terminant, il constate que les deux principaux poètes hollandais,

Huygens et Cats, ont été des calvinistes pur sang. — Sous le

titre élastique du protestantisme dans ses rapports avec la vie
sociale, l'auteur a réuni en un dernier paragraphe ce qu'il avait
à dire sur les progrès de la tolérance, la lutte contre les procès de

sorcellerie (Balthazar Bekker et Thomasius), les réformes pédagogiques

(orphelinat de Halle, Basedow, Pestalozzi), le mouvement
antiesclavagiste, l'origine et l'influence des loges maçomques ;

autant de faits qui tiennent de plus ou moins près au développement

du protestantisme.
Dans sa conclusion, comme déjà dans l'avant-propos, notre

historien s'accorde à dire avec D.-F. Strauss que le dix-huitième
siècle a le plus contribué, après la reformation, au développement
de l'humanité : c'est avec ce siècle-là que finit son âge de minorité.

Le joug de l'aulorité absolue des princes est rejeté à l'exemple
des Etats-Unis d'Amérique, de même que celui de l'autorité de

l'Eglise, tant protestante que romaine, et de l'autorité extérieure
de la Rible. 11 est vrai, dit-il, que notre siècle n'a pas répondu à

tout ce qu'on pouvait attendre de lui après de tels antécédents;
il s'en console, et nous avec lui, en répétant ce mot qui lui a

servi d'épigraphe : Tandem bona causa triumphal.



PHILOSOPHIE 477

Notre compte rendu suffit à montrer combien est vaste et riche
la matière que l'auteur a réussi à condenser dans ces cinq cents

pages. Les spécialistes ne trouveront peut-être rien clans le contenu
de son livre qui ne leur fût déjà connu ; on ne peut pas dire non
plus que le point de vue où il s'est placé ouvre à la pensée des

horizons essentiellement nouveaux; sa tendance, si tendance il y
a, est celle de ce qu'on appelle en Hollande la théologie moderne,
inaugurée sur le terrain de l'histoire ecclésiastique par l'illustre
Baur de Tubingue. Mais ce qui est propre à M. Maronier, ce qui
imprime à son ouvrage un cachet à lui et en fait la valeur, c'est

que, par l'heureuse disposition des matières, par la manière
concrète, vivante de présenter les faits et surtout de dépeindre ses

personnages, il a su rendre l'histoire de cette période du
protestantisme facilement et agréablement accessible à tout lecteur
cultivé. Son « livre de lecture » est éminemment propre à toucher
la fibre protestante et à montrer par des faits que si les protestants

n'ont jamais rien eu à gagner à pactiser avec Rome, cette
ennemie jurée de toute individualité, d'un autre côté tout ce qu'il
y a eu, au sein du protestantisme, d'individualités marquantes,
d'esprits vraiment supérieurs et sérieux, s'est détourné non moins
résolument de ce rationalisme superficiel qui ne compte encore
qu'un trop grand nombre d'adeptes. G. K.

PHILOSOPHIE

J.-J. Gourd. — Les trois dialectiques1.

L'étude que vient de publier M. le professeur Gourd mériterait
d'être examinée avec soin sous toutes ses faces et dans toutes ses

parties. Mais cet examen ne pourrait être instructif qu'en étant
très long. Qu'on me permette de montrer l'édifice seulement par
son angle le plus saillant: « Vers la religion, écrit l'auteur, tel

pourrait être le titre de cette étude. » Puis il ajoute : « Nous
craignons que cela ne suffise pas à la mettre en harmonie avec
d'autres tentatives actuelles et en apparences analogues. »

1 Les trois dialectiques, par J.-J. Gourd, professeur à l'université de Genève.

(Extrait de la Revue de métaphysique et île morale.) Cenève, Georg et Cle,

1897, 111 pages in-8».


	Théologie

