
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


388 BULLETIN

chaîne d'or. Peut-être, du reste, M. Westphal n'est-il pas loin
de partager cet avis, puisqu'il déplore (page 74) « une équivoque
fatale, qui est, dit-il, au fond de nos relations avec l'Etat. »

Ph. Bridel.

PHILOSOPHIE

Ch. Rappoport. — Méthode et principales tendances de
la philosophie de l'histoire*.

Il semblait que depuis longtemps la philosophie de l'histoire
avait vécu ; qu'elle s'était confondue avec la sociologie,' ou qu'elle
s'était contentée de n'être qu'un ensemble confus de réflexions et

d'aperçus généraux sur la marche générale de l'histoire, sans lien
logique, sans rien de systématique. Il paraît qu'il n'en est pas
ainsi et M. Ch Rappoport réhabilite, dans sa très intéressante
étude, la discipline négligée ; il essaie d'établir son caractère
vraiment scientifique, et de légitimer ses prétentions à former un tout,
avec un objet propre et des méthodes particulières.

Il s'agissait tout d'abord de démontrer sa possibilité. M. Rappoport

ne trouve pas que les œuvres de Vico, de Bossuet, de Con-

dorcet, de Herder, de Hegel ou de Comte suffisent à prouver son
existence, — cela ne signifie en effet pas grand'chose, — et il juge
utile d'aborder cette question de principe. Après une critique
serrée des objections présentées par des philosophes et des savants
qui nient la possibilité de la philosophie de l'histoire, il tente
d'établir cette possibilité en s'appuyant surtout sur la considération

du développement considérable, et des applications toujours
plus nombreuses, de la méthode objective dans les recherches
historiques. Il fait voir aussi très nettement ce qu'il y a de général
et de particulier dans tout événement, dans tout personnage
historique, et montre que ce dualisme n'empêche nullement la
philosophie de l'histoire de devenir une science.

On a eu le tort jusqu'à présent de s'en faire une idée trop étroite,
de ne considérer qu'un ou deux facteurs de l'histoire à l'exclusion
des autres, et cela a retardé les progrès de la nouvelle discipline.

1 Zur Charakteristik der Methode und Hauptrichtungen der Philosophie der

Geschichte, von Dr Ch. Rappopurt, Berne, A. Siebert 1896.



PHILOSOPHIE 289

Ces facteurs, M. Rappoport les ramène aux trois suivants, qui
sont d'une importance capitale : le milieu naturel ou physique, —
le milieu individuel ou psycho-physiologique, et le milieu historique

ou social. Il faut les considérer tous trois, et concilier ici
comme ailleurs l'idéalisme et le matérialisme, mettre de côté tout
parti pris, tout préjugé, si l'on veut construire quelque chose de

positif et d'intégral.
La nouvelle science rejettera donc toute conception étroite,

comme aussi les méthodes providentielle et métaphysique, pour
ne conserver que la méthode purement scientifique et inductive.

Encore une fois, l'étude de M. Rappoport est très intéressante,
facile à lire, et sur la plupart des points, sinon sur tous, concluante.

Robert Fath.

Aloys Berthoud. — Le surnaturel chrétien en regard
de l'hypnotisme et du spiritisme1.

Louis Gardy. — Le médium D. D. Home2.

Les deux ouvrages mentionnés traitent, l'un dans plusieurs de

ses parties, l'autre dans son entier, le problème de la médianimité
ou médiumnité. Le but de M. Gardy est le suivant : en s'appuyant
sur le volume publié par Mme Dunglas Home, Vie et mission de

Home, rétablir les faits; écarter la légende qui s'est donné libre
carrière quand il s'agissait du plus grand médium du siècle, mais
retenir en s'appuyant sur des documents authentiques ce qui
n'était pas légende ; en d'autres termes, fournir les moyens
d'apprécier sans parti pris l'étrange figure de Home, en se souvenant
bien que « le vrai n'est pas toujours vraisemblable. »

L'ouvrage de M. Berthoud a un but autrement étendu. Il ne

s'agit pas seulement des faits, mais surtout de l'interprétation des

faits. Voyons rapidement les deux thèses fondamentales :

1° Les faits, M. Berthoud les admet tous, les phénomènes spiri tes

comme les phénomènes d'hypnotisme. Et y en eût-il de bien plus
étranges encore que ceux que nous connaissons, M. Berthoud ne
les niera jamais de parti pris en les déclarant à priori impossibles.

C'est là une largeur de vues que nous ne saurions assez

1 Trois conférences, etc. Lausanne, 1896, Georges Bridel et Cie, 103 pages
2 Sa vie et son caractère d'après des documents authentiques. Genève, Eggimann

et Cle ; Paris, Librairie des sciences psychologiques, 157 pages.



290 BULLETIN

admirer. Saus doute M. Berthoud écarte et déclare mystification
les célèbres expériences de Crookes avec miss Cook. Mais c'est là
un cas spécial. De ces phénomènes, que les spiritistes appellent
manifestations d'outre-tombe, peuvent parfaitement avoir lieu.
M. Berthoud niera seulement qu'on puisse en effet les interpréter
comme manifestations d'outre-tombe. Il se gardera bien de
contester leur phénomènalité. (Voir, par exemple, Appendice IV.)

Tous ces phénomènes, M. Berthoud les explique par la cerebration

inconsciente. Il croit aux médiums, il croit aux tables qui
parlent, il croit aux attouchements de mains mystérieux (même
très violents; cf. p. 95), il croit aux pieds et aux mains des
fantômes venant se mouler dans de la paraffine ou du plâtre, il croit
à l'écriture spontanée et à tant d'autres choses étranges ; il croit en

un mot à la force psychique ou tout au moins il ne défend pas d'y
croire. Ce sont là des phénomènes supranormaux, mais non
surnaturels. Notre esprit, notre pensée peut agir, même matériellement
et à distance, quoique ce soit l'exception. Certaines personnes sont
plus particulièrement douées de cette faculté d'action supranormale,

ce sont les médiums. Enfin nous aurons donné tous les
éléments de l'explication naturelle des phénomènes spirites quand
nous aurons ajouté que les médiums agissent d'une façon parfaitement

inconsciente. C'est bien eux qui mettent en action la force
psychique, mais à leur propre insu. Ainsi s'explique aisément

que, non seulement les spectateurs des phénomènes spirites, mais
les auteurs mêmes de ces phénomènse, les médiums, croient à

l'intervention d'êtres désincorporés.
Que penser de la thèse de M. Berthoud Certes la cerebration

inconsciente, le dédoublement de la personnalité et toutes
ces explications scientifiques qui ne diffèrent que par les noms,
rendent compte de beaucoup des phénomènes en question. M.
Berthoud invoque des autorités comme M. Liégeois (p. 24) et M. Pierre
Janet (p. 96). Nous nous permettrons de citer à notre tour, comme

prenant en considération spécialement ces phénomènes spirites,
par exemple, M. Binet (Altérations de la personnalité, Ille partie,
chap. VII, puis déjà ID partie, I, II, 2; V, VII, 3 ; IX, 3, etc.) et en

Allemagne M. Dessoir (Doppel-Ich, p. 30, sq. 81, 40).

Arrivera-t-on à tout expliquer? Il n'y a pas de raison pour
en douter. Cependant il faut reconnaître que tout n'est pas expliqué,

ni même explicable par les moyens dont nous disposons
aujourd'hui. M. Berthoud admet lui-même, pages 13-14, que les mé-



PHILOSOPHIE 291

diums ne peuvent révélerpar les actes qu'ils produisent, que des faits
dont ils ont une connaissance préalable. Ainsi ils ne parleraient
jamais d'une personne dont ils ignorent l'existence. Et en effet, il
est bien naturel que le cerveau ne puisse pas, même inconsciemment,

travailler avec des matériaux qui n'y ont pas été déposés.
Or cette règle, ou plutôt ce corollaire de l'interprétation par la
cerebration, est vérifié souvent, dans la plupart des cas, — mais

pas toujours cependant. — Et cela est grave, il est impossible de

le contester. Voyez, par exemple, D. D. Home; il sait, en tant
que médium, que le nom du mari de Mrs Lyon est Charles, et

pourtant les faits tels que les rapporte M. Gardy (p. 107) montrent

qu'évidemment ce nom ne lui avait jamais été dit. Voyez
également, dans l'opuscule de Gardy, l'histoire étonnante de la
dame grise dans le cercueil, pages 77-84. Ou bien lisez, chez

M. Berthoud lui-même, pages 9-10, les deux phénomènes de

seconde vue (Apollonius de Thyane et Swedenborg) aussi irrécusables

l'un que l'autre. Ici le cerveau est passif et non pas actif;
il y a action, inspiration d'une connaissance dont le médium,
réduit à lui-même et à la cerebration inconsciente, ne peut être
l'auteur. On ne peut supposer en effet que la personnalité seconde

de l'individu soit allée chercher, pour ainsi dire, l'inspiration; non,
c'est, nous le répétons encore, action du dehors sur le médium.
Nous ne voudrions pas avoir dit que ces cas-là soient inexplicables

en soi, seulement aujourd'hui ils ne le sont pas autrement

que par une action indépendante du médium conscient ou
inconscient. Sans doute, quand les spiritistes déclarent que les agents
sont des esprits, ils font une hypothèse. Mais leur hypothèse
est ici plausible, tandis que celle de M. Berthoud ne rend pas

compte de ces faits-là. Comme, de plus, la vérification
expérimentale de la force psychique telle que la conçoit M. Berthoud
n'est pas faite, il en résulte que l'explication des phénomènes

comme l'accordéon jouant tout seul, la touche écrivant sur
l'ardoise, les coups reçus par M. Gibier (p. 95), etc., peut aussi bien
être cherchée dans l'interprétation spiritiste que dans l'interprétation

par cerebration. En d'autres termes, si les spiritistes
s'avisaient d'expliquer tous les phénomènes étranges dont il est question

par l'action d'esprits désincorporés, on n'aurait aucun motif
de leur en contester le droit au nom de la science, puisque certains

phénomènes — ceux que nous avons relevés tout à l'heure — ne

sont explicables aujourd'hui que de cette façon.



292 BULLETIN

2° Le second problème posé par M. Berthoud est celui-ci : le

surnaturel chrétien est-il amoindri ou ébranlé par les faits signalés,

faits étranges, supranormaux, mais naturels? Réponse :

point du tout. Car le surnaturel chrétien n'est pas tant dans les

miracles extérieurs que dans les miracles spirituels. « Le surnaturel

chrétien, c'est la vie divine se déployant au sein de l'humanité

pour se communiquer à elle. » Qu'importe la manière dont
cette manifestation de la vie divine a lieu ; c'est une question
toute secondaire ; l'essentiel à considérer dans le miracle, c'est son
but. Dés lors, naturel ou surnaturel en soi, un phénomène est

miracle, s'il opère dans le sens d'une propagation de la vie divine.
Exemple : Naaman le lépreux. Il n'est pas impossible que la vraie
cause de la guérison soit la force psychique émanée du prophète
et que l'eau du fleuve n'eût qu'une valeur symbolique : « Le
miracle cesse-t-il dès lors d'être un miracle, une intervention divine
Pas le moins du monde, le prophète ayant agi sur l'ordre de

Jéhova » (p. 40), et plus bas : « Vous dites que le mécanisme naturel
est identique Il n'importe ; le monde d'action est tout autre, il
est miraculeux parce qu'il est divin. » (p. 40.)

Ainsi, il n'y a pas à en douter, pour M. Berthoud la différence
entre phénomènes miraculeux et phénomènes non miraculeux est

avant tout subjective. Il n'y aurait même pas besoin, à strictement
parler, d'en admettre une autre.

Nous partageons absolument cette manière de voir'. Mais pourquoi

M. Berthoud ne s'en est-il pas tenu là Il nous semble qu'en
précisant et en finissant par admettre pourtant dans certains cas
du surnaturel au sens propre du mot et non plus seulement du
suprancrmal, M. Berthoud a quelque peu rabaissé l'idée d'un Dieu
tout-puissant.

En effet (p. 40-41), M. Berthoud dit du Seigneur : « Fidèle au principe

de l'économie des forces, il ne crée rien de superflu et utilise
toujours les matériaux qu'il a sous la main, » et puis notre
auteur ajoute : « En revanche, il supplée largement à tous les déficits.

» Donc il y a des déficits, même pour Dieu ; il est obligé lui,
le Tout-Puissant, de recourir au miracle ; il ne peut pas agir
naturellement. Et nous ne faisons pas tort à la pensée de M. Berthoud,
puisqu'il dit (p. 32) : « Si Dieu avait pu sauver le monde sans
miracle, il l'eût sauvé sans miracle. » Sans doute il n'y a pas lieu en

1 Cf. Revue de théologie et de philosophie, mars 1897.



PHILOSOPHIE 293

réalité de le faire, mais en soi M. Berthoud reconnaît pourtant
qu'une telle hypothèse n'est pas illégitime.

Puisque pourtant M. Berthoud se propose comme but de montrer
qu'il n'y a pas solution de continuité entre science et foi, il était

plus simple de proclamer partout la foi comme l'agent du miracle
et de rayer de la théologie le concept du miracle objectif. C'est un
dernier pas à faire et M. Berthoud n'hésitera pas à le franchir. Il
ne peut lui en coûter beaucoup après avoir dit explicitement : « 11

nous est absolument égal que ee soit l'agent naturel ou l'agent
divin qui ait la plus grosse part dans la production du phénomène

: ce pesage de leurs quantités respectives nous parait aussi

impraticable qu'inutile.... » (p. 42.)

Pour ce qui est du point de vue apologétique, nous admirons
sans réserve le beau travail de M. Berthoud. Il serait difficile de

faire mieux.
Albert Sghinz.

Publications de la Société suisse de culture morale.

Un article de cette revue ayant été consacré (septembre 1890)

au mouvement qui a donné naissance aux sociétés de culture
morale, nous pouvons mentionner sans longue introduction et sans
longs commentaires les quelques publications faites jusqu'ici par
la branche suisse de cette association.

Chacun peut suivre, sans peine aucune, la marche de la Société
suisse de culture morale, en prenant connaissance d'un bulletin
publié bimensuellement par M. G. Mayer ; le bulletin est joint à

titre de supplément à la revue économique et sociale de M. Drexler.
Cette revue porte aujourd'hui sur la couverture :

Schweizerische Blatter fur Wirtschaft und Socialpolitik... Mit
Beilage : Die Ethische Bewegung. »

Nous avons sous les yeux deux de ces suppléments. Dans l'un
M. G. Mayer pose la question : Oui ou non, une société de culture
morale a-t-elle sa raison d'être en Suisse? Notre pays occupant
une position très favorisée en Europe, c'est-à-dire n'étant pas
soumis aux fantaisies d'un souverain, et n'oubliant pas, comme
de puissants voisins, ses devoirs sociaux pour ses intérêts industriels,

on pourrait en douter et on en a douté. — M. Mayer ne

manque cependant pas de raisons pour affirmer le contraire. Une
société de culture morale stimule toujours les esprits et constitue



294 BULLETIN

une garantie contre la tendance à demeurer au statu quo. Elle
peut par son influence rendre moins rudes les frottements entre
camps opposés dans les divers domaines de la vie nationale. Dans
un pays où le peuple est souverain,il y a plus qu'ailleurs nécessité

pour chaque citoyen de posséder une culture morale et sociale
aussi complète que possible ; les sociétés de culture peuvent
contribuer pour une bonne part à favoriser ce but. Ces mêmes
associations ensuite préservent contre la prédominance des intérêts
matériels sur les intérêts spirituels au sein d'un peuple ; or chez

nous pas plus qu'ailleurs on n'est à l'abri de ce danger. Enfin si la
Suisse n'est pas atteinte encore des maux qui affectent les nations
plus considérables, le contre-coup ne peut pas manquer de s'y
faire sentir tôt ou tard d'une façon ou d'une autre. Si l'on ajoute
que la Suisse comme lieu de refuge pour les hommes persécutés

pour leurs idées, a souvent été le centre où ont mûri de

généreuses pensées destinées à gagner les peuples voisins, on ne saurait

désapprouver la décision prise, de créer à Zurich le secrétariat
international du mouvement moral et un séminaire pédagogique.

Ces dernières décisions datent du congrès international d'août-
septembre 1896 à Zurich. On sait que la société de culture morale
avait organisé à l'occasion de cette réunion une série de

conférences publiques dans la ville de la Limmat. C'est des sujets traités,

— la plupart, quoique pas tous, — par des membres de
l'association, que nous informe M. G. Mayer dans un second bulletin
(octobre, 2" fascicule). Il est fait allusion aussi aux discussions
animées auxquelles ont donné lieu les thèses de certains orateurs.
Du reste toutes les conférences et parfois les controverses qui les

ont suivies font l'objet d'une publication par livraisons, en cours
depuis quelques mois : « Ethisch-socialwissenschaftliche Vortragskurse,

veranstaltet von den ethischen Gesellschaften in Deutschland,

Oesterreieh und der Schweiz, herausgegeben von der
Schweizerischen Gesellschaft für ethische Kultur. — Züricher
Reden. —- Bern, Verlag von A. Siebert, 1896-1897. »

Nous ne songeons pas à discuter ces différentes brochures. Les

plus importantes seront sans doute celles du célèbre professeur
d'éthique danois Dr Harald Hôffding. L'idée plus ou moins admise

par la plus grande partie des membres de l'association relativement

aux principes moraux, Ethische Principiente/ire, a été

exposée avec la clarté et le talent qui distinguent tous les ouvrages
de M. Hôffding. Dirons-nous cependant qu'à notre avis cette sym-



REVUES 295

pathie innée qui doit rendre compte de nos sentiments et actes

moraux ne nous paraît pas constituer ce qu'il y a de plus fort
dans l'œuvre de notre philosophe C'est un peu trop facilement
résoudre le problème. La sympathie est quelque chose de bien
complexe pour qu'on puisse la poser comme principe de la morale.

Citons encore pour terminer le discours d'ouverture du congrès
de Zurich. Il est publié dans le numéro 20 des Scliweizerisclie
Bliiller für Wirtschaft und SocialpolUik. M. le pasteur Pflüger,
le président de la branche suisse, esquisse la marche du mouvement

moral chez nous, et donne quelques renseignements sur les

entreprises de la jeune société. C'est à elle entre autre que Ton
doit l'introduction en Suisse de ces universités populaires si fort
en honneur en Angleterre et dans certaines parties de l'Autriche
et de l'Allemagne. L'hiver 1896-1897, Zurich, la première en

Suisse, mettait en pratique l'idée de l'University Extension.
11 serait difficile de le contester : la Société Suisse de culture

morale se montre pleine d'entrain et de sains désirs de réforme.
Elle dirige son activité essentiellement du côté des problèmes
sociaux et politiques, — elle a raison; c'est un domaine où sans
doute il y a plus d'avenir pour elle que dans d'autres.

A. Schinz.

KEVÜES

The American Journal of Theology.

Tel est le titre d'un nouveau Journal théologique dont le
prospectus nous a été récemment adressé. Ce prospectus émane des

membres de la faculté de théologie de l'université de Chicago. A
!a différence des journaux et revues qui se bornent à une partie
plus ou moins restreinte du champ d'étude de la théologie ou qui
sont inféodés à une certaine école ou une certaine tendance, The
itiiieriain Journal a l'ambition d'embrasser le champ tout entier
et d'ouvrir ses colonnes à des travaux de toute nuance d'opinion
pourvu qu'ils soient scientifiques par leur méthode. La « plateforme

» du Journal, disent les éditeurs, ne peut s'exprimer
mieux que par les deux mots catholic el scienti fie. Us chercheront

à obtenir la collaboration des savants les plus compétents
de toute opinion religieuse, tant d'Amérique que d'Europe.


	Philosophie

