Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 30 (1897)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

P. K6LBING. — JAHRESBERICHT DES THEOLOGISCHEN SEMINA-
RIUMS DER BRUDERGEMEINE IN GNADENFELD VOM STUDIEN-
JAHR 1895-1896. — Gnadau, Unititsbuchhandlung. Grand
in-80, 65 pages.

Le présent rapport du Séminaire théologique de I’'Eglise morave
est le premier qui ait été livré a la publicité. Il doit cet honneur
a une décision du Synode de 1894, qui a décrété des rapports pu-
blics et réguliers auxquels doivent se joindre des travaux scienti-
fiques propres a faire connaitre I'esprit de 'enseignement.

A en juger par le travail de M. le professeur Kolbing, il faut se
réjouir de cette entrée en scene. Elle nous permettra de mieux
connaitre le mouvement des esprits au sein d’une communauté
qui, malgré ses attaches historiques avec le piétisme, est bien la
plus large et la moins dissidente que nous connaissions. Le Sémi-
naire, du reste, a déja toute une histoire, et cette histoire n'est pas
sans gloire. Fondé au siécle dernier, & Barby non loin de Halle,
il fut transféré en 1818 a Gnadenfeld, dans la Haute-Silésie. La
maison n'est pas sans quelques analogies avec le Séminaire de
Tubingue, qui est peut-étre en ce siécle la plus riche pépiniére de
penseurs, de théologiens et d’historiens dont se vante a juste titre
I’Allemagne savante. Sans atteindre a cette notoriété, I’école mo-
rave peut revendiquer quelque gloire. Schleiermacher, le créateur
de la théologie moderne, fit & Barby ses premiéres études (1785-
1787). Bien que, dans la suite, il se soit taillé son propre et gran-
diose chemin, sensiblement différent de celui des Herrnhutes, il
a conserve toute sa vie un reconnaissant souvenir des impressions



280 BULLETIN

religieuses recues dans ce milieu. Gnadenfeld a eu parmi ses
maitres Herrmann Plitt, auteur connu d’un classique et bel
ouvrage sur la théologie de Zinzendorf. G. Class, qul enseigne
avec autorité la philosophie a Erlangen, doit & ’école ses premiéres
expériences professorales.

Ceux-la, du reste, qui voudront bien méditer I'étude de M. Kol-
bing y verront & quel degré les préoccupations contemporaines
inspirent les maitres du Séminaire. Ce n’est point, bien qu’il en
puisse sembler aux préjugés de plusieurs, une maison fermeée ;
elle tient ses fenétires largement ouvertes sur le monde. Dans son
travail, en effet, M. Kolbing n’aborde rien moins que la question
de l'autorité des Ecritures; il I'étudie en tant que norme de la
connaissance chrétienne, le langage réformé dirait en tant que
source de la dogmatique chrétienne (Die heilige Schrift als obersie
Norm der christiichen Glaubenserkenninis.) D’entrée il constate
avec une grande justesse I’état de fait; depuis que le rationalisme
a mis en question le dogme de 'inspiration verbale sur lequel la
dogmatique protestante du dix-septiéme siecle fondait 1'autorité
scripturaire, I'église évangélique manque d’une doctrine positive
sur I'Ecriture sainte. L’ancienne position est totalement aban-
donnée par les docteurs, a ’exception de Kolling, qui soutient la
relraite, mais est obligé dans son livre sur la doctrine theopneus-
tique de renoncer a la logique humaine pour « recourir a la lo-
gique divine, » peu propre, semble-t-il, & convaincre les contem-
porains.

Aprés une analyse exacte et une judicieuse critique des récentes
études sur la matiere, de celles de Kiahler, Unser Streit wn die
Bibel ; R. Kiibel, Ueber das Wesen und die A u.fgabe einer bibel-
glaubigen Theologie ; E. Haupt, Die Bedeutung der heiligen
Schrift fiir den evangelischen Christen ; H. Grunsky, Die Auto-
ritdt der heiligen Schrift; J. Kaftan, Was st schriftgemdss ?
M. Schulze, Zur Frage nach der Bedewutung der heiligen Schrift;
Jul. Kostlin, Die Begriindung unserer sittlich-religiosen Ueber-
zeugung, l'auteur prépare ses conclusions personnelles par un
exposé des rapports entre la foi et I'activité réfléchie, d'ou il tire
sa conception personnelle de la révélation et de sa nature. Cette
page de psychologie est assurément une des plus remarquables de
toute cette étude. Disons, sans autres détails, qu'en fait M. Kol-
bing distingue, et en cela il se rapproche de Ritschl, entre la foi,
qui est une impression religieuse immédiate, spontanée, et la



THEOLOGIE 281

maniére dont cette foi est exprimée intellectuellement. Sous cet
angle, la doctrine n'apparait que comme un produit secondaire
quoique nécessaire de l'activilé religieuse ou chrétienne. Dans le
Nouveau Testament en particulier, on rencontre a des degrés
divers des expressions de ce double phénomeéne : d’un coté des
affirmations immeédiates de la foi, de l'autre des fruits de l'acti-
vité reéfléchie travaillant sur la foi. L’enseignement du Christ
porte au plus haut point le premier caractére; l'enseignement
apostolique, sans en étre dépouillé, présente des germes doctri-
naux spécialement chez 'apdotre Paul et dans la théologie johanni-
que. Mais, d’autre part, la foi, impression religieuse immédiate,
les sentiments qu'elle entraine, les actes qu’'elle détermine, renfer-
ment déja antérieurement a I'activité réfléchie consciente une part
de notions représentatives qui ne peuvent se séparer de la foi elle-
méme et qui des lors rentrent dans les éléments normatifs de
PHEcriture sainte. Il en serait ainsi, par exemple, d’aprés Kolbing,
de I'affirmation de la préexistence et de plusieurs autres. On les
peut considérer, ces notions, comme un produit de 'Esprit qu'ex-
pliquent la situation historique des écrivains et la facon dont ils
sont parvenus a la foi chrétienne. Ils ont possédé dés lors comme
un charisme particulier, qui se confond avec l'inspiration.

Telle, en substance, la direction de M. Kélbing. S’il s’agissait
de consacrer ici des pages étendues, — et peut-étre le faudrait-il,
— a la critique de sa substantielle étude, nous la ferions porter
sur deux points principaux. Je ne sais si I’écrivain a tenu dans ses
déterminations et distinctions un compte suffisant du facteur his-
torique. La foi, telle qu’il la définit si bien, est sans doute, anté-
rieurement méme a 'activité réfléchie consciente, qui lui permet
de se formuler en doctrine, liée a des représentations. C'est inévi-
table. Notre constitution spirituelle est de telle nature que I'im-
pression entraine nécessairement avec elle la représentation.
L’analyse distingue les deux phénoménes, la réalité vivante du
phénomeéne les confond. Mais d’ou procédent ces représentations?
De méme que dans le réve notre esprit ne travaille jamais qu’avec
des éléments connus ou percus, la foi qui impressionne le sujet
n’emprunte la traduction méme inconsciente de cette expérience
intérieure qu'aux notions possédées, et ces notions, méme a leur
état rudimentaire, tiendront toujours du symbole, elles ne se lient
pas a l'acte d’une facon adéquate et dés lors sont toujours suscep-
tibles de varier. L'exemple de la préexistence que M. Kolbing

THEOL. ET PHIL. 1897 19



282 BULLETIN

range au nombre des ¢léments normatifs, organiquement reliés a
Pexpérience chrétienne, fournirait une démonstration aisée de
notre theése.

Notre seconde observation irait plus loin encore : M. Kolbing
a-t-il fourni un critere positif, pour distinguer dans le canon les
éléments normatifs de ceux qui ne le sont pas? Hélas ! non ; car
je ne sais pas comment dans la plupart des cas il pourra avec sa
méthode affirmer que tel élément qu’on dirait doctrinal fait partie
necessaire de cette foi, impression immédiate, et non de l'activité
réfléchie, consciente et secondaire. Je vois plutdt que ce n'est pas
le critére qui aide aux distinctions, mais le sujet croyant et pen-
sant qui mesure lui-méme 1'étendue et la sensibilité de son critére.
Nous sommes ainsi ramenés comme siége de 'autorité, non pas a
une parole écrite, si lourd que pésent pour l'histoire les docu-
ments originaux, mais a la parole intérieure. C'est dans cette di-
rection qu’on cherchera et trouvera la solution de ce probléme
protestant par excellence.

Ces remarques ne nous font point oublier tout ce qu'a de pro-
fond I’étude de M. Kolbing. Nous y avons admiré la puissance de
la réflexion et la puissance non moins grande de la piété. Elle con-
firme & mes yeux une expérience depuis longtemps faite. Il n’y a
personne comme les Fréres moraves pour unir la largeur du cceur
a la largeur de la pensée. La théologie de la peur et celle qui ex-
communie ne trouvent pas chez eux un sol propice. Nos ortho-
doxies y devraient aller a I’école ou plutoét cette école nous enseigne
comment une foi sure d’elle-méme sait envisager en face les pro-
blémes les plus délicats, avec 'intelligence de ce que réclament les
meéthodes scientifiques, et nous sommes en droit d’attendre beau-
coup de fruits d’un travail qui unit a un tel degré le scrupule

scientifique et les exigences de la piéte.
PavL Cuapuls.

Dr GorrLoB MAYER. — LE PROBLEME DE LA CONNAISSANCE

RELIGIEUSE 1.

(e petit ouvrage, premiére moitié¢ d’une introduction historique
au sujet indiqué dans le titre, n’est pas de premiere main. M. Otto
Ritschl I'a montré avec une évidence parfaite dans la Theologi-

! Das religiose Erkenntnissproblem, par le Dr Gottlob Mayer. I. Band : Zur

Geschichte des religigsen Erkenntnissproblems. Erster Teil : Vom apostolischen
Zeitalter bis Fichte. — Leipzig, A. Deichert, 1897. — 150 pages.



THEOLOGIE 283

sche Literatur-Zeitung (N° 6, mars 1897). La « déclaration » de
M. Mayer dans la méme feuille (No 9, mai 1897), ne réussit pas a
blanchir 'auteur. Il convient donc de passer assez rapidement.

D’autre part, s’il y a emprunts, et emprunts parfois non avoues,
on ne peut s’empécher de reconnaitre que le choix des citations
n’est pas mauvais. Généralement, quand on fait ceuvre de pla-
giaire, on cherche des auteurs obscurs et ignorés. M. Mayer a éte
plus candide, et cette candeur rend a son livre une part de la
valeur qu’il perdrait, si on le considére comme travail personnel.
On pourrait choisir plus mal que Ueberweg, Dorner, Pfleiderer,
etc., pour en faire une compilation. Kt si, en recueillant parmi les
travaux historiques de nos meilleurs auteurs les passages épars
relatifs & la question de la connaissance religieuse, M. Mayer
réussit a attirer I'attention des penseurs sur cette matiére, il pour-
rait encore nous avoir rendu un réel service.

Il considére & bon droit le probléme de la théorie de la connais-
sance en matiére religieuse comme le probléeme fondamental de la
théologie de nos jours. Nous irons méme plus loin : pour nous
c'est une question de vie ou de mort, non pas bien entendu pour
la religion, mais comme nous venons de le dire pour la theologie.
Une connaissance réelle des matiéres qui constituent I'objet de la
religion est-elle oui ou non possible ? C'est seulement en répon-
dant ow: qu’il y a lieu de concéder a la science théologique sa
raison d'étre. Si 'on répond : »non, une connaissance objective
des vérités de P'au dela est interdite & 'homme par les limites de
sa raison, — c’est qu’alors on reconnait, en tous cas implicite-
ment, que la théologie, ou plus exactement, la dogmatique théo-
logique a vécu; il n’y a plus rien dans nos conceptions religieuses
qui de droit porte le nom de science.... Que 'on se souvienne
maintenant des noms de Kant, de Comte, de Mill, de Taine, qui
ont abouti a la négation a priori de toute possibilité de science
ayant pour objet l’au dela, et I'on comprendra la nécessité de ne
pas laisser plus longtemps dans une regrettable pénombre un
théme aussl essentiel. Ne pourrait-on pas croire, a la fin, que
¢’est 'efiet d'une prudence par trop sage ?

A. SCHINZ.




284 BULLETIN

ALEXANDRE WESTPHAL. — QU'EST-CE QU'UNE EGLISE 1 ?

A la suited’un concours ouvert sous les auspices du comité pour
I'encouragement des études prés la Faculté de Montauban, sur ce
sujet : Qu’est-ce que UEglise? sa nalure, ses ¢lements constilu-
tifs, deux travaux furent couronnés ex-equo : l'un a été publié
par M. le pasteur Fallot, autre fait la substance du petit volume
dont nous allons rendre compte. M. Westphal a réussi a4 faire de
ce traité d’ecclésiologie un ouvrage dont la lecture est véritable-
ment entrainante. Cette qualité est due non pas seulement a la
limpidité du style et & la bonne ordonnance de la composition,
mais a la puissance de conviction que respirent ces pages et sur-
tout 4 ardent amour dont on sent que 'auteur est pénétré pour
I'Eglise du Christ.

C’est sans doute sous I'impulsion de cet amour que M. Westphal
s’est trouvé conduit a assimiler I'liglise & une « famille, » qui doit
avoir a) un heritage, b) des iraditions,c)éire une societé bien unie,
et d) se perpétuer par voie de maternilé. Mais, quelque juste que
soit & certains égards cette touchante image, nous ne croyons pas
qu’elle constitue une véritable définition; lestextes bibliques qu’in-
voque M. Westphal (2 Cor. VI, 18 ; Matth. XXIII, 8-11 et tous ceux
ou il est question des « enfants de Dieu ») vont a I’encontre du but;
puisque, loin de parler d’Eglise, ni de conduire a la pensée de
générations successives qui s’engendreraient l'une Pautre, ces
passages représentent tous les croyants commedirectement issus de
la seule paternité divine. Ajoutons qu’en serrant 'idée de 1'liglise-
famille, on aboutirait & un systéme assez différent de celuique pré-
conise M. Westphal?; n’est-ce pas au nom de prétendus devoirs de
famille, que le latitudinarisme a, de tout temps, blamé le désir de
donneral’Eglise des contours précis ? Si M. Westphal tenait & pro-
céder par définition, indiquant le genre d’institutions dans lequel
une « Eglise » rentre a titre d’espéce, pour déduire de 1a quels en
doivent étre les caracteéres, il eit mieux fait de s’en tenir a la
notion de « Société, » que lui fournissait le NB. ajouté a I’énoncé
officiel du sujet de concours (p. XI), notion a laquelle il a recouru,

1 Qu'est-ce qu'une Eglise ? par Alexandre Westphal, professeur i la Faculté de
théologie de Montauban. Paris, Fischbacher, 1896, in-12.

2 M. Westphal lui-méme, quand il parle du lien d’affection qui, malgre tout,
I'attache aux réformeés « libéraux, » les nomme « fréres » (p. 138.).



THEOLOGIE 285

de fait, a plus d'une reprise (1-9, 38-78), et qui, par I'application
des trois catégories de « passe, présent et futur, » aurait suffi a lui
fournir (voir la page 135) tous les éléments qu’il tenait a faire
rentrer dans son plan.

L’heritage que I’Eglise a recu c’est la révélation divine, dont
M. Westphal esquisse rapidement les étapes progressives; elle a
pour but l’établissement du royaume de Dieu, lequel repose sur
ces trois faits, que rappelle le baptéme: condamnation du pécheur
aux yeux de Dieu, rédemption par le sacrifice de Christ, réhabili-
tation du racheté par le Saint-Esprit.

Les traditions, c’est, nous est-il dit page 5, « la série des actes
et le souvenir des labeurs par lesquels le trésor sacré nous a été
transmis. » In réalité ce que I'auteur traite sous cette rubrique,
¢’est d’'une part, 'organisation des Eglises primitives, dont il re-
léve le caractére peu uniforme et tout religieww, inspiré par le
seul désir d'assurer la propagation du pur évangile; ce sont
ensuite les principes généraux de 'organisation des Eglisesissues
de la Réformation.

On peut remarquer déja dans ces deux premiers chapitres la
préoccupation de démontrer qu’une IKglise doit, pour étre digne
de son nom, posséder une « foi nettement déterminée. » Cette
these devient I'objet a peu pres exclusif des deux derniers chapitres,
qui comprennent environ les trois quarts du volume ; aussi peut-
on dire qu’a proprement parler celui-ci est un traité de la nécessite
pour toute Eglise chrétienne de posséder une confession de foi.
Nous ne saurions nous étonner que, dans la tractation de ce sujet,
P’auteur tienne un compte tout particulier de la situation de I’'Eglise
réformée de France, a laquelle il appartient; sa discussion y gagne
un caractére vivant et concret que nous sommes loin de regretter.
Mais cette question de l'unité de la foi semble l’avoir préoccupé
d’une facon trop exclusive, aux dépends d’autres points qu’il
aurait fallu développer également pour répondre d’une facon
compléte a la question : Qu'est-ce qu’une Eglise ? Cette réserve
faite, je ne saurais que me réjouir de voir établie avec tant de
compétence une thése qui me parait absolument justifiée, a savoir
qu'une Eglise doit professer sa foi, et cela non d’'une fagon vague,
par la seule existence d'une liturgie plus ou moins obligatoire, non
pas non plus d’une facon théologique et pratiquement insuffisante,
par un lointain recours a des symboles datant des siécles passés,
mais par un court et clair exposé des vérités évangéliques que la



286 BULLETIN

dite Eglise tient réellement pour fondamentales. M. Westphal
montre ce que perd en force, en paix intérieure, en puissance de
propagation, toute Kglise qui néglige de proclamer ouvertement
ce qu’elle est et ce & quol 'on s’engage en entrant chez elle ou en
vy demeurant. Réfutant d'une fagon qui me parait péremptoire les
objections qu'on a coutume de faire aux confessions de foi, il
montre que 'existence de ces dernieres ne conduit point nécessai-
rement a constituer des Iiglises fermées & la multitude ; que loin
d’étre contraire a l'individualisme protestant, la confession de foi
suppose ce dernier, de méme que celui-ci la réclame; qu’elle
n’implique point, comme on l'en accuse, une conception intel-
lectualiste de la religion, et qu’elle ne saurait en rien géner le
développement normal de la pensée théologique, si la confession
de fol est exprimée en termes d’ordre religieux et non scientifique,
et si, ajouterions-nous, il est avéré qu’une théologie qui cesserait
d’avoir pour base les vérités dout se nourrit toute piété chré-
tienne, cesserait par la d’étre une théologie évangélique.

Nous sommes particulierement heureux d’entendre M. Westphal
« poser en principe la légitimité » de la pluralité des Eglises (5) et
ajouter que, « aucune organisaticn n’étant adéquate a la concep-
tion idéale de I'Eglise, chaque Eglise particuliére a quelque chose
a apprendre des autres. » (7.) Ces principes de respectueuse et
intelligente fraternité sont aussi nécessaires a rappeler que jamais;
en effet, le réve clérical de I'unité administrative hante encore
bien des esprits, toujours préts a gémir sur ce qu’ils appellent « la
désolidarisation, » dés qu’ils voient quelque groupe de croyants
se refuser 2 marcher au pas réglementaire. C’est vraiment re-
gretter le beau temps ou la matiére morte était une dans la nébu-
leuse primitive, avant de s’étre « désolidarisée », comme on sait,
pour former le prétendu systéme solaire ! Quand voudra-t-on
comprendre que tout ce qui vit se diversifie, qu’il est donc de
I'essence du protestantisme de produire plusieurs types d'Eglises,
mais que rien n'empéche ces dernieres de se fédérer plus ou
moins étroitement, suivant le degré de leurs affinités réciproques
de maniére a se trouver mieux unies entre elles qu'on ne lest
souvent sous le joug d’une uniformité matérielle et contre nature.
Il y a d’autres liens possibles entre les ames que ceux qu'établit
une communauté de circulaires.

Aprés avoir dit ce qui nous parait excellent dans l'ouvrage de
M. Westphal, relevons quelques points ol nous sommes moins



THEOLOGIE =87

®’accord avec lui. On lit, page 21, que Jésus-Christ n’a pas fondé
I’Eglise, mais le royaume de Dieu. » Nous dirions plutét le con-
traire. Sans avoir organisé aucune Eglise particuliére, Jésus a
pourtant bien fondé I'Eglise (Matth. XVI, 18; XXVIII, 19;
Lue XXII, 16-20, etc); tandis que, malgré la faveur dont elle jouit
dans la théologie moderne, la formule qui fait de la fondation du
rovaume de Dieu 'euvre par excellence, si ce n'est 'ceuvre unique
du Christ, ne nous parait ni conforme a la terminologie biblique,
ni exacte en elle-méme.

Les pages 90 et suivantes sont consacrées a résumer deux
conceptions « opposées » de I’Evangile (90), I'une bonne, l'autre
mauvaise. Nous avons limpression que Pantithése n'est pas
établie en termes suffisamment exacts. A coup sir on s'¢loigne-
rait du christianisme positif en niant ce qu’affirme la premiére
« voix, » mais tout ce que dit la seconde mérite-t-il le blame et
faudrait-il en prendre le contre-pied ? (Exemples : « Jésus nous a
porté de la part du Pére un message d’amour.... Il y a entre 'dme
humaine etla parole du Christ une harmonie préétablie.... Le chris-
tianisme positif c’est le christianisme moral. »)

Il est enfin une grosse question sur laquelle nous faussons
compagnie a M. Westphal. Autant nous sommes convaincu qu'une
Eglise doit avoir une confession de foi, autant nous le sommes que,
pour pouvoir s'appliquer en toute justice, ce régime réclame une
compléte séparation des Eglises d’avec la puissance civile. Quand
une Eglise se dit « nationale, » elle doit équitablement s’ouvrir a
toutes les tendances religieuses existant dans la nation. Pour ce qui
concerne I'Eglise réformée de France, qui n’est que « concordataire, »
la situation n'est pas meilleure a cet égard. En effet, si I'on veut
considérer la réalité des faits, il faudra avouer que les protestants
avec qui le premier Consul a traité jadis étaient en grande ma-
jorité de parfaits rationalistes; et si ’on cherche a se rabattre sur
la lettre de la loi, on devra remarquer que la seule confession de
fol qu'aient pu viser les textes de I'an X était celle de la Rochelle;
d’ou il résulte que nulle ne serait moins bien placée pour réclamer
les priviléges concordataires, qu'une Eglise réformée se consti-
tuant sur la base d’une confession de foi concue en termes
nouveaux, qui ne sont ni la reproduction du symbole traditionnel,
ni 'expression des sentiments unanimes de ceux en faveur de qui
le concordat fut oclrové. Les « évangéliques » de France ne seront
sur un terrain solide que Jorsqu’ils auront le courage de briser la



288 BULLETIN

chaine d’or. Peut-étre, du reste, M. Westphal n’est-il pas loin
de partager cet avis, puisqu’il déplore (page 74) « une équivoque
fatale, qui est, dit-il, au fond de nos relations avee I'Etat. »

Pu. BriDEL.

PHILOSOPHIE

B —

CH. RAPPOPORT. — METHODE ET PRINCIPALES TENDANCES DE
LA PHILOSOPHIE DE L'HISTOIRE .

Il semblait que depuis longtemps la philosophie de Ihistoire
avait vécu ; qu’elle s’était confondue avec la sociologie, ou qu'elle
s'était contentée de n’étre qu'un ensemble confus de réflexions et
d’apercus généraux sur la marche générale de I'histoire, sans lien
logique, sans rien de systématique. Il parait qu’il n’en est pas
ainsi et M. Ch Rappoport réhabilite, dans sa trés intéressante
étude, la discipline négligée ; il essaie d’établir son caractere vrai-
ment scientifique, et de légitimer ses préientions & former un tout,
avec un objet propre et des méthodes particuliéres.

1l s’agissait tout d’abord de démontrer sa possibilit¢. M. Rappo-
port ne trouve pas que les ceuvres de Vico, de Bossuet, de Con-
dorcet, de Herder, de Hegel ou de Comte suffisent & prouver son
existence, — cela ne signifie en effet pas grand’chose, — et il juge
utile d’aborder cette question de principe. Aprés une critique
serrée des objections présentees par des philosophes et des savants
qui nient la possibilité de la philosophie de T'histoire, il tente
d’établir cette possibilité en s’appuyant surtout sur la considéra-
tion du développement considérable, et des applications toujours
plus nombreuses, de la méthode objective dans les recherches his-
toriques. Il fait voir aussi tres nettement ce qu’il y a de général
et de particulier dans tout événement, dans tout personnage his-
torique, et montre que ce dualisme n’empéche nullement la philo-
sophie de I'histoire de devenir une science.

On a eule tort jusqu’a présent de s’en faire une idée trop étroite,
de ne considérer qu'un ou deux facteurs de I’histoire a I’exclusion
des autres, et cela a retardé les progrés de la nouvelle discipline.

1 Zur Charakteristik der Methode und Hauptrichtungen der Philosophie der
Greschichte, von Dr Ch. Rappoport, Berne, A. Siebert 1896.



	Théologie

