
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

P. Kölbing. — Jahresbericht des theologischen Semina-
RIUMS DER BrÜDERGEMEINE IN GNADENFELD VOM STUDIENJAHR

1895-1896. — Gnadau, Unitätsbuchhandlung. Grand
in-8°, 65 pages.

Le présent rapport du Séminaire théologique de l'Eglise morave
est le premier qui ait été livré à la publicité. Il doit cet honneur
à une décision du Synode de 1894, qui a décrété des rapports
publics et réguliers auxquels doivent se joindre des travaux scientifiques

propres à faire connaître l'esprit de l'enseignement.
A en juger par le travail de M. le professeur Kölbing, il faut se

réjouir de cette entrée en scène. Elle nous permettra de mieux
connaître le mouvement des esprits au sein d'une communauté

qui, malgré ses attaches historiques avec le piétisme, est bien la

plus large et la moins dissidente que nous connaissions. Le
Séminaire, du reste, a déjà toute une histoire, et cette histoire n'est pas
sans gloire. Fondé au siècle dernier, à Barby non loin de Halle,
il fut transféré en 1818 à Gnadenfeld, dans la Haute-Silésie. La
maison n'est pas sans quelques analogies avec le Séminaire de

Tubingue, qui est peut-être en ce siècle la plus riche pépinière de

penseurs, de théologiens et d'historiens dont se vante à juste titre
l'Allemagne savante. Sans atteindre à cette notoriété, l'école
morave peut revendiquer quelque gloire. Schleiermacher, le créateur
de la théologie moderne, fit à Barby ses premières études (1785-

1787). Bien que, dans la suite, il se soit taillé son propre et grandiose

chemin, sensiblement différent de celui des Herrnhutes, il
a conservé toute sa vie un reconnaissant souvenir des impressions



280 BULLETIN

religieuses reçues dans ce milieu. Gnadenfeld a eu parmi ses

maîtres Herrmann Plitt, l'auteur connu d'un classique et bel

ouvrage sur la théologie de Zinzendorf. G. Class, qui enseigne
avec autorité la philosophie à Erlangen, doit à l'école ses premières
expériences professorales.

Ceux-là, du reste, qui voudront bien méditer l'étude de M.
Kölbing y verront à quel degré les préoccupations contemporaines
inspirent les maîtres du Séminaire. Ce n'est point, bien qu'il en

puisse sembler aux préjugés de plusieurs, une maison fermée ;

elle tient ses fenêtres largement ouvertes sur le monde. Dans son

travail, en effet, M. Kölbing n'aborde rien moins que la question
de l'autorité des Ecritures ; il l'étudié en tant que norme de la
connaissance chrétienne, le langage réformé dirait en tant que
source de la dogmatique chrétienne (Die heilige Schrift als oberste
Norm der christlichen Glaubenserkenntnis.) D'entrée il constate
avec une grande justesse l'état de fait; depuis que le rationalisme
a mis en question le dogme de l'inspiration verbale sur lequel la
dogmatique protestante du dix-septième siècle fondait l'autorité
scripturaire, l'église évangélique manque d'une doctrine positive
sur l'Ecriture sainte. L'ancienne position est totalement
abandonnée par les docteurs, à l'exception de Kölling, qui soutient la
retraite, mais est obligé dans son livre sur la doctrine theopneus-
tique de renoncer à la logique humaine pour « recourir à la
logique divine, » peu propre, semble-t-il, à convaincre les
contemporains.

Après une analyse exacte et une judicieuse critique des récentes
études sur la matière, de celles de Kahler, Unser Streit um die
Bibel ; R. Kübel, Ueber das Wesen und die Aufgabe einer
bibelgläubigen Theologie ; E. Haupt. Die Bedeutung der heiligen
Schrift für den evangelischen Christen ; H. Grunsky, Die Auto-
ritcit der heiligen Schrift ; J. Kaftan, Was ist schriftgemäss Ì
M. Schulze, Zur Frage nach der Bedeutung der heiligen Schrift;
Jul. Köstlin, Die Begründung unserer sittlich-religiösen Ueber-

zeugung, l'auteur prépare ses conclusions personnelles par un
exposé des rapports entre la foi et l'activité réfléchie, d'où il tire
sa conception personnelle de la révélation et de sa nature. Cette

page de psychologie est assurément une des plus remarquables de

toute cette étude. Disons, sans autres détails, qu'en fait M.
Kölbing distingue, et en cela il se rapproche de Ritschl, entre la foi,
qui est une impression religieuse immédiate, spontanée, et la



THÉOLOGIE 281

manière dont cette foi est exprimée intellectuellement. Sous cet

angle, la doctrine n'apparaît que comme un produit secondaire

quoique nécessaire de l'activité religieuse ou chrétienne. Dans le

Nouveau Testament en particulier, on rencontre à des degrés
divers des expressions de ce double phénomène : d'un côté des

affirmations immédiates de la foi, de l'autre des fruits de l'activité

réfléchie travaillant sur la foi. L'enseignement du Christ
porte au plus haut point le premier caractère ; l'enseignement
apostolique, sans en être dépouillé, présente des germes doctrinaux

spécialement chez l'apôtre Paul et dans la théologie johannique.

Mais, d'autre part, la foi, impression religieuse immédiate,
les sentiments qu'elle entraine, les actes qu'elle détermine, renferment

déjà antérieurement à l'activité réfléchie consciente une part
de notions représentatives qui ne peuvent se séparer de la foi elle-
même et qui dès lors rentrent dans les éléments normatifs de

l'Ecriture sainte. Il en serait ainsi, par exemple, d'après Kölbing,
de l'affirmation de la préexistence et de plusieurs autres. On les

peut considérer, ces notions, comme un produit de l'Esprit
qu'expliquent la situation historique des écrivains et la façon dont ils
sont parvenus à la foi chrétienne. Ils ont possédé dès lors comme
un charisme particulier, qui se confond avec l'inspiration.

Telle, en substance, la direction de M. Kölbing. S'il s'agissait
de consacrer ici des pages étendues, — et peut-être le faudrait-il,
— à la critique de sa substantielle étude, nous la ferions porter
sur deux points principaux. Je ne sais si l'écrivain a tenu dans ses

déterminations et distinctions un compte suffisant du facteur
historique. La foi, telle qu'il la définit si bien, est sans doute,
antérieurement même à l'activité réfléchie consciente, qui lui permet
de se formuler en doctrine, liée à des représentations. C'est inévitable.

Notre constitution spirituelle est de telle nature que
l'impression entraîne nécessairement avec elle la représentation.
L'analyse distingue les deux phénomènes, la réalité vivante du

phénomène les confond. Mais d'où procèdent ces représentations?
De même que dans le rêve notre esprit ne travaille jamais qu'avec
des éléments connus ou perçus, la foi qui impressionne le sujet
n'emprunte la traduction même inconsciente de cette expérience
intérieure qu'aux notions possédées, et ces notions, même à leur
état rudimentaire, tiendront toujours du symbole, elles ne se lient
pas à l'acte d'une façon adéquate et dès lors sont toujours susceptibles

de varier. L'exemple de la préexistence que M. Kölbing
THÉOL. ET PHIL. 1897 19



282 BULLETIN

range au nombre des éléments normatifs, organiquement reliés à

l'expérience chrétienne, fournirait une démonstration aisée de

notre thèse.

Notre seconde observation irait plus loin encore : M. Kölbing
a-t-il fourni un critère positif, pour distinguer dans le canon les

éléments normatifs de ceux qui ne le sont pas Hélas non ; car
je ne sais pas comment dans la plupart des cas il pourra avec sa
méthode affirmer que tel élément qu'on dirait doctrinal fait partie
nécessaire de cette foi, impression immédiate, et non de l'activité
réfléchie, consciente et secondaire. Je vois plutôt que ce n'est pas
le critère qui aide aux distinctions, mais le sujet croyant et pensant

qui mesure lui-même l'étendue et la sensibilité île son critère.
Nous sommes ainsi ramenés comme siège de l'autorité, non pas à

une parole écrite, si lourd que pèsent pour l'histoire les
documents originaux, mais à la parole intérieure. C'est dans cette
direction qu'on cherchera et trouvera la solution de ce problème
protestant par excellence.

Ces remarques ne nous font point oublier tout ce qu'a de
profond l'étude de M. Kölbing. Nous y avons admiré la puissance de

la réflexion et la puissance non moins grande de la piété. Elle
confirme à mes yeux une expérience depuis longtemps faite. Il n'y a

personne comme les Frères moraves pour unir la largeur du cœur
à la largeur de la pensée. La théologie de la peur et celle qui
excommunie ne trouvent pas chez eux un sol propice. Nos
orthodoxies y devraient aller à l'école ou plutôt cette école nous enseigne
comment une foi sûre d'elle-même sait envisager en face les
problèmes les plus délicats, avec l'intelligence de ce que réclament les

méthodes scientifiques, et nous sommes en droit d'attendre beaucoup

de fruits d'un travail qui unit à un tel degré le scrupule
scientifique et les exigences de la piété.

Paul Chapuis.

Dr Gottlob Mayer. — Le problème de la connaissance
RELIGIEUSE1.

Ce petit ouvrage, première moitié d'une introduction historique
au sujet indiqué dans le titre, n'est pas de première main. M. Otto
Ritschl l'a montré avec une évidence parfaite dans la Theologi-

1 Das religiose Erkenntnissproblem, par le Dr Gottlob Mayer. I. Band : Zur
Geschichte des religiösen Erkenntnissprobleins. Erster Teil : Vom apostolischen

Zeitalter bis Fichte. — Leipzig, A. Deichert, 1897. — 150 pages.



THÉOLOGIE 283

sehe Literatur-Zeitung (N° 6, mars 1897). La « déclaration » de

M. Mayer dans la même feuille (N° 9, mai 1897), ne réussit pas à

blanchir l'auteur. Il convient donc de passer assez rapidement.
D'autre part, s'il y a emprunts, et emprunts parfois non avoués,

on ne peut s'empêcher de reconnaître que le choix des citations
n'est pas mauvais. Généralement, quand on fait œuvre de

plagiaire, on cherche des auteurs obscurs et ignorés. M. Mayer a été

plus candide, et cette candeur rend à son livre une part de la
valeur qu'il perdrait, si on le considère comme travail personnel.
On pourrait choisir plus mal que Ueberweg, Dorner, Pfleiderer,
etc., pour en faire une compilation. Et si, en recueillant parmi les

travaux historiques de nos meilleurs auteurs les passages épars
relatifs à la question de la connaissance religieuse, M. Mayer
réussit à attirer l'attention des penseurs sur cette matière, il pourrait

encore nous avoir rendu un réel service.

Il considère à bon droit le problème de la théorie de la connaissance

en matière religieuse comme le problème fondamental de la

théologie de nos jours. Nous irons même plus loin : pour nous
c'est une question de vie ou de mort, non pas bien entendu pour
la religion, mais comme nous venons de le dire pour la théologie.
Une connaissance réelle des matières qui constituent l'objet de la

religion est-elle oui ou non possible C'est seulement en répondant

oui qu'il y a lieu de concéder à la science théologique sa

raison d'être. Si l'on répond : non, une connaissance objective
des vérités de l'au delà est interdite à l'homme par les limites de

sa raison, — c'est qu'alors on reconnaît, en tous cas implicitement,

que la théologie, ou plus exactement, la dogmatique
théologique a vécu ; il n'y a plus rien dans nos conceptions religieuses
qui de droit porte le nom de science.... Que l'on se souvienne
maintenant des noms de Kant, de Comte, de Mill, de Taine, qui
ont abouti à la négation à priori de toute possibilité de science

ayant pour objet l'au delà, et l'on comprendra la nécessité de ne

pas laisser plus longtemps dans une regrettable pénombre un
thème aussi essentiel. Ne pourrait-on pas croire, à la fin, que
c'est l'effet d'une prudence par trop sage

A. Schinz.



284 bulletin-

Alexandre Westphal. — Qu'est-ce qu'une église l

A la suite d'un concours ouvert sous les auspices du comité pour
l'encouragement des études prés la Faculté de Montauban, sur ce

sujet : Qu'est-ce que l'Eglise? sa nature, ses cléments constitutifs,

deux travaux furent couronnés ex-œquo : l'un a été publié
par M. le pasteur Fallot, l'autre fait la substance du petit volume
dont nous allons rendre compte. M. Westphal a réussi à faire de

ce traité d'ecclésiologie un ouvrage dont la lecture est véritablement

entraînante. Cette qualité est due non pas seulement à la

limpidité du style et à la bonne ordonnance de la composition,
mais à la puissance de conviction que respirent ces pages et
surtout à l'ardent amour dont on sent que l'auteur est pénétré pour
l'Eglise du Christ.

C'est sans doute sous l'impulsion de cet amour que M. Westphal
s'est trouvé conduit à assimiler l'Eglise à une « famille, » qui doit
avoir a) un héritage,!)) des traditions,c) être une société bien unie,
et d) se perpétuer par voie de maternité. Mais, quelque juste que
soit à certains égards cette touchante image, nous ne croyons pas
qu'elle constitue une véritable définition; les textes bibliques
qu'invoque M. Westphal (2 Cor. VI, 18; Matth. XXIII, 8-11 et tous ceux
où il est question des « enfants de Dieu ») vont à rencontre du but;
puisque, loin de parler d'Eglise, ni de conduire à la pensée de

générations successives qui s'engendreraient l'une l'autre, ces

passages représentent tous les croyants commedirectement issus de

la seule paternité divine. Ajoutons qu'en serrant l'idée de l'Eglise-
famille, on aboutirait à un système assez différent de celuiquepréconise

M. Westphal'2; n'est-ce pas au nom de prétendus devoirs de

famille, que le latitudinarisme a, de tout temps, blâmé le désir de

donneràl'Eglisedes contours précis? Si M. Westphal tenait à

procéder par définition, indiquant le genre d'institutions dans lequel
une « Eglise » rentre à titre d'espèce, pour déduire de là quels en

doivent être les caractères, il eût mieux fait de s'en tenir à la
notion de « Société, » que lui fournissait le NB. ajouté à l'énoncé
officiel du sujet de concours (p. XI), notion à laquelle il a recouru,

1 Qu'est-ce qu'une Eglise? par Alexandre Westphal, professeur àia Faculté de

théologie de Montauban. Paris, Fischbacher, 1896, in-12.
5 M. Westphal lui-même, quanti il parle du lien d'affection qui, malgré tout,

l'attache aux réformés « libéraux, » les nomme « frères » (p. 138.).



théologie 285

de fait, à plus d'une reprise (1-9, 38-78), et qui, par l'application
des trois catégories de « passé, présent et futur, » aurait suffi à lui
fournir (voir la page 135) tous les éléments qu'il tenait à faire
rentrer dans son plan.

Uhéritage que l'Eglise a reçu c'est la révélation divine, dont
M. Westphal esquisse rapidement les étapes progressives ; elle a

pour but l'établissement du royaume de Dieu, lequel repose sur
ces trois faits, que rappelle le baptême : condamnation du pécheur
aux yeux de Dieu, rédemption par le sacrifice de Christ, réhabilitation

du racheté par le Saint-Esprit.
Les traditions, c'est, nous est-il dit page 5, « la série des actes

et le souvenir des labeurs par lesquels le trésor sacré nous a été

transmis. » En réalité ce que l'auteur traite sous cette rubrique,
c'est d'une part, l'organisation des Eglises primitives, dont il
relève le caractère peu uniforme et tout religieux, inspiré par le

seul désir d'assurer la propagation du pur évangile ; ce sont
ensuite les principes généraux de l'organisation des Eglises issues
de la Réformation.

On peut remarquer déjà dans ces deux premiers chapitres la

préoccupation de démontrer qu'une Eglise doit, pour être digne
de son nom, posséder une « foi nettement déterminée. » Cette

thèse devient l'objet à peu près exclusif des deux derniers chapitres,
qui comprennent environ les trois quarts du volume ; aussi peut-
on dire qu'à proprement parler celui-ci est un traité de la nécessité

pour toute Eglise chrétienne de posséder une confession de foi.
Nous ne saurions nous étonner que, dans la tractation de ce sujet,
l'auteur tienne un compte tout particulier de la situation de l'Eglise
réformée de France, à laquelle il appartient; sa discussion y gagne
un caractère vivant et concret que nous sommes loin de regretter.
Mais cette question de l'unité de la foi semble l'avoir préoccupé
d'une façon trop exclusive, aux dépends d'autres points qu'il
aurait fallu développer également pour répondre d'une façon
complète à la question : Qu'est-ce qu'une Eglise Cette réserve

faite, je ne saurais que me réjouir de voir établie avec tant de

compétence une thèse qui me paraît absolument justifiée, à savoir
qu'une Eglise doit professer sa foi, et cela non d'une façon vague,
par la seule existence d'une liturgie plus ou moins obligatoire, non

pas non plus d'une façon théologique et pratiquement insuffisante,
par un lointain recours à des symboles datant des siècles passés,
mais par un court et clair exposé des vérités évangéliques que la



286 bulletin
dite Eglise tient réellement pour fondamentales. M. Westphal
montre ce que perd en force, en paix intérieure, en puissance de

propagation, toute Kglise qui néglige de proclamer ouvertement
ce qu'elle est et ce à quoi l'on s'engage en entrant chez elle ou en

y demeurant. Réfutant d'une façon qui me parait péremptoire les

objections qu'on a coutume de faire aux confessions de foi, il
montre que l'existence de ces dernières ne conduit point nécessairement

à constituer des Eglises fermées à la multitude ; que loin
d'être contraire à l'individualisme protestant, la confession de foi
suppose ce dernier, de même que celui ci la réclame; qu'elle
n'implique point, comme on l'en accuse, une conception
intellectualiste de la religion, et qu'elle ne saurait en rien gêner le

développement normal de la pensée théologique, si la confession
de foi est exprimée en termes d'ordre religieux et non scientifique,
et si, ajouterions-nous, il est avéré qu'une théologie qui cesserait
d'avoir pour base les vérités dont se nourrit tonte piété
chrétienne, cesserait par là d'être une théologie évangélique.

Nous sommes particulièrement heureux d'entendre M. Westphal
« poser en principe la légitimité » de la pluralité des Eglises (5) et

ajouter que, « aucune organisation n'étant adéquate à la conception

idéale de l'Eglise, chaque Eglise particulière a quelque chose
à apprendre des autres. » (7.) Ces principes de respectueuse et

intelligente fraternité sont aussi nécessaires à rappeler que jamais;
en effet, le rêve clérical de l'unité administrative hante encore
bien des esprits, toujours prêts à gémir sur ce qu'ils appellent u la

désolidarisation, » dès qu'ils voient quelque groupe de croyants
se refuser à marcher au pas réglementaire. C'est vraiment
regretter le beau temps où la matière morte était une dans la nébuleuse

primitive, avant de s'être « désolidarisée », comme on sait,

pour former le prétendu système solaire I Quand voudra-t-on
comprendre que tout ce qui vit se diversifie, qu'il est donc de

l'essence du protestantisme de produire plusieurs types d'Eglises,
mais que rien n'empêche ces dernières de se fédérer plus ou
moins étroitement, suivant le degré de leurs affinités réciproques
de manière à se trouver mieux unies entre elles qu'on ne l'est
souvent sous le joug d'une uniformité matérielle et contre nature.
Il y a d'autres liens possibles entre les âmes que ceux qu'établit
une communauté de circulaires.

Après avoir dit ce qui nous parait excellent dans l'ouvrage de

M. Westphal, relevons quelques points où nous sommes moins



THEOLOGIE 287

d'accord avec lui. On lit, page 21, que Jésus-Christ n'a pas fondé

l'Eglise, mais le royaume de Dieu. » Nous dirions plutôt le

contraire. Sans avoir organisé aucune Eglise particulière, Jésus a

pourtant bien fondé l'Eglise (Matth. XVI, 18; XXVIII, 19;
Luc XXII, 16-20, etc); tandis que, malgré la faveur dont elle jouit
dans la théologie moderne, la formule qui fait de la fondation du

royaume de Dieu l'œuvre par excellence, si ce n'est l'œuvre unique
du Christ, ne nous paraît ni conforme à la terminologie biblique,
ni exacte en elle-même.

Les pages 90 et suivantes sont consacrées à résumer deux

conceptions « opposées » de l'Evangile (90), l'une bonne, l'autre
mauvaise. Nous avons l'impression que l'antithèse n'est pas
établie en termes suffisamment exacts. A coup sûr on s'éloignerait

du christianisme positif en niant ce qu'affirme la première
« voix, » mais tout ce que dit la seconde mérite-t-il le blâme et

faudrait-il en prendre le contre-pied? (Exemples : « Jésus nous a

porté de la part du Père un message d'amour.... Il y a entre l'âme
humaine et la parole du Christ une harmonie préétablie.... Le
christianisme positif c'est le christianisme moral. »)

Il est enfin une grosse question sur laquelle nous faussons

compagnie à M!. Westphal. Autant nous sommes convaincu qu'une
Eglise doit avoir une confession de foi, autant nous le sommes que,
pour pouvoir s'appliquer en toute justice, ce régime réclame une

complète séparation des Eglises d'avec la puissance civile. Quand
une Eglise se dit « nationale, » elle doit équitablement s'ouvrir à

toutes les tendances religieuses existant dans la nation. Pour ce qui
concerne l'Eglise réformée de France, qui n'est que « concordataire, »

la situation n'est pas meilleure à cet égard. En effet, si l'on veut
considérer la réalité des faits, il faudra avouer que les protestants
avec qui le premier Consul a traité jadis étaient en grande
majorité de parfaits rationalistes; et si l'on cherche à se rabattre sur
la lettre de la loi, on devra remarquer que la seule confession de

foi qu'aient pu viser les textes de l'an X était celle de la Rochelle;
d'où il résulte que nulle ne serait moins bien placée pour réclamer
les privilèges concordataires, qu'une Eglise réformée se constituant

sur la base d'une confession de foi conçue en termes

nouveaux, qui ne sont ni la reproduction du symbole traditionnel,
ni l'expression des sentiments unanimes de ceux en faveur de qui
le concordat fut octroyé. Les « évangéliques » de France ne seront
sur un terrain solide que lorsqu'ils auront le courage de briser la



388 BULLETIN

chaîne d'or. Peut-être, du reste, M. Westphal n'est-il pas loin
de partager cet avis, puisqu'il déplore (page 74) « une équivoque
fatale, qui est, dit-il, au fond de nos relations avec l'Etat. »

Ph. Bridel.

PHILOSOPHIE

Ch. Rappoport. — Méthode et principales tendances de
la philosophie de l'histoire*.

Il semblait que depuis longtemps la philosophie de l'histoire
avait vécu ; qu'elle s'était confondue avec la sociologie,' ou qu'elle
s'était contentée de n'être qu'un ensemble confus de réflexions et

d'aperçus généraux sur la marche générale de l'histoire, sans lien
logique, sans rien de systématique. Il paraît qu'il n'en est pas
ainsi et M. Ch Rappoport réhabilite, dans sa très intéressante
étude, la discipline négligée ; il essaie d'établir son caractère
vraiment scientifique, et de légitimer ses prétentions à former un tout,
avec un objet propre et des méthodes particulières.

Il s'agissait tout d'abord de démontrer sa possibilité. M. Rappoport

ne trouve pas que les œuvres de Vico, de Bossuet, de Con-

dorcet, de Herder, de Hegel ou de Comte suffisent à prouver son
existence, — cela ne signifie en effet pas grand'chose, — et il juge
utile d'aborder cette question de principe. Après une critique
serrée des objections présentées par des philosophes et des savants
qui nient la possibilité de la philosophie de l'histoire, il tente
d'établir cette possibilité en s'appuyant surtout sur la considération

du développement considérable, et des applications toujours
plus nombreuses, de la méthode objective dans les recherches
historiques. Il fait voir aussi très nettement ce qu'il y a de général
et de particulier dans tout événement, dans tout personnage
historique, et montre que ce dualisme n'empêche nullement la
philosophie de l'histoire de devenir une science.

On a eu le tort jusqu'à présent de s'en faire une idée trop étroite,
de ne considérer qu'un ou deux facteurs de l'histoire à l'exclusion
des autres, et cela a retardé les progrès de la nouvelle discipline.

1 Zur Charakteristik der Methode und Hauptrichtungen der Philosophie der

Geschichte, von Dr Ch. Rappopurt, Berne, A. Siebert 1896.


	Théologie

