
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE 187

mission de sa propre imagination, et aussi d'un puissant besoin
de réveiller Israël, dont la religion allait se subtilisant dans les
commentaires stériles de la loi. Avec beaucoup de prudence, une
habileté politique remarquable, il aurait essayé, timidement
d'abord, ouvertement ensuite, de se faire reconnaître comme Pape
absolu des Juifs, comme Fils de Dieu, et il aurait voulu instituer
une théocratie, avec ses douze apôtres à la tête des douze tribus.

Vaincu par les prêtres et abandonné des siens, prévoyant sa

crucifixion, il « combina » avec Nicodème et Joseph d'Arimathée,
deux disciples « secrets, » sa propre résurrection, et, après être

apparu aux siens sous maints dégui?ements, il aurait continué de

vivre obscurément, pour ne point mettre d'obstacles au progrès
de son œuvre naissante. Passez par-dessus cette contradiction.

M. Strada n'en condescend pas moins à reconnaître au Christ
un grand caractère, une beauté morale suffisamment haute et une
âme de poète; il lui pardonne même son orgueil, sentiment logique
dans l'esprit d'un homme qui se croyait et se disait le Fils de Dieu.
Mais M. Strada, — qui en prend bien un peu à son aise, et qui
se dit chef d'idées, — lui aussi nous voudrait plus nobles encore, et

il nous fait entendre solennellement que « sans la vertu, sans la
volonté de savoir souffrir pour le vrai, on n'est pas digne d'être
disciple de la « Méthode impersonnelle, » car « impersonnalité c'est

vertu, dévouement quand même à la vérité, à l'humanité n

Robert Fath.

PHILOSOPHIE

L. Bourdeau. — Le Problème de la mort *.

Il y a deux choses à considérer dans le livre de M. Bourdeau :

l'histoire du dogme de l'immortalité, et la discussion scientifique
des principales preuves de la survivance. Les parties historiques
sont presque toujours solides, assez fortement documentées,
ingénieusement agencées, et leurs qualités sérieuses frapperont ceux-

1 Le problème de la mort, ses solutions imaginaires et la science positive.
2me édition revue et augmentée, par Louis Bourdeau. Paris. Alcan, 1896.



188 bulletin
là mêmes qui contesteront, comme nous allons le faire, la valeur
des parties critiques.

Nous ne retracerons pas après M. Bourdeau l'évolution du

dogme dont il s'agit. Il suffira de mentionner le chapitre où l'auteur

expose les croyances relatives à la vie future, émises dans
le cours des siècles, depuis le temps des anciens Egyptiens
jusqu'aux temps modernes; les pages où il suit les transformations
de l'idée d'âme, depuis la conception d'une âme aérienne jusqu'à
la notion d'une substance purement spirituelle, dont l'essence est
la pensée; celles où il traite des conditions de lieu d'une existence

future, et montre comment les morts, admis d'abord à revivre
clans le monde des vivants, en ont été peu à peu exclus, confinés
dans des régions de plus en plus éloignées, et finalement relégués
dans un monde inconnaissable. Tout cela est bien dit, appuyé suides

textes, exact, incontestable. On ne voit pas ce que les
philosophes même spiritualistes pourraient objecter à ces vues
historiques (abstraction faite, bien entendu, des objections de détail);
mais on ne voit pas non plus que cette évolution du dogme puisse
constituer un argument sérieux contre la possibilité d'une
continuation indéfinie de l'existence personnelle.

M. Bourdeau qui approuve Pline d'avoir dit que c'est une folie
et une mauvaise folie que de vouloir recommencer de vivre après
la mort, a vraiment trop l'air de conclure des transformations de

l'idée d'immortalité à la négation de l'immortalité elle-même.
D'ailleurs, son parti pris matérialiste se traduit parfois en
jugements sommaires et discutables : est-il vrai qu'au sujet de la vie
future « l'élite intellectuelle du genre humain se retranche dans
le doute ou formule d'expresses négations? » (p. 58.) il faudrait
donc mettre en dehors de cette élite les Pascal et les Descartes,
les Leibnitz et les Kant, ceux qui ont cru à la réalité de l'immortalité

comme à une vérité démontrable, ou comme à un postulat
nécessaire Peut on dire que « la doctrine du salut par la foi est
exclusive de toute morale », et suffit-il pour motiver cette assertion

étrange de déclarer que selon saint Paul, Luther et Calvin,
« la foi n'est pas une œuvre, et que les œuvres ne servent de

rien? » (p. 120.) La croyance que l'auteur combat, peut-il l'écarter

comme un « rêve purement imaginaire? » (p. 323.) Sans

doute, l'imagination a séduit quelques-uns de ceux qui ont espéré
revivre, et qui ont parlé du ciel et de l'enfer comme de lieux dont
ils auraient pénétré les secrets et les mystères. Mais, il ne s'agit



PHILOSOPHIE 189

point des illusions delà foule ou des rêves du poète. M. Bourdeau
prétend discuter des opinions philosophiques ; or, les philosophes
spiritualistes (pour prendre un seul exemple) n'étaient ni des

rêveurs ni des mystiques. Ils ont donné des preuves de l'immortalité,

et si ces preuves sont insuffisantes, aisément réfutables,
ce n'est pas une raison pour en méconnaître le caractère
essentiellement rationnel.

La critique de l'argument tiré de la simplicité de l'âme est

mieux fondée. « Supposé qu'elle (l'âme) ne soit pas une grandeur
extensive, elle ne cesserait pas d'être une grandeur intensive,
comportant des degrés de puissance qui la font croître et décroître
tour à tour, l'élèvent au-dessus de zéro et l'y ramènent. Elle serait
donc exposée à s'éteindre, soit par alanguissement continu, soit

par évanouissement brusque. » (p. 80.) Non content de reprendre
cette objection de Kant, M. Bourdeau ajoute, avec raison, que
cette simplicité même est aujourd'hui moins que jamais établie,
et que par conséquent l'antique argumentation doit être définitivement

abandonnée.
S'il faut admettre le bien fondé de ces objections, la critique de

l'idée de sanction paraît en revanche peu convaincante. A dire
vrai, la preuve morale n'est pas examinée d'assez près, ni peut-
être même bien comprise. Kant est accusé d'avoir exécuté, dans
sa Critique de la raison pratique, un tour de prestidigitation
métaphysique. Aucun motif à l'appui de ce jugement sévère. Les

quelques lignes consacrées à Kant sont suivies d'un exposé plus
détaillé des croyances des Tlascalans, des Esquimaux et des

habitants de Sumatra. Certes, l'exposé est intéressant, instructif, mais

que prouve-t-il La Critique de lu raison pratique serait-elle
ébranlée par le fait que chez les Esquimaux ce sont les malheureux

et non les coupables qui sont envoyés en enfer, ou que chez
les Tahitiens, le paradis est exclusivement réservé à l'aristocratie?
Encore une fois, ces aperçus historiques et ces comparaisons de

doctrines ne détruisent nullement la nécessité d'une sanction
morale; ils témoignent en faveur de l'érudition de l'auteur, et non
pas de la vérité de sa thèse. Là-dessus, M. Bourdeau sera
probablement de notre avis. Mais alors, que reste-t-il de sa critique des

idées kantiennes el néo-kantiennes? Assez peu de chose. D'abord,
il insiste sur l'iniquité des sanctions exclusives et sans mesure, —

en quoi il se trouve être parfaitement d'accord avec quelques
partisans de la survivance. — Il considère, en second lieu, l'idée même



190 BULLETIN

de sanction comme incompatible avec une morale désintéressée.

Mais, outre que la nécessité d'une sanction à venir fut postulée par
les adversaires de la morale de l'intérêt, il est excessif d'exiger de

l'homme le renoncement absolu au bonheur, ce qui équivaut au
sacrifice complet de la sensibilité. En vérité, M. Bourdeau est un
moraliste bien austère! N'est-il pas équitable et humain de laisser
à celui qui fait son devoir simplement par devoir, l'espérance de

voir se réaliser un jour, clans un autre monde, l'union de la vertu
et du bonheur? Cette union, dit-on, n'est pas nécessaire,
puisqu'elle n'est pas réalisée ici-bas. Ce raisonnement prouve une
seule chose : qu'on n'a pas saisi le sens et la portée des postulats.

Que si maintenant nous envisageons les tendances générales de

l'ouvrage, nous devons constater avec étonnement qu'il n'y est

tenu aucun compte des conclusions de la philosophie critique. La
critique philosophique conduit à l'idéalisme, et l'idéalisme, assez

favorable à l'idée de survivance, ne permet plus, en revanche, de

prendre au sérieux des arguments tels que ceux qui ont rapport
aux conditions de lieu ou aux modes d'activité d'une existence
future. Quels moyens, demande-t-on, auraient les âmes de se

transporter à travers l'effroyable distance qui les sépare des

astres où elles pourraient trouver un refuge? Quel monde serait
assez vaste pour contenir la multitude toujours croissante des

morts Pourquoi ne réussit-on qu'à représenter « des enfers qui
font sourire ou des paradis qui font bâiller? » De pareilles
difficultés n'existent que pour l'imagination, et l'on pourrait dire de

quelques unes des négations de M. Bourdeau ce qu'il dit lui-
même des affirmations des croyants: qu'elles doivent être écartées

comme purement imaginaires.
Mais, nous objectera-t-on, le livre dont vous rendez compte

n'est pas un traité de métaphysique. Le titre indique assez
clairement l'intention de l'auteur qui s'est placé au point de vue de

la science positive. Nous demandons alors si le « problème de la
mort » peut être envisagé et surfont résolu à ce point de vue, si
les observations scientifiques se sont étendues à l'au-delà de la
tombe? Tant que cet au delà restera inexploré et fermé pour ainsi
dire aux biologistes, il n'y aura pas sans doute de preuve positive
de l'immortalité, mais il n'y aura pas non plus de preuve positive

de la mortalité de la personne humaine.
Aux vues trop étroites d'un positiviste, on nous permettra

d'opposer l'opinion d'un représentant de la vraie science : « A ceux



PHILOSOPHIE 191

qui prétendraient, écrit M. A. Sabatier (de Montpellier), que les

acquisitions du savoir humain ont ruiné la doctrine de l'immortalité,

je tiens à faire remarquer qu'en parlant ainsi et tout en

ayant la prétention de s'appuyer sur la science, et de représenter
l'opinion de la science, ils offensent la science.... La science ne
réfute pas l'immortalité. Elle ne saurait ni la réfuter ni la prouver.

» Selon ce savant eminent, l'immortalité ne se démontre pas,
on y croit, et cette croyance se justifie parce qu'elle n'est
inconciliable avec aucune des données de la science positive.

Il est regrettable que M. Bourdeau n'ait pas discuté les idées de

M. Sabatier dans l'édition revue et augmentée de son ouvrage.
Peut-être les deux livres ont-ils paru à des dates trop rapprochées

(l'Essai sur l'Immortalité, en 1895, Le Problème de la
mort, 2me édition,en 1890). Quoi qu'il en soit, l'Essai de M. Sabatier

nous paraît être encore l'œuvre la plus remarquable qu'on
ait depuis longtemps écrite en français, sur le sujet traité par
M. Bourdeau.

E. Murisier.

Th. Ribot. — La psychologie des sentiments1.

Après ses remarquables études sur les états pathologiques de la
volonté, de la personnalité, de la mémoire, ou de psychologie
générale, M. Ribot nous livre aujourd'hui une « Psychologie des

sentiments » ou, pour mieux dire, des états affectifs conscients
et subconscients. C'est peut-être la première tentative de ce genre
faite en France, où, à côté de la psychologie traditionnelle, on n'a

guère cultivé que la psychologie physiologique. En Allemagne,
en Angleterre, en Amérique même, l'attention des savants s'est

portée plutôt du côté des recherches sur les é*ats intellectuels, et
l'on a négligé l'importance des sentiments, des émotions, des

passions clans la vie psychique et la vie sociale. M. Ribot l'a
remarqué lui-même, et, en toute sincérité, nous ne saurions l'accuser
d'une captatio bencvolenliœ en exposant la situation comme il
l'a fait. 11 a du reste mis à contribution les importants travaux
des Maudsley, des Wundt, des Hering, des Schneider, des James,
des Lange, ainsi que les études pathologiques spéciales de Féré,

1 Paris, Alcan, 1896.



192 BULLETIN

de Moreau (de Tours) et aussi les dernières découvertes de la
psychologie physiologique. — Son ouvrage résume ainsi l'état de
la psychologie sentimentale d'aujourd'hui, en même temps qu'il
développe les théories personnelles de l'auteur.

Et tout d'abord le savant professeur prend nettement position
dans le débat qui dure encore sur l'origine des « états affectifs. »

Il y a en effet deux principales thèses en présence : la thèse «

intellectualiste » dont Herbart fut le plus illustre défenseur, et d'après
laquelle les sentiments ou émotions sont dérivés, modes, fonctions
de la connaissance, une espèce d' << intelligence confuse, » et — la
thèse « physiologique, » qui rattache ces mêmes sentiments ou
émotions à des conditions biologiques dont ils sont les manifestations

immédiates.
M. Ribot adopte, — cela va sans dire, — la dernière thèse; il

montre qu'elle fait plonger plus avant clans l'individu, jusque
dans les besoins et les instincts végétatifs; tout son livre fait le

procès de la théorie herbartienne que Spencer, Maudsley, James,
Lange avaient déjà fortement ébranlée.

La première partie de l'ouvrage étudie séparément les caractères
les plus généraux et seulement « secondaires » des émotions, le

plaisir et la douleur, — puis la nature même de l'état complexe
qu'on appelle « émotion, » et qui, dans l'ordre affectif, correspond
à la « perception » dans l'ordre intellectuel.

La deuxième partie expose dans leur évolution les émotions
spéciales les plus importantes sous leurs aspects normaux ou
morbides.

Toute émotion s'exprimant objectivement et subjectivement, par
des mouvements et par des sensations de plaisir ou de peine, il
s'agit tout d'abord d'établir l'importance proportionnelle de ces
deux manifestations. M. Ribot répond sans hésiter que les phénomènes

corporels, traduisant les tendances les plus profondes de

l'organisme, sont « la partie principale » de l'émotion, et que la
douleur ou le plaisir ne sont que des symptômes concomitants, ne
révélant en aucune façon sa nature essentielle.

Cette question élucidée, il nous faut parcourir les principales
étapes de l'évolution des états affectifs, étudier successivement la
« sensibilité préconsciente. » les émotions primitives, leur
transformation en émotions toujours plus complexes et enfin les
émotions chroniques ou passions.

Il y a dans les organismes les plus inférieurs une sensibilité



PHILOSOPHIE 193

« protoplasmique » qui est tout simplement la propriété de
« recevoir des excitations et de réagir en conséquence, » sensibilité
réductible à un phénomène physico-chimique sans conscience

(attraction et répulsion). L'attraction est ici synonyme d'assimilation

et la répulsion synonyme de désassimilation. — Une seconde

période s'ouvre ensuite, dans laquelle les besoins vitaux se traduisent

dans la conscience par des sensations de faim, de soif, de

fatigue ; or, tous ces besoins, qu'ils expriment un déficit ou un
superflu de force, ont pour centre la « conservation de l'espèce. »

Dans la troisième période, celle des émotions primitives, nous
trouvons déjà des états complexes, synthèses de mouvements
libres ou arrêtés, de modifications organiques et d'états de
conscience agréables ou pénibles, variant avec les émotions. Les
sentiments supérieurs, d'ordre religieux, esthétique, intellectuel

pur, etc., sont des émotions composées, dont le développement
dépend rigoureusement du développement des idées générales. Le
facteur intellectuel, absent au début, devient alors souvent
prédominant.

Mais comment les émotions composées dérivent-elles d'une ou

plusieurs émotions simples? M. Ribot croit découvrir trois
processus principaux : transformation parévolution,par arrêt de

développement, par mélange ou combinaison. Le premier dépend du

développement intellectuel et s'appuie sur la loi « de transfert : »

ainsi l'avarice a ses racines dans la tendance à conserver les

provisions, et se développe avec la faculté de prévision. — La haine
est une forme avortée de la colère ; la résignation, un arrêt de

développement du chagrin. Les émotions par mélange ou
combinaison sont des synthèses dont les éléments ne sont pas toujours
faciles à dissocier, et qui agissent les uns sur les autres de mille
façons différentes. L'instabilité des passions peut s'expliquer par
les relations des facteurs qui les composent.

Il serait trop long de suivre ici le développement des émotions
d'ordre supérieur, auxquelles M. Ribot a consacré toute la
deuxième partie de son livre. Qu'il nous suffise donc d'examiner
sa conception « psychologique, » —je ne dis pas « métaphysique, »

— du sentiment religieux. Et tout d'abord, il est honnête d'avertir
ici le lecteur que le savant professeur du Collège de France n'entend

aucunement exposer des vues « philosophiques » ou «

théologiques. » Il n'a aucun préjugé d'école, et, malgré qu'on puisse à

première vue le taxer de matérialiste, il serait injuste de voir dans

THÉOL. ET PHIf. 1897 13



194 BULLETIN

son livre une attaque même indirecte contre l'idéalisme le

plus intransigeant. M. Ribot veut faire de la « science » et non de

la « métaphysique; » il étudie les états affectifs dans leurs
manifestations les plus faciles à saisir et les plus susceptibles de classement

; à ce titrele sentiment religieux entrait dans son programme,
et il l'a traité avec la méthode qu'il a appliquée aux autres
émotions supérieures.

Le sentiment religieux a ses racines à la fois dans la peur, la
crainte, le respect (états affectifs pénibles et dépressifs), et dans
l'émotion tendre, l'amour, l'admiration, l'extase (états agréables et

expansifs). Au début de la vie religieuse, les premiers états sont
les plus fréquents; plus tard, ce sont les derniers qui prédominent :

les effusions des mystiques, des saint François et des sainte
Thérèse, présentent cette émotion presque pure à un degré extrême
d'intensité.

Mais, au sentiment religieux vient se juxtaposer bien vile un
facteur intellectuel. L'esprit attribue très tôt à l'Etre qu'il craint
ou qu'il aime l'idée d'un ordre cosmique, puis moral, et, à mesure
qu'il se développe, qu'il s'enrichit de notions nouvelles, il modifie
sa conception de cet Etre divin, el par là-même les sentiments

qu'il éprouve à son égard. Le sentiment religieux, clans son
évolution, tend à s'intellectualiser toujours davantage.

Gomme toutes les autres émotions, l'émotion religieuse a ses

manifestations physiologiques; elle déprime ou exalte l'organisme ;

elle dépend aussi des conditions particulières de cet organisme, de

ses affections, des excitations qu'il subit. Les mutilations des

Flagellants, des Fakirs et des Galles, par exemple, comme les

pèlerinages et certaines pratiques de culte sont des moyens
différents pour produire une extase plus ou moins forte, et qui ont
leur raison psychologique. « L'histoire des rites est un chapitre de

l'expression des émotions; » seulement l'expression rituelle ne
revêt plus un caractère individuel mais social.

M. Ribot, comme on le voit, ne se préoccupe pas de rechercher
la source profonde du sentiment religieux ; il l'assimile aux autres
sentiments supérieurs, en démontre toute la complexité, sans lui
trouver — pas plus que pour les autres — de racine métaphysique.

Il les étudie dans leur intime correspondance avec les

phénomènes de l'organisme et avec les phénomènes intellectuels.
Il les fait dériver directement des états, des besoins, des
tendances de la vie végétative ; est-ce à dire qu'il revient aux anciens



REVUES 195

errements du matérialisme? — Nous ne le pensons pas, et lui-
même, du reste, professe quelque part dans son livre un monisme

philosophique qui suffirait peut-être à le disculper. Seulement,
nous estimons que si, dans les émotions tout, à fait inférieures,
la partie « corporelle » de l'émotion en est la partie principale, il
n'en est plus de même pour les émotions supérieures. Le savant
psychologue manifeste décidément trop peu de respect pour la
« conscience » qui, à un degré de développement un peu élevé,

nous parait avoir une vie à elle, et moins dépendante assurément

que M. Ribot ne le prétend, des conditions physiologigues de

l'organisme. Robert Fath.

REVUES

Beweis des Glaubens
Juillet.

Jäger: L'hypothèse en science naturelle. — Keerl: Les étoiles
fixes (fin). — Zöckler: Revue apologétique, IV. — Divers.

Août.
S. Gemmel : Le sacrement de la sainte-cène. — G. Samtleben :

Ce que la philosophie moderne demande à la religion. — Les
découvertes les plus récentes clans le champ de l'archéologie
orientale.

Septembre.
S. Gemmel : Le sacrement de la cène (fin). — Zöckler : Un

homme d'Etat (Balfour), apologète du christianisme. — Samtleben:
La prière. Contribution apologétique. — Divers.

Octobre.
Th. Pfeil: Le miracle biblique ne fait pas violence aux lois de

la nature. — Jul. Döderlein : D'où savons-nous que Dieu est? —
Steude : Est-il une conception du monde qui justifie l'immoralité?
— Mélanges.

Novembre.
Pfeil: Le miracle biblique (fin). — R. Bendixen: A propos du

Judas Iscariot de Geibel. — Zöckler: Quelques jugements de

savants contemporains touchant la valeur historique du livre
des Actes. — Divers.

Décembre.
Sleude: Valeur apologétique de l'histoire des religions (fin).

— Zöckler: Champions allemands dans la lutte contre la
critique radicale de l'Ancien Testament, I. — Table des matières.


	Philosophie

