Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 30 (1897)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILOSOPHIE 187

mission de sa propre imagination, et aussi d'un puissant besoin
de réveiller Israél, dontla religion allait se subtilisant dans les
commentaires stériles de la loi. Avec beaucoup de prudence, une
habileté politique remarquable, il aurait essayé, timidement
d’abord,ouvertement ensuite, de se faire reconnaitre comme Pape
absolu des Juifs, comme Fils de Dieu, et il aurait voulu instituer
une théocratie, avec ses douze apotres a la téte des douze tribus.

Vaincu par les prétres et abandonné des siens, prévoyant sa
crucifixion, il « combina » avec Nicodéme et Joseph d’Arimathée,
deux disciples « secrets, » sa propre résurrection, et, aprés étre
apparu aux siens sous maints déguisements, il aurait continué de
vivre obscurément, pour ne point mettre d’'obstacles au progrés
de son ceuvre naissante. Passez par-dessus cette contradiction.

M. Strada n’en condescend pas moins 4 reconnaitre au Christ
un grand caractére, une beauté morale suffisamment haute et une
ame de poéte; il lui pardonne méme son orgueil, sentiment logique
dans l'esprit d'un homme qui se croyait et se disait le Fils de Dieu.
Mais M. Strada, — qui en prend bien un peu a son aise, et qui
se dit chef d’idées,— lui aussi nous voudrait plus nobles encore,et
il nous fait entendre solennellement que « sans la vertu, sans la
volonté de savoir souffrir pour le vrai, on n’est pas digne d’étre
disciple de la « Méthode impersonnelle, » car « impersonnalité c’est
vertu, dévouement quand méme a la vérité, a I'hnumanité ! »

RoBeRT FATH.

PHILOSOPHIE

L. BouRDEAU. — LE PROBLEME DE LA MORT 1.

Il v a deux choses a considérer dans le livre de M. Bourdeau:
I'histoire du dogme de I'immortalité, et la discussion scientifique
des principales preuves de la survivance. Les parties historiques
sont presque toujours solides, assez fortement documentées, ingé-
nieusement agencées, et leurs qualités sérieuses frapperont ceux-

1 Le probléeme de la mort, ses solutions imaginaires et la science posilive,
2me gdition revue et augmentée, par Louis Bourdeau. Paris. Alcan, [896.



188 BULLETIN

la mémes qui conlesteront, comme nous allons le faire, la valeur
des parties critiques.

Nous ne retracerons pas apreés M. Bourdeau I'évolution du
dogme dont il s’agit. Il suffira de mentionner le chapitre ou I'au-
teur expose les croyances relatives a la vie future, émises dans
le cours des siecles, depuis le temps des anciens Egyptiens jus-
(qu’aux temps modernes; les pages ou il suit les transformations
de I'idée d’ame, depuis la conception d’une ame aérienne jusqu'a
la notion d’une substance purement spirituelle, dont I’essence est
la pensée; celles ou il traite des conditions de lieu d’'une existence
future, et montre comment les morts, adiis d’abord a revivre
dans le monde des vivants, en ont été peu & peu exclus, confinés
dans des régions de plus en plus ¢loignées, et finalement relégués
dans un monde inconnaissable. Tout cela est bien dit, appuyé sur
des texles, exact, incontestable. On ne voit pas ce que les philo-
sophes méme spiritualistes pourraient objecter i ces vues histo-
riques (abstraction faite, bien entendu, des objections de détail);
mais on ne voit pas non plus que cette évolution du dogme puisse
constituer un argument sérieux contre la possibilité d’une conti-
nuation indéfinie de l'existence personnclle.

M. Bourdeau qui approuve Pline d'avoir dit que c’est une folie
et une mauvaise folie que de vouloir recommencer de vivre apres
la mort, a vraiment trop l'air de conclure des transformations de
Iidée d’immortalité a la négation de I'immortalité elle-méme.
D’ailleurs, son parti pris matérialiste se traduit parfois en juge-
ments sommaires et discutables : est-il vrai qu’au sujet de la vie
future « I’élite intellectuelle du genre humain se retranche dans
le doute ou formule d’expresses négations? » (p. 58.) Il faudrait
donc mettre en dehors de cetle élite les Pascal et les Descartes,
les Leibnitz et les Kant, ceux qui ont ¢ru a la réalité de 'immor-
talité comme a une vérité démontrable, ou comme & un postulat
nécessaire ! Peut on dire que « la doctrine du salut par la foi est
exclusive de toute morale », et suffit-il pour motiver cette asser-
tion ¢trange de déclarer que selon saint Paul, Luther et Calvin,
« la foi n’est pas une ceuvre, et que les ceuvres ne servent de
rien ? » (p. 120.) La croyance que l'auteur combat, peut-il I’écar-
ter comme un « réve purement imaginaire? » (p. 323.) Sans
doute, 'imagination a séduit quelques-uns de ceux qui ont espéré
revivre, et (ui ont parlé du ciel et de 'enfer comme de lieux dont
ils auraient pénétré les secrets et les mystéres. Mais, il ne s’agit



PHILOSOPHIE 189

point des illusions de la foule ou des réves du poéte. M. Bourdeau
prétend discuter des opinions philosophiques ; or, les philosophes
gpiritualistes (pour prendre un seul exemple) n’étaient ni des
réveurs ni des mystiques. Ils ont donné des prewves de I'immor-
talité, et si ces preuves sont insuffisantes, aisément réfutables,
ce n’est pas une raison pour en méconnaitre le caractére essen-
tiellement rationnel.

La critique de l'argument tiré de la simplicité de I'ime est
mieux fondée. « Supposé qu’elle (I'ime) ne soit pas une grandeur
extensive, elle ne cesserait pas d’étre une grandeur intensive,
comportant des degrés de puissance qui la font croitre et décroitre
tour & tour, ’élévent aun-dessus de zéro et 'y rameénent. Elle serait
donc exposée a s’éteindre, soit par alanguissement continu, soit
par évanouissement bruscque. » (p. 86.) Non content de reprendre
celte objection de Kant, M. Bourdeau ajoute, avec raison, que
cette simplicité méme est aujourd’hui moins que jamais établie,
et (que par conséquent 'antique argumentation doit étre définiti-
vement abandonnée.

5’1l faut admettre le bien fondé de ces objections, la critique de
I'idée de sanction parait en revanche peu convaincanle. A dire
vrai, la preuve morale n’est pas examinée d’assez pres, ni peut-
étre méme bien comprise. Kant est accusé d’avoir exécuté, dans
sa Critique de la raison pralique, un tour de prestidigitation
métaphysique. Aucun molif a 'appui de ce jugement séveére, Les
quelques lignes consacrées a Kant sont suivies d’un expose plus
detaillé des croyances des Tlascalans, des Esquimaux et des habi-
tants de Sumatra. Certes, ’exposé est intéressant, instructif, mais
que prouve-t-il ? La Critique de la raison pralique serait-elle
¢branlée par le fait que chez les Esquimaux ce sont les malheu-
reux et non les coupables qui sont envoyés en enfer, ou que chez
les Tahitiens, le paradis est exclusivement réservé a 'aristocratie?
Iincore une fois, ces apercus historiques et ces comparaisons de
doctrines ne détruisent nullement la nécessitée d’une sanction mo-
rale; ils témoignent en faveur de I'érudition de ’auteur, et non
pas de la verité de sa thése. La-dessus, M. Bourdeau sera proba-
blement de notre avis. Mais alors, que reste-t-il de sa critique des
ideées kantiennes et néo-kantiennes? Assez peu de chose. D'abord,
il insiste sur liniruité des sanctions exclusives et sans mesure, —
en quoi il se trouve étre parfaitement d’accord avec quelques par-
tisans de la survivance. — Il considére, en second lieu, I'idée méme



190 BULLETIN

de sanction comme incompatible avec une morale désintéressée.
Mais, outre que la nécessité d’une sanction & venir fut postulée par
les adversaires de la morale de l'intérét, il est excessif d’exiger de
I'’homme le renoncement absolu au bonheur, ce qui équivaut au
sacrifice complet de la sensibilité. En vérité, M. Bourdeau est un
moraliste bien austére! N’est-il pas équitable et humain de laisser
a celui qui fait son devoir simplement par devoir, 'espérance de
voir se réaliser un jour, dans un autre monde, l'union de la vertu
et du bonheur ? Cette union, dit-on, n’est pas nécessaire, puis-
(qu'elle n’est pas réalisée ici-bas. Ce raisonnement prouve une
seule chose : qu'on n’a pas saisi le sens et la portée des postulats.

Que si maintenant nous envisageons les tendances générales de
l'ouvrage, nous devons constater avec étonnement qu’il n’y est
tenu aucun compte des conclusions de la philosophie critique. La
critique philosophique conduit a l'idéalisme, et I'idéalisime, assez
favorable a 'idée de survivance, ne permet plus, en revanche, de
prendre au sérieux des arguments tels que ceux qui ont rapport
aux conditions de lieu ou aux modes d’activité d'une existence
future. Quels moyens, demande-t-on, auraient les fumes de se
transporter & travers leflroyable distance qui les sépare des
astres ou elles pourraient trouver un refuge ? Quel monde serait
assez vaste pour contenir la multitude toujours croissante des
morts ? Pourquoi ne réussit-on qu’a représenter « des enfers qni
font sourire ou des paradis qui font béiller ? » De pareilles diffi-
cultés n’existent que pour l'imagination, et 'on pourrait dire de
quelques unes des négations de M. Bourdeau ce qu’il dit lui-
meéme des affirmations des croyants: qu'elles doivent étre écar-
tées comme purement imaginaires.

Mais, nous objectera-t-on, le livre dont vous rendez compte
n'est pas un traité de imétaphysique. Le titre indique assez clai-
rement l'intention de 'auteur qui s’est placé au point de vue de
la science positive. Nous demandons alors si le « probléme de la
mort » peut étre envisagé et surtont résolu a ce point de vue, si
les observations scientifiques se sont étendues a ’au-dela de la
tombe? Tant que cet au del:d restera inexploré et fermé pour ainsi
dire aux biologistes, il n’y aura pas sans doute de preuve positive
de I'immortalité, mais il n’y aura pas non plus de preuve posi-
tive de la mortalite de la personne humaine.

Aux vues trop étroites d’un positiviste,on nous permettra d’op-
poser l'opinion d’un repreésentant de la vraie science : « A ceux



PHILOSOPHIE 191

qui prétendraient, écrit M. A. Sabatier (de Montpellier), que les
acquisitions du savoir humain ont ruiné la doctrine de 'immor-
talité, je tiens a faire remarquer qu’en parlant ainsi et tout en
ayant la prétention de s’appuyer sur la science, et de représenter
I’opinion de la science, ils offensent la science.... La science ne
réfute pas l'immortalité. Elle ne saurait ni la réfuter ni la prou-
ver, » Selon ce savant éminent, immortalité ne se démontre pas,
on y croit, et cette croyance se justifie parce qu’elle n’est incon-
ciliable avec aucune des données de la science positive.

11 est regrettable que M. Bourdeau n’ait pas discuté les idées de
M. Sabatier dans I’édition revue et augmentée de son ouvrage.
Peut-étre les deux livres ont-ils paru a des dates trop rappro-
chées (PEssai sur UDmmorialité, en 1895, Le Probleme de la
monrt, 2me édition, en 1896). Quoi qu’il en soit, 'E'ssai de M. Saba-
tier nous parait étre encore l'’ceuvre la plus remarquable qu’on
ait depuis longtemps ¢crite en francais, sur le sujet traité par

M. Bourdeau.
E. MURISIER.

TH. RiBoT. — LA PSYCHOLOGIE DES SENTIMENTS !,

Apres ses remarquables études sur les états pathologiques de la
volonté, de la personnalité, de la mémoire, ou de psychologie
générale, M. Ribot nous livre aujourd’hui une « Psychologie des
sentiments » ou, pour mieux dire, des états affectifs conscients
et subconscients. C'est peut-étre la premiére tentative de ce genre
faite en France, ou, a4 cOté de la psychologie traditionnelle, on n’a
guere cultivé que la psychologie physiologique. En Allemagne,
en Angleterre, en Amérique méme, 'attention des savants s’est
porlée plutét du coté des recherches sur les états intellectuels, et
I’on a négligé 'importance des sentiments, des émotions, des
passions dans la vie psychique et la vie sociale. M. Ribot I'a re-
marqué lui-méme, et,en toute sincérité, nous ne saurions I’accuser
d’'une captatio benevolentice en exposant la situation comme il
I'a fait. Il a du reste mis a contribution les importants travaux
des Maudsley, des Wundt, des Hering, des Schneider, des James,
des Lange, ainsi que les études pathologiques spéciales de Féré,

1 Paris, Alcan, 1896.



192 BULLETIN

de Moreau (de Tours) et aussi les derniéres découvertes de la
psychologie physiologique. — Son ouvrage résume ainsi l'état de
la psychologie sentimentale d'aujourd’hui, en méme temps qu’il
développe les théories personnelles de l'auteur.

LIt tout d’abord le savant professeur prend nettement position
dans le débat qui dure encore sur l'origine des « états affectifs. »
Il y a en effet deux principales théses en présence : la thése « in-
tellectualiste » dont Herbart fut le plus illustre défenseur, et d’apres
laquelle les sentiments ou émotions sont dériveés, modes, fonctions
de la connaissance, une espéce d’ « intelligence confuse, » et — la
thése « physiologique, » qui rattache ces mémes sentiments ou
emotions a des conditions biologiques dont ils sont les manifesta-
tions immédiates.

M. Ribot adopte, — cela va sans dire, — la derniére theése; il
montre qu’elle fait plonger plus avant dans Pindividu, juscue
dans les besoins et les instincts végétatifs; tout son livre fait le
proces de la théorie herbartienne que Spencer, Maudsley, James,
Lange avaient déja fortement ébranlée.

La premiére partie de 'ouvrage étudie séparément les caractéres
les plus généraux et seulement « secondaires » des émotions, le
plaisir et la douleur, — puis la nature méme de I’état complexe
qu'on appelle « émotion, » et qui, dans Pordre affectif, correspond
a la « perception » dans l'ordre intellectuel.

La deuxiéme partie expose dans leur évolution les émotions
spéciales les plus importantes sous leurs aspects normaux ou
morbides. )

Toute émotion s’exprimant objectivement et subjectivement, par
des mouvements et par des sensations de plaisir ou de peine, il
s’agit tout d’abord d’établir 'importance proportionnelle de ces
deux manifestations. M. Ribot répond sans hésiter que les phéno-
meénes corporels, traduisant les tendances les plus profondes de
T'organisme, sont « la partie principale » de 1'émotion, et que la
douleur ou le plaisir ne sont que des symptdmes concomitants, ne
révélant en aucune facon sa nature essentielle.

Cette question élucidée, il nous faut parcourir les principales
étapes de I'évolution des états affectifs, étudier successivement la
« sensibilité préconsciente, » les émotions primitives, leur trans-
formation en émotions toujours plus complexes et enfin les
émotions chroniques ou passions.

Il y a dans les organismes les plus inférieurs une sensibilité



PHILOSOPHIE 193

« protoplasmique » qui est tout simplement la propriété de
« recevoir des excitations et de réagir en conséquence, » sensibilité
réductible & un phénomeéne physico-chimique sans conscience
(attraction et répulsion). L’attraction est ici synonyme d’assimi-
lation et la répulsion synonyme de désassimilation.— Une seconde
période s’ouvre ensuite, dans laquelle les besoins vitaux se tradui-
sent dans la conscience par des sensations de faim, de soif, de
fatigue ; or, tous ces besoins, qu'ils expriment un déficit ou un
superflu de force, ont pour centre la « conservation de 1'espéce. »
Dans la troisiéme période, celle des émotions primitives, nous
trouvons déja des états complexes, synthéses de mouvements
libres ou arrétés, de modifications organiques et d'états de cons-
cience agréables ou pénibles, variant avec les émotions. Les
sentiments supérieurs, d'ordre religieux, esthétique, intellectuel
pur, ete., sont des émotions composées, dont le développement dé-
pend rigoureusement du développement des idées générales. Le
facteur intellectuel, absent au début, devient alors souvent pré-
dominant.

Mais comment les émotions composées dérivent-elles d’une ou
plusieurs émotions simples? M. Ribot croit découvrir trois pro-
cessus principaux : transformation parévolution, par arrét de deve-
loppement, par mélange ou combinaison. Le premier dépend du
développement intellectuel et s’appuie sur la loi « de transfert: »
ainsi l'avarice a ses racines dans la tendance a conserver les pro-
visions, et se développe avec la faculté de prévision. — La haine
est une forme avortée de la colére; la résignation, un arrét de
développement du chagrin. Les émolions par mélange ou com-
binaison sont des synthéses dont les éléments ne sont pas toujours
faciles & dissocier, et qui agissent les uns sur les autres de mille
facons différentes. L’instabilité des passions peut s’expliquer par
les relations des facteurs qui les composent.

Il serait trop long de suivre ici le développement des émotions
d'ordre supérieur, auxquelles M. Ribot a consacré toute la
deuxiéme partie de son livre. Qu’il nous suffise donc d’examiner
sa conception « psychologique, » — je ne dis pas « métaphysique, »
— du sentiment religieux. Et tout d’abord, il est honnéte d’avertir
ici le lecteur que le savant professeur du Collége de France n’en-
tend aucunement exposer des vues « philosophiques » ou « theo-
logiques. » Il n’a aucun préjugé d’école, et, malgré qu'on puisse &
premiére vue le taxer de matérialiste, il serait injuste de voir dans

THEOL. ET PHIL. 1897 13



194 BULLETIN

son livre une attaque méme indirecle contre l'idéalisme le
plus intransigeant. M. Ribot veul faire de la « science » et non de
la « métaphysique; » il étudie les élats affectifs dans leurs mani-
festations les plus faciles a saisir et les plus susceptibles de classe-
ment ; a ce titrele sentiment religieuxentrait dans son programme,
et il I’a traité avec la méthode qu’il a appliquée aux autres
émotions supérieures.

Le sentiment religieux a ses racines ala fois dans la peur, la
crainte, le respect (états affectifs pénibles et dépressifs), et dans
I'émotion tendre, 'amour, 'admiration, 'extase (états agréables et
expansifs). Au début de la vie religieuse, les premiers états sont
les plus fréquents; plus tard, ce sont les derniers qui prédominent :
les effusions des mystiques, des saint I‘rancois et des sainte
Thérése, présentent cette émotion presque pure a un degré extréme
d'intensité.

Mais, au sentiment religieux vient se juxtaposer bien vite un
facteur intellectuel. L’esprit attribue trés tot & UEtre qu'’il craint
ou qu’il aime I'idée d’'un ordre cosmique, puis moral, et, & mesure
qu’il se développe, qu’il s’enrichit de notions nouvelles, il modifie
sa conception de cet Etre divin, el par la-meéme les sentiments
qu'il éprouve a son ¢égard. Le sentiment religieux, dans son
évolution, tend a s'intellectualiser toujours davantage.

Comme toutes les autres émotions, I’émotion religieuse a ses
manifestations physiologiques; elle déprime ou exalte l'organisme;
elle dépend aussi des conditions particuliéres de cet organisme, de
ses affections, des excitations qu’il subit. Les mutilations des
Flagellants, des Fakirs et des Galles, par exemple, comme les
pélerinages et certaines pratiques de culte sont des moyens
différents pour produire une extase plus ou moins forte, et qui ont
leur raison psychologique. « I’histoire des rites est un chapitre de
I'expression des émotions; » seulement l'expression rituelle ne
revét plus un caractere individuel mais social.

M. Ribot, comme on le voit, ne se préoccupe pas de rechercher
la source profonde du sentiment religieux ; il I'assimile aux autres
sentiments supérieurs, en démontre toute la complexité, sans lui
trouver — pas plus que pour les autres — de racine métaphy-
sique. Il les étudie dans leur intime correspondance avec les
phénomenes de 'organisme et avec les phénomeénes intellectuels.
Il les fait dériver directement des états, des besoins, des ten-
dances de la vie végétalive ; est-ce a dire qu’il revient aux anciens



REVUES 195

errements du matérialisme? — Nous ne le pensons pas, et lui-
méme, du reste, professe quelque part dans son livre un monisme
philosophique cui suffirait peul-étre a le disculper. Seulement,
nous estimons que si, dans les émotions tout a fait inférieures,
la partie « corporelle » de I’émotion en est la partie principale, il
n'en est plus de méme pour les émotions supérieures. Le savant
psychologue manifeste décidément trop peu de respect pour la
« conscience » qui, & un degré de développement un peu élevé,
nous parait avoir une vie a elle, et moins dépendante assurément
que M. Ribot ne le prétend, des conditions physiologigues de
I'organisme. RoBERT FATH.

REVUES

BEWEIS DES (GLAUBENS

Juillet.
Jager: I’hypothese en science naturelle. — Keerl: Les étoiles
fixes (fin). — Zdckler : Revue apologeétique, 1V. — Divers.
Aott.
S. Geminel : Le sacrement de la sainte-céne. — G. Samtleben :

Ce que la philosophie moderne demande & la religion. — Les
découvertes les plus récentes dans le champ de l'archéologie

orientale.
Septembre.

S. Gemmel : Le sacrement de la céne (fin). — Zdckicr : Un
homine d'Etat (Balfour), apologéte du christianisme. — Samtleben:
La priere. Contribution apologétique. — Divers.

Octobre.
Th. Pfeil: Le miracle biblique ne fait pas violence aux lois de
la nature. — Jul. Diderlein : D’ott savons-nous que Dieu est ? —

Stewde : Est-il une conception du monde qui justifie 'immoralité?
— Mélanges.

Novembre.
Pfeil: Le miracle biblique (fin). — R. Bendixen: A propos du
Judas Iscariot de Geibel. — Zdckier : Quelques jugements de

savants contemporains touchant la valeur historique du livre
des Actes. — Divers.
Décembre.
Stewde: Valeur apologétique de Thistoirve des religions (fin).
— Zdckler: Champions allemands dans la lutte contre la cri-
tique radicale de I'’Ancien Testament, I. — Table des matiéres.




	Philosophie

