
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: La notion du miracle : réponse à M. Bois

Autor: Bois, M. / Schinz, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA NOTION DU MIRACLE

Réponse à M. Bois1.

La critique de notre brochure sur la Notion du miracle considéré

au point de vue de la théorie de la connaissance, dans la
Revue théologique de Montauban, critique due à la plume autorisée

de M. Bois, nous a profondément peiné. Nous ne sommes

pas ému des critiques formulées, mais des procédés de critique.
Ou bien notre brochure ne valait pas la peine qu'on en parlât,
elle était bien un Telum imbelle sine iclu : dans ce cas il nous
semble que M. Bois eût mieux fait de conserver sa dignité en

n'écrivant pas cinq longues pages pour nous réfuter, et en ne
sacrifiant pas au mesquin plaisir d'écraser une mouche avec un pavé.
Ou bien notre brochure valait pourtant la peine d'être prise au
sérieux, et dans ce cas M. Bois se fût fait honneur à lui-même en

apportant plus de conscience à sa critique. Ce qui nous a fait
hésiter à prendre la plume, c'est d'une part l'instinctif éloigne-
ment que nous éprouvons pour des discussions qui ne sont point
engagées sur un ton scientifique; et d'autre part le fait que nous
nous trouvons en présence d'un homme occupant dans le monde
théologique français une position si eminente. Nous devons à

M. Bois, pour ses travaux et à cause de son âge, considération et

respect — et malgré la manière dont il a parlé de nous, nous
désirerions de notre côté rester vis-à-vis de lui parfaitement révérencieux

et correct. Si malgré les efforts que nous ferons, nous ne
réussissons pas toujours à paraître ce que sincèrement nous voulons

être, la faute en sera à la critique que nous avons à écarter,

1 Si nous n'avons pas écrit plus tôt cette réponse, c'est que, étant en voyage,

nous n'avons pas eu connaissance avant le milieu de septembre de l'article de

M. Bois.



LA NOTION DU MIRACLE ö71

•non pas à nous — le lecteur en jugera, — et nous en exprimons
dès l'abord nos plus sincères regrets à M. Bois. Nous espérons en

tous cas arriver à ce que pas une de nos paroles ne puisse être

interprêtée comme dépourvue d'urbanité ou entachée soit de mauvaise

humeur, soit d'ironie.
Nous n'avons pas à entrer dans une discussion proprement dite.

Notre point de vue a été exposé; il est inutile de nous répéter.
L'unique objet de ces lignes sera de montrer pourquoi les critiques

de M. Bois ne nous atteignent pas.
M. Bois s'étonne que nous ayons pris la peine de lui rappeler

l'existence de Kant, à lui qui a été appelé par M. Ménégoz un
néo-kantien. Mais n'a-t-il pas ajouté lui-même qu'il y a

différentes parties dans les écrits d'un homme et qu'on peut s'attacher
aux unes, tout en ignorant les autres? Si donc nous disons que
M. Bois n'a pas tenu compte de Kant dans tel problème qu'il a

abordé, ce n'est évidemment pas de la partie des œuvres de Kant
qui peut lui valoir le nom de kantien, que nous entendons parler,
mais d'une autre qu'il a méconnue. M. Bois malmène du reste
assez Kant pour devoir admettre avec nous que ce nom de kantien

ne lui revient que d'une façon très relative: « Sa théorie sulle

déterminisme des phénomènes est aussi fausse que sa conception

de la liberté nouménale est chimérique et insoutenable. La
doctrine de la chose en soi est un tissu de contradictions et
d'impossibilités qu'écarte irrémédiablement une théorie rigoureuse et

profonde de la connaissance, puisque théorie de la connaissance
il y a. Le noumène est le type de l'absurdité. » (p. 415) — Cette

appréciation de toute une partie de l'œuvre de Kant a sa grande
importance ici. Il est difficile d'exprimer plus fortement le peu de

cas que l'on fait d'une doctrine que ne l'a fait ici M. Bois.
Pour nous, nous ne pouvons nous empêcher, quand nous nous

trouvons en présence d'un penseur de la trempe de Kant et que
nous nous heurtons dans ses écrits à une théorie qui nous paraît
absurde, de nous dire : C'est un homme dont l'histoire a consacré
la mémoire; ce n'est peut-être pas lui qui est absurde, mais moi
qui n'ai pas su comprendre; — au moins, suspendons notre
jugement. S'il est un esprit si puissant dans tel cas, il ne peut être tout
simplement absurde dans tel autre ; même s'il s'est égaré, il n'en
est pas moins toujours le grand Kant. Non seulement nous
estimons que Kant ne doit jamais être traité qu'avec respect, mais
aussi qu'il vivra au moins autant comme l'auteur de la Critique



572 RÉPONSE A M. BOIS

de la raison pure que comme celui de la Critique de la raison
pratique. Sa théorie de la connaissance (qu'il ne faut sans doute

pas confondre avec sa métaphysique, comme le fait M. Bois) a une
profonde valeur; mais on lui voue rarement le temps d'étude

qu'elle mérite. Nous ne sommes pas seul de cet avis. Celui qu'on
a appelé en Allemagne le « grand Zeller, » qui a vécu toutes les

phases philosophiques de l'Europe au XIX." siècle, entre autres
oelle de l'Hégélianisme pour lequel il a longtemps lutté, a fini il y
a un certain nombre d'années par dire : Ce que nous devons faire
aujourd'hui, c'est de pousser plus avant l'œuvre inaugurée par
Kant dans sa théorie sur la connaissance. Cet appel n'a pas
toujours été entendu en France comme il l'a été ailleurs. Beaucoup
ne savent même pas ce qu'il faut exactement entendre par ce mot
de théorie de la connaissance1. Et une fois de plus nous exprimons

nos regrets de devoir parler, mais nous ne pouvons taire
un point si essentiel pour notre cause. M. Bois nous paraît être de
de ceux-là. Non seulement il a probablement une idée peu claire
de cette discipline (qu'on relise seulement la citation de tout à

l'heure, entre autres ces mots : « puisque théorie de la connaissance

il y a ») ; mais il semble ignorer même son existence, car il
l'identifie sans cesse avec la logique. La chose, on l'avouera, est

grave, et il en résulte que nous n'avions pas tant tort de ne pas
nous laisser arrêter, quand il s'agissait de théorie de la connaissance,

par l'épithète de kantien que réclame M. Bois.
Si maintenant nous en venons à nous-même, comme nous

nous appuyons dans notre argumentation sur la théorie de la
connaissance de Kant, il est bien évident que M. Bois, ignorant
cette théorie, ne pouvait pas nous entendre. Nous ne nous étonnons

nullement de son jugement. Nous comprenons — mais on ne
demandera pas que nous puissions accepter cela - comment il a

pu arriver à réduire notre argumentation au misérable dilemme
suivant : « Ou bien vous envisagerez les phénomènes miraculeux

1 On a à peine le mot. Généralement c'est le terme de logique qui sert à désigner

la théorie de la connaissance. Ecrivant en français, nous avons usé nous-

mème de cette expression équivoque, et cela, parait-il, bien malheureusement ;

car M. Bois y a vu une intention dépréciative et nous le reproche. « Un peu de

logique n'eût pas été de trop avant d'entrer en lice, » disions-nous. Nous sommes

fâché que M. Bois ait pris le terme clans un autre sens que celui dans lequel

nous l'entendions, nous. En reconnaissant du reste que la tournure de la phrase y
piêtait peut-être, nous prenons occasion de rectifier ce malentendu.



LA NOTION DU MIRACLE 578

comme conformes aux lois, et alors ils cesseront d'être des miracles,

ils se confondront avec les phénomènes naturels, ou bien

vous les envisagerez comme contraires aux lois et alors ils seront
bien miracles, mais ils seront en même temps impossibles et

absurdes; car l'idée d'un phénomène contraire aux lois est
absurde et contradictoire. » (p. 417, 418 cf. aussi 419.) Nous répétons
ici ce que nous avons dit au début. Si c'est là tout ce que M. Bois
a trouvé dans notre brochure, pourquoi écrire plus de cinq
longues pages pour réfuter un si pauvre raisonnement? pourquoi
développer ce qui saute aux yeux de chacun, qu'il y a là sophisme
de dénombrement incomplet? Et de là aussi, de cette parfaite
méconnaissance du point de vue de notre travail (qui était pourtant

si clairement indiqué déjà par le titre, la préface et

l'introduction) toutes les autres méprises de M. Bois à notre sujet : de

nous attribuer par exemple l'étrange idée de prouver que le
miracle n'existait pas, — alors que nous avons expressément dit
que nous n'en savions rien, mais seulement que nous ne
pouvions pas concevoir un phénomène comme miracle (de même que
par exemple un aveugle-né ne peut concevoir ce qu'est une
couleur) ; ou bien de penser que nous avions voulu traiter du miracle
dans ses rapports avec les lois naturelles, — alors que nous avons
longuement expliqué au début de notre travail qu'il s'agissait du

rapport de la notion du miracle avec la notion de loi naturelle.
De là le fait que M. Bois n'a pas vu ce que nous lui voulions
clans notre remarque de p. 10-11, — c'est probablement la raison

pour laquelle il n'a pas jugé bon de nous réfuter. De là ses appels
à Descartes, Leibnitz et Hume. De là le besoin qu'il ressent de

réclamer l'intervention de l'idée de Dieu dans notre travail qui
n'a trait qu'au miracle considéré au point de vue de la théorie de

la connaissance. De là, en un mot, le reproche d'avoir écrit trente-
cinq pages pour ne rien prouver.

On nous dira peut-être que si malentendus et méprises il y a,

nous en sommes nous-même la cause. Nous avons manqué de

clarté. — Cela est possible. Cependant on nous permettra de faire
valoir :

1° Que, écrivant clans une revue scientifique, et mieux, philosophique,

nous osions espérer connue la théorie de la connaissance
de Kant; nous ne devions pas avoir besoin de l'exposer tout au
long, nous pouvions nous contenter de la rappeler en peu de

mots comme nous l'avons fait. Et si même tout lecteur ne la



574 RÉPONSE A M. BOIS

connaissait pas, au moins avons-nous le droit de le demander de

ceux qui jouent vis-à-vis de nous le rôle de critiques.
2° Nous avons reçu d'hommes occupant dans le monde théologique

et philosophique une position eminente (et M. Bois serait
probablement assez étonné si nous lui citions certain nom) des

témoignages montrant qu'on peut non seulement comprendre,
mais même approuver les thèses de notre brochure.

3° Enfin — et ce n'est pas ce que nous apprécions le moins —
des étudiants en théologie auxquels nous avions présenté nos
idées avant de les publier, n'ont pas été indifférents à notre
manière de traiter le problème du miracle. Ce point de vue,
nouveau pour eux, leur a fait — si nous en croyons leurs paroles
— distinguer où était le point obscur de la question et pourquoi
on la discutait si souvent sans réussir à s'entendre.

Il n'est donc pas absolument impossible de saisir le sens de

notre travail.
A. Schinz.


	La notion du miracle : réponse à M. Bois

