
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: La sainteté de Jésus de Nazareth : ses caractères et ses conditions.
Partie 3, Les conditions de la sainteté de Jésus de Nazareth

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH

Ses caractères et ses conditions

PAR

PAUL CHAPUIS

TROISIÈME ARTICLE1

CHAPITRE III

Les conditions de la sainteté de Jésus de Nazareth.

A cette personne historique qui aurait conquis la perfection
morale, on oppose, venons-nous de dire, deux objections
principales, représentées d'un côté par Strauss et le déterminisme

en général, de l'autre par l'orthodoxie ancienne ou nouvelle.
Ce n'est point le plaisir d'un paradoxe qui nous dicte cette
alliance. Elle est fondée dans les faits, parce que d'un côté et
de l'autre, avec des conclusions très différentes, on combat
notre thèse de la sainteté d'un homme unique en son genre
avec un argument à la fois déterministe et aprioristique. Ici,
d'une certaine conception du développement de la race, on
déduit l'impossibilité d'un individu parfait au milieu de

l'histoire, là de la nécessité et de l'universalité du péché on conclut
à la non humanité, ou tout au moins, à l'humanité du Nazaréen,

complétée et renforcée par sa divinité essentielle.
On connaît l'argumentation du grand critique qui fut David

1 Voir les numéros de juillet et de septembre.



540 PAUL CHAPUIS

Strauss. Elle a été souvent rappelée. A l'entendre lui, et tout
l'hégélianisme aves ses tenants, l'idéal humain ne saurait se

réaliser dans une personnalité historique ; il ne sera jamais
que la résultante des efforts de la totalité des exemplaires de

la race. « L'idée d ne prodigue pas toute sa richesse à une
seule copie pour être avare envers toutes les autres. Elle ne

s'imprime pas complètement dans cette copie unique, pour ne

laisser jamais dans toutes les autres qu'une empreinte incomplète

; mais elle aime à déployer ses trésors dans une variété
de copies qui se complètent réciproquement, dans une succession

d'individus qui viennent et qui passent à leur tour,... Une

incarnation éternelle de Dieu n'est-elle pas plus vraie qu'une
incarnation bornée à un point dans le temps? »

On reconnaît aisément à ce langage la conception qui inspire
Strauss. Sous des formes renouvelées qui ressortissent au

panthéisme, nous sommes en présence de la vieille querelle entre
nominalistes et réalistes. Strauss tient pour le réalisme; l'unité
c'est la race, l'espèce ; c'est elle qui déroule l'idée divine, elle
en somme qui est Dieu. Dans ce vaste procès les individus ne
sont que des exemplaires et. le bien accompli ne saurait procéder

que de la somme totalisée de leurs efforts. Il s'ensuit que
la perfection morale ne peut être que la fin de l'histoire,
qu'elle n'a pas pu s'épanouir à un moment donné, dans un
individu donné au cours de l'histoire, pas plus que le fruit ne

paraît dans sa maturité avant le développement et la naissance
de l'arbre. Nous ne discuterons pas cette philosophie qui porte
déjà dans ses flancs les vues que développera plus tard David
Strauss dans l'Ancienne et la nouvelle foi, son testament spirituel.

Mais à défaut d'une discussion complète, il suffit à notre
but d'opposer à cette théorie les constatations de l'histoire,
c'est-à-dire les faits.

Or, en tout premier lieu, est-il possible, en ouvrant les yeux,
de contester que le progrès dans tous les ordres se réalise
essentiellement par le moyen des individus? Je ne craindrais même

pas de dire que l'individualisation est la loi suprême de l'his-

1 Strauss, Vie de Jésus (la première). Trad. Littré. i" vol., p. 761.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 541

toire, la condition, comme l'explication, de tous ses progrès et

tous ses reculs. Si l'humanité arrivait jamais à une claire
conscience de ce principe, elle s'efforcerait, si l'on peut employer
cette image, de produire des individualités, de protéger
l'individualité qui est dans tous les temps et tous les domaines le

véritable accumulateur du capital social dont se nourrit
l'espèce. A tout prendre nous vivons de rentes amassées par les

représentants supérieurs de l'humanité, comme les fortunés,
avec les oisifs qui consomment sans produire, vivent des
économies lentement conquises par les pères. Les forces concentrées

d'abord dans un individu1, issu lui-même d'une longue
suite de générations et d'efforts, mais dans un individu portant
son empreinte spéciale, se répandent goutte à goutte dans la

race. Ainsi surgissent les forces nouvelles qui élèvent
l'humanité.

Cette individualisation, condition de progrès, est visible dans

tous les domaines. Prenez les religions ; elles ont toutes, celles-

là du moins qu'on peut appeler supérieures, un point de

départ individuel, qui est leur centre nourricier. Ormuz et

Çakya, Confucius, Moïse et Mahomet, Jésus de Nazareth, Paul,

Luther, Zwingli, Calvin, Wesley, que représentent ces noms?
Des trésors de force, dont vécurent ou vivent encore des

peuples immenses, qui tous ont apporté leur pierre à l'édifice

humain. Entrez dans le domaine littéraire. Le rhapsode

de génie qui, s'inspirant des ballades populaires, composa

l'Iliade et l'Odyssée, ne savait, dit-on, ni lire, ni écrire;
il savait pourtant tout ce qu'on pouvait savoir de son temps
et ses poèmes sont comme une encyclopédie de la Grèce

primitive2. Et Sophocle et Aristophane et Phidias? Quelles
individualisations puissantes et nourricières, si bien que
leurs noms sont devenus en quelque manière le synonyme
de la littérature et des arts. Il serait facile de poursuivre le

phénomène dans d'autres champs, dans celui de la philosophie
comme dans la science. Partout des individualités géniales

' On trouvera des pensées analogues dans Jésus-Christ, objet de la foi. (Revue
de théologie et de philosophie. 1894. Cahiers Vet VI.)

2 G. Valbert, Revue des Deux-Mondes, Ì" sept. 1896, p. 221.



542 PAUL CHAPUIS

qui surgissent et, comme des phares sur le rocher, éclairent la

route humaine. Lorsqu'au sixième siècle de notre ère, un
moine obscur essaya de supputer les années, en prenant
Jésus de Nazareth comme centre de l'histoire, il accomplit un
trait de génie que n'a point effacé le fanatisme doctrinaire des

Jacobins. Je ne sais s'il en eut lui-même une conscience claire
et distincte, mais son intuition était exacte. Jésus-Christ reste,
en effet, le centre de l'histoire ; le monde ancien y aboutit, le

monde moderne en sort et l'avenir lui restera. Il est, lui, le

phare central, cela lumière du monde» parce que pour tous

ceux qui croient à la valeur et à l'influence directrice et
centrale de la volonté, la rectitude de la volonté, autrement, dit la

perfection morale, constitue le sommet suprême et même la

substance vitale. Il est permis de concevoir idéalement, bien

que nous n'en ayons pas la mesure, des génies artistiques plus
parfaits que Phidias ou tel autre. Au delà de la perfection
morale, je ne vois rien. La perfection morale, à chaque heure et

sous toutes les formes qu'elle revêt, c'est l'homme achevé,
l'homme vrai. On le peut théoriquement concevoir dans des

environnements divers; il est permis à l'hypothèse d'évoquer
au travers des évolutions de l'histoire, sur notre planète ou
dans telle autre, d'autres images de sainteté. Elle ne seront
jamais dans leur substance intime que des reproductions du

type connu, des phares, à côté d'autres phares dont la source
de lumière reste la même; elles ne seront jamais que l'image de

Dieu, l'Homme-Dieu réalisant individuellement sa destinée.
On ne s'arrêtera pas longtemps à la seconde face de l'objection,

à celle qui ne veut statuer la perfection qu'à l'apogée du

développement de la race.
Avec plus d'évidence encore que l'autre, elle est combattue

par les faits, comme Strauss d'ailleurs l'a reconnu. L'histoire
de l'humanité pas plus que celle du globe, ne représente une
ligne d'ascension régulière. C'est là l'illusion d'un naturalisme
qui réduit tout au jeu des lois mécaniques. L'observation est

contraire à cette conception, principalement dans les domaines
où se manifeste la liberté morale. Plus que d'autres les lois de

l'histoire ont des contingences incommensurables. Je ne dis



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 543

pas que l'histoire ne puisse balbutier les motifs ou les causes
des événements; j'observe plutôt que le pourquoi intérieur de

telle ou telle décision humaine reste obscur; cela doit être
d'ailleurs puisque l'acte libre échappe, dans la mesure même
de sa liberté, à tout espèce de calcul, ne fût-ce déjà que par
notre incapacité à décrire tous les motifs d'une détermination
quelconque. Or en cette longue chaîne de l'évolution des êtres,
les anneaux ne sont ni tous identiques, ni successivement, ni
nécessairement progressifs. Ce qui vient après dans le temps
n'est pas forcément meilleur que ce qui l'a précédé. Il n'y a

pas d'équation entre la succession temporelle et la succession

qualitative. Ici l'apogée et là la décadence ; les peuples
montent et baissent comme le baromètre. Shakespeare et
Goethe n'ont pas que je sache, au temps présent, de successeurs

perfectionnés, et M. Zola ne m'apparait pas comme un

génie supérieur à ses devanciers. Un haut idéal, une perfection

achevée nous oblige quelquefois à chercher derrière nous

plutôt que devant nous. Dès lors les phénomènes historiques
ne donnent pas d'arguments contre la possibilité de l'apparition

à un moment donné du passé, sous la forme d'une
individualité précise, de la perfection dans l'ordre moral.

Mais après celui de Strauss, voici le postulat déterministe
de la tradition orthodoxe ou ecclésiastique. Elle affirme sans

doute et essaie de défendre dans son point de vue la sainteté

accomplie du Nazaréen, mais elle affirme avec une égale énergie

le vice radical introduit par le péché dans la nature
humaine et dès lors l'impossibilité, radicale aussi pour un être

humain, d'échapper à la contamination universelle. Aussi, pour
concilier ces deux termes opposés, la perfection morale du

Fils de l'Homme d'un côté, le péché universel de l'autre, a-t-on

fait divers efforts de synthèse. Le plus simple serait peut-être,
de se contenter de statuer une irréductible antinomie, solution
commode à tous ceux qui n'éprouvent pas le besoin de

résoudre ou de tenter de résoudre les difficultés. L'orthodoxie

ne pouvait se contenter de cette obscurité. Elle a recours à

diverses interventions. En somme les conditions qu'elle
propose et sur lesquelles elle a, selon les époques, diversement



544 PAUL CHAPUIS

insisté se réduisent à deux. On a statué la divinité de Christ au

sens ontologique ; de nos jours on insiste de préférence sur
la solution qu'offre le protévangile. Donc une hypothèse
métaphysique et une hypothèse physiologique.

On nous permettra de passer rapidement sur la première
que nous avons surabondamment traitée ailleurs1. Le dogme
des deux natures a fait son temps et parait de plus en plus
condamné par la philosophie et par l'histoire, car, à y regardai'

de près, le christianisme de Jésus-Christ suppose et
proclame l'unité de la substance, c'est-à-dire la filialité divine de

tous les hommes, sinon en fait, du moins en principe; les êtres

moraux possèdent cet attribut fondamental dans la mesure
même où ils réalisent leur être. Si, néanmoins, on croit devoir
maintenir ce dualisme, il est assez clair que la sainteté ne

pourrait appartenir qu'à la ce nature humaine » du Christ ;

elle n'aurait autrement aucun sens appréciable; elle perdrait sa

qualité morale pour monter au rang d'un attribut nécessaire,
sur lequel les déterminations de la volonté et les tentations
n'auraient pas plus de prise que le bois sur le diamant. On

aurait alors raison de parler au sens rigoureux de l'impeccabi-
lité du Christ, de son anamartésie, terme d'école que nous
préférons éviter, parce qu'il est équivoque et laisserait croire
que la perfection de l'ordre moral est une sorte d'attribut
ontologique, ce qui, après tout, est bien dans la ligne de la
christologie ecclésiastique. L'expression sainteté, au contraire, fait
voir dès l'abord l'effet moral, le combat, la conquête.

Reaucoup plus répandue de nos jours paraît être l'explication

de la perfection morale du Rédempteur par la conception
surnaturelle. C'est l'explication physique ou physiologique. Elle
possède assurément quelque chose de spécieux, de séduisant

même; mais, en l'analysant d'un peu près, on saisit bientôt les

dangers graves qu'elle fait courir à la religion et à la morale.
La critique du protévangile, avec les aspirations religieuses
auxquelles il paraît répondre et qui rendent compte de l'origine

de ce cycle, a été récemment présentée d'une façon ma-
1 La transformation du dogme christologique au sein de la théologie

moderne. — Lausanne, Georges Bridel & C '.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 545

gistrale, entre autres par MM. Hering l et Lobstein. Le professeur

de Strasbourg a fait paraître en 1890 une étude connue

sur le dogme de la naissance miraculeuse du Christ12. Ces

travaux, après tant d'autres, semblent résoudre pour l'essentiel
le problème de critique historico-dogmatique que pose le

protévangile. Nous nous permettons d'y renvoyer le lecteur, tout
en lui demandant de nous croire sur parole quand nous
affirmons que le caractère surnaturel du phénomène ne constitue
en aucune façon le motif essentiel de notre appréciation.

Or, dans l'histoire de la dogmatique protestante, le dogme
de la parthénogenèse, en tant qu'explication ou fondement de

la perfection morale du Sauveur, bien qu'il ait des ancêtres
dans l'ancienne église, n'a pris son plein développement qu'à
l'époque scolastique. La Réforme qui l'avait hérité du passé et

admis de la façon la plus explicite ne s'y arrête guère. Quand
elle le fait, c'est dans un tout autre esprit. Les réformateurs
insistent moins sur le « né de la vierge » que sur le « conçu du

Saint-Esprit. » Combattant les Manichéens et les Marcionites,
Calvin écrira, par exemple : «Ils se montrent aussi fort badins

en arguant que si Jésus-Christ est pur de toute corruption, en

ce qu'il a élé engendré par l'opération miraculeuse du Saint-Esprit,

de la semence de la vierge, il s'ensuivrait que la semence
des femmes n'est pas impure, mais seulement celle des hommes.
Car nous ne disons pas que Jésus-Christ est exempt de toute
tache et contagion originelle, parce qu'il a été engendré de sa

mère, sans compagnie d'homme, mais parce qu'il st élé sanctifié
du Saint-Esprit, afin ime sa génération fust entière et sans

macule, comme devant la cheute d'Adam3.»
La scolastique protestante, très désireuse de mettre les choses

1 Die dogmatische Bedeutung und der religiöse Wertli der übernatürlichen
Geburt Christi. (Zeilschrift für Theologie und Kirche, 1805, 1« cahier.)

- Paris, Fischbacher, 18'JO. 1 vol. in-8°. Cette étude a paru assez importante

pour mériter une traduction allemande, due à M. le pasteur Arendt de Pankow,

prés Berlin. C'est en summe une seconde édition revue et augmentée de l'étude
française. Voir sur cet ouvrage l'article que nous lui avons consacré dans les

Annales de bibliographie théologique. (Paris, Fischbacher.) N° du 15 août 1896,

p. 113 à 119.

Institution chrétienne, II, 13, i.



546 PAUL CHAPUIS

au point, est entrée sur ce domaine avec des analyses très
précises. Hollaz et Quenstedt deviennent physiologues. Ce

dernier nous dit en langue latine, qu'on peut se dispenser ici de

traduire sans craindre l'ésotérisme, que l'effet du Saint-Esprit
a consisté spécialement en ceci : quod semen prolificum ex
castis Mariae sanguinibus elicuit, ab omni adhierente peccato
purgavit, ipsique Mariae vir tutem praebuit quo conciperet
ipsum Dei filium. Très librement traduit, cela signifie que la
naissance de la vierge, sans concours masculin, a délivré l'enfant

de Nazareth du péché originel. Et si vous essayez de pénétrer

comment se comporte cette condition positive de sainteté,
je me permets de vous renvoyer au livre connu de Gess sur la

personne du Christ (p.'215-222). On y trouve indiqué tout au long
ce que l'acte générateur renferme de concupiscence coupable.
M. F. Godet a partiellement suivi le pieux théologien de Rres-
lau eu matière christologique, mais il reste plus littéraire et

adoucit sensiblement les termes. Au lieu de faire de la

parthénogenèse la condition positive de la perfection moi aie, il se

borne à l'ériger en condition négative de l'anamartésie du

Christ: >< Par ce mode d'entrée dans l'existence humaine, Jésus

a été replace clans l'état normal de l'itomrne avant la chute et

mis en position de fournir la carrière primitivement proposée
à l'homme et qui devait le conduire de l'innocence à la
sainteté1. » C'est à peu de chose près l'interprétation de Calvin.

Telles .sont, en substance, les considérations que font valoir
les apologètes qui fondent la perfection morale du Nazaréen

sur le protévangile. Cette solution très populaire, parce qu'elle
est très simple, voire même un peu matérielle et assez

grossière, soulève néanmoins quelques difficultés, dont voici les

principales.
Tout d'abord et malgré notre respect pour la physiologie, la

physiologie en l'occurence est de mince valeur. On brise

l'hérédité; pour inaugurer un nouveau monde moral, on

commence par créer une nouvelle condition physique. Une

nouvelle création, un recommencement conviendrait seul à ce

1 F. Godet, Commentaire sur l'évangile de saint Luv. Tonn; Ier. Première

édition. Neuchâtel, 1871, p. ôC.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 547

postulat; car, en fait, la naissance virginale ne brise pas
l'hérédité, elle l'affirme, elle la continue. Les faits les moins
incertains démontrent que nos mères, elles aussi, à l'égal de nos

pères, nous lèguent des héritages physiques et moraux. Dès

lors, la parthénogenèse envisagée sous cet angle ne peut tout
au moins réaliser que la moitié, qu'une partie du but poursuivi.

Dans l'hypothèse de la kénose, d'ailleurs, le Verbe

dépouillé, anéanti, réduit à l'état de germe avait-il besoin de

cette purification du sein maternel? Sa nature divine ne
portait-elle pas en elle-même toutes les virtualités propres à la

protéger? M. Godet, sans cloute, a très heureusement corrigé
sur plus d'un point la théorie, en insistant moins sur le rôle

générateur du Saint-Esprit que sur son influence purificatrice.
On peut douter néanmoins que cette exégèse rende strictement
l'intention du protévangile et l'on se demandera surtout, cette

interprétation étant admise et s'il est permis de poser des

questions aussi indiscrètes, à quelle fin le concours de l'homme
dans la naissance de Christ est écarté, et comment il eût pu
en quoi que ce soit gêner cette purification divine dont la

femme n'a pas plus besoin que l'homme. Ou bien, penserait-on

que l'homme souille la femme, ce qui nous conduirait aux
théories ascétiques (pai proclament impur l'acte même de l'en-
gendremenl?

Elle est bien mieux demeurée dans l'esprit du récit, cette
tradition qu'ont développée les évangiles postérieurs de la

naissance pour aboutir avec une logique inconsciente à la virgini-
tas in parta et post partum, aux curiosités gynécologiques
d'un Jérôme, aux dissertations des Raclbert, des Ratram et
des Jean Damascène de vulva clausa et de clauso utero, pour
aboutir enfin au culte de Marie, à l'immaculée conception.
La logique romaine, pour être conséquente, devrait achever le

cycle et remonter de Marie à Anne, sa mère, condition de la

pureté de la tille1. Il reste à statuer une sorte de catena
immaculata qui en remontant les âges aboutirait à Eve
la vierge, comme l'appelle quelque part Irénée dans un in-

1 Pseudo-Matthieu, Evangile, chap. III.



5'l8 PAUL CHAPUIS

térêt d'ailleurs purement typologique. Ce n'est pas fait; mais

on ne saurait jurer que cela ne se fera pas. Notons en passant

que Luther lui-même était resté en ce point, comme en bien

d'autres, catholique correct. Dans ses prédications, on rencontre
à plusieurs reprises des considérations sur la virginitas perpetua

de Marie et sur l'enfantement sine dolore de son fils unique.

L'exégèse a eu jusqu'à notre siècle de la peine à se

dépouiller de ce préjugé dogmatique, si bien qu'on voulait forcément

et logiquement transformer les frères de Jésus, cités par
la tradition évangélique, en cousins du Nazaréen.

A y regarder de près, du reste, toute cette conception qui
met à la base de la perfection morale un miracle physiologique
pourrait bien avoir sa source dans une philosophie toute
dualiste. Elle met en saillie cette, antithèse de la chair et de l'esprit,

en la forme qui a produit tous les ascétismes, les catholiques

et les protestants. Ce dualisme moral ne serait-il pas

peut-être le dernier fond du protévangile qui serait né ou se

serait développé primitivement au sein des tendances
esséniennes apparues d'assez bonne heure dans les communautés
chrétiennes1? Des textes tels qu'Héb. XIII, 4, et Mat. 1,25,
seraient favorables à cette hypothèse. Ce serait-là une des

raisons qui nous expliquent pourquoi le monachisme, tendance
dualiste aussi, a si puissamment contribué à développer ce

genre de données. Et ce sentiment, comme on peut le voir
distinctement chez Gess, partiellement chez M. Godet, reste à

des degrés plus ou moins conscients au fond de toutes ces
théories physiologiques par lesquelles on essaie d'expliquer ou
de rendre plausible et possible la pureté parfaite de Jésus.

Gess nous racontera la souillure que porte en lui l'acte
générateur et, chose curieuse, il invoque à l'appui de sa thèse

l'obligation judaïque des purifications lévitiques imposées à l'accouchée.

Je constate que Marie, la mère de Jésus, les accomplit
aussi, donc... « La semence d'où nous procédons, écrit-il en

substance, est contaminée ; l'acte générateur par lequel l'homme
vivifie les germes féminins ne s'exécute pas d'après l'ordre pri-

1 Voyez Annales de bibliographie théologique. 1896, p. 118 et 119.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 549

mitif, en absorbant l'amour physique dans l'amour spirituel ;

mais il est enlacé de sensualité et de passions charnelles1. »

La pureté absolue de cette naissance (celle du Christ) dira
d'une façon moins réaliste M. Godet, résulte d'un côté de la

sainteté primitive du principe divin qui en est la cause
efficiente ; de l'autre, de l'absence de tout mouvement impur chez

celle qui devient mère sous l'empire d'un tel principe2. »

La morale évangélique se gardera de telles inferences. Il
faut rappeler très haut que les conditions de la propagation de

la race ne peuvent ni ne doivent en rien être accusées d'immoralité,

pas même d'immoralité nécessaire. Elles peuvent,
comme toute activité quelconque, devenir source d'abus, de

péché par conséquent; mais le plaisir sexuel répandu dans le
monde organique, d'autant plus vif que l'on monte aux êtres
les plus richement dotés, n'a rien d'impur ; il est une des conditions

de la reproduction. Autrement l'essénisme qui jette le

mépris sur l'union des sexes, que Dieu créa mâle et femelle, et
le vœu de célibat ou de virginité perpétuelle (Mal. I, 2 5)
constituent des vertus supérieures, des vertus désirables. La

continence et l'abstinence représentent non seulement des remèdes
efficaces contre l'abus et partant l'esclavage, mais des vertus
positives et impérieuses. Dans cette direction le dogme de la

conception surnaturelle n'explique en rien la perfection morale
du Christ; il y a plus, les éléments qui paraissent former son

point de départ et que la dogmatique a parfois développés
aboutissent à une conception morale en désaccord avec les

principes même delà pratique chrétienne.
Il serait détestable, d'ailleurs, que ce dogme expliquât la

sainteté de Jésus ou seulement la conditionnât. C'est notre
dernière objection. Car en ce cas la perfection morale perd
deux qualités indispensables: Elle s'est réalisée dans des

conditions totalement étrangères à la race, en vertu d'un privilège
inaccessible; elle n'est plus une victoire, mais une apparente
victoire, quelque peu semblable à ces décorations qu'obtiennent,

dit-on, certaines gens, moins en vertu de leurs mérites

1 Gess. Die Person Christi, p. 217.
5 F. Godet. Ouv. cit., I, p. 54 et 55.

THÉOL. ET PHIL. 1897 36



550 PAUL CHAPUIS

réels que de leur argent. On ne reconnaît plus ici ce Jésus

dont parle la lettre aux Hébreux (II, 14), qui comme tous les
enfants a eu en partage la chair et le sang, qui a été tenté
comme nous exactement et est demeuré sans péché (IV, 15).
Et ce triomphe là, l'écrivain le note non pas pour faire saillir
une différence de situation, mais pour marquer la grandeur
morale qui a fait des combats du Christ des victoires
incessantes. Dès l'heure où vous expliquez pour une part,
positivement ou négativement, la perfection morale par une condition

physique spéciale, exceptionnelle, vous anéantissez le

caractère moral de la sainteté, vous l'assimilez à ces dons naturels,

à la santé, à la beauté, aux cheveux blonds ou noirs, qui
malgré ce qu'ils ont de précieux, ne sauraient être érigés en

vertu. Vous corrompez la figure du bien, dirais-je, parce que
vous méconnaissez le caractère du mal qui est une révolte, une
transgression de la loi de l'être et non pas une infirmité. Il y a

plus: Si le prologue johannique dit vrai, quand il parle des

croyants, comme de ceux qui ne sont nés ni du sang ni de la

volonté tie la chair, ni de la volonté de l'homme, mais qui sont
nés de Dieu, je pense que le prince des croyants a droit à ce

titre et aux combats que suppose ce titre.
Si enfin la perfection morale a pour base, pour condition,

une parthénogenèse, que signifie, je vous en prie, pour ceux
qui sont nés de l'homme et de la femme cet ordre de Jésus-

Christ : Soyez parfaits comme votre Père qui est dans les

cieux est parfait1? Ces mots expriment-ils une réalité; ou
sont-ils l'expression d'un éternel mirage? Ou bien faut-il que
quelque part intervienne la parthénogenèse pour réaliser le
bien parfait?

Avant d'arriver à nos conclusions personnelles, il faut signaler

encore en quelques mots une théorie qui volontiers se

trouve amalgamée avec celle que nous venons de discuter. Il
s'agit de la conception de Jésus comme « homme central. »

Elle rappelle le nom de penseurs illustres, tels que Richard
Rothe, Dorner et Frank d'Erlangen. M. Godet paraît s'y rattacher

pour une part; elle jouit d'ailleurs des faveurs de la
théologie courante dans les pays de langue française.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 551

Dans ses Thèses synthétiques sur la divinité de Jésus-Christ1

M. E. Petavel a bien rendu le point de vue, quand il dit avec son

original langage et ses mots frappés : « Les récits de la naissance

miraculeuse peuvent s'interpréter dans le sens d'une nouvelle

création, d'une parthénogenèse d'où serait issu non pas un Dieu

homme, mais seulement un nouveau —¦ « dernier » — ou second

Adam, suivant l'expression de l'apôtre Paul dans l'une de ses

épitres.» (Th. XL) Telle est en substance la théorie de l'homme
central. Elle s'honore d'avoir pour pères Justin et Irénée qui
l'ont construite sur le second Adam de l'apôtre Paul, lequel
axait emprunté la notion aux rabbins. On trouve chez ces Pères
le parallèle développé d'Adam et Jésus, puis entre Eve et Marie,
la « nouvelle Eve. » La désobéissance de celle-ci est dénoncée

par l'obéissance de celle-là, l'écheveau qu'avait embrouillé la
rébellion d'Eve, la vierge, la foi de Marie l'a démêlé-.

En langue plus moderne on dira avec Frank3 et tant d'autres

que la naissance d'une vierge est nécessaire pour que Jésus

ne soit pas un être individuel, comme le sont les autres membres

de la race, mais un second Adam, l'homme universel ou
central résumant la totalité de l'espèce. Or les lois ordinaires
de la reproduction ont pour effet de mettre au jour des
existences individuelles, dont la personnalité et jusqu'à l'existence
sont le produit de facteurs ancestraux, réservé pour tous
néanmoins le concursus divin. Mais, conformément au

protévangile la semence de la femme doit produire, non pas un

simple individu, mais une personnalité qui résume l'ensemble
de l'humanité. D'autre part Marie est comme l'incarnation des

réceptivités humaines, susceptibles de subir l'action salutaire
qui doit rendre l'enfant capable de vaincre les tentations. Le

Saint-Esprit, c'est Frank qui parle, en tant que principe créateur,

réalisant l'idée créatrice sous la catégorie de la créature,
produit dans et par la vierge l'image réellement humaine d'un
autre Adam.

1 Genève, Burkhard!, 1985. In-8", 32 page-. Ce! opuscule est extrait de la

Revue de théologie el de philosophie. Cahier de mai 1895.

- Iren., Ill, 22, i. 'Ieri., De curile Christi, 17, 20.

3 Frank. Christi. Wahrheit, II, 106.



ÜO.i PAUL CHAPUIS

Cette théosophie est spécieuse, mais se heurte en fin de

compte à toutes les objections que rencontre la tradition
ecclésiastique, elle ne réussit pas davantage à éviter la physiologie
la plus intime. Si d'ailleurs la naissance virginale est une condition

indispensable à la victoire morale, Dieu nous a abandonnés.
Jésus muni de ce privilège a pu réussir pour lui-même, mais

il nous laisse dans les fondrières et amertumer notre misère.
Cette inspiration n'est pas d'ailleurs celle du protévangile, et

surtout le fondement historique sur lequel on appuie l'hypothèse

est trop faible pour soutenir l'édifice. Je ne citerai ici

que deux traits qui nous dispensent des autres.
D'abord « second Adam » au sens plein qu'on essaye de dire,

au sens d'une seconde création, le Christ ne l'est pas. L'image,
pure image, de celles qu'affectionnaient les rabbins, est féconde
et môme suggestive sur le terrain des besoins spirituels ou dans

l'homélie. Elle éclate dès qu'on la presse jusqu'à l'identification.

Les conditions de l'épreuve, donc russi delà sainteté, sont

pour les deux types totalement différentes, il est à peine
besoin de le rappeler. Mais surtout qu'est-ce que cette personnalité

humaine, non individuelle, cette personnalité impersonnelle,

résumé substantiel des individualités totales, mais sans
individualité

Les faits, ensuite, contredisent cette thèse, nous l'avons

remarqué plus haut. Rien n'est plus individuel que Jésus de

Nazareth; son individualité même, portée au plus haut degré,
est le signe même de sa perfection Enfant de son temps, de

son milieu, de sa race, de son pays, Sémite et Juif, il le fut, il
le proclame et s'en glorifie : « Vous adorez, vous, ce que vous
ne connaissez pas; nous nous adorons ce que nous connaissons,

parce que le salut vient des Juifs, »

Enfin, qu'est-ce donc exactement qu'un type qui résume
la race, ou qu'est-ce que « l'idée » de l'humanité non
individualisée? Qu'est-ce que l'homme en soi, dépouillé des attributs

d'un homme La somme de toutes les aspirations possibles,
ce à quoi ne correspond guère le Christ historique, qui ne fut
ni artiste, ni père? Ou bien l'absence de tout caractère propre,
ce qui est la plus complète négation de l'homme? Et que



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 553

sera la perfection, issue de cette abstraction? Une idée? Oui,

une idée, et non un frère, chair de ma chair et os de mes os,
à coup sûr pas un Sauveur, encore moins un modèle, consommateur

de la foi. Sur cette voie nous courons droit au
docétisme, et il me semble entendre chez les nobles esprits qui ont
enfanté ce Christ abstrait comme un écho des passions spéculatives

dépouillées du contrepoids des faits. Ni Hegel, ni
Strauss, son disciple, n'eussent renié ce langage, bien qu'ils
l'aient employé à rendre d'autres sons, plus nets après tout, et
moins contradictoires.

Nous concluons : sous aucune de ses formes, le dogme
auquel le protévangile a fourni des représentations n'explique
la sainteté du Christ. Rien qu'inspiré par des sentiments et des

tendances spéciales et contestables, il a pu, à son heure, marquer

d'une façon plastique la supériorité, l'incomparable grandeur

de Jésus ; mais il ne résout pas le problème discuté.
Dès lors, à quelles conclusions s'arrêter? Ou plutôt : quelles

conditions peut-on supposer à cette perfection morale, de

façon à sauvegarder d'un côté la réelle et complète humanité

du Christ, pour trouver et posséder de l'autre dans cette
sainteté conquise le chemin de délivrance que salue la foi
chrétienne? Car s'il est contradictoire, nous l'avons expressément
marqué en commençant ce chapitre, de chercher les causes
de la sainteté, parce qu'elles plongent leurs racines dernières
clans la liberté morale, insaisissable, par nature, à la science,
il est légitime par contre de se rendre compte des conditions
dans lesquelles elle a pu s'épanouir.

Ces conditions, les pages qui précèdent permettent de les

soupçonner: Jésus de Nazareth nous apparaît comme ayant
réalisé le plus haut idéal humain, savoir l'intégrité de la

conscience ou l'obéissance parfaite à la loi de l'être moral, dans les

conditions ordinaires et régulières de la race, à l'heure voulue
de Dieu. Fils de la race, rattaché à la race par les liens
ordinaires de l'hérédité et de ses lois, figure précise, caractère
individuel à la plus haute puissance, il a surmonté l'hérédité.
Telle est notre solution. Essayons en peu de mots d'en établir la

possibilité, tout d'abord en face de l'hérédité du mal, qui nous



554 PAUL CHAPUIS

apparaît comme un phénomène universel. Comment briser ce

cercle et supputer une exception
Le pélagianisme, sous quelle forme que ce soit, ne fournira

aucune réponse satisfaisante. Il est à la fois mortel pour la vie
morale, rabaisse l'idéal du bien, voile la gravité du mal ; il
reste donc superficiel à titre d'explication. L'exemple, si positive

que soit son influence, ne saurait rendre compte de

l'universalité du péché, ni surtout de son intensité et de son
retentissement considérable au sein de la race.

Antérieurement à Pelage, on ne s'appuiera pas davantage
sur l'autorité du père de l'orthodoxie. Athanase dans un ou
deux textes semble admettre, en effet, la possibilité de la
perfection morale chez quelques individualités supérieures1. Mais

outre que l'idée n'est émise qu'en passant, elle a pour but chez

l'évêque d'Alexandrie de rabaisser la notion de la divinité dite
morale, qu'il repousse résolument. Athanase, lui, soutient que
la filialité divine doit nécessairement reposer sur l'unité
substantielle, et non seulement sur la communion morale, en quoi
il a certes raison, à condition que l'on prenne au sérieux cette
identité substantielle. Et à ce compte, on pourrait accorder le

titre de fils de Dieu (Athanase semble avoir oublié de lire les

écrits pauliniens et johanniques, sans parler des évangiles)
à d'autres êtres, tels que les prophètes, les apôtres et les

martyrs. Et pourquoi pas? Athanase en cette occasion n'est-il

pas un peu Pelage avant Pelage?
Si, néanmoins, il fallait choisir, nous préférerions la direction

de l'évoque d'Hippone, le père de la doctrine du péché

originel. Malgré les erreurs et les graves exagérations que
manifestent ses considérations sur le io m wosrec r,axpio-j-, elles ont
eu ce mérite immense d'insister sur le mal comme sur une
inclination universelle de la race, qui se transmet par l'hérédité,
quelles que soient d'ailleurs les hypothèses que l'on soutienne

sur l'origine du mal.
Cela dit, essayons de nous rendre compte du phénomène de

l'hérédité. Autant que nous sommes en mesure d'en parler
1 Contra Arianos. Oratio IV.

- Horn. V, 13.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 555

dans notre incompétence, l'hérédité se manifeste à la fois

comme physique et morale, elle s'exerce aussi bien dans le

sens d'une progression que d'un déclin. Elle transmet des

aptitudes et des prédispositions, des affections pathologiques,
des tempéraments, des talents, des inclinations. On la voit
passer des ascendants aux descendants sous des formes très
diverses et dans des combinaisons infinies et jusqu'ici, je crois,

pour la plupart indéterminables. Tel type reproduit en

l'exagérant ou le diminuant tel trait spécifique de tel ancêtre.
Jésus de Nazareth a participé, en tant que membre d'une race

déterminée, à ces conditions de la vie. Nous ne songeons point
à établir, et pour cause, la nature de ce rapport avec la lignée
ancestrale. L'histoire n'est ici que ténèbres; nous n'avons

que des noms qui ne nous présentent aucune image précise.
Mais il est permis d'affirmer à priori, que Jésus a dû porter à

l'extérieur les signes anatomiques de sa race, à l'intérieur des

aptitudes, des inclinations, tout un héritage spirituel, dont on
retrouverait les analogies et les antécédents chez les ascendants,

à supposer qu'on les pût connaître exactement.
D'autre part, qu'il s'agisse de l'inclination au mal ou de telle

autre, il est permis, au point de vue d'un christianisme qui
prend au sérieux l'affirmation de la liberté morale, de poser
une grave question. L'hérédité est-elle absolument fatale? faut-
il se résoudre dans ce domaine à un déterminisme rigoureux,
ce qui me paraîtrait avoir d'assez graves conséquences qu'on
parait à peine soupçonner? Ou bien cette loi, tirée de

l'observation, en vertu de l'induction, laisserait-elle place, comme
d'autres lois naturelles à une certaine contingence? Me

trompé-je en disant que la réflexion et les faits parlent en

faveur de la contingence, d'un plus ou d'un moins en fait
d'hérédité sous l'influence de divers facteurs? Je voudrais qu'on
m'entende bien ; en disant ces choses, je ne prétends nullement

nier le caractère universel du mal, qui m'apparait comme
une de nos inductions les plus sûres; j'essaie seulement d'attirer

l'attention sur des faits trop méconnus.
Tout d'abord, dans le domaine physique, si intimement lié à

notre état moral, par action et par réaction, si l'hérédité se



556 PAUL CHAPUIS

produisait partout en vertu d'une loi rigide et fatale, on verrait
partout et toujours s'éteindre les races ou les individus
contaminés. Les unions entre cousins germains produisent volontiers
des sujets infirmes ; mais le phénomène n'est pas absolu; on
statue des exceptions, rares peut-être, mais réelles et qui font
sans cesse l'espoir des époux auxquels s'impose cette redoutable

perspective. Indépendamment des modifications que peut
introduire chez les descendants l'apport d'un sang nouveau,
d'un côté ou de l'autre, l'hérédité a ses fantaisies
apparentes; elle s'éteint, se relève, omet une série pour en saisir
une autre ; à côté des dangers qu'elle crée, elle ouvre aussi
dans son cercle de fer des possibilités de rupture. L'alcoolisme
dit-on est héréditaire; « mais, grâce à Dieu, ajoute le Dr

Châtelain1, l'hérédité n'est point fatale, mais elle est toujours
possible. » Donc elle ouvre une porte aux espoirs de vaincre.

On fera, dans d'autres domaines, dans le domaine, par
exemple, des talents, des observations identiques. Si des possibilités

de victoire sont ouvertes, elles seules permettent de croire
à des progrès au sein de la race. A prendre, au contraire, la
théorie augustinienne dans sa rigueur, le progrès reste inconcevable;

elle appelle bien plutôt une déchéance continue et il ne
serait pas nécessaire de presser beaucoup les théories de

l'orthodoxie actuelle, un augustinisme édulcoré, pour leur faire
avouer que le péché est absolument fatal, que cette hérédité-là
du moins ne saurait souffrir aucune exception, d'où l'on
conclura assez logiquement, mais contrairement à toutes les intentions

et à tous les efforts de l'orthodoxie, que ce qui est fatal
n'étant pas libre, le péché est un mal nécessaire dès la chute,
que dès lors nous ne saurions à aucun degré en être
responsables, et si, comme il convient, on distingue entre le
« péché originel, » malheur plus que faute, et « le péché acte, »

la gravité de ce dernier même en est singulièrement diminuée.
Prenons quelques exemples: L'hérédité morale, considérée

d'une façon générale, est-elle la même dans tous les temps,

pour tous les lieux et chez la totalité humaine? En termes plus

1 Bibliothèque universelle, Dr Châtelain, Les asiles de buveurs (août 1896).



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 557

précis : un enfant né d'homme porte-t-il toujours à la même

puissance, indépendamment des facteurs postérieurs de

l'exemple et du milieu, la même tare native? Il me parait, et je
crois que la physiologie me donne raison, autant que l'histoire,
que les nouveau-nés des Barotsis ou du Bénin entrent dans le

monde avec des inclinations au mal différentes de celles des

civilisés. Deux héritages singulièrement dissemblables! Tandis

que les premiers héritent des ancêtres des dispositions à la

sauvagerie et à tous les instincts féroces qu'elle nourrit, les

autres, pris en gros, naissent avec tout un héritage de disposi-
sitions ou de prédispositions supérieures, de notions acquises.
C'est la part de grâce ou de disgrâce qu'apportent le milieu et
la tradition. On n'oubliera pas toutefois que ces hérédités
différentes qui permettent de prime abord de dire le Grec ou le

Romain supérieur au Scythe, et le fils d'Abraham supérieur à

eux tous, ne diminuent en rien nos responsabilités, car il est

plus demandé à ceux qui ont davantage reçu. Au point de vue
de la justice parfaite, le civilisé qui trompe adroitement son

prochain est assurément dix fois plus coupable que le sauvage
assoiffé de sang et de carnage. Mais il reste, nous semble-t-il,
que l'hérédité non seulement n'est pas rigoureusement fatale

ou rigide, de tout point inéluctable comme le torrent qui creuse
son lit au fond de la gorge, mais qu'elle est variable dans le

sens du bien et dans le sens du mal.

A ces données, on peut ajouter un troisième et essentiel
facteur: les aptitudes ou les penchants ne sont pas tout;
l'exercice et les déterminations de la volonté modifient considérablement

leur action. Cette volonté bien dirigée, disons plutôt
fortifiée et maintenue et soutenue par l'esprit divin, peut des

prodiges. Lorsqu'elle tend vers Dieu et cherche en Dieu le

secours, elle s'appelle la foi et ia foi renverse les murailles et
transporte les montagnes. Voyez l'alcoolique héréditaire, qui,
quels que soient les aiguillons de son affranchissement, a

remporté la victoire sur son vice. Dans ce domaine, qui vaut pour
tous, nous constatons à ce jour des victoires que l'on peut dire
complètes. Elles rompent positivement le cercle de la fatalité
héréditaire.



558 PAUL CHAPUIS

Dès lors, si l'hérédité physique et morale, si intense que soit
son action, n'est pas absolument fatale, si elle est variable
suivant les lieux, les temps, les individus, la direction de la volonté,
la porte est forcément ouverte à la possibilité d'une complète
victoire, à cette perfection morale que le croyant salue en Jésus-

Christ. Il a pu se trouver dans la contexture de l'histoire
humaine un être qui ait gardé sa conscience intègre, qui ait
triomphé des hérédités contraires, sans que ce phénomène
oblige à statuer je ne sais quelle substance supérieure, je ne
sais quelle insertion miraculeuse au sein de la race.

On a dit, M. Petavel-OUiffentre beaucoup d'autres, que « Jésus
n'est pas le simple produit de son temps et de l'humanité1. »

Assurément Mais encore faut-il s'entendre sur l'élément que
sous-entend cette thèse. Simple produit de l'histoire? Si ces

mots signifient qu'il a fallu une intervention miraculeuse, une
correction à l'œuvre primitive, au moyen de forces et d'actes,

par lesquels Dieu se corrige lui-même, d'après la teneur de

cette étude, nous répondrons négativement, au nom même de

notre foi au Dieu de Jésus-Christ. Cette opinion peut parfaitement

convenir au supranaturalisme rationalisant, à toutes
les conceptions dualistes du monde. Elles posent Dieu d'une
part, le monde de l'autre, deux puissances qui tour à tour
s'associent ou se combattent. Nous ne comprenons pas, et l'avons
dit ailleurs, ce qu'on peut nommer une intervention divine,
parce qu'elle suppose un temps ou des temps où l'action de

Dieu n'existe pas, où les forces du monde agissent seules.
Nous croyons à l'action permanente et continue du maître de

l'histoire, qui, par l'histoire, conduit l'humanité à ses destinées.
A tout prendre, où sont les simples produits de l'histoire, c'est-

à-dire, si j'entends bien, les effets de causes, de forces, créées

par Dieu, mais indépendantes du Dieu tout-puissant Moïse

ou Socrate, la révolution française ou la bataille de Poitiers,
sont-ce làde simples produits de l'histoire, ou ces hommes et
ces faits font-ils partie du plan de Dieu? Que les hommes
mêlent à cette direction divine leurs souillures, leur boue et

1 Thèses synthétiques, XII.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 559

leur rébellion, on n'aura aucune peine à en convenir. Mais,
sauf aux yeux d'un déterminisme absolu, il n'y a nulle part un
simple produit de l'histoire. Dieu fait lever son soleil sur les

bons et sur les méchants ; il tient le cœur des rois et des

peuples, qui lui peuvent résister, mais non briser et anéantir
son plan éternel. Au travers de toute l'histoire Dieu est
ouvrier avec l'humanité. Il constitue la force immanente à

l'évolution universelle, la dirigeant, la conduisant, et selon le

précepte apostolique, faisant concourir toutes choses à la réalisation

de ce plan.
Largement prise d'ailleurs, l'apparition de Jésus-Christ, élu

de Dieu, éternellement voulu, est appelée par toute l'histoire qui
tend, par tous ses efforts, à la production de l'homme-Dieu. Les

soupirs, les larmes, les douleurs de la gentilité l'appellent ; les

voyants d'Israël et les prières des humbles le désirent et

l'entrevoient ; Abraham salue son jour et en tressaille de joie, et

lorsque les temps ont été accomplis, Dieu a envoyé son fils, né

d'une femme pour réaliser l'incomparable victoire. Telle fut la

réponse de Dieu aux hommes.
Tout a concouru à le préparer et à le produire, à l'heure

voulue, comme le fruit mûr de l'histoire. Sa dotation, ou si l'on
veut, son individualité précise est tout ensemble le produit de

l'histoire au sens qu'on vient d'exposer, le produit de ses propres

décisions morales, et de la grâce de Dieu. Jésus de Nazareth

est, à ce point de vue, le résultat du concours mystérieux de la

liberté humaine et de la détermination divine. Tels sont les

facteurs qui, s'ils n'expliquent pas l'inexplicable, c'est-à-dire,
la perfection morale ou humaine, par l'enchaînement rigoureux

des causes et des effets, permettent pourtant de jeter un

coup d'œil dans les conditions probables où s'est épanouie la

sainteté du Fils de l'Homme. Sans entrer dans des détails qui
excéderaient l'objet de la présente étude, examinons rapidement

la portée de ces trois facteurs.
Produit de l'histoire, disons-nous. C'est ici que nous ferions

intervenir une analyse complète des aptitudes du Maître, ou

plus exactement de ce qu'il doit à son milieu1. Héritier d'une
1 Sous recommandons à cet égard le second volume de M. Stapfer : Jésus



560 PAUL CHAPUIS

race, qui au travers de luttes séculaires, était arrivée, tout
spécialement par l'intermédiaire du prophétisme, à trouver le
Dieu vivant, membre d'une famille, où, malgré les malheurs
des temps, s'étaient conservées vivantes les traditions et les

coutumes d'une véritable piété, il semble entrer dans le monde

avec des aptitudes religieuses toutes spéciales. Sa nature est

orientée du côté de la religion, comme d'autres se révèlent
artistes ou poètes, ou penseurs. Dans les formes appropriées
à son âge, cette préoccupation s'empare de son âme jusqu'à
l'absorber entièrement. L'enfant Jésus, don suprême de Dieu à

l'humanité, dit encore très bien M. Pétavel-Olliff1, reçut lui-
même comme prérogative, une nature « toute inclinée au bien
et instinctivement hostile au mal. »

C'est sur cette base que se sont épanouies ses déterminations

morales. On sait trop, hélas! qu'il ne suffit point à

l'homme de posséder des aptitudes ; il les faut faire valoir,
comme les talents de la parabole, et cette mise en œuvre est
avant tout conditionnée par les déterminations de la volonté.
Elles sont comme le premier et principal appel à la volonté,
dans le fond intime des choses, le secret de la liberté.
Néanmoins, nous saisissons chez Jésus quelques moments qui
jettent des rayons de lumière sur le déploiement de ses
aptitudes et virtualités primitives. Un foyer lumineux, qu'a
conservé en substance l'histoire évangélique, nous les fait entrevoir,
je parle de cette conscience, née de bonne heure dans son âme,
de sa communion avec Dieu. Ce Irait, malgré toutes les inconnues

qui planent sur cette vie intérieure, explique, dès l'abord,
l'harmonie, la sérénité de son âme. Schleiermacheren son

langage a bien marqué ce trait spécifique en disant2 que ce le

Christ est semblable à tous les hommes par l'identité de sa

nature avec la leur, mais distinct de tous les hommes par la

puissance permanente de sa communion avec Dieu. » Cette
communion représente la vie divine en lui. ou si l'on veut l'inspira-

Christ pendant son ministère, paru depuis la composition de notre étude. Voyez

également la Vie de Jesus, de Th. Keim. 3 vol.
1 Thèses synthétiques.
- Glaubenslehre, § 94.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 561

tion ininterrompue qui fait l'obéissance, écarte et surmonte les

tentations et produit la vie normale.
Ce trait distinctif de son caractère, cette flamme de son

génie, la tradition évangélique la laisse apercevoir; elle en

donne même quelques moments précis. J'en citerai trois
principaux :

A l'âge de douze ans, cette préoccupation, ce sentiment de

la communion divine éclate pour la première fois au dehors,
non comme un axiome théologique ou un témoignage raisonné,
mais dans la parole d'un enfant naïf. Les affaires de son Père
céleste ' dont il a saisi les premiers éléments dans la nature,
dans la piété paternelle, à la synagogue et dans la loi et les

prophètes, lui semblent une préoccupation si naturelle, qui va

tellement sans dire, que l'inquiétude ressentie par ses parents
au sujet de son absence, le frappe comme est frappé un enfant
de la disharmonie entre ses imprudences enfantines et la

vigilance de ceux qui l'aiment. Cette scène est comme la prophétie
révélatrice des dons spécifiques de l'homme futur, un rayon
jeté dans les profondeurs et les qualités natives de cette âme.

Sur cette base, Jésus de Nazareth se développe : sous cette

inspiration et par elle se forme graduellement sa conscience

messianique2. Nous n'entrons ici dans aucune analyse, mais

nous notons seulement que, dans le cadre donné, cette
conscience messianique s'identifie avec le sentiment de sa divine
filialité. C'est encore cette communion morale et tout ce

qu'elle suppose d'obéissance, de renoncement, de souffrance
et de foi, qui décide non seulement de la bonne nouvelle du

royaume, telle que l'a présentée le Nazaréen, mais du plan, du

programme même et de la notion de ce Royaume à laquelle
aboutira le Maitre.

Enfin, mais non sur le chemin facile du succès et des
sentiers espérés, mais au travers de luttes incessantes et purificatrices,

cette communion aboutit aux consécrations suprêmes
qui se résument dans le Non pas moi, mais toi! du jardin
des Oliviers.

1 Luc 11, 49.

- Voir les beaux développements de Hase Leben Jesu.



562 PAUL CHAPUIS

L'évangile de Jean qui donne la synthèse de la figure du

Maître, rend bien cette impression et marque les hauteurs de

cette certitude morale, de cette harmonie parfaite. Elle s'épanouit

et se concentre dans le Moi et le Père sommes un et dans

la prière sacerdotale où le Maître demande cetle communion
divine qu'il a conquise, la filialité divine, pour ceux qui avec

une pleine confiance et par son moyen essaient de la saisir
dans le chemin qu'il a ouvert du côté du ciel.

Nous arrivons ainsi au troisième et dernier facteur de la

perfection morale : la grâce de Dieu un principe, un fait plutôt

qui remplit et tout l'évangile et tout le gouvernement divin.
Si Jésus de Nazareth est le produit de l'histoire, toute l'histoire
est l'œuvre de la divine miséricorde, toute l'histoire aboutit à

la production du Saint, du Juste, tout y est disposé pour ce

but, tout y tend, tout y mène. L'idée directrice et l'aboutissement

en sont la production de l'homme vrai par la rupture du
cercle fatal, « où périt l'homme naturel» travaillé entre la

chair et l'esprit1, « divisé et armé contre lui-même et d'où la

seule grâce créatrice de Dieu peut faire sortir l'homme spirituel

ou l'homme nouveau -. »

L'homme nouveau On pourrait retrancher l'adjectif. Car
Jésus-Christ en sa perfection morale, c'est l'achèvement de

l'homme. Et cet achèvement, au moment de l'évolution voulu
de Dieu, est une grâce, un don de Dieu, le don libérateur et
suprême. Désormais un principe nouveau est sinon achevé,
du moins réalisé dans le monde et portera ses fruits : la sainteté

conquise nous est présentée sous forme individuelle et

concrète, et les hommes peuvent voir, sentir, comprendre que
l'idéal suprême, ce qui doit être, ce que Dieu veut qui soit,
dominant toutes les aspirations, toutes les activités, c'est le
bien moral en ses rayonnements divers, la filialité divine
réalisée ; l'homme et Dieu réunis, Dieu dans l'homme, l'homme
en Dieu, uni à Dieu par un rapport non de dépendance subie,
mais de dépendance acceptée et cherchée. C'est dire qu'en
Jésus s'épanouit et s'incarne non pas une religion mais la reli-

1 1 Rom. VII, 15.

J Sabatier. L'apôtre Paul, 3e éd., Paris, Fischbacher, p. 387.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 563

gion. Si l'ancienne apologétique concluait de la divinité
ontologique à la divinité morale ou à la sainteté de Christ, nos
méthodes et nos conclusions nous imposent le renversement des

termes. Pour parler la langue technique de l'école, nous
concluons de la sainteté du Christ à sa filialité divine ou plutôt
nous égalons les deux termes de l'équation.

En essayant, comme nous venons de le faire, de montrer la

possibilité de la perfection morale, manifestée au travers de

l'histoire et par les lois permanentes de l'histoire, nous avons
achevé ce que nous avions à dire sur les conditions de la sainteté

de Jésus de Nazareth, telle que nous la présente la foi

en sa personne, en tant qu'elle est le chemin qui conduit à

Dieu.

Il nous reste toutefois à répondre à une dernière objection

fréquemment présentée, à des points de vue d'ailleurs très

divers.
Si la grandeur morale du Christ peut être conçue, dit-on,

sans recourir à ce que nous nommerions volontiers à la suite
de M. Gretillat « une intervention excessive et gratuite de la

puissance surnaturelle, » telle que la révèle, par exemple, la

christologie spéculative ou la chrislologie physiologique du

protévangile, comment se fait-il que le Nazaréen soit, à notre
connaissance, le seul homine qui ait atteint jusqu'ici ce degré
supérieur, en surmontant l'hérédité morale Le phénomène
est étrange.

L'objection est assurément spécieuse. Elle a pour elle toutes
les apparences. Nous répondrons tout d'abord à la question par
une question. Peut-on nous dire comment naissent et se

forment les génies, en prenant ce mot dans son sens le plus
précis Nous entendons sous ce nom les puissances créatrices
qui, conditionnées comme nous tous par l'époque, l'héi édité et
le milieu, conquièrent quelque élément nouveau au patrimoine
humain. Pourquoi Phidias est-il Phidias, Homère Homère,
Richelieu ou M. de Bismark les hommes qu'ils furent? Un de

nos compatriotes que la mort vient de ravir a publié récemment

un savant livre sur La Genèse des grands hommes l. On

1 M. Odin. Paris, Fischbacher.



564 PAUL CHAPUIS

peut creuser plus profond que cette intéressante statistique.
L'histoire, la juste gloire de ce siècle, a analysé dans ce

domaine jusqu'à l'épuisement, les circonstances ambiantes, les

facteurs du dehors. On a appliqué ces méthodes à différentes

reprises, avec un art merveilleux, dont le souvenir restera

classique, au prince de l'ordre moral. L'étincelle, des étincelles
ont jailli du roc sous le marteau des travailleurs. Quelques-
uns parmi les plus grands historiens du siècle, un Taine, par
exemple, qui parut en revenir vers la fin de sa vie, est allé
jusqu'à prétendre que cette analyse pouvait être aussi mathématique

que celles de nos laboratoires. Belle et naïve illusion,
mais illusion certaine, mirage trompeur; car précisément chez
les individualités les plus fortes, comme chez toutes les autres

d'ailleurs, il reste un dernier fond inaccessible. L'équation des

causes et des effets n'est jamais juste qu'à une fraction près.
Ce ne sont pas les inconnues de l'hérédité ou telles autres qui
nous empêchent de la calculer rigoureusement, mais avant
tout la liberté morale, le dernier fond impénétrable des
volitions et de l'individualité. On pourra nommer ce substratum la
dotation spéciale, l'as des génies, qui concourt à produire la

pensée profonde ou l'incomparable poésie, ou l'action
puissante, ou la bonté adorable. Jésus a eu cette dotation spéciale,

que notre ignorance et plus encore notre foi en l'immanence
divine appellent un don de Dieu. Ceci n'est point une explication,

mais une affirmation en vertu de laquelle nous disons,

par eNemple, que lorsque Dieu confie à une créature une mission

particulière, extraordinaire, il la revêt aussi des dons
nécessaires qu'exige l'œuvre à laquelle elle est appelée L

On ne contestera peut-être pas ces considérations d'une façon

1 Dans ses études fort pénétrantes sur la dogmatique de M. Bovon (Revue de

théologie et de philosophie, Nos 5 et 6, année 1896), notre cher élève et collègue,
M. le professeur Emery, nous fait l'honneur d'un parallèle entre notre conception

christologique et celle de M. Bovon. Il trouve avec raison beaucoup d'analogies

entre les deux points de vue (Revue de théologie et de philosophie,
1896, p. 560 et 561), mais nous fait remarquer que nous avons trop laissé dans

l'ombre, sans l'avoir négligé absolument, le facteur divin, l'action divine, ce

que nous venons de nommer la dotation spéciale du Christ. L'observation nous

paraît en somme fondée et nous remercions M. Emery de l'avoir présentée.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 565

absolue; mais on ajoutera que si les génies véritables sont

rares, car on ne saurait donner ce nom à tous les rubans de la

Légion d'honneur, ils sont néanmoins plusieurs clans les

divers ordres de nos efforts, et Jésus est seul, est unique en son

genre; on observera que dans les divers domaines de l'activité
humaine, on peut concevoir raisonnablement des successeurs
à Moïse, à Sophocle, à Kant, à Aristide, à Cesarei à Napoléon,
et des successeurs qui les dépasseront, s'il est permis de faire
cette pesée des âmes. Jésus, lui, n'a pas d'émulé : il reste

unique.
A l'argument du nombre, on répondra par une observation

bien simple. II y a, me paraît-il, comme une hiérarchie dans

la puissance créatrice du génie. Le nombre des sommets
contemplés ou atteints dans les différentes sphères est apparemment

proportionnel aux difficultés à vaincre pour atteindre
l'idéal. Voilà, peut-être, génie à part, une des raisons pour
lesquelles on rencontre dans l'histoire plus de grands capitaines
et de grands politiques que de grands poètes, de grands
musiciens, de grands peintres ou de grands sculpteurs. Or, de

tous ces ordres de grandeurs, ai-je besoin de le noter, celui de

Peut-être les développements qu'on vient de lire répondent-ils en partie à cette

juste critique.
Nous nous permettrons toutefois de remarquer que c'est avec intention que nous

n'avons pas relevé largement ce côté de la question. M. Bovon devait naturellement

y insister davantage parce que toute sa christologie et peut-être toute sa

conception dogmatique sont fortement entachées de dualisme. Nous ne croyons pas

à la nécessité de ce dualisme, parce que nous insistons davantage sur l'immanence

divine.

Invoquer d'ailleurs la causalité divine, ne constitue pas une explication proprement

dite : cette causalité est partout et en tout. L'histoire consiste précisément
à en montrer le déploiement dans le cours de l'évolution universelle. Là même

où nous la sentons le plus vivement, il suffit de l'affirmer. On ne saurait affirmer

davantage. Enfin cette causalité, ou si l'on préfère, cette dotation, même

spéciale, n'est pas propre à Jésus de Nazareth. Elle entre dans l'héritage de toute

individualité et se laisse voir d'autant mieux que les talents confiés sont plus rares
et plus exceptionnels. Voilà pourquoi nous croyons pouvoir placer le Christ dans

la catégorie des génies. Il fut au plus haut degré le génie de la religion; mais

dans les génies de tous les ordres « la dotation » apparaît et frappe d'autant plus

qu'ils nous paraissent plus grands.

THÉOL. ET PHIL. 1897 37



360 PAUL CHAPUIS

sainteté, de perfection de la volonté est infiniment plus élevé
et plus ardu que ceux des pensées, des images, des couleurs
ou des sons.

Le phénomène s'explique par deux raisons : dans la musique
ou la philosophie, ou tel exemple qu'il plaira, nous ne possédons

pas, peu importe la raison du fait, d.'idéal absolu. La

mesure type nous manque et l'on ne peut pas affirmer que tel
génie supérieur ne sera jamais dépassé. Dans la sphère morale,
il en est tout autrement. Ici l'idéal existe, bien qu'il puisse el
doive varier dans ses formes. Il nous est donné par l'impératif
catégorique, par le sentiment de l'obligation. Il sera réalisé

chaque fois qu'un être, dans des conditions données, aura
parfaitement conformé sa vie à l'obligation telle qu'elle se

présente à lui. Nous la concevons, dans la variété de ses
apparitions possibles, comme la parfaite harmonie de l'homme
avec Dieu, tel qu'il est perçu, avec Dieu, source et loi de

l'être.
Ensuite, la perfection morale a cette grandeur spécifique

qu'elle embrasse et conditionne toutes les autres qui, vues de

cette cime, ne sont que des sommets secondaires. C'est la

grandeur humaine par excellence, sans laquelle toutes les

autres ne sont que relatives et au sens absolu imparfaites, malgré

tout leur rayonnement de gloire.
Enfin la perfection morale est une obligation universelle.

Tandis que dans une mesure très large, nous pouvons nous

passer de tous les autres ordres de grandeur, celle-là est imposée

à tous les êtres moraux. Nous ne sommes pas et nous
devons être. Elle n'est pas offerte à nos goûts, à nos fantaisies, à

notre choix ; elle s'impose comme une loi, ce qui, précisément,
a fait de Jésus-Christ «la conscience delà conscience,» autrement

dit la réalisation parfaite de la loi morale, péremptoire et

contraignante. Cette loi est humaine encore en ce qu'elle atteint
l'homme jusque dans le désordre même de sa constitution
morale; c'est le talent enfoui qu'il faut débarrasser des décombres

qui le cachent, le mal profond qu'il faut guérir, l'impossible
qu'il faut réaliser.

Un poète, PaulDelair, a bien exprimé cette immutabilité du



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 567

principe moral, tout variable qu'il soit dans ses formes, dans
cette sommation adressée par la Conscience à l'homme :

Je suis. — Ce que je veux est voulu dans l'abîme;
Et fusses-tu le roi des soleils aux crins d'or,
Ce que je te défends sur cette terre infime
Je te le défendrais dans Sirius encor

Je ne parle qu'en toi. Pourtant je te dépasse.
Tu meurs; je te survis, immuable en ma loi :

Pour m'expliquer tu vas peuplant de dieux l'espace,
Où rien n'est cependant de comparable à moi.

Chercher dans la nature à me voir est peu sage;
Regarde mon visage, incorruptible, altier
Ce n'est là le redet d'aucun autre visage ;

Tous les miroirs détruits, il reste encore entier1.

Est-il d'ailleurs vrai de dire que Jésus n'eut pas d'émulé? Je

ne songe point, bien qu'on puisse y songer, à ces initiateurs
religieux qui, dans le passé, ont obéi à la même inspiration.
Le fils du charpentier les a tous dépassés. Mais dans l'épanouissement

de son œuvre et de son influence ne constatera-t-on

pas un progrès de l'humanité vers le bien, une appropriation
de sa stature? Le nier, c'est nier la possibilité même du progrès

moral. Je ne saurais dire s'il y a eu d'autres saints, puisque
la sainteté ne se montre pas; mais je ne saurais non plus nier
cette possibilité; car il faut croire dans tous les sens à la
vérité de la sanctification; il faut croire que la perfection est
possible et se souvenir que le Christ a dit : Soyez parfaits Qu'elle
se réalise une fois, deux fois, dix fois ici-bas, nous l'ignorons,
nous ne le constatons pas. Mais le but est là ; l'effort est proposé
et il ne nous importe pas après tout de compter les vies parfaitement

sanctifiées; mais il importe de maintenir la possibilité en

principe, contre le déterminisme de l'orthodoxie, d'atteindre

par l'œuvre du Christ, l'initiateur, le bien parfait. En cela,

Wesley et ses disciples, malgré ce qu'on peut reprendre à leur

Vers cites par Sully l'riullnimrnc. (Revue de Paris, 15 mai 1895.)



568 PAUL CHAPUIS

conception, ont sérieusement et évangéliquement corrigé la

dogmatique traditionnelle.
Dans ces conditions, je m'étonne qu'on s'étonne qu'un seul

membre de la race ait jusqu'ici, selon l'opinion commune,
escaladé la cime, que du moins ce soit le premier et le seul qui,
par son œuvre, ait conservé son souvenir à l'histoire. En
présence de ce triomphe initial, de cette grâce de Dieu, qui enfin
est parvenu à habiter au milieu des hommes, plein de grâce
et de vérité, ma foi tressaille; elle s'étonne que l'homme Dieu

soit; elle adore et chante avec un des premiers philosophes de

l'histoire : ce O profondeur de la richesse, de la sagesse et de

la science de Dieu Tout vient de lui; tout est par lui, tout
est pour lui. Gloire à lui dans l'éternité. »

Cette perfection morale, réalisée par Jésus de Nazareth, a

donc pratiquement introduit dans l'histoire le principe de sainteté

et en a fortifié et développé l'aspiration. Le Christ a fait plus;
il a ouvert la brèche de la muraille, au travers de laquelle d'autres

après lui sont appelés à passer, grâce à ce courant initial, on

pourrait dire télépathique, que le « Nouveau Testament appelle
plus spécialement l'Esprit ou le Saint-Esprit L » Personne après
lui ne fera en ce domaine œuvre d'initiateur ; elle est accomplie.
Il nous reste à appliquer les conséquences, à épanouir les

trésors de la conquête. Si cette œuvre signifie quelque, chose,
nous sommes appelés à nous y associer, Paul dirait à participer
aux souffrances du Christ, afin de conquérir la sainteté,
l'harmonie, la paix de l'être par l'obéissance.... Je n'ai pas atteint la

perfection, dirait l'apôtre que nous venons de citer; c'est une

expérience souvent répétée; mais il est permis de croire à la

possibilité de cette perfection. La foi nous impose cette certitude
qui s'identifie avec la foi au progrès moral, car il faut que la

lumière soit, que l'homme s'achève, qu'il devienne parfaite
image du Père céleste. L'œuvre accomplie par le Fils de

l'Homme est un garant de celle qui doit venir grâce à la
puissance continuée de celui qui l'a le premier réalisée et rendue
possible.

1 Thèses synthétiques.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 569

L'Eglise a pu voiler ces expériences et les amoindrir, poser
en fait central la nécessité et la permanence du mal et de

l'hérédité du mal qui ne doit pas être, réservant à l'économie
future le bien parfait. Le torrent réclame des siècles pour creuser
la vallée, le diamant de multiples efforts pour se dépouiller de

sa gangue; la sainteté aussi a besoin de siècles pour pénétrer
l'humanité qui monte à la victoire.

Parce que je crois en Dieu, je crois que le bien sera et que
Dieu sera tout en tous. Jésus-Christ est le premier né d'entre
plusieurs frères et les prémices de l'ascension espérée. Dieu ne
serait pas Dieu, l'amour serait un mensonge et la sainteté un
rêve insensé, si la certitude chrétienne allait douter du triomphe
de la perfection morale dans le monde.

L'heure venue, au sein de l'humanité, le bien triomphera et

sur la terre semée de larmes et baignée de souffrances
sanctifiantes, le Créateur, comme aux jours delà naissance de l'univers

pourra s'écrier : Et voici ce tout est très bon » Une seule
chose est en notre pouvoir, pour nous qui voulons, avec l'aide
de Dieu, travailler pendant que luit la lumière, c'est de nous
unir au vœu de l'Imitation : Fac me unum tecum, Deus, aeterna

Veritas i Et alors, la prière exaucée, la sainteté remplira le

monde; l'homme sera, parce que Dieu sera vraiment en lui.

1 Pécaut. Ouv. cit., p. IV.


	La sainteté de Jésus de Nazareth : ses caractères et ses conditions. Partie 3, Les conditions de la sainteté de Jésus de Nazareth

