
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: La certitude de la foi

Autor: Hackenschmidt, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379634

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CERTITUDE DE LA FOI

PAH

K. HACKENSCHMIDT

Traduction de HENRI JAQUES, pasteur1.

I

Il ne manque pas de chrétiens qui refusent, àpriori, d'entrer
dans la recherche qui fait l'objet de cette étude. Il y a d'abord
ceux pour qui le christianisme consiste essentiellement en une
action morale : lutte contre le mal et pratique de la charité
d'après l'exemple et l'enseignement du Christ. Ceux-là vont
disant : Epargnez-nous vos discussions dogmatiques Que les

dogmes traditionnels de la religion chrétienne soient vrais ou
faux, c'est l'affaire des théologiens; quant à nous, hommes du
christianisme pratique, cela nous est indifférent; nous laissons
à chacun la liberté de son opinion, pourvu qu'il tende vers le
bien.

Viennent ensuite ceux qui font du christianisme avant tout
une question de sentiment. Que Dieu, l'esprit tout-puissant qui
gouverne le monde, soit une personnalité consciente de soi,
indépendante et libre, ou bien qu'on se le représente comme
étant un avec le monde et confondant son action avec celle
des lois de la nature, peu importe, pourvu que l'âme vibre et
s'émeuve à la pensée de l'infini! Que Christ soit réellement ou

non ressuscité, peu importe encore, pourvu que notre imagination

le contemple comme un être vivant.

1 Travail lu à la Société vaudoise de théologie, le 26 avril 1897.



LA CERTITUDE DE LA FOI 429

Les autres enfin, et ce sont sans doute les plus nombreux,
sont pieux par dévotion, c'est-à-dire par respect pour l'héritage
qui leur a été transmis, par esprit conservateur; ceux-là se
défient instinctivement de toute innovation. Pour eux, l'antiquité
de la foi chrétienne, la vénération dont les siècles l'ont entourée

est un motif suffisant pour qu'ils maintiennent ce qu'ils ont.
Au reste, la pensée que le christianisme est la meilleure
garantie de l'ordre et de la stabilité de la société civile leur fait
repousser avec énergie toute espèce de doute contre son authenticité.

Mais pour nous, le christianisme est quelque chose de plus
grand et de plus élevé qu'un simple mouvement de l'âme,
qu'un simple enseignement moral, qu'une antiquité vénérable ;

pour nous, il est une conviction personnelle fondée sur des

vérités resplendissantes de lumière et se confondant avec notre
sentiment le plus intime. Ce sentiment, c'est la confiance en

Dieu le Père tout-puissant par le moyen de Jésus-Christ, avec

l'abandon du cœur et de la vie. Sans une telle conviction, le

sentiment de la piété est sans valeur, l'action morale sans but
et sans fondement, le respect des traditions acquises une

simple superstition. Mais la conviction sans la certitude est un
couteau sans lame et sans poignée, une chose informe. La foi

est une persuasion certaine. Nous savons, dit un apôtre, que
toutes choses concourent au bien de ceux qui aiment Dieu.
Nous savons que nous sommes passés de la mort à la vie. Il
ne s'agit pas ici de simples suppositions ou de simples
vraisemblances, mais de réalités que ne doit effleurer aucun doute.

Notre foi chrétienne nous oblige à lui sacrifier tout ce que nous

possédons. Mais celui-là est un insensé qui sacrifie seulement

cinq minutes de sa vie, ou la moindre parcelle de ses biens,

ou la plus infime de ses jouissances, sans être parfaitement
certain que le Dieu pour lequel il se sacrifie est réellement
le vrai Dieu, et que la vie éternelle est vraiment le bien

suprême.

Nous chrétiens, nous nous plaçons, à cause de notre foi, en

opposition avec tout le reste du monde. Mais si nous n'étions

pas absolument certains que notre conviction est vraiment



430 K. HACKENSCHMIDT

fondée, nous ferions preuve d'une présomption et d'un égoïsme

sans pareils.
Avons-nous cette certitude? Je parle à des chrétiens, c'est-

à-dire à des hommes qui veulent être sérieusement chrétiens.
Des milliers parmi nous comptent, sans doute, au nombre de

leurs biens la foi chrétienne, mais comme on posséderait un

objet sans grande valeur légué par héritage. Pour ceux-là, la

question d'une certitude de la foi est aussi indifférente que
cette foi elle-même. D'autres ont jeté la foi par-dessus bord et

ont trouvé des compensations suffisantes dans l'art, la politique
ou la science ; il est évident que pour eux aussi la question ne
se pose même pas.

Mais il y en a qui, sincèrement, voudraient croire et qui ne

peuvent pas, parce que les objections qui sont faites contre la

foi leur paraissent impossibles à réfuter. Nous serions heureux
de leur montrer tout au moins la voie par laquelle ils pourraient
parvenir au but. Cependant, ce n'est pas essentiellement à

cette classe d'hommes que nous voudrions nous adresser, mais

surtout à ceux qui croient et qui croient fermement. Toutefois
n'est-ce pas une injure que d'interroger de vrais croyants sur
la certitude de leur foi? Ce qui justifie pourtant notre prétention,

c'est la facilité avec laquelle les croyants font souvent

naufrage quant à la foi, quand cette foi est mise sérieusement
à l'épreuve. Il y avait donc, dans leur foi, quelque chose de

défectueux, puisqu'elle leur a manqué justement quand ils
auraient dû compter sur elle. Ne croyez pas que ce soient là des

cas isolés : c'est au contraire un symptôme général chez notre
génération actuelle. La question ne saurait donc manquer ni
d'opportunité, ni d'actualité.

II

Comment parvenir à la certitude Où est le rocher sur lequel
notre foi peut braver tous les orages? N'est-ce pas la sainte

Ecriture, la parole de Dieu? Oui, au premier abord, c'est la

solution qui paraît être la plus simple et, pourtant, cette

réponse si simple, pourquoi n'arrive-t-elle qu'avec une sorte



LA CERTITUDE DE LA FOI 431

d'hésitation sur nos lèvres? Par une raison bien naturelle, c'est

que la foi naïve et candide en l'origine divine et en l'autorité
infaillible de la sainte Ecriture est singulièrement ébranlée
parmi nous. Vous connaissez la doctrine de la formation de

l'Ecriture telle que l'ont formulée et soutenue les anciens
docteurs de notre Eglise. Dieu l'a dictée mot pour mot aux
écrivains sacrés, de sorte que nous avons à vénérer dans la Bible
l'œuvre immédiate de Dieu, le produit achevé du Saint-Esprit,
sans erreur dans son contenu, parfait jusque dans sa lettre.
Cette conception correspondait si bien à la vénération dont

l'Eglise a, dès le début, entouré l'Ecriture ; elle paraissait si

évidente, si concordante avec la notion de la parole de Dieu,

que personne n'avait d'objection à soulever contre elle. Luther
avait, il est vrai, distingué parfois dans la sainte Ecriture les

éléments divins d'avec les éléments humains; il avait mis sur
le compte des faiblesses dei'auteur ce qui lui paraissait
choquant ou contradictoire dans la Bible, il avait mis en doute
certaines affirmations, blâmé telle argumentation, expliqué
telle autre par le sentiment personnel de l'écrivain; il ne

plaçait pas tous les écrits canoniques sur le même rang, et
même il se demande une fois, si vraiment l'auteur nommé dans

le titre d'un livre avait bien pu écrire ce livre lui-même. De

telles pensées parurent dangereuses à ses successeurs; ils
maintinrent fermement que l'expression de la parole de Dieu

était complète dans les 39 livres de l'Ancien et dans les 27 livres
du Nouveau Testament, et que ces livres, conformément à leur
origine, ne contenaient rien que la vérité, la vérité infaillible et

divine. Comme les docteurs catholiques romains n'avaient, au

fond, rien d'essentiel à objecter et que l'incrédulité avait la

bouche fermée, le dogme de l'inspiration plénière fut considéré
dans l'Eglise tout entière comme la base inviolable et intangible
du christianisme. La dogmatique enseignait, il est vrai, que la

foi en l'autorité divine du canon ne reposait pas sur le témoignage

de l'Eglise, ni sur le consentement général, mais sur le

témoignage du Saint-Esprit dans le cœur du croyant.
Néanmoins, la question de savoir si réellement chaque livre en

particulier, chaque chapitre et chaque ligne étaient attestés comme



432 K. HACKENSCHMIDT

des vérités divines au cœur de chaque chrétien, cette question
ne fut pas même soulevée; l'adhésion générale rendait toute
autre démonstration superflue.

La croyance en une origine et en une autorité divine de la sainte
Ecriture est une croyance qui s'en va. Sans doute, il y a des

théologiens qui s'efforcent encore de maintenir le vieux dogme,
mais ils le font parce que l'Eglise du XVIe siècle qui l'a enseigné
leur apparaît comme un docteur infaillible, et c'est là une idée
de l'Eglise bien peu évangélique ; ou bien ils le font avec des

réserves avouées ou cachées. Il y a certainement encore
d'innombrables laïques qui vénèrent la Bible comme une collection
d'oracles divins; mais, ou bien ils renoncent, saisis par une
crainte sacrée, à toute investigation approfondie de l'Ecriture,
ou bien, ils se sentent, en la lisant, oppressés par une question
angoissante, celle de savoir si réellement l'Ecriture est bien ce

qu'ils croient, ou bien si quelque difficulté, vaguement entrevue,

ne les fera pas, à la fin, renoncer à l'idée qu'ils s'étaient
faite de la Bible.

On dira que c'est là justement la malédiction de la théologie
moderne d'avoir dépouillé l'Ecriture de son prestige surnaturel
en essayant de démontrer son origine humaine. C'est elle qui
a égaré les consciences et sapé la foi de l'Eglise. C'est pourquoi
il faut, ou bien chasser la science théologique hors de l'Eglise,
ou bien que la théologie revienne aux anciennes doctrines et

renonce formellement à toute critique, comme à un crime de

lèse-majesté commis contre les fondements de la foi.
On pourrait répondre que les théologiens modernes n'ont pas

agi par impiété, mais par amour pour la vérité et parce que
les dogmes traditionnels ne leurs semblaient pas conciliables
avec les faits. Mais je préfère poser une simple question : Est-
ce que l'époque où l'ancienne orthodoxie régnait seule en
maîtresse sur les esprits et où la majesté du vieux dogme était
inattaquée et paraissait inattaquable, est-ce que cette époque,
comparée au temps présent, nous apparaît vraiment comme
l'âge héroïque de la foi, tellement qu'il n'y ait rien de plus
désirable pour l'Eglise que le retour aux anciennes croyances?
Sans doute, il y avait de la vie chrétienne dans l'Eglise d'autre-



LA CERTITUDE DE LA FOI 433

fois, mais quelles ombres au tableau! Tholuck n'a-t-il pas
démontré que jamais on n'a moins sondé et scruté l'Ecriture qu'à
l'époque où régnait sur la Bible une opinion si étroite? L'Eglise
orthodoxe n'a-t-elle pas exprimé tout son dédain pour l'œuvre
des missions évangéliques à leur début?

On peut bien dire qu'à cette époque, l'Ecriture sainte, dans

son infaillibilité, s'interposait entre le Christ et l'âme croyante,
comme l'Eglise catholique infaillible entre le divin chef et les

fidèles. La foi ne consiste plus qu'à tenir pour vrai le contenu
de la Bible. Si quelqu'un doute de tel ou tel récit biblique, il
est incrédule, quelles que puissent être d'ailleurs sa piété et sa

ferveur. D'après la dogmatique orthodoxe, la foi consiste en
trois points : connaissance de la doctrine du salut, assentiment
à cette doctrine et confiance en elle. On aura beau prêcher

que le simple assentiment ne suffit pas, la masse des auditeurs
ne consentira jamais à admettre que lorsqu'on possède les deux

premiers points de la foi, on n'a rien encore, car le maintien
de la doctrine traditionnelle lui apparaît comme quelque chose

de si considérable et de si précieux, que ce qui peut manquer
encore en fait de piété n'entre pas en ligne de compte.

Considérons la question d'un autre côté encore. On a l'habitude

de montrer les anciens dogmaticiens en opposition aux

théologiens modernes, comme des hommes qui avaient amené

toute raison captive à l'obéissance du Christ (2 Cor.X, 5). Je

crains bien qu'ils ne méritent pas tout à fait cette louange. Ils
étaient en effet persuadés que leurs doctrines étaient absolument

d'accord avec la raison ; ils en étaient tellement persuadés

qu'ils voyaient dans tout dissentiment de doctrine une
infraction à la dialectique. Au lieu de demander, comme cela

convient à l'humilité de la foi : qu'est-ce que Dieu a fait pour
donner aux hommes la connaissance du salut? on demandait :

qu'est-ce que Dieu a dû faire dans ce but, d'après nos notions,
à nous? et l'on façonnait l'œuvre de Dieu à l'image de la pensée
humaine. Bien de surprenant, par conséquent, si le rationalisme

s'est glissé tout doucement, sans rumeur, sans révolution
dans les positions de l'orthodoxie, de telle sorte que, dans

beaucoup d'Eglises, la transition de l'orthodoxie au rationa-



434 K. HACKENSCHMIDT

lisme a été à peine remarquée. C'était la raison qui tenait le

sceptre de la théologie dans l'orthodoxie comme dans le
rationalisme ; seulement, c'était une raison différemment limitée ;

dans l'orthodoxie, elle l'était par le dogme; dans le rationalisme

par les conceptions de ce qu'on appelait « le siècle des

lumières. »

Et cependant, le point de vue moderne n'enlève pas la
moindre parcelle de l'importance et de la vénération dues à la

parole de Dieu. La foi en la Bible est une partie essentielle du
christianisme évangélique : elle en est une partie, disons-nous,
et non pas le fondement. Il faut être un chrétien et avoir une
foi vivante pour comprendre l'Ecriture et l'honorer dignement.
Le même Jésus qui a repoussé le Tentateur en lui disant : « il
est écrit, y et qui va à Jérusalem pour y mourir, « afin que
fussent accomplies les choses qui sont écrites, » ne craint pas
de signaler les prescriptions mosaïques sur le divorce comme
une accommodation à la dureté de cœur du peuple juif (Marc X,
5). Ailleurs, il reprend avec sévérité ses disciples qui,
s'appuyant sur l'exemple d'Elie, veulent faire descendre le feu du
ciel sur une bourgade inhospitalière (Luc IX, 55). Le même
saint Paul qui, dans ses épitres, s'appuie pas à pas sur la
sainte Ecriture, déclare qu'une grande partie de l'Ancien
Testament (et précisément celle qui pour les Juifs était la plus
sacrée, la loi de Moïse), ne saurait aucunement lier les
chrétiens. Il va même jusqu'à attribuer la promulgation de la loi
aux anges (Cal. III, 19, cf. Actes VII, 53), c'est-à-dire à en nier
l'origine immédiatement divine.

Comment peut s'accorder cette liberté royale avec cette
humble soumission? Il n'y a qu'une réponse possible : là où

est l'esprit du Seigneur, là est la liberté L'esprit naturel
suffit quand il s'agit de se coller à la lettre, comme le faisaient
les pharisiens et les scribes. A la fin du siècle apostolique, les

faux docteurs judéo-chrétiens jetaient le trouble dans les
consciences au moyen de l'Ancien Testament, si bien, que des

chrétiens pieux se demandaient avec anxiété, si la croyance à

l'Ancien Testament devait être exigée pour être sauvé. Paul

assure, par contre, que la sainte Ecriture doit rendre sage à



LA CERTITUDE DE LA FOI 43o

salut, mais comment Par la foi en Jésus-Christ. La foi doit
exister ; elle doit être le guide, quand nous voulons user
sagement de l'Ecriture.

Mais sur quoi fondons-nous donc l'assurance de notre foi,
puisqu'il ne s'agit pas seulement d'en appeler à l'Ecriture?
Sur l'expérience du salut, répond toute une série de théologiens

modernes. Un des plus célèbres, Frank d'Erlangen, a

écrit un livre pénétrant sur la certitude chrétienne. Dans cet

ouvrage, il fait découler toute la richesse de la foi chrétienne
d'un seul fait fondamental, la nouvelle naissance, soit le
renouvellement moral et la transformation de l'homme par l'inoculation

d'un nouveau moi, substitué à l'ancien. Frank estime

que ce drame intérieur, par lequel un homme devient un chrétien,

est quelque chose d'aussi certain, d'aussi palpable et
d'aussi tangible que tout autre événement de la vie naturelle,
et c'est ainsi que la vérité du christianisme est démontrée.
Pour parler franchement, je concevrais mieux cette argumentation

dans la bouche d'un méthodiste. Pour le méthodiste, la
nouvelle naissance est un événement précis et conscient de la
vie humaine. Celui qui est né de nouveau peut indiquer le

jour et l'heure où la puissance de Dieu qui a fait de lui un
autre homme s'est accomplie: il affirme, en outre, qu'à partir
de cet instant, le péché a perdu son pouvoir en lui. Pour le
luthérien Frank, la nouvelle naissance coïncide avec le

baptême, et les premiers commencements de la vie nouvelle se

perdent dans la nuit du premier âge. Ce n'est que peu à peu
pourtant, que l'homme arrive au sentiment de la grâce que
Dieu lui a faite; ce n'est que peu à peu qu'il s'approprie, par
la conversion, les énergies divines qui lui ont été autrefois
communiquées. Durant toute sa vie, le «nouveau moi» ne

peut s'affirmer qu'en luttant contre « l'ancien moi ; » la chair
l'emporte dans ses désirs sur l'esprit, et l'esprit sur la chair ;

et combien souvent, même dans la vie du chrétien le plus
avancé, la chair n'a-t-elle pas le dessus! Pendant les époques
de défaite spirituelle, la conscience du renouvellement moral
disparaît et s'efface, et, en même temps que ce sentiment
intérieur, disparaît également la certitude du salut qui s'était édifiée



436 K. HACKENSCHMIDT

sur cette base. Mais, qu'est-ce donc qu'une certitude qui croît

et décroît avec les fluctuations de ma vie intérieure, flamme

vacillante qui plonge dans la nuit pour briller ensuite à

nouveau?

Beaucoup de chrétiens, qui ne se rangent pas parmi les

théologiens, s'appuient aussi sur l'expérience. Ils entendent par là

l'assurance du salut qui accompagne la foi. Mais que d'instabilité

et d'illusion n'y a-t-il pas dans ce sentimenti Ce sont

justement les chrétiens qui prennent leur salut le plus au
sérieux et qui sont les plus avancés dans la sanctification, qui
se plaignent le plus amèrement de tout ce qui manque encore
à leur salut. D'autres s'appuient sur les exaucements de la

prière. Je crois à la divinité de Jésus parce que j'ai éprouvé sa

puissance, dira un chrétien qui a supplié Jésus de guérir son

enfant, et dont l'enfant a été guéri. Mais que deviendrait ce

sentiment-là, si la volonté de Dieu eût été que l'enfant mourût

On lit souvent dans les feuilles catholiques des invitations

à la reconnaissance envers tel ou tel saint dont l'intercession

a fait exaucer une prière. Que pourrons-nous objecter
contre la théorie catholique des mérites des saints, si c'est

l'expérience qui, pour nous, est décisive? Sans doute, l'expérience

est d'une grande importance pour la certitude de la foi

(Jean VII, 17), et nous lui assignerons tout à l'heure la place
qui lui appartient. Mais, pour le moment, nous nous souviendrons

de la parole du Christ : si tu crois, tu verras la gloire de

Dieu (Jean XI, 40): croire d'abord, et voir ensuite, telle est la
marche à suivre dans le domaine spirituel.

Il y a bien encore un troisième moyen d'arriver à la certitude

de la foi, moyen qui fut souvent employé et qui, dans les

premiers siècles de l'Eglise, fut saisi avec enthousiasme par
les chrétiens cultivés. Il s'agissait de démontrer l'harmonie de

la doctrine chrétienne avec la philosophie. Le christianisme
sortait-il victorieux de l'épreuve, alors il n'y avait plus à douter
de sa vérité. Des apologètes de nos jours l'ont pensé également.

On commence en démontrant l'existence de Dieu par le

sentiment universel de l'humanité; de l'existence de Dieu
découlent ses attributs, puis la nécessité d'une révélation. En-



LA CERTITUDE DE LA FOI 437

suite on met en lumière l'excellence de la révélation
chrétienne comparée aux autres religions, puis on prouve que le

péché exige une expiation ; on cite des témoignages de toutes
les nations et de toutes les époques pour conclure que la foi en

l'immortalité de l'âme appartient au patrimoine moral de

l'humanité ; les objections des sciences naturelles contre la

doctrine de la création sont triomphalement mises en poudre, et

ainsi de suite. C'est une superbe entreprise. Mais la philosophie

est une alliée fatale et dangereuse. Pour lui plaire, il
faut réduire notablement le christianisme. Sitôt que la philosophie

a son mot à dire dans ce domaine, elle n'a pas de repos
qu'elle n'ait la haute main. Ce qu'il y a de triste, c'est qu'on a

beau retrancher, on a beau, pour faire honneur à la raison,
abandonner, lambeaux après lambeaux, la foi traditionnelle :

il n'y a jamais que ceux-là qui le veulent bien, qui deviennent

croyants.

III

Avant d'arriver à ce que je considère comme la solution de

la question qui nous occupe, permettez-moi une comparaison
familière, qui vous paraîtra peut-être un peu enfantine, mais

qui, à mes yeux, a l'avantage de nous conduire au cœur même
de notre sujet.

Voici un crayon dans ma main. On peut dire bien des choses

sur ce petit objet. Un chimiste pourra rechercher la composition

de la substance qu'il enferme à l'intérieur, un botaniste

parler du bois qui l'enveloppe, un géomètre mesurer exactement

sa forme et sa dimension. Mais quand tous les naturalistes

du monde feraient de cet instrument l'objet de leur
étude, il y a une chose qu'ils ne parviendraient jamais à

découvrir d'eux-mêmes, c'est que le crayon est ma propriété,
c'est qu'il m'appartient à moi, personnellement. Et pourtant,
c'est un fait, aussi réel que les autres faits concernant sa

longueur ou sa largeur, sa couleur ou sa forme. En disant : ce

crayon est à moi, j'exprime un concept clair et déterminé,
mais, à la vérité, un concept d'une nature particulière.

Tout d'abord, il n'est pas dans la nature même de cet objet
THÉOL. ET PHIL. 1897 29



438 K. HACKENSCHMIDT

d'être à moi. Les savants pourront le tourner et le retourner
dans tous les sens, jamais ils n'en obtiendront le moindre
éclaircissement sur le possesseur auquel il appartient. Il est

vrai que, s'ils ne peuvent pas prouver qu'il est à moi, ils ne

peuvent pas non plus me le contester. De la nature de ce

crayon vouloir conclure qu'il n'est pas ma propriété serait une
prétention ridicule. Le droit de propriété n'a, en général, rien
de commun avec les sciences naturelles : il relève d'une autre
science, la jurisprudence.

En second lieu, le fait que ce petit outil m'appartient,
comporte pour moi un certain agrément. Il serait fâcheux que j'en
fusse dépossédé. Toutes les qualités et tous les avantages de

ce crayon n'ont pour moi de valeur que s'il est à moi. Ma

personne est donc directement intéressée à sa possession.
En dernier lieu enfin, l'affirmation que ce crayon est à moi

n'est pas nécessairement acceptée par tous. Ceux d'entre les

hommes qui nient la légitimité de la propriété privée n'admettront

pas que je puisse dire de cet objet, ni d'un objet
quelconque : il est à moi.

Et maintenant, allons du plus petit au plus grand, allons à

Dieu. Depuis des milliers d'années, la raison humaine cherche
à pénétrer le grand mystère, et que de choses n'a-t-elle pas

déjà dites sur Dieu Il est l'être absolu, la cause première, le

but suprême. Les philosophes ont cherché à démontrer son

existence, sa personnalité; ils ont énuméré ses attributs, cherché

à représenter son action dans le monde. Mais il y a une

chose que personne ne sait, une chose qui demeure cachée à

la connaissance naturelle, c'est que Dieu est mon Dieu. Et

pourtant c'est là un énoncé clair et précis. J'affirme par là,

non seulement, que Dieu m'est favorable et propice, mais

encore que j'entretiens avec lui une relation qui m'autorise à

compter sur sa providence, sa grâce et sa clémence, sa direction

et son appui, et qui me donne un droit sur Dieu, le droit

qu'un enfant a sur son père. Mais cette connaissance que j'ai
de Dieu est tout à fait spéciale.

D'abord, c'est une connaissance à laquelle l'esprit de

l'homme livré à lui-même ne serait jamais parvenu, ne pour-



LA CERTITUDE DE LA FOI 439

rait jamais parvenir. Le fait que Dieu est mon Dieu se dérobe
à toute science et à toute recherche naturelle. La raison peut,
tout au plus, s'élever à la pensée qu'un pareil rapport entre
Dieu et l'homme est simplement possible. Que ce rapport existe

réellement, la raison ne trouve pour l'affirmer aucun point
d'appui. Mais elle ne peut pas non plus le nier. Tous les

philosophes du monde ne sauraient réussir à m'ébranler dans

cette conviction : Dieu est mon Dieu. Cela concerne tout aussi

peu la philosophie que la possession de mon crayon ne
concerne les naturalistes.

En second lieu, cette connaissance est pour moi l'objet d'une
satisfaction infinie. Elle m'élève avec puissance au-dessus de

ma faiblesse naturelle, au-dessus du monde et de ses angoisses,
du péché, de la fragilité des choses terrestres et de ma propre
caducité. Et, ce n'est pas une science qui me laisse froid; au

contraire, elle m'intéresse au plus haut degré, puisque tout
mon bonheur en dépend, puisque toute mon activité et toute
ma pensée sont déterminées par elle.

En troisième lieu, enfin, tous ceux qui ne veulent rien savoir
de cette connaissance, tous ceux qui ne croient pas que
l'homme puisse s'élever au-dessus de lui-même, tous ceux-là
passeront avec dédain en entendant mon affirmation. Ils
s'écrieront peut-être avec Renan : Dire que Dieu est mon Dieu

est le comble de l'insanité. Toutefois, le fait que mon affirmation

ne saurait être admise et comprise que par un petit
nombre d'hommes, ne m'ébranlera nullement; c'est comme si

je devais renoncer à la possession de mes biens terrestres,
parce qu'un jour quelqu'un a dit : « la propriété c'est le vol. »

Retournons maintenant à notre comparaison enfantine. Sur

quoi se fonde mon affirmation : ce crayon m'appartient Je

réponds : c'est parce que je l'ai acheté, ou bien qu'on me l'a
donné, que j'en ai hérité, bref, qu'il s'est passé quelque chose,

qu'il y a eu un événement à la suite duquel je suis entré en

possession de cet objet. Toute propriété repose donc sur l'histoire

d'un fait.
Je ne crois pas que des juristes pussent me le contester.

Le fait historique à la suite duquel je suis devenu propriétaire



440 K. HACKENSCHMIDT

doit toujours être présent à ma mémoire, autrement mon droit
pourrait être contesté, et l'on ne me croirait plus quand
j'affirmerais qu'un objet est à moi, si je n'élais pas en mesure de

prouver à l'instant même comment il est arrivé entre mes
mains. S'il s'agit de quelque chose de très important, je dois

même être en état de pouvoir démontrer par écrit comment
j'ai fait mon acquisition, en produisant, par exemple, la
quittance du marchand, l'acte de la donation, le testament qui m'a
rendu propriétaire. Je puis donc compléter la thèse précédente

et dire : Chaque propriété de quelque valeur repose sur
un document écrit.

Il en est de même de mon affirmation : Dieu, le Dieu éternel
et tout puissant, est mon Dieu. Ce n'est pas une parole en l'air,
je ne suis pas arrivé de moi-même à cette pensée : ce serait

une présomption criminelle ; ce n'est pas un autre qui me l'a
dit : ce serait une superstition insensée. Il ne me suffirait pas

non plus de conclure ceci : puisque je suis en rapport avec
Dieu, Dieu est donc mon Dieu; j'ai fait l'expérience du secours
en Dieu, par conséquent, Dieu est mon Dieu. Car, de ce que je
fais usage de ce crayon, de ce que ce crayon m'est utile, il ne
s'ensuit pas qu'il est ma légitime propriété. Non, il s'est passé

quelque chose; dans le cours du temps, un fait s'est produit.
Il y a des milliers d'années demeurait dans l'antique Egypte

un peuple esclave. Ce peuple avait conservé dans sa mémoire
le souvenir que ses ancêtres, autrefois, dans des temps obscurs,
avaient habité le pays de Canaan et qu'ils y avaient été guidés

par une protection d'En-haut. Il arriva alors qu'un berger, au
pied du Sinaï, dans le silence du désert, perçut distinctement
une parole divine. Cette parole, contre laquelle son cœur se

révoltait en vain, lui ordonna d'arracher Israël à sa servitude
et de le conduire au pays de la promesse. Moïse s'acquitta de

cette mission périlleuse, ayant Dieu comme ouvrier avec lui.
Et c'est alors que les destinées dece peuple se déroulent d'une
façon unique au monde. Tantôt il s'élève à la puissance et à la

prospérité, tantôt il s'abaisse dans une humiliation profonde,
mais toujours à la suite d'une action particulière de son Dieu.
Des guerriers et des rois sont ouvriers avec ce Dieu, des pro-



LA CERTITUDE DE LA FOI 441

phètes sont ses hérauts et des peuples ennemis les exécuteurs
de ses jugements. Ce peuple plonge son regard dans l'avenir,
dans un avenir tout resplendissant de lumière, et il est d'autant

plus rempli d'espérance que le présent est plus
ténébreux, d'autant plus inébranlable dans son courage que son

espérance est plus souvent trompée. Lorsque ce peuple fut
arrivé au terme de son développement, le salut espéré et désiré

arriva, mais tout autrement, il est vrai, qu'on ne l'avait attendu.
Jésus paraît et, du coup, élève le peuple au point culminant
de son importance religieuse. Eh bien, c'est dans le cours des

destinées de ce peuple, unique en son genre, que Dieu non
seulement s'est révélé et fait connaître, a dévoilé des faces

toujours nouvelles de sa nature, mais encore qu'il a noué des

rapports avec l'homme, conclu une alliance avec lui, fondé un

royaume sur la terre. Dans ce but, il a appelé à l'existence
une communauté dont les membres accomplissent sa volonté
et qui doivent réaliser les conditions du salut. Ce royaume de

Dieu sur la terre a d'abord été confondu avec le peuple
d'Israël; ensuite, il s'est réduit à un petit nombre dans ce peuple;
puis enfin, il a brisé les barrières nationales du judaïsme pour
se constituer dans l'Eglise chrétienne comme une communauté

spirituelle. Par le baptême, j'ai, moi aussi, été reçu dans cette
communauté divine et par suite dans l'alliance de Dieu.

C'est sur cet enchaînement d'événements historiques, où je
reconnais une direction divine, que repose ma confiance
chrétienne en Dieu, car je sais que ces faits sont liés à un autre fait
qui s'est passé dans ma propre vie. Et cette histoire sacrée

doit m'être connue ; il faut qu'elle soit présente à mon esprit,
si ma confiance en Dieu veut être ferme et vivante. Ce n'est

que dans la mesure où j'aurai conscience de quelle façon se

sont formés mes rapports avec Dieu, que ces rapports seront

pour moi d'une inébranlable certitude. Les hommes pieux de

l'ancienne alliance invoquent Dieu comme le Dieu d'Abraham,
d'Isaac et de Jacob, les chrétiens comme le Père de Jésus-

Christ. Cette appellation n'est pas une simple figure de rhétorique

; mais, en mentionnant les personnages par lesquels
Dieu s'est révélé, celui qui prie montre la raison de sa joie



442 K. HACKENSCHMIDT

dans la prière, se donne du courage et fortifie son cœur et ses
mains. S'il ne s'agissait dans le christianisme que d'une simple
connaissance de Dieu, de sa nature, de ses attributs et de sa

volonté, la manière dont les hommes sont parvenus à cette
connaissance ne nous offrirait qu'un pur intérêt historique, et
leurs noms pourraient tous ensemble se confondre dans l'abîme
de l'oubli. Si la connaissance de Dieu est simplement conforme
à notre raison, consolante, salutaire, que nous importe ceux
qui l'ont d'abord révélée au monde? Mais il s'agit d'un rapport
réel entre Dieu et les hommes, et il n'y a qu'une preuve
unique de sa réalité, ce sont les faits par lesquels il s'est étabU.

Dieu, notre Père, et l'histoire par laquelle Dieu s'est donné et
dévoilé aux hommes, sont indissolublement liés dans la foi
du chrétien. Notre piété chrétienne n'est pas seulement une
aspiration vers Dieu, une recherche continuelle de Dieu, mais
bien plutôt une possession joyeuse de Dieu. Cette possession
se fonde sur ce que Dieu a fait pour arriver jusqu'à nous, nous

chercher, nous trouver, nous saisir longtemps avant que
nous-mêmes eussions fait un seul pas pour aller à sa rencontre;
elle est donc fondée sur les faits accomplis par Dieu, et mon

rapport avec Dieu subsiste et s'affermit quand je suis certain
de la vérité de ces faits. Or, c'est dans la sainte Ecriture de

l'Ancien et du Nouveau Testament que ces œuvres divines ont
été primitivement consignées. C'est là que nous avons, racontée

par écrit, la façon dont Dieu s'est approché des hommes,
comment il a établi sa demeure sur la terre, comment il s'est

choisi un peuple saint dont je puis, moi aussi, être le citoyen,
et comment enfin il a préparé un repos auquel je puis participer.

La sainte Ecriture est donc la garantie, la confirmation
écrite de ma possession spirituelle, le document de mon adoption,

le testament par lequel je suis admis à prendre part aux
biens célestes.

IV

Mais je pressens un argument que vous formulez sans doute

contre mes déductions. Vous me dites : Mais d'où savez-vous
donc que l'histoire racontée par la Sainte-Ecriture est verità-



LA CERTITUDE DE LA FOI 443

blement une histoire sainte, c'est-à-dire une histoire
déterminée par une action spéciale de Dieu? Ces choses se sont

peut-être passées tout naturellement, et ce qu'il y a de

merveilleux en elles ne provient que de l'imagination des
écrivains sacrés. Comment prouver que ce sont vraiment des

révélations divines et des faits divins? Nous ne voyons guère
d'autre moyen d'y parvenir qu'en démontrant d'abord que
l'Ecriture qui nous raconte ces miracles ne peut contenir
qu'une vérité infaillible, et c'est l'ancienne méthode dont vous
avez dit vous-même que vous ne vouliez plus

Eh bien non, la révélation divine n'a besoin d'aucun appui
extérieur, elle se prouve elle-même, et de la manière la plus
irréfutable, par ce qui en constitue le point culminant, c'est-à-
dire par l'apparition de Jésus-Christ. Jésus parut en affirmant
lui-même qu'il était envoyé de Dieu, autorisé par lui et investi
du pouvoir de réaliser d'une façon définitive le royaume de

Dieu annoncé par les prophètes, et d'accomplir pour tous les

temps le plan du salut. (Luc IV, 21.) Il se nomme le Fils, le
dernier et suprême envoyé de Dieu (Luc XX, 13), dont la

volonté est une avec celle du Père, qui est en possession de

tous les pouvoirs divins, et qui ne se borne pas, comme les

prophètes qui ont paru avant lui, à remplir une mission
particulière, mais dont l'activité tout entière est un accomplissement
de la volonté du Père. Personne ne connaît le Père, que leFils.
La nature la plus intime de Dieu, ses intentions les plus
cachées, sa volonté dernière sont pour lui sans mystère; non
pas comme s'il les avait péniblement apprises et scrutées, mais

comme une connaissance unique en son genre, qui lui est
donnée par sa filialité divine, qui est son privilège et son droit,
et qui ne peut être remplacée ou complétée par aucune autre
connaissance de Dieu.

Le ciel et la terre passeront, mais ses paroles ne passeront
point. C'est avec une autorité divine qu'il pardonne les péchés,

qu'il annonce l'aurore d'une grâce nouvelle et qu'il entre en
lutte contre les puissances du mal (Mat. XII, 28). Il rassemble

autour de sa personne, il unit à sa personne tous ceux qui
acceptent son appel. Il exige des siens le don sans réserve du



444 K. HACKENSCHMIDT

cœur et de la volonté; les devoirs les plus impérieux, ceux des

parents à l'égard des enfants et des enfants à l'égard des

parents, doivent céder le pas à l'obéissance réclamée par Jésus.

Celui qui aime son père ou sa mère plus que lui n'est pas digne
de lui. Son jugement tranchera notre destinée éternelle
(Mat. VII, 22) ; la position qui aura été prise à son égard sera
décisive au dernier jour (Mat. XI, 20 sq.), et Dieu lui-même se

placera vis-à-vis des hommes selon qu'eux-mêmes se seront
placés vis-à-vis du Christ. Ce sont là des paroles de Jésus dont

aucun homme intelligent n'a encore révoqué l'authenticité.
Et maintenant, la question qui se pose est simplement celle-

ci : de semblables affirmations reposent-elles sur une illusion
insensée, sur une présomption sans bornes, ou bien sur une

appréciation juste et raisonnée de leur propre valeur? Jésus

mérite-t-il que nous ayons confiance en son témoignage? Pour

nous chrétiens, la chose ne saurait être douteuse pendant une
seconde seulement.

Nous regardons Jésus en face, nous évoquons devant nos

yeux le souvenir de son activité et de ses souffrances, et notre
conviction est là, inébranlable, que nous n'avons affaire ni à

un trompeur ni à un illuminé. La vocation et la personne ne
font qu'un chez lui ; en nous approchant de lui, nous convenons

que la pureté de son caractère, la profondeur de son

amour, sa fidélité, sa constance ne sauraient être mises en

doute, et nous reconnaissons là sa mission rédemptrice.
Celui qui se donne ainsi pour son œuvre doit être certain
de l'œuvre qu'il lui faut accomplir. Celui qui fait d'aussi

grandes choses et qui en exige à son tour de si grandes,
doit être certain des grandes choses qu'il possède, qu'il
apporte et qu'il promet. Lorsque, chaque année, le temps
de la passion nous fait assister à nouveau au procès de Jésus,

nous nous plaçons comme témoins entre lui et ses adversaires,
et chaque fois se renouvelle avec force l'impression que le

droit est de son côté, et non pas du côté des prêtres et des

docteurs de la loi. Qui pourrait considérer comme légitime la

condamnation à mort prononcée contre Jésus? Qui pourrait,
après avoir contemplé les angoisses de Gethsémané, concevoir,



LA CERTITUDE DE LA FOI 445

ne fût-ce que pendant une seconde, le soupçon que l'homme

qui prie et qui lutte dans le jardin funèbre, se trompe et
cherche à tromper les autres Notre foi à la vérité de la

doctrine de Jésus repose donc d'abord sur sa sincérité. Mais les

racines de cette foi plongent plus profond encore. L'amour
divin, la vie divine qui débordent de sa bouche se sont
manifestés sous une forme sensible et palpable en sa personne, et

l'apparition de Jésus nous donne le gage de leur réalité. Le
Père qu'il annonce vit sous nos yeux, en sa personne. La divinité

et l'humanité se réalisent en lui. Qu'il y ait un amour tout-
puissant, il ne l'a pas seulement dit, il l'a manifesté dans

toute son activité et dans ses souffrances. Cet amour parle et

agit en lui d'une manière indubitable. Nous en sentons le
souffle brûlant, et nous nous livrons à cet amour par un élan

irrésistible. Rien, par conséquent, ne nous est plus certain que
cette parole: Moi et le Père nous sommes un.

Le sang circule et bouillonne sans arrêt dans nos veines,
mais ce n'est qu'à de certains endroits que ce flot est sensible

au doigt qui veut le toucher. C'est ainsi que Dieu traverse
l'histoire de l'humanité ; nous n'entendons pas toujours ses

pas, mais il y a dans l'histoire un point, dans le cours des

siècles une époque où les pulsations de l'esprit de Dieu sont
devenues palpables, comme elles ne le furent jamais, ni avant,
ni après, et ce moment coïncide avec l'apparition de Jésus.

Dès qu'on a saisi le point où battent les pulsations de notre

sang, il est facile de reconnaître son cours jusqu'aux extrémités

du corps, et l'on peut, de cette manière, percevoir le

courant de la vie intérieure, là-même où d'habitude on ne

remarque rien. De même, après avoir reconnu Dieu en Jésus-

Christ, pouvons-nous suivre son action dans les temps passés

qui préparaient la venue du Rédempteur, et dans les temps
qui ont suivi cette apparition. A la lumière qui rayonne du

Christ, l'histoire qui aboutit à la fondation de l'Eglise chrétienne
s'annonce comme une histoire sainte, dans laquelle Dieu se

révèle et fait triompher de haute lutte ses desseins rédempteurs
contre toute la faiblesse, la folie et la méchanceté des hommes.
Jésus est la clef de voûte d'un édifice grandiose, il maintient



446 K. HACKENSCHMIDT

la construction tout entière debout et nous la montre voulue
de Dieu.

Notre foi chrétienne, c'est-à-dire l'assurance qu'en entrant
dans l'Eglise chrétienne nous entrons aussi dans l'alliance de

grâce, repose donc tout d'abord sur la personne de Jésus, nous
voulons dire sur son apparition historique telle qu'elle nous
est attestée dans les Evangiles. Nous prenons au sérienx cette
thèse de l'apôtre : Personne ne peut poser d'autre fondement

que celui qui est déjà posé, c'est-à-dire Jésus-Christ (1 Cor.

III, 11). A la vérité Paul entend par là le Ressuscité, celui qui
est assis à la droite de Dieu. Mais pour les apôtres et pour
l'Eglise primitive, la résurrection de Jésus n'est pas autre chose

que la confirmation divine et le couronnement de son activité
terrestre. Et comment entrons-nous en rapport avec le Christ
glorifié? Uniquement par l'image du Christ terrestre, telle que
les évangélistes l'ont décrite, par la parole de la croix. La
glorification supra-terrestre se dérobe à nos impressions, mais la

splendeur de sa carrière terrestre brille, dans son humilité, à

travers les siècles et fait la conquête des cœurs capables de la

saisir. Tel qu'il était jadis, tel que nous le voyons encore
aujourd'hui par les yeux de l'esprit, tel nous l'aimons encore,
et mettons en lui le fondement de notre confiance en Dieu. Ce

serait un crime de lèse-majeslé à son égard, si ce fondement
nous paraissait trop faible pour porter l'édifice de notre foi,
si nous ne nous contentions pas de sa personne, et qu'il nous
fallût un autre fondement, par exemple une Eglise infaillible,
ou un texte biblique infaillible.

On me répondra sans doute : tous ne portent pas le même

jugement sur Jésus. Pour un grand nombre, savie et son œuvre
ne sont pas autre chose que le produit d'une évolution naturelle,

et tout cela s'explique par le caractère du peuple et de

l'époque, par des événements dus au hasard, par des mobiles

purements humains; il faut donc transporter dans le domaine
de la légende ce qui ne saurait s'adapter au cadre ordinaire
d'une vie humaine. Sans doute, la divine élévation de Jésus ne

peut pas se démontrer à la raison comme un fait de la vie naturelle.

Mais on peut en dire autant de l'existence de Dieu, de



LA CERTITUDE DE LA FOI 447

l'immortalité de l'âme, et même, ajouterons-nous, de la sainteté
de la famille, de l'inviolabilité de la propriété et des devoirs de

la véracité. Les vérités de l'ordre moral et religieux ne se

démontrent point comme les faits de l'ordre physique et physiologique

ou comme des axiomes de mathématique. Si c'était le

cas, chaque homme doué de raison serait contraint d'accepter
ces vérités, comme chaque homme doué de raison est forcé
d'admettre que deux fois deux font quatre et que les trois
angles d'un triangle sont égaux à deux angles droits. Qu'en
serait-il alors de la liberté de la foi et de la moralité? La foi,
comme l'action morale, n'a de valeur que si elle est le produit
de la liberté de l'homme. C'est pourquoi, la possibilité de

l'incrédulité doit demeurer entière ; celui qui ne veut pas croire
doit trouver des raisons pour cela, et c'est ce que Jésus a

pensé quand il a dit: Il faut que les scandales arrivent. Il
s'agit, dans le christianisme, de l'impression que la personne
de Jésus produit sur nous, il s'agit du pouvoir qu'elle a de

gagner les cœurs. Dans la vie ordinaire, il arrive aussi des

choses analogues : une personne a de l'influence sur une autre

personne, elle est pour cette autre une autorité qui règle et qui
détermine : une telle action de personne à personne reste
toujours en dernière analyse un mystère, car elle repose sur des

facteurs qu'il est impossible de déterminer avec exactitude. La

même personnalité attire les uns et repousse les autres ; elle se

révèle à l'un, tandis qu'elle demeure incomprise de l'autre,
selon les dispositions avec lesquelles on s'en approche.

Jésus ne s'y trompe pas un instant et sait d'avance qu'on le

jugera de la façon la plus opposée ; les uns croiront en lui, tandis

que les autres s'en scandaliseront; pour les uns, sa relation
avec le Père demeure cachée, pour les autres, au contraire,
elle est manifeste et évidente. Celui qui vient à lui dans sa

pauvreté spirituelle, c'est-à-dire dans le sentiment que rien de ce

que nous possédons naturellement, ni la culture de l'esprit, ni
la vertu, ni les biens et les jouissances de ce monde ne
sauraient donner à l'âme une paix durable, celui-là est accessible
à l'influence du Christ, de même que celui qui vient à lui comme
un enfant, avec le désir d'avoir une main qui le conduise, en



448 K. HACKENSCHMIDT

toute humilité et dans un abandon volontaire. Dans ce cas,
survient ce qu'on peut appeler une révélation intérieure; en même

temps que la connaissance extérieure, s'opère une connaissance

intérieure dans l'esprit de l'homme. La connaissance que Jésus-

Christ était le Fils de Dieu, Pierre, d'après les paroles de Jésus,

ne l'a pas acquise par la chair et le sang, ni par la réflexion
humaine, c'est le Père qui la lui a révélée. Les disciples de

Jésus voyaient et entendaient ce que les autres voyaient et
entendaient, mais ils saisissaient davantage, leur regard pénétrait
à travers les paroles et les actions de Jésus jusqu'à son cœur;
ils reconnaissaient les mouvements secrets de ses actions,
cachés aux yeux des autres, c'est-à-dire son amour, son abandon

complet à la volonté du Père, sa dignité de Messie sous la figure
d'un serviteur, et c'est pour cela que Jésus leur dit : Heureux
vos yeux à vous, parce qu'ils voient (Mat. XIII, 16). — Poulies

disciples de Jésus aussi, il y avait bien des choses qui les

scandalisaient, c'est-à-dire qui leur paraissaient en contradiction

avec sa dignité de Messie. Si pour les disciples le scandale

ne dura pas et ne les empêcha pas de recevoir et de garder

l'image que Jésus-Christ devait graver en eux, nous n'avons,

pour comprendre ce phénomène religieux, pas d'autre
explication à proposer que l'action mystérieuse de l'Esprit de Dieu

qui souffle où il veut et qui a soufflé dans leur cœur. Et c'est
ainsi que se forme la foi dans tous les temps et dans toutes les

circonstances. Quand nous essayons de recueillir les enseignements

et les œuvres de Jésus pour en former le caractère
général, et que, dans ce caractère de Jésus nous découvrons

l'image même de Dieu; quand, dans la vie du Christ, nous
réunissons les traits qui le font ressembler à tous les autres
hommes et que nous les subordonnons aux traits qui l'élèvent
si haut au-dessus de l'homme naturel, tout cela repose sur une
révélation intérieure opérée par l'esprit de Dieu, là où les

dispositions qui y correspondent existent dans les cœurs.
Nous sommes maintenant en état de répondre à la question

qui était notre point de départ. Nous devenons certains de notre
foi chrétienne, lorsque, sous l'influence du Saint-Esprit et par
l'impression que l'apparition de Jésus produit en nous, nous



LA CERTITUDE DE LA FOI 449

arrivons à la conviction profonde que nous pouvons nous confier

en lui, qu'il est véritablement ce qu'il a prétendu être,
c'est-à-dire l'envoyé, muni des pouvoirs divins, par lequel Dieu
le Père nous révèle sa nature tout entière et nous offre sa

grâce pleine et parfaite. Alors, mais alors seulement, l'histoire
qui aboutit à la venue du Christ et qui a son couronnement en
Christ est vraiment une histoire sainte et divine ; alors, la
formation d'un peuple de Dieu dans la nouvelle alliance à laquelle
j'appartiens est vraiment une œuvre de Dieu, alors enfin, la

sainte Ecriture qui raconte cette histoire devient véritablement
la parole de Dieu, c'est-à-dire l'expression de la volonté de Dieu

en vue du salut. Il ne résulte pas, à la vérité, de la thèse dont
nous sommes partis, que l'histoire sainte se déroule exactement

comme on l'a admis jusqu'à présent, et que les récits que
l'on a considérés comme canoniques jusqu'à aujourd'hui soient

tous, sans exception, authentiques et dignes de confiance.
La certitude de notre foi n'est pas le moins du monde ébranlée

par l'aveu que les écrivains bibliques contiennent le trésor
dans des vases de terre, que, puisqu'ils ont dû faire des

recherches humaines, ils ont pu se tromper comme des hommes

qu'ils étaient, et que les docteurs juifs qui ont rassemblé les

écrits de l'Ancien Testament et les ont élevés à la dignité de

règle, de canon, ont dû se laisser guider dans cette œuvre par
leur point de vue juif et donner à la Loi une place qui ne lui
convient plus parfaitement.

Il ne s'agit pas pour nous de telle ou telle particularité, de

la vérité de tel ou tel événement, mais il s'agit de savoir si,
oui ou non, il y a eu une histoire sainte, si Dieu a dirigé les
destinées du peuple d'Israël pour les faire aboutir àJésus et si,
à cause de cela, nous sommes autorisés à reconnaître dans

l'histoire de ce peuple une révélation de Dieu. C'est cela que
nous croyons, c'est cela qui est une partie constitutive et nécessaire

de notre foi, et cela est, comme nous le croyons. Aucun
savant ne peut nous le contester, aucune découverte, aucune
recherche n'est capable d'ébranler ce fait; bien plus, comme
chrétiens, nous possédons la joyeuse assurance que plus l'histoire

de l'Ancien Testament sera soumise à des investigations



450 K. HACKENSCHMIDT

de toute nature et plus l'on brisera avec la conception
pharisaïque que l'on s'en faisait, plus magnifiquement éclatera l'action

merveilleuse de Dieu sur les destinées d'Israël. — Que

serait donc une amitié qui tremblerait d'avoir des renseignements

sur la vie passée de son ami? Lorsque tout à l'heure,
j'appelais l'Ecriture sainte une parole de Dieu, il va de soi,
d'après tout ce qui a été dit, qu'on ne doit pas entendre par là

qu'une parole quelconque prise ici ou là soit un oracle de Dieu.

Il faut tout d'abord que je prenne la vraie position vis-à-vis de

l'Ecriture sainte, c'est-à-dire que je rne place sur le terrain de

la foi évangélique. En second lieu, je dois avoir la vraie intelligence

de l'Ecriture, c'est-à-dire que je dois comprendre chaque
parole en la comparant avec l'ensemble de l'histoire du salut,
car ma foi ne repose pas sur des mots mais sur tout un
ensemble historique. Lorsque la parole de l'Ecriture est véritablement

bien comprise, elle devient pour moi une parole de Dieu.
Dans cette parole j'entends la voix du Père qui me parle, tantôt

pour me consoler, tantôt pour me reprendre, et plus je sonde

chaque parole à la lumière de la révélation tout entière, mieux

je comprends l'humble déclaration de l'apôtre : Nous portons
ce trésor dans des vases de terre

Le vase de terre, c'est d'abord la personnalité humaine et

imparfaite des témoins de la révélation, ensuite ce sont les

bornes que la race et l'époque des écrivains ont opposées à

leur libre développement. Comprendre et saisir historiquement
ces limites, c'est tirer le trésor de son vase de terre et se

réjouir de sa valeur éternelle.

C'est là un chemin bien long pour parvenir à la certitude de

la foi, direz-vous sans doute en soupirant. Il est évident que si

quelqu'un a cru trouver ici un moyen rapide et commode de se

débarrasser de toutes les difficultés relatives à la foi chrétienne,
il doit être radicalement détrompé. Mais qui oserait affirmer

que le chemin du salut soit un chemin commode N'est-il pas
dit : Travaillez et luttez pour que vous puissiez entrer par la



LA CERTITUDE DE LA FOI 451

porte étroite? Ce fut, entre autres, la faute des hommes du
réveil dans la première moitié de notre siècle : pour lutter contre
le rationalisme d'une façon plus rapide et plus efficace, on
retourna simplement à l'ancienne dogmatique, en particulier à

la doctrine de l'inspiration. C'était si simple de pouvoir dire
aux adversaires : nous croyons en ce livre, et vous n'y croyez
pas. Pour mettre les hérétiques à la porte, Tertullien un jour
posa cette thèse : Tout ce qui est ancien est vrai, tout ce qui
est moderne est faux, invitant ainsi les chrétiens à juger une
doctrine simplement d'après son âge. Quand un docteur ne

peut pas s'appuyer sur la tradition, c'est un hérétique. Ainsi
firent nos pères. Voulait-on mettre la foi de quelqu'un à

l'épreuve, on plaçait devant ses yeux quelque récit biblique plus
ou moins incongru : l'ânesse de Balaam, le poisson de Jonas;
faisait-il des réserves, il était flétri comme hérétique. A l'heure
qu'il est, nous expions assez chèrement cette soif de moyens
commodes. Mais il y a maintenant un travail que nous voulons
demander à tous, que tous peuvent accomplir sans renoncer à

leurs occupations, à leur commerce ou à leur négoce et qui ne

dépasse même pas les forces d'un enfant. Ce travail consiste à

faire la connaissance personnelle de Jésus, tel que les Evangiles
nous le font connaître. Arriver par un commerce personnel à

faire une connaissance personnelle, tel est le chemin, le chemin

unique par lequel nous pourrons trouver l'époux de nos
âmes.

Cette méthode présente un double avantage. Tout d'abord,
elle nous conduit à une certitude qui est inattaquable. Nous ne

pouvons sans doute démontrer à personne ce que Jésus est

pour nous, nous ne pouvons que dire aux autres, comme
Philippe à Nathanaël : Viens et vois! Mais cette impression que
Jésus nous a faite, personne non plus ne peut nous la contester,

et notre foi se trouve ainsi à l'abri de toutes les objections.
Les philosophes pourront faire valoir tous leurs arguments :

que Dieu n'est pas un être personnel et. distinct du monde, que
le monde ne doit pas son origine à un acte libre et créateur,
que les prières des fidèles ne peuvent rien contre les lois

naturelles, ma foi me dit qu'il en est autrement, et elle me le dit



452 K. HACKENSCHMIDT

parce qu'elle s'appuie sur des faits qui échappent entièrement
au jugement et à la sagesse de ce monde.

L'immixtion de la philosophie dans mes convictions intimes
est aussi ridiculement prétentieuse que celle d'un naturaliste qui,
au nom de ses recherches scientifiques, voudrait me contester

la possession de ma maison. Je n'ai rien non plus, absolument

rien à craindre de la critique théologique dont un bon
nombre font aujourd'hui un épouvantail. Il en serait autrement,
sans doute, si ma foi chrétienne était fondée sur un livre. Dans

ce cas, il est vrai, quand on viendrait me prouver que tel ou
tel récit contenu dans ce livre n'est pas historique, que telle
ou telle partie de ce livre n'est pas authentique, qu'il y a des

erreurs positives qui y sont enseignées, de semblables démonstrations

seraient mortelles pour ma foi. Mais ma foi repose sur
une personne, sur Jésus, et rien ne saurait lui porter préjudice,
pas même la possibilité que tel ou tel trait rapporté par les

Evangiles, telle ou telle parole prononcée par Jésus ne soit pas

authentique, car il m'en reste toujours assez pour justifier
pleinement ma parfaite confiance en Jésus. Ma foi repose aussi

sur une histoire, et quand même mainte circonstance peut
avoir été tout autre qu'elle ne fut rapportée quand même
tel écrit canonique peut avoir un auteur différent, provenir
d'une autre époque que celle admise jusqu'à présent par la

tradition, il n'en demeure pas moins, vrai que celte histoire
est une histoire sainte, divine, une lutte merveilleuse entre Dieu
d'une pari ei la folie pécheresse de l'humanité d'autre part, une
victoire magnifique de Dieu sur toutes les puissances du monde
hostiles à Dieu. La marche éternelle des étoiles n'est plus
sans doute pour notre race ce qu'elle était pour les siècles
antiques : les cieux n'en racontent pas moins la gloire de Dieu.

Le second avantage qui résulte de notre conception, c'est
qu'avec elle, il ne saurait plus être question d'une foi morte.
On sait qu'on peut croire à la Bible inspirée et avoir peu de

piété; on peut croire aux miracles, à la résurrection de Jésus-

Christ, à tout au monde et garder un cœur inconverti. Mais on
ne peut pas accorder sa confiance à Jésus sans être pénétré en
même temps pour lui d'un respect sacré et d'une affection



LA CERTITUDE DE LA FOI 453

profonde, sans le reconnaître pour son maître et sans le suivre.
La confiance que nous avons en lui n'est pas autre chose que
la conséquence et le fruit de la puissance avec laquelle il s'est

emparé de notre être. Nous croyons en lui, parce qu'il nous a

vaincus, parce qu'il est devenu plus fort que nous, parce qu'une
vertu est sortie de lui pour entrer en nous. Notre foi augmente
ou diminue, vit ou meurt selon l'action que Jésus exerce sur
notre cœur et notre vie. Le dogme de la personne du Christ

peut laisser le cœur froid, mais non pas la personne de Jésus

saisie par la foi. La personnalité de Jésus telle qu'elle apparaît
dans les Evangiles contredit le sens naturel en général et exige
le sacrifice de l'homme tout entier. La personne de Jésus exerce
un jugement sur tout enfant d'Adam, elle ne nous laisse pas

tranquilles dans notre péché, et l'on ne peut pas croire en lui
sans éprouver ce jugement sur soi-même. On ne peut pas
reconnaître que Jésus est le Fils de Dieu sans juger tout autrement

que le monde sur soi, sur le monde, ses devoirs et ses

souffrances. Le renouvellement de l'homme intérieur suit la

foi, c'est-à-dire qu'il doit la suivre d'après la conception
ordinaire du salut; d'après notre conception, la foi est déjà un re-
nouvellemeut, c'est-à-dire le changement intérieur et la
sanctification de toutes les puissances spirituelles. La vraie foi est

provoquée par la puissance spirituelle qui se manifeste en Jésus

et qui découle de lui ; elle est donc l'œuvre de Dieu en nous, le
commencement et la naissance d'une nouvelle créature.

Enfin, — un dernier point, — nous sommes tous convaincus

que dans le christianisme tout revient en définitive à la vie, la

vie dans la sanctification, l'obéissance et l'amour. Je voudrais
montrer que dans notre conception de la foi, la vie n'est pas
diminuée mais qu'elle gagne au contraire en intensité. Lorsque
je crois en Jésus parce que je me sens pécheur et que j'ai
reconnu en lui le Sauveur des pécheurs, j'obéis à un sentiment
raisonnable; cependant, d'un sentiment raisonnable à la
conversion il y a loin encore. Mais si je deviens chrétien parce
que j'ai reconnu en Jésus-Christ la splendeur du fils unique du

Père, j'obéis à l'impulsion de l'Esprit saint, et comme c'est

l'Esprit qui vivifie, mon christianisme est esprit, né de l'esprit.
THÉOL. ET PHIL. 1897 30



454 K. HACKENSCHMIDT

Si je crois l'histoire du salul parce que c'est la Bible qui la

rapporte, ma foi est cette foi historique que Luther distinguait
expressément de la loi qui sauve et qui justifie. Mais si je crois
l'histoire qui est contenue dans l'Ecriture sainte parce que
Dieu se révèle à moi dans cette histoire, parce que j'y reconnais

le souffle et l'action d'un Dieu dont ma conscience entend
la voix, alors ma foi est une prise de possession immédiate de

Dieu en moi, c'est Dieu qui vient demeurer en moi avec toutes
les puissances du monde spirituel. Si l'on me prêche que je
dois croire ceci ou cela, parce que cela est écrit et que c'est
ainsi qu'on devient chrétien, c'est là une exigence légale, et
la loi n'a jamais converti personne. Mais si l'on me dit : tu peux
croire avec confiance, et si tu appelles Dieu ton Père, tu ne

seras victime d'aucune illusion car voici, Il est apparu en

Christ, c'est en Jésus-Christ qu'il t'ouvre ses bras, qu'il te tend
la main de l'alliance, c'est là une parole vraiment évangélique!
Je ne me sens plus poussé par la contrainte, mais par la j oie et

le bonheur d'un abandon complet à Dieu, par la gratitude d'un
cœur qui se donne librement. Cette vie nouvelle et intérieure
qui m'est donnée avec la foi, ce commerce avec Dieu vers
lequel nous nous sentons portés, cette paix de Dieu dont nous

éprouvons les effets, cette aversion contre le péché, cette
aspiration vers les choses qui sont en haut, tout cela nous atteste

que nous avons bien fait de croire en Jésus. Alors s'accomplit
la parole du Christ : Si quelqu'un veut faire la volonté de Dieu,
il connaîtra si mon enseignement vient de Dieu, ou si je parle
de mon chef (Jean VII, 17). Notre foi repose en première ligne
sur la personne de Jésus, ensuite sur les effets sanctifiants et

salutaires de la foi chrétienne. L'expérience du cœur et de la

vie, c'est là le témoignage intérieur du Saint-Esprit qui vient
fortifier en nous la parole de Dieu, le sceau et le gage de notre
adoption, l'onction sainte (1 Jean II, 27) qui nous garantit notre

dignité de chrétiens et nous affirme à nous-mêmes que nous

sommes les élus de Dieu. A la vérité, cette expérience n'est

pas toujours semblable à elle-même. Il y a des temps où la prière
est moins joyeuse et où la paix de Dieu est moins sensible, où

nos mains sont défaillantes et où nos genoux chancellent, où



LA CERTITUDE DE LA FOI 455

nous sentons, — humiliation salutaire, — que nous portons
toujours en nous l'image de l'Adam terrestre. Mais il est un sentiment

qui ne nous abandonne jamais, même dans les temps de

pire abattement et dans les heures les plus sombres de la

détresse spirituelle. C'est le sentiment, c'est la conscience que je
ne puis être un homme véritable, si je ne suis pas un croyant.

Etre un homme, c'est être un maître. L'image de Dieu en

l'homme c'est la domination sur les choses de la terre. La
conscience qui fait de moi un être moral me place au-dessus du
monde sensible. Le monde est là pour devenir le règne du
monde moral, la matière est là pour me servir, pour devenir
l'instrument docile de ma vocation spirituelle. Mais qu'arrive-
t-il en réalité? Livré à moi-même, je suis un esclave, et non

pas un maître, un esclave de mes penchants naturels, le jouet
des destins les plus contraires. La passion et la crainte, les
désirs du monde et les douleurs du monde me tiennent engagé
dans leurs liens. Le péché, par son attrait, asservit ma volonté

et, par ses conséquences, torture ma conscience. Mon corps
devient ma prison. Le monde autour de moi est également
dangereux, soit qu'il m'attire par ses jouissances, soit qu'il m'effraie

par ses périls.
Je ne puis trouver de consolation et de force que dans la foi

en un Dieu au-dessus du monde, qui devienne mon Dieu en

Christ, qui me conduise par la main, qui m'épargne dans sa

miséricorde et me vienne en aide victorieusement. Je crois,

parce que je suis forcé de reconnaître que sans cette foi, je suis

perdu en tant qu'être moral, et que, sans elle, je n'ai ni sécurité
dans le passé, ni consolation dans l'avenir, ni vaillance dans

le présent. Je crois en Dieu le Père, comme je crois en moi-
même. Ma foi est indissolublement liée à la constitution de ma
personnalité morale. Renoncer à ma foi, serait renoncer à être un
homme.

Pour finir, encore une question : comment conserver,
comment maintenir la certitude de la foi? Je réponds : en se

résignant à ne pas obtenir des preuves particulières de l'amour
paternel de Dieu. En regardant à Jésus, on est saisi par une
telle certitude qu'on se livre avec joie aux dispensations de



456 K. HACKENSCHMIDT

Dieu, même quand elles nous conduisent dans les profondeurs
les plus obscures. On se réjouit de son Dieu, même quand
on ne retire de sa présence ni jouissances, ni compensations.
Les trois points culminants de la piété véritable, la sainte Ecriture

nous les donne, je crois, en trois passages. D'abord au

Psaume LXXIII avec cette parole : Quel autre ai-je au ciel que
toi? Ma chair et mon cœur peuvent se consumer : Dieu sera
toujours le rocher de mon cœur et mon partage. Ensuite dans la
scène de Gethsémané, et enfin dans ce que saint Paul nous
raconte dans la deuxième épître aux Corinthiens, chapitre XII,
et qui est tiré du sanctuaire le plus intime de sa vie spirituelle.
Luttant par trois fois pour être délivré d'une écharde dans sa

chair, il reçoit, par trois fois, cette réponse : Ma grâce te suftit.
L'expérience unique en son genre faite par celui qui a prié en

Gethsémané, Asaph l'avait déjà faite jadis, et l'apôtre la répète
après eux : ils renoncent tous les trois à une preuve particulière

d'un secours divin miraculeux. Dans certains cercles pieux,
on considère volontiers comme le plus avancé dans la vie

spirituelle celui qui peut raconter des exaucements de prières,
des secours merveilleux, des victoires puissantes et des

moments d'exaltation bienheureuse. D'après l'expérience biblique,
au contraire, celui-là est le plus près de Dieu, celui-là est le

plus favorisé de Dieu, qui croit, quand même il n'a rien reçu
ou peu reçu. Dieu ne peut pas faire de plus grande grâce à ses

enfants qu'en leur montrant qu'il a confiance en leur fidélité et

en leur attachement inébranlable, même quand il ne leur donne

pas de preuves particulières de son amour.
Ceux qui accuseraient une telle piété d'insuffisance et qui

trouveraient cette certitude de la foi trop chétive, que ceux-là
réfléchissent à la façon dont ils auront à répondre de leur foi
devant Dieu.


	La certitude de la foi

