Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: La sainteté de Jésus de Nazareth : ses caractéres et ses conditions.
Partie 2, Des preuves de la sainteté de Jésus de Nazareth

Autor: Chapuis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379633

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA SAINTETE DE JESUS DE NAZARETH
Ses caractéres et ses conditions

PAUL CHAPUIS!

SECOND ARTICLE

CHAPITRE 1I

Des preuves de la sainteté de Jésus de Nazareth.

Dans ce siecle, qui s’est spécialement occupé du probléeme
étudié, toutes les preuves avancées en faveur de la sainteté du
Christ, si tant est que ce terme de preuves soit exact, se ré-
duisent & trois: il y a la preuve historique, la preuve déduite
de considérations philosophiques et la preuve morale, c’est-a-
dire celle qui fait de cette certitude un produit, peutl-étre un
postulat de la foi. Comme bien on pense, ces trois genres de
démonstration sont de valeur singuliérement inégale. Essayons
de déterminer notre point de vue.

La preuve historique a été abondamment développée dans la
monographie d’Ullmann, & laquelle nous nous permettons de
renvoyer le lecteur, car il nous est impossible et inutile d’en-
trer dans ces détails spéciaux. Quelques exemples suffisent &
notre dessein. On cite dans cetie direction le témoignage de
divers témoins : Pilate ne veut rien avoir affaire avec le sang
de ce juste. Un des brigands crucifiés avec Jésus traduit une
impression identique, et le centurion du peloton d’exécution

1 Yoir le numéro de juillet.



410 PAUL CHAPUIS

donne essor a sa conviction de l'innocence du condamné,
Judas confesse avoir trahi le sang innocent, et 'apotre Pierre
lors d’une péche miraculeuse en face du Maitre reconnait sa
propre qualité d’homme pécheur. Tous ces faits sont invoqués
a titre d’arguments probants, aussi bien que 'impression d’en-
semble des évangélistes qui nous ont livré le tableau du
Maitre. Mais qul ne verrait tout ce que ce genre de démons-
tration a d’insuffisant et méme de dangereux ? Laissons & I’his-
toire fondée sur une séricuse exégeése des textes le soin de
développer le sens de telles affirmations. Mais on ne sera
pas téméraire en affirmant qu’aucun des textes cités, et autres
analogues, si impressionnants soient-ils, ne fournit un témoi-
gnage probant. Pilate, président d’un tribunal, affirme en juge
I'innocence d'un homme gu’on lui présente comme un cri-
minel, mais n’entend et ne songe point proclamer sa perfection
morale. Le centenier a une impression identique et 'Iscariote
a la méme sensation. Quant & Pierre, pour conclure de son
impuissance & la sainteté de celui qui va devenir son maitre,
on lui préte plus qu’il ne peut dire & cetie heure, en identifiant
sa confession & une déclaration implicite d’impeccabilité en
faveur de Jésus. Nos évangeélistes, sans doute, sont de fidéles
échos de traditions primitives, mais chez eux je ne vois pas
un texte précis et conscient, affirmant cette opinion. Elle peut
étre la leur; mais 1ils sont trop fidéles chroniqueurs pour
tenter de faire saillir cette these. De ce qu’ils ne rapportent, a
mon sens, aucun trait qui brise le rayon de purets, est-il logi-
quement, car icl il ne s’agit encore que de logique, permis de
conclure qu’ils ont concu leur héros comme parfait? On sait
assez que sans nuire nécessairement a la vérité, les biogra-
phes présentent généralement leurs héros sous leurs cotés les
plus favorables. A ce titre, Vinet et combien d’autres devraient
prendre place parmi les saints; car Eugéne Rambert! n’af-
firme aucun mal de notre penseur. Si nous ne tirons pas,
d’esquisses analogues, une telle conclusion, c’est en vertu d’un
A priori, dont nous aurons a apprécier la valeur et qui nous

t Eugéne Rambert, Alexandre Vinef, Lausanne 1875, 1 vol.



LA SAINTETE DE JESUS DE NAZARETH 411

fait dire qu’il ne se peut pas que Vinet n’ait été un pécheur.

-Aussi, en suivant cette méthode, faudrait-il avec un droit
¢gal préter attention & ceux qui dénient & Jésus 'auréole de la
pureté morale!. Leur & priori vaut le notre, bien que les ten-
tatives faites pour découvrir dans les récits évangéliques
quelques traces d’infériorité me paraissent toutes condamnées
par I'histoire et par '’exégese. Nous pensons pouvoir négliger
icl cette discussion qui nous entrainerait hors des limiles fixces
a cette étude, d’autant plus que les considérations qui vont
suivre indiquent suffisamment quelle valeur nous accordons a
la preuve historique.

A tout prendre celle-ci pese infiniment peu dans la solution du
probléme. En effet, pour démontrer d’une facon convaincante
la perfection morale d’une personnalité, une connaissance,
parfaile aussi, de sa vie entiére depuis ses origines conscientes
jusqu’a son dernier soupir serait indispensable. Une indivi-
dualité quelconque peut ne pas laisser voir de mal constatable
et posilif; nous dirons d’elle qu’elle n’a fait que le bien. Mais
qui osera se fier aux apparences ? Ce scepticisme est légitime.
[’égoisme et la vanité ou les simples convenances sociales
sont des leviers puissants pour conserver les apparences du
bien. Celui-ci d’ailleurs ne consiste pas exclusivement & ne pas
commettre d’infraction a la loi morale; 1l exige sa réalisation
intégrale. On le deéfinirait volontiers comme une vie réglée
tout entiéere et & chacun de ses moments par la loi divine ;
pensées, sentiments, mobiles et actes, tout y rentre. Dés lors,
pour prononcer sur la base des faits, il y faudrait ’ceil de Dieu
lui-méme, tout au moins, si ’on autorise cette comparaison,
un de ces appareils enregistreurs, capables de noter toutes les
pulsations de I’ame, comme tous les mouvements qui en pro-
cédent. Or ces conditions étant irréalisables, nous ne pouvons

logicquement et stirement affirmer d’aucun mortel qu’il fut un
saint.

t On trouvera ce coté de la question remarquablement représenté par Félix
Pécaut : Le Christ et la consclence, Paris 1863. Voir spécialement lettres XVII-
XIN ef XXIV. Parmi les auteurs de Vies de Jésus, Strauss et Keim; parmi les
dogmaticiens, Schenkel ¢t Biedermann.



12 PAUL CHAPUIS

Pour Jésus, en particulier, la fraction & peu prés connue de
sa vie forme une portion trés minime de son existence. Comp-
tez: deux ou trois ans sur trente-deux ou trente-trois années,
et dans cette courte période quelques moments seulement,
qui, ajoutés bout & bout, formeraient un petit nombre de se-
maines. Entre ces heures connues, que d’instants ignorés!
Trente ans de vie privée, période de formation et d’apprentis-
sage, sur lesquels régnent en fait, une seule exception réser-
vée, les plus épaisses, les plus impénétrables ténébres, que
jadis la Jégende, aujourd’hui les hypothéses et les analogies
empruntées au milien ne parviennent qu’imparfaitement 2a
combler!. On trouvera peut-étre que nous insistons trop sur
ces considérations. Cette insistance qui pourrait paraitre un
scepticisme cutrageant, est voulue. Elle nous fait toucher au
doigt toute linsuffisance de la preuve historique, qu’avait si
largement développée Ullmann.

Néanmoins, on peut répondre & ces conclusions qu’on trou-
vera excessives. Nous ferons nous-meémes cette réponse. Mal-
gré notre ignorance largement avouée, il est presque permis
de conclure des quelques faits connus aux inconnus. L’induc-
tion parait d’autant plus légitime que dans la vie morale les
sommets éclairés et étincelants projettent leur lumiére sur le
fond obscur des vallées et des gorges. Un enfant qui, a I'dge
de douze ans, a pu nalvement s’étonner des angoisses de ses
parents accourus & sa recherche, en disant avec la plus sin-
cére persuasion qu’ils devaient le savoir occupé aux affaires de
son pére, trahit un préoccupation religieuse, une vie de com-
munion avec la source de I'étre qui n’a pu surgir tout & coup
d’une enfance légére et insouciante. Un homme qui dans sa
vie publique possede une telle autorité morale n’a pu édifier
cette assurance, ce pur éclat de sa consclence sur une vie oul
la souillure aurait laissé quelques traces de son passage. On ne
cueille pas des figues sur des chardons, ni des raisins sur des
épines. Cette considération est de bonne psychologie; mais
qu'on pardonne mon insistance; je me place ici dans les con-

U E. Stapfer, Jesus Christ avanl son ministere, Paris, Fischbacher 1896, (our-
nit un type excellent de tout ce qu'il est possible d'essayer dans ce domaine.



LA SAINTETE DE JESUS DE NAZARETH 413

ditions de l'observation absolument rigoureuse, et alors, en
bonne logique, je suis obligé de dire que les faits cités décelent
en Jésus une grande, une incomparable hauteur morale, I'ex-
tréme élévation de sa piété, mais ne nous autorisent pas a con-
clure sirement, objectivement & sa sainteté. La démonstration
est saisissante, mais non pas irrésistible et contraignante. Que
de vies parvenues aux sommets grandioses de 'assurance de
la fol, de la piété dans la charité et qui sont issues d’un passé
rempli de taches! Souvenons-nous d’un Augustin, et méme
d’un Saul de Tarse. Il reste donc une possibilité d’échapper &
la conclusion : elle ne s’impose pas.

Mais voici une donnée qui peut-étre nous rapprochera davan-
tage du but. Dans cet ordre historique, nous avons le témoi-
gnage de Jeésus sur lui-méme. Je ne parle pas de textes comme
celui-ci : « Qui de vous me convaincra de péché! » car malgre
tout ce que cette parole a de grandeur et de force. elle est
susceptible d’interprétations diverses et n'est en tous cas pas
ou ne donne pas une affirmation positive de sainteté. J’entends
plutdt toutes ces paroles, tous ces actes qui mettent en relief
la personnalité du Rédempteur, 'autorité qu’il réclame, I’har-
monie de son d&me avec Dieu, son unité morale avec Lui ; toutes
ces pages encore étincelantes de charité et de miséricorde, de
tendresse pour les chargés et les affligés, de pitié et de
patience pour les pécheurs et de sévérité pour le péché. Ces
souvenirs sont dans toutes les mémoires. On en peut déduire a
tout le moins l'intégrité de sa conscience et I'on y constatera
surtout I’absence de toute confession personnelle de miseére,
de toute allusion & un sentiment personnel de culpabilité.

Or cette lacune dans une telle hauteur de foi, au sein d'une
preoccupation morale si intense est extraordinaire. Je ne sais
st on peut la constater ailleurs. Le phénomeéne reste unique et
1solé. Les hommes pieux qui ont fait saillie dans I'histoire,
Mahomet et Augustin, se sont personnellement associés & la
plainte humaine avec des accents d’autant plus douloureux
(que leur piété était plus intense. Cet apotre qui affirmait vivre
en Christ, et faire du Christ sa vie, affirme en méme temps
qu’ll n’a pas atteint le but, et 'auteur des Pastorales a bien



414 PAUL CHAPUIS

rendu sa sensation intime quand il lui fait dire qu’il est un des
premiers parmi les pécheurs!. C’est un effet de la communion
divine, sauf chez les Ames morbides, que de préciser le senti-
ment de nos miseres morales et 1l n’y a pas de meilleur chemin
pour réveiller le sentiment de la culpabilité que d’étre prés
de Dieu. Les abimes du cceur s’y dévoilent d’autant plus que
la lumiére est plus vive et la hauteur de I'idéal moral y peut
etre plus exactement mesure.

Or, il faut bien 'avouer, qu'on nous passe ce paradoxe, la
figure de Jésus de Nazareth, telle que nous l'a transmise la
tradition évangélique, manque de cette ombre et soufire de
cette lacune. Et cetle lacune ou nous froisse ou nous con-
traint ; elle impose le dilemme souvent employé : ou bien
Jésus est demeuré le plus illusionné des hommes; il met au
jour un aveuglement monstrueux; il représente un état de
conscience ou la propre justice est arrivée a son degré su-
préme. Ou bien cette 1indirecte confession d’une vie qui
n’éprouve aucun repentir, manifeste une dme pure qui n’a pas
besoin du repentir. Le phénomene est tellement étrange qu’on
a essayé de combler cette lacune?, sans y réussir sérieuse-
ment. Car je ne pense pas que l'explication de la scéne du
baptéme dans le sens d'un aveu de culpabilité personnelle
résiste & un examen sérieux. Il faut dés lors, pour ramener la
figure du Sauveur au niveau commun, un effort désespéré et
quelques artifices, qui n’aboutissent guere. En définitive, &
ceux qui au nom de I’ priori ne peuvent se résoudre a statuer
une exception, il reste la seule ressource de rejeler le témoi-
gnage des évangiles, d’affirmer qu’ils ont idéalisé leur héros.
Mais, comme d’autre part, & moins d’un scepticisme historique
absolu, on ne peut récuser en entier leur témoignage, com-
ment comprendre qu’une tradition en somme aussi naive n’ait
point ici ou 14 laissé percer la vérité ? De quelque maniére gu'on
les envisage, nos évangélistes ne sont pas des dogmaticiens
cherchant & démontrer une thése, mais de simples narrateurs,
s'essayant & reproduire ce qu’ils ont entendu ou lu,

1 Tim. I, 15.

2 Pecaut, ke, ouv. cit,
3



LA SAINTETE DE JESUS DE NAZARETH 415

Voila, dira-t-on, dans l'ordre historique, un argument irre-
futable. Je ne voudrais affaiblir en rien la portée que jai essayé
de lui donner. Mais soufirez qu’ici encore j’essaie de parler en
historien sévére, en logicien aussi rigoureux que j’en suls ca-
pable. Or dans ces conditions il importe de préciser l'argu-
ment que nous venons de rappeler. Il vaut pour le ministére
de Jésus. Durant cette période il possede Jassurance d’une
conscience absolument intégre, qui se refléte dans son attitude
et ses paroles. Mais qui nous dit que la vie antérieure & ce mo-
ment ait été portée par la méme certitude ? Est-1l impossible de
concevoir un tel témoignage, une telle puissance de bien, une
telle et parfaite communion avec la volonté divine, obtenues
sur le chemin de quelque imperfection antérieure? Preneztelle
page d’un héros de I'ordre moral, le canlique de l’assurance
chrétienne dans Romains VIII ou ’hymne & la charité de 1 Co-
rinthiens XIII. En tirera-t-on une analogue conclusion? Qui nous
dit, qui nous garantit qu’a 'aurore de la vie, avant les victoires
et les triomphes de la conscience pure, il n’y ait eu quelque
souillure antérieure. Le torrent sort troublé du glacier dont il
entraine les sables; dans son trajel il dépose les limons sur
ses rives el arrive cristallin dans le bas de la vallée. L’image
radieuse a été précédée d’une image ol percaient les ombres.
Conclurons-nous alors au doute ? Non, pas en fait; mais bien
au point de vue de l'abstraite logique. Nous affirmons, d’autres
nient; ni les uns, ni les autres nous ne possédons d’argument
péremptoire et dirimant, pour faire disparaitre la négation, ou
son contraire. Sans doute ['apdtre Paul ou tel autre, tout en
s'élevant sur les sommets, laissent voir ailleurs qu’ils sont emus
et qu’ils ont souffert des ténebres héréditaires. Ils ne sont
point des sauveurs, mais des sauvés de la grace de Dieu. Jésus,
lui, n’affirme rien de pareil et l'intégrité de sa conscience &
trente ans n’évoque aucun souvenir de blessures antérieures.
Mais en bonne logique, il nous reste sur ce long passé inconnu
un point d’interrogation. Nous conclurons donc en disant que
la preuve historique mise & sa place et sous son vrai jour, mal-
aré la lumiere qu’elle fournit a la solution du probléme, reste
en définitive impuissante a procurer la certitude. Elle n’établit



416 PAUL CHAPUIS

guere que la probabilité de la perfection morale de Jésus de
Nazareth.

Aussi bien pouvait-on prévoir ce résultat par la nature méme
du sujet. La perfection morale se lie au postulat de la liberté
morale. Or 'acte libre laisse voir des motifs, sans doute, mais
ces motlifs restent objet de choix, ne se peuvent pas enchainer
logiquement en vertu de cette nécessité intérieure, qui lie 'effet
a la cause. Elle ne saurait donc devenir objet de science rigou-
reuse. « Je suis qul je suis, et qui je veux étre. » Telle nous a
toujours paru la meilleure définition de lI'idéz de Dieu. Pour-
quoi, Etre supréme, cause des causes, es-tu qui tu es et qui tu
veux étre? Parce que je veux étre qui je veux.... Nous tour-
nons dans un cercle qu’éclairent faiblement les phénomenes.
Il en est ainsi de la sainteté de I’étre fini. Elle ne se démontre
pas. Les faits connus peuvent la faire pressentir ou prévoir;,
c’est déja un résultat énorme qu’ils ne la contredisent pas; 4 ce
titre, la preuve historique développée non pas comme argu-
ment essentiel, mais accessoire, présentée comme contrefort
de I'édifice et non comme fondement, possede une incontes-
table utilité. Mais elle n’arrivera point a4 la démonstration irré-
fragable. Nous irions méme plus loin : un étre fini qui
dirait & un moment donné de sa carriére : « Je suis saint, » ex-
citerait déja nos suspicions. Remarquez que nulle part, Jésus
n’a directement posé cette these, il I'a méme réfutée!. La poser
directement sous cette forme, c’est déja la nier en fait. Ernest
Grobet, qui fut un évangéliste puissant, doublé, chose assez
rare dans la carriére, d’'un homme d’esprit, rencontra un jour
un collégue qui lui confia n’avoir point péché depuis je ne sais
combien de semaines. « Quel dommage, cher frére, répartit
Grobet, que vous commenciez aujourd’hui! » Ce mot est d’un
penseur et d'un psychologue. En effet,la sainteté ne se pro-
clame pas en paroles, elle ne s’affiche point en lettres rouges;
elle ne se démontre pas au moyen de la dialectique, elle se
montre.

Sur quelle base alors établir la certitude qui est la notre de
la perfection du Christ?

1 Marc : X, 18.



LA SAINTETE DE JESUS DE NAZARETH 417

Ayons une bonne fois le courage de laffirmer hautement :
la sainteté de Jésus-Christ est un acte de foi pur et simple, une
impression immeédiate, qui dans ses derniéres profondeurs
échappe & l'analyse. Qu'on ne s’y méprenne pourtant pas!
Quand nous disons la foi, nous ne disons pas le mystére, comme
si ces catégories, quol qu’en pense 'opinion vulgaire, avaient
le moindre rapport. Nous ne confondons pas davantage la foi
avec 'adhésion soumise & une de ces affirmations que l'usage
appuie sur l'autorité de ’Ecriture ou de la tradition ecclésias-
tique, jugée suffisante pour exiger notre obéissance. Nous
n’opposons pas non plus la fol & la connaissatice, car nulle part
et en aucun domaine, il ne saurait y avoir contradiction entre
les deux éléments. Les résultats de la foi ne peuvent contredire
ceux de la science, pas plus que ceux de la science, ceux de
la foi. La vérité est une. L’antimonie entre elles, quand elle
existe, indique d’un colé ou de l'autre une erreur. Mais leur
nature et leur genre de certitude sont différents. La connais-
sance contemple l'univers sous ’angle de la raison; la foi sous
celui de la conscience. Les deux éléments sont indispensables
a I’harmonie de la pensé¢e. Elle a ses raisons de croire, ses
motifs contraignants qui valent bien la contrainte du syllogisme.

Confiance du pécheur repentant dans le Dieu des miséricordes,
la foi qui, relicieusement, pratiquement, saisit Jésus-Christ
constitue une impression immediate; elle est essentiellement
synthétique; 'analyse n’est pas de son domaine. Ces infirmes
de corps ou de cceur, ces aspirants a la vie éternelle, toutes
les Ames touchées par la grandeur du Christ n’ont pas com-
mencé par se demander comment celte charité supréme et
cette vie sainte et consacrée étaient possibles ou si elles pou-
vaient étre réelles. Elles ont percu dans leur dme le rayon de
celte charité et de cette sainteté et nulle impression ne rend
mieux que cette directe expérience le son clair de la foi. Et
cette impression vécue a trouvé quelques échos positifs dans
la premiére littérature chrétienne. L’apotre Paul, la lettre aux
Hébreux, celle qui porte le nom de Pierre, la premiére de Jean
affirment avec des expressions diverses cette perfection morale.
J’ajouterai que 'Eglise, & travers les siécles, a continué cette



418 PAUL CHAPUIS

expérience qui se transforme en une sorte de preuve ou tout
au moins de témoignage considérable. Dépassons les horizons
un peu étroits de ce que les dictionnaires appellent des églises
et rappelons que la conscience humaine consultée, quand elle
a rencontré 'auguste figure du Nazaréen, a rendu témoignage
a sa hauteur morale. Sans insister sur le fait, je ne puis m’em-
pécher de constater qu’ils appartiennent & ’exception ceux qui
ont essayé de souiller cet 1déal, et les efforts faits pour le ra-
baisser n’aboutissent ¢u’a de minces résultats. Faut-il qu’il
soit grand! car hélas! les grandeurs humaines ne résistent
que rarement aux attaques. Un Socrate lui-méme leur a du
paver un large tribut. Jésus de Nazareth! sa ficure s’éleve
rayonnante et pure au dessus de toutes les souillures et la con-
science laissée a elle-méme répéte au travers des siecles: voila
I'homme, la substance, I'essence de 'homme, celul que je dois
étre et que Je ne suis pas. CGe que nous ignorons de son histoire,
et nous avons marqué notre profonde ignorance, peut au nom
de I’a priori logique rester dans le doute et ouvrir la porte au
doute. On avoue cette lacune évidente. Ce que nous savons de
cette histoire d’'une ame, I'inpression que laisse son contact,
sa communion spirituelle nous contraint moralement & affirmer
sa perfection, tout au moins sa suprématie morale et c’est la
un acte de foi fondé sur les raisons expérimentales, propres
la foi. Nous résumerons assez bien ces conclusions en nous
appropriant cette page de M. Sabatier, & laquelle nous sous-
Crivons sans reserve:

« Nos sources fussent-elles cent fois plus explicites, de
quelle autorité nous prononcerions-nous sur des actes accom-
plis, 1l y a deux mille ans, dans un milieu que nous ne con-
naissons pas? Que vaudrait notre jugement individuel? Il ne
peut donc étre question de la sainteté objective du Christ, mais
seulement d’une sainteté subjective, c’est-a-dire congue comme
un etat intégre de conscience. Or cet état psychologique de
Jésus s’affirme a chaque pas de sa carriére et demeure perma-
nent. Non seulement il ne se sent jamais séparé de Dieu par
le sentiment de sa faute, mais il n’est pas divisé au-dedans
de lui-méme. L’équilibre de sa vie intérieure n’est jamais



LA SAINTETE DE JESUS DE NAZARETH 419

rompu. Il jouit d’une paix parfaite avec lui-méme et avec son
Peére. Jamais un souvenir pénible de honte ou de regret ne
vient troubler ce calme. Sa conscience n’a pas recu de blessu-
res, car elle ne porte pas de cicatrices. Il faut signaler égale-
ment I’absence de ces plaintes qu’arrachent aux meilleurs des
hommes le sentiment de leur impuissance morale, la distance
qui sépare toujours la réalité de leur vie de I'idéal qu’ils pour-
suivent, I'inégalité douloureuse de leurs efforts et du but a
atteindre. Sans doute, il y a eu tentation humaine, lutte, effort
dans la vie de Jésus et c’est par la qu’il a pris un sentiment si
vif et si profond du péché; il a senti en lui les aiguillons de la
chair, les réves de l'orgueil, la séduction du succes facile et
prochain. Mals il n’a jamais lutté en vain, son effort ne s’est
jamais trouvé trop court, sa volonté trop faible. L’intervalle
entre la réalité et 'idéal s’est trouvé chaque fois comblé. Ce
qui devait étre a étel. » Nous résumerons a notre tour notre
pensée en disant que laffirmation chrétienne, religieuse, de la
sainteté du Christ repose sur le témoignage impératif de notre
conscience qui, lorsqu’elle I’a rencontré, salue en lui le plus
haut idéal moral connu et le plus haut idéal moral concevable.

Je dis connu. Certes ce n’est pas nous qui chercherons & ra-
baisser I'effort humain, tout en crovant plus surement assurer
au maitre de Nazareth la place incontestée et éminente qui lui
appartient. Béni soit Dieu de ce que sa grace a laissé paraitre,
au sein des siéecles, comme des éclairs en la nuit. Le divin
Socrate, Bouddha et Mahomet, Esaie ou Elie, Sénéque méme,
soni de ceux-la. Mais sans accomplir le paralléle, en laissant &
ces grandeurs tout ce qu’elles ont de supérieur & leur place, 1l
n’est point outre-cuidant d’affirmer que Jésus de Nazareth a
magnifiquement reproduit les plus nobles de leurs aspirations
et s’est élevé lui-meéme & une hauteur qu’ils n'ont point at-
teinte. La sublimité de sa figure émerge de sa vie qui produit
elle-méme les éléments générateurs de sa pensée. Il reste
jusqu’a cette heure le plus grand, le seul vraiment grand des
fils des hommes.

t Lichtenberger. Encyclopédie des sciences religicuses. Tom. VI, p. 368. Are
ticle Jésus-Christ, par A. Sabatier,



420 PAUL CHAPUIS

Je dis ensuite que cet idéal réalisé est le plus haut qui soit
concevable. En effet, & nos yeux, le Christ n’est ni un révéla-
teur, ni une révelation,il est le révélateur et incarne la révéla-
tion. Sans doute, il appartient & la catégorie des initiateurs, des
fondateurs de religions, mais nous ne dépasserons pas la défi-
nition légitime en disant qu’il est le fondateur de la religion.
Avec lui,en effet,’évolution religieuse est arrivée a son terme,
je veux dire qu’elle a abouti a ce qu’elle doit étre. Avant Jésus
la religion, quelque hypothése qu'on émette sur ses origines
premiéres, rattachait I'homme & la divinité essentiellement au
moyen des rites, des formules; 1’élément pratique ou moral,
qui constitue la réalité de la religion reste & l'arriére-plan,
méme dans les formes de I’hébraisme ou de 'hellénisme. En
Palestine, elle apparait dans les aspirations du prophétisme, en
Gréce, pour s’épurer et se séparer des éléments 1nférieurs, elle
a du se réfugier dans la philosophie morule. Jésus de Nazareth
a mis en relief et pleine lumiére le but éternel de la religion;
ce but n’est pas de rapprocher extérieurement ’homme et
Dieu, mais de réaliser une communion vivante, une inspiration
constante, de créer la filialité divine. Il a des lors placé la reli-
gion, sans méconnaitre la valeur d’autres éléments accessoires,
au dessus du rite, enveloppe passagére, au dessus des céré-
monies, symboles plus ou moins saisissables, au-dessus des
croyances, expressions inadéquates et changeantes de I’expé-
rience et du sentiment religieux. A ses yeux, la religion véri-
table, I'adoration réelle, le culte en esprit et en vérité, c’est la
sainteté. Accomplir la loi morale, obéir, donc se repentir des
violations antérieures ou actuelles, réaliser ainsi la lol supé-
rieure de I’étre, 'union consciente avec Dieu, voila la religion.
Aimer Dieu, c’est-a-dire encore, entrer en communion avec la
source de I’étre, aimer le prochain, c’est-a-dire entrer en com-
munion solidaire avec I’humanité, voilda ce qu'il appelle étre
parfait comme le Pére céleste est parfait. En un mot, Jésus a
constitué la religion en morale et la morale en religion. On ne
nous demandera point de justifier ici ce rapport d’identité. Nous
reconnaissons que dans 'histoire les deux forces sont deux
lignes qui tour & tour se distinguent, se touchent ou s’¢loignent



LA SAINTETE DE JESUS DE NAZARETH 421

jusqu’a ce que dans l'ceuvre du Christ elles se pénétrent et
s'identifient. Je dis, s’identifient et se fondent; car & ce degré
la religion suppose la morale, comme la morale la religion.
Mais puisqu’'on a l'air de craindre notre « moralisme?, » qui
est un moralisme chrétien, « je ne sais, dirons-nous avec Vinet,
si quelqu’un se scandalisera de voir ici la morale et la religion
en quelque sorteidentifiées. Iln’y a point 12 matiére & scandale,
bien au contraire. La dignité de la religion, sa puissance tien-
nent précisément & cette unité ou, si 'on veut, & cette confu-
sion. Une religion qui n’est pas de la morale a moins de valeur
encore qu'une morale qui n’est pas de la religion. Il faut, bien
loin de le dissimuler, le dire tres clairement et trés haut, afin
qu'on cesse dans le monde, de décrier le dogme en le repré-

1 M. Rade, pasteur & Francfort-surle Mein et directeur de la Chrmstliche Welt,
a dit ces choses excellemment dans une série d’articles intitulés : lossen zur
Bergprediyt. Dans la premiére étude : Das Christenthum und die moralische
Religion (Christliche Welt, Nv 40, 1¢r octobre 1896) nous lisons entre autres:
« Religion und Moral richtig zu scheiden und in das geziemende Verhaltniss zu
setzen, darauf ist in der christiichen Kirche von jeher viel Mithe gewandt und
desshalb mancher Streit ausgefochten worden. Gewiss sind Religion und Moral
grundverschiedene Dinge, aber es ist eben das Eigenthiimliche des Christen-
thums Christi, dass sie in ihin unzerreissbar eins sind. Die christliche Predigt
wie die Selbstbeurtheilung des einzelnen Christen wiirde vor manchem Fehl be-
wahrt bleiben, wenn sie sich unablassig an dieser Grunderkenntniss streng und
treu priifte.

» Es ist, wenn man die Bergpredigt liest, schwer zu begreifen, wie leicht
man innerhalb der christlichen Kirche mit dem Yorwurf des Moralismus zur
Hand ist. Auf Moralismus kann nur in cinem Fall erkannt werden : wenn nam-
lich einer scine Tugend und Gerechtigkeit auf nichts weiter griinden will als
auf die ecigene Vernunft und Kraft. Ein solcher Versuch 1st hochst ehrenwerth,
hichst beachtenswerth ; mit der grissten personlichen Spannung sollen wir ihn
beobachten, falls sich uns die Gelegenheit dazu bietet; und viel naher ist dem
Reiche Gottes, wer diesen Versuch mit Ernst macht, als diec Menge derer, die
gar nicht danach fragen, was gut und bose ist. Aber Christenthum ist erst da
vorhanden, wo die Sehnsucht nach einer vollkommenen Gerechiigkeit so die
Secle fullt, dass man’s mit Macht spiirt : aus eigener Kraft kann ich sie mit aller
Anstrengung nicht erringen, Und wiederum : Christenthum ist nur da vorhanden,
wo eine andere Kraft uns zu Hilfe kommt und uns emporhebt zu dieser wahr-
haftigen Gerechtigkeit, die nun kein ldeal mehr ist, sondern unsere selbstver-
standliche Art, von der Jedermann etwas hat, und aufl die Jedermann sich ver-
lassen kann. »

THEOL. ET PHIL. 1897 28



429 PAUL CHAPUIS

sentant comme un appendice gratuit et une incommode ex-
croissance de la morale. Qu’on sache bien qu’il n’y a pas une
fibre dans la religion, pas une idée, pas un article de foi quine
soit de la morale!. »

Donc, la sainteté est la substance de la religion, c’est toute
la religion, et c’est 'ceuvre du Nazaréen que de I’avoir accom-
plie et marquée en traits profonds et ineffacables. Oh! je veux
qu’avant et aprés lui les sages aient gravé, sur des pages im-
mortelles, d’analogues aspirations. Le stoicisme a tait des hé-
ros et I'on a pu prendre Séneque pour un disciple de saint
Paul. Mais analysez d’'un peu prés leur idéal de vertu:il a
toujours quelque chose d’étroit, d’étrange; le chemin qui y
conduit est encore fait de rites, de préceptes, de recettes. Ici
la vision est recommandée, la-bas ’extase et partout 'ascé-
tisme, I'opposition de la chair et de I’esprit. Le monachisme et
I'idéal monastique sont nés avant les couvents et ils se perpé-
tuent sans les couvents. Tout autre I'image de sainteté pro-
duite par Jésus-Christ. Un mot l'exprime : elle est humaine,
mais d’'une humanité si haute qu’il est arrivé & des hommes
de la défigurer en la restreignant. Rien d’artificiel, mais rien
non plus qui la soumette & la chair. Elle s’épanouit et elle
épanouit 'ensemble de nos facultés; elle pénétre dans tous les
domaines de la vie; elle comprend et sanctifie toutes les aspi-
rations et sert tous les dons; elle déploie I'Ame et ne la rétré-
cit pas; elle donne un de ces portraits si bien exécutés qu'on
le diraii facile & imiter, parce qu’il est parfait. Telle la sainteté
réalisée par Jésus-Christ, dans les harmonies de sa vie et de
ses paroles. Voila la religion et voila la morale, une morale qui
ne va pas sans linspiration divine et une religion qui est la
source de cette morale. Il est possible assurément, nous I’avons
vu, de concevoir cette sainteté se réalisant en d’autres formes;
mais quelle qu’en soit la forme, on ne congoit aprés elle et
au-dessus d’elle rien de plus parfait. Cette sainteté-la plonge
I’homme et I’épanouit en Dieu.

Ces considérations et d’autres analogues, qui nous condui-

1 Essais de philosophie morale el de morale religieuse. Paris, 1837. La volonté

cherchant sa loi, p. 25.



LA SAINTETE DE JESUS DE NAZARETH 425

sent déja sur le chemin de la preuve philosophique provo-
quent néanmoins une objection assez commune, que nous re-
trouverons précisée et molivee tout & I'heure sous d’autres
formes. On les -admettra peut-étre & titre d’aspirations, de
possibilité abstraite ; mais de l'ceuvre du Christ, de 'impres-
sion que laisse la contemplation de son ame, telle qu’elle nous
est connue, on a tiré la conclusion suivante : Sans doute, le
Christ a mis en un haut relief I'idéal moral, il a proclamé le
devoir du bien absolu et la tradition évangélique primitive a
projeté devant nous cet idéal. Mais de la sainteté comme but
a la sainteté vécue, il y a un pas encore et ol est la preuve
que Jésus de Nazareth I'ait franchi. L’ « idée, » d’ailleurs,
comme on disait au beau temps de la passion spéculative, qui
a si brillamment marqué la premiere moitié du siecle, '« idée »
suffit, quelque opinion qu’on professe sur sa réalisation adé-
quate par le Christ historique. On verra plus loin & quel a priori
se rattache cette facon d’idéalisme. Disons ici sa part de vérité
et la correction jugée nécessaire.

Assurément, en maintes circonstances, on voit dans ’évolu-
tion I'idéal précéder la réalité, comme la réalité supérieure, a
laquelle tendent nos aspirations. L’artiste congoit son ceuvre
avant de 'exécuter et I’exécution ne répond cjue rarement a la
vision premiére; les aspirations de réformes sociales et poli-
tiques prolongent les lignes de la réalité présente et projettent
une situation meilleure, comme le Paradis du réve de bonheur.
[’expérience est trop précise pour qu’il soit permis de nier la
vertu aiguillonnante d’un idéal qui n’a pour lui qu'un avenir
espéré et le mot excelsior ! est le catéchisme résumé de toute
la tendance.

Mais on observera, d’autre part, que dans les cas signalés et
leurs analogues 'idéal est toujours créé au moyen de la réa-
lité et le plus souvent par antithése avec elle. Si, dans I'his-
toire, on poursuit I'idée de la perfection morale, on la voit
recommandée et louée sans doute, mais toujours avec ce pos-
tulat qu’elle est humainement impossible !. Or, le Christ a brisé

1 Ullmann, ouv. cit., I, p. 120-136.



424 PAUL CHAPUIS

ce postulat, il a cru possible le triomphe du bien; il a dit:
soyez parfaits! et imposé I'idéal & réaliser comme bien absolu.
Or chez celui dont les paroles ne dépassent jamais les actes,
il est parmis de conclure que si cette possibilité de perfection
a été affirmée, il en a reconnu en lui-méme la realité. Et cette
réalité est précisément ce qui fait du Christ, aux yeux du dis-
ciple, non seulement un prophéte de la religion, mais I'objet
de la foi, ce chemin qui conduit au Pére. Sans la sainteté ac-
complie, cette affirmation n’a plus de sens appréciable et nous
tombons en plein pélagianisme, avec sa vue insuffisante de la
vertu et sa vue plus superficielle encore du mal moral. Cette
réalité du bien accompli, nous le rappelons encore, ne peut
étre prouvée par des arguments extérieurs; elle ne saurait étre
qu’une affirmation tirée de I’expérience du croyant, elle reste
de nature morale, car seule la vie nouvelle réepandue en nous
par la communion spirituelle avec le Christ réalise cette certi-
tude, dont les preuves externes nous échappent. C'est sur
cette voie expérimentale qu'un Ullmann! a pu dire que «la
meilleure et plus irréfragable preuve de la réalité de cette
perfection morale nous est fournie par l'impression que fait
sur les dmes la personne du Christ et la vie qui, immédiate-
ment, découle de lui. »
A la question posée par le poete :

Woher der Sonne Himmelsfeuer stamme,

le poéte répond :

Die alle Welt verklirt, erkliart sich selbst.
Nur Licht bezeugt, dass sie vom Lichte stamme 2.

La sainteté, disons-nous dans un sens identique, ne se dé-
montre pas, elle se montre. Il en est ainsi du « soleil de jus-
tice » qui s’est levé sur le monde moral. Quiconque a contem-
plé la lumiére de l'astre du jour et éprouvé sa chaleur ne
saurait mettre en doute ni son existence, ni ses effets. Aucun
de ceux, pareillement, qui ont une fois expérimenté les puis-

1 Ouv. cit., I, p. 136.
2 Schiller, Die Braut von Messina.



LA SAINTETE DE JESUS DE NAZARETH 425

sances sanctifiantes de la communion avec le saint de Naza-
reth ne met en doute la divine originalité de son principe cen-
tral, qui est la perfection morale.

L’histoire nous avait conduits & la probabilité de cette per-
fection, la preuve morale nous en donne, dans les conditions
indiquées, la réaliteé et en fait un objet de foi. Les considéra-
tions philosophiques, dont j’apprécie la valeur, mais que je ne
puis qu'indiquer en substance, vont nous fournir la possibilité
théorique de cette sainteté.

Conformément aux méthodes apologétiques actuelles, qui
montrent dans I’Evangile une réponse divine aux aspirations
fondamentales de la conscience humaine, il serait aisé de faire
surgir comme des images ou des créations anticipées de I'idéal
de justice. On connait cette belle page de la Reépublique de
Platon!, un éclair dans la nuit, ou le philosophe oppose a
I’'homme injuste qui prend les apparences de la justice pour
réaliser ses projets pervers, le type de 'hornme droit et hon-
néte, qui veut non pas paraitre, mais étre. Sans commetire
aucune action injuste, 1l a toutes les apparences de !’injustice,
afin d’étre absolument éprouvé et de ne pas transiger sous les
coups de la calomnie et de tout ce qui l'accompagne. Il reste
inébranlable jusqu’a la mort, tout en étant tenu toute sa vie,
bien que juste, pour injuste, et Platon lui-méme lul annonce
son sort final qui est d’étre enchainé, fouetté, torturé, d’avoir
les yeux arrachés et de mourir sur la potence, aprés avoir
supporté toute espéce de maux. Ce tableau, malgré ce qui lui
manque pour monter a la sainteté rayonnante dans l'amour,
rappelle néanmoins ce serviteur de I'Eternel, juste, souffrant
pour les injustes, dont Esaie a produit 'émouvante 1mage.
Chacun a leur facon dénotent une vision du vrai, une aspira-
tion qui marche au vrai.

Plus prées de nous, Alexandre Vinet, dans un de ses articles
les plus profonds, peut-étre le plus magistral entre tous ceux
qu’a écrits cette plume magistrale, intitulé : D'un criterium
du bon moral 2, a tenté cette preuve philosophique. Il le fau-

i Platon, De Republica, LI, 3.
2 Quv, cit., p. 74 et suiv,



426 PAUL CHAPUIS

drait citer tout entier; nous wu’en prenons que la moelle :

« Il ne peut étre sans intérét de rechercher quel effet pro-
duirait sur I'esprit de 'homme la production instantanée de ce
type (de sainteté) qu’il a perdu et dont il cherche en vain a
rassembler les éléments dans l'unité d’un type organique et
parfaitement continu.

» Seulement, vous, homme affligé de ]a méme infirmité que
tout le reste des hommes, ce n’est pas vous qui produirez a
leurs regards cet idéal et quand, par impossible, vous le leur
auriez dépeint trait pour trait, ce ne serait encore qu’'une pein-
ture et non une reéalité, une supposition et non un exemple.
La résurrection de ce modele ne vous appartient pas.

» Mais que la présence d’'un modéle si glorieux produirait,
du moins sur notre esprit, un autre effet que tous ces discours!
Comment pourraient-ils résister & apparition de la vérité tout
entiere, ceux qui en ont déji les commencements, les pre-
miéres données, ceux qui verraient par elle combler toutes
les lacunes, lier tous les fragments épars, compléter tous les
contours interrompus, déterminer les lignes errantes et vagues,
qui conservent dans notre 4me, comme des ruines sur le sol,
le plan de notre moralité primitive. Il est vrai que bien des
bommes prennent ces débris imposants pour un palais, cette
lueur douteuse pour la lumiére. Il en est d’eux comme de ces
hommes qui, nés et élevés dans une caverne absolument téne-
breuse, en sortiraient par une nuit que la lune éclaire. Cette
nuit, pour eux, c’est le jour, cette lune c’est le soleil ; comment
les persuaderez-vous qu’il y a un autre jour et un autre soleil ?
Sont-ils en état de concevoir et, par conséquent, de désirer
une clarté plus vive, une plus brillante lumiére? Ne perdez
pas votre temps & les raisonner la-dessus ; laissez s’écouler la
nuit, laissez paraitre l'aurore; laissez poindre le soleil. Avec
quelle rapidité, avec quelle force irrésistible ils vont étre désa-
busés! et qu’il leur sera impossible désormais de confondre un
pale reflet avec la source méme de la lumiére, et la splendeur
du jour avec la timide clarté des nuits !

» C’est ainsi et non autrement que se dissipe 'erreur en ma-
tiere morale. Que la vertu dans sa perfection, que la sainteté



LA SAINTETE DE JESUS DE NAZARETH 427

se montre, que ses traits se dessinent dans une réalité vivante ;
que son caractére se prononce dans un caractére d’homime,
mais entier, mais conséquent, mais pur, mais sans mélange ;
que toutes ses parties, ses développements se groupent autour
d’un principe générateur, d’oit 'on voie nettement sortir et
s’épancher tous les canaux; qu’on la voie, au point méme de
sa source, jaillissant du rocher bien au-dessus de ces pentes,
ou, recevant contre son gré le tribut des flots étrangers, elle
s’altére, se trouble et ne présente plus qu'un mélange dans
lequel ’eau pure du rocher ne peut plus étre discernée. »

Cette page étincelante renferme en substance toute la preuve
philosophique, tout ce qu’on peut dire & ce point de vue spécial
sur la nécessité et sur la possibilité de la production de ’homme
saint. Cette derniére face du sujet a été mise en un beau relief
dans une étude de M. Ph. Bridel, qui demeurera!. On pourrait
chercher d’autres chemins encore, peut-étre au temps présent
des chemins préférables. Il s’agirait d’analyser les caractéres
de Jésus-Christ et de montrer comment chacun de ses carac-
teres répond 4 la conscience morale, comment dans le fini,
Pindividuel, le temporaire, il résume et réalise ce qu’il y a d’éter-
nel dans notre nature. Mais, pour le fond des choses on abou-
tirait & des résultats analogues. Pas plus que la preuve histo-
rique, I'apologétique philosophique ne nous fournit la réalité
de cette perfection ; la preuve morale seule ferme le cercle; la
philosophie ne dira jamais que la possibilité ou, & un certain
degré, la nécessité de la venue de I’homme saint. A ce titre,
elle a une valeur considérable. Elle nous conduit & discuter
deux des principales objections qui lui ont été opposées et qui
nous approchent de nos conclusions. Ces objections traitent,
en effet, des conditions dans lesquelles a pu se réaliser la sain-
teté de '’homme-Jésus.

' Ph. Bridel, La foi en Jésus de Nazareth peut-elle constituer la religion
definitive? — Lausanne, Georges Bridel et Cie, 1892.




	La sainteté de Jésus de Nazareth : ses caractères et ses conditions. Partie 2, Des preuves de la sainteté de Jésus de Nazareth

