
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: La sainteté de Jésus de Nazareth : ses caractères et ses conditions.
Partie 2, Des preuves de la sainteté de Jésus de Nazareth

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA SAINTETE DE JESUS DE NAZARETH

Ses caractères et ses conditions

PAR

PAUL CHAPUIS '

SECOND ARTICLE

CHAPITRE II

Des preuves de la sainteté de Jésus de Nazareth.

Dans ce siècle, qui s'est spécialement occupé du problème
étudié, toutes les preuves avancées en faveur de la sainteté du

Christ, si tant est que ce terme de preuves soit exact, se

réduisent à trois: il y a la preuve historique, la preuve déduite
de considérations philosophiques et la preuve morale, c'est-à-
dire celle qui fait de cette certitude un produit, peut-être un
postulat de la foi. Comme bien on pense, ces trois genres de

démonstration sont de valeur singulièrement inégale. Essayons
de determiner notre point de vue.

La preuve historique a été abondamment développée dans la

monographie d'Ullmann, à laquelle nous nous permettons de

renvoyer le lecteur, car il nous est impossible et inutile d'entrer

dans ces détails spéciaux. Quelques exemples suffisent à

notre dessein. On cite dans cette direction le témoignage de

divers témoins : Pilate ne veut rien avoir affaire avec le sang
de ce juste. Un des brigands crucifiés avec Jésus traduit une

impression identique, et le centurion du peloton d'exécution

1 Voir le numéro de juillet.



410 PAUL CHAPUIS

donne essor à sa conviction de l'innocence du condamné.
Judas confesse avoir trahi le sang innocent, et l'apôtre Pierre
lors d'une pêche miraculeuse en face du Maître reconnaît sa

propre qualité d'homme pécheur. Tous ces faits sont invoqués
à titre d'arguments probants, aussi bien que l'impression
d'ensemble des évangélistes qui nous ont livré le tableau du
Maître. Mais qui ne verrait tout ce que ce genre de démonstration

a d'insuffisant et même de dangereux Laissons à l'histoire

fondée sur une sérieuse exégèse des textes le soin de

développer le sens de telles affirmations. Mais on ne sera

pas téméraire en affirmant qu'aucun des textes cités, et autres
analogues, si impressionnants soient-ils, ne fournit un témoignage

probant. Pilate, président d'un tribunal, affirme en juge
l'innocence d'un homme qu'on lui présente comme un
criminel, mais n'entend et ne songe point proclamer sa perfection
morale. Le centenier a une impression identique et l'Iscariote
a la même sensation. Quant à Pierre, pour conclure de son

impuissance à la sainteté de celui qui va devenir son maître,
on lui prête plus qu'il ne peut dire à C3tte heure, en identifiant
sa confession à une déclaration implicite d'impeccabilité en
faveur de Jésus. Nos évangélistes, sans doute, sont de fidèles
échos de traditions primitives, mais chez eux je ne vois pas
un texte précis et conscient, affirmant cette opinion. Elle peut
être la leur ; mais ils sont trop fidèles chroniqueurs pour
tenter de faire saillir cette thèse. De ce qu'ils ne rapportent, à

mon sens, aucun trait qui brise le rayon de pureté, est-il
logiquement, car ici il ne s'agit encore que de logique, permis de

conclure qu'ils ont conçu leur héros comme parfait? On sait

assez que sans nuire nécessairement à la vérité, les biographes

présentent généralement leurs héros sous leurs côtés les

plus favorables. A ce titre, Vinet et combien d'autres devraient

prendre place parmi les saints ; car Eugène Rambert *

n'affirme aucun mal de notre penseur. Si nous ne tirons pas,

d'esquisses analogues, une telle conclusion, c'est en vertu d'un
à priori, dont nous aurons à apprécier la valeur et qui nous

1 Eugène Rambert, Alexandre Vinet, Lausanne 1875, 1 vol.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 411

fait dire qu'il ne se peut pas que Vinet n'ait été un pécheur.
-Aussi, en suivant cette méthode, faudrait-il avec un droit

égal prêter attention à ceux qui dénient à Jésus l'auréole de la

pureté morale1. Leur à priori vaut le nôtre, bien que les
tentatives faites pour découvrir dans les récits évangéliques
quelques traces d'infériorité me paraissent toutes condamnées

par l'histoire et par l'exégèse. Nous pensons pouvoir négliger
ici cette discussion qui nous entraînerait hors des limites fixées
à cetle étude, d'autant plus que les considérations qui vont
suivre indiquent suffisamment quelle valeur nous accordons à

la preuve historique.
A tout prendre celle-ci pèse infiniment peu dans la solution du

problème. En effet, pour démontrer d'une façon convaincante
la perfection morale d'une personnalité, une connaissance,

partaite aussi, de sa vie entière depuis ses origines conscientes

jusqu'à son dernier soupir serait indispensable. Une
individualité quelconque peut ne pas laisser voir de mal constatable
et positif; nous dirons d'elle qu'elle n'a fait que le bien. Mais

qui osera se fier aux apparences? Ce scepticisme est légitime.
L'égoïsme et la vanité ou les simples convenances sociales

sont des leviers puissants pour conserver les apparences du

bien. Celui-ci d'ailleurs ne consiste pas exclusivement à ne pas
commettre d'infraction à la loi morale ; il exige sa réalisation

intégrale. On le définirait volontiers comme une vie réglée
tout entière et à chacun de ses moments par la loi divine ;

pensées, sentiments, mobiles et actes, tout y rentre. Dès lors,

pour prononcer sur la base des faits, il y faudrait l'œil de Dieu

lui-même, tout au moins, si l'on autorise cette comparaison,
un de ces appareils enregistreurs, capables de noter toutes les

pulsations de l'âme, comme tous les mouvements qui en

procèdent. Or ces conditions étant irréalisables, nous ne pouvons
logiquement et sûrement affirmer d'aucun mortel qu'il fut un
saint.

1 On trouvera ce côté de la question remarquablement représenté par Félix

l'écaut : Le Christ et la conscience, Paris 1863. Voir spécialement lettres XVII-
XIX et XXIV. Parmi les auteurs de Vies de Jésus, Strauss et Keim ; parmi les

dosrmnliciens, Schenkel et Biedermann.



412 PAUL CHAPUIS

Pour Jésus, en particulier, la fraction à peu près connue de

sa vie forme une portion très minime de son existence. Comptez

: deux ou trois ans sur trente-deux ou trente-trois années,
et dans cette courte période quelques moments seulement,
qui, ajoutés bout à bout, formeraient un petit nombre de

semaines. Entre ces heures connues, que d'instants ignorés!
Trente ans de vie privée, période de formation et d'apprentissage,

sur lesquels régnent en fait, une seule exception réservée,

les plus épaisses, les plus impénétrables ténèbres, que
jadis la légende, aujourd'hui les hypothèses et les analogies
empruntées au milieu ne parviennent qu'imparfaitement à

combler1. On trouvera peut-être que nous insistons trop sur
ces considérations. Cette insistance qui pourrait paraître un
scepticisme outrageant, est voulue. Elle nous fait toucher au

doigt toute l'insuffisance de la preuve historique, qu'avait si

largement développée Ullmann.
Néanmoins, on peut répondre à ces conclusions qu'on trouvera

excessives. Nous ferons nous-mêmes cette réponse. Malgré

notre ignorance largement avouée, il est presque permis
de conclure des quelques faits connus aux inconnus. L'induction

paraît d'autant plus légitime que dans la vie morale les

sommets éclairés et étincelants projettent leur lumière sur le
fond obscur des vallées et des gorges. Un enfant qui, à l'âge
de douze ans, a pu naïvement s'étonner des angoisses de ses

parents accourus à sa recherche, en disant avec la plus
sincère persuasion qu'ils devaient le savoir occupé aux affaires de

son père, trahit un préoccupation religieuse, une vie de
communion avec la source de l'être qui n'a pu surgir tout à coup
d'une enfance légère et insoucianle. Un homme qui dans sa

vie publique possède une telle autorité morale n'a pu édifier
cette assurance, ce pur éclat de sa conscience sur une vie où
la souillure aurait laissé quelques traces de son passage. On ne
cueille pas des figues sur des chardons, ni des raisins sur des

épines. Cette considération est de bonne psychologie; mais

qu'on pardonne mon insistance; je me place ici dans les con-
1 E. Stapfer, Jésus Christ avant son ministère, Paris, Fischbacher 1896, fournil

un type excellent de tout ce qu'il est possible d'essayer dans ce domaine.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 413

ditions de l'observation absolument rigoureuse, et alors, en

bonne logique, je suis obligé de dire que les faits cités décèlent

en Jésus une grande, une incomparable hauteur morale,
l'extrême élévation de sa piété, mais ne nous autorisent pas à

conclure sûrement, objectivement à sa sainteté. La démonstration
est saisissante, mais non pas irrésistible et contraignante. Que
de vies parvenues aux sommets grandioses de l'assurance de

la foi, de la piété dans la charité et qui sont issues d'un passé

rempli de taches Souvenons-nous d'un Augustin, et même
d'un Saul de Tarse. Il reste donc une possibilité d'échapper à

la conclusion : elle ne s'impose pas.
Mais voici une donnée qui peut-être nous rapprochera davantage

du but. Dans cet ordre historique, nous avons le témoignage

de Jésus sur lui-même. Je ne parle pas de textes comme
celui-ci : « Qui de vous me convaincra de péché » car malgré
tout ce que cette parole a de grandeur et de force, elle est

susceptible d'interprétations diverses et n'est en tous cas pas
ou ne donne pas une affirmation positive de sainteté. J'entends

plutôt toutes ces paroles, tous ces actes qui mettent en relief
la personnalité du Rédempteur, l'autorité qu'il réclame,
l'harmonie de son âme avec Dieu, son unité morale avec Lui ; toutes
ces pages encore étincelantes de charité et de miséricorde, de

tendresse pour les chargés et les affligés, de pitié et de

patience pour les pécheurs et de sévérité pour le péché. Ces

souvenirs sont dans toutes les mémoires. On en peut déduire à

tout le moins l'intégrité de sa conscience et l'on y constatera

surtout l'absence de toute confession personnelle de misère,
de toute allusion à un sentiment personnel de culpabilité.

Or cette lacune dans une telle hauteur de foi, au sein d'une

préoccupation morale si intense est extraordinaire. Je ne sais

si on peut la constater ailleurs. Le phénomène reste unique et
isolé. Les hommes pieux qui ont fait saillie dans l'histoire,
Mahomet et Augustin, se sont personnellement associés à la

plainte humaine avec des accents d'autant plus douloureux

que leur piété était plus intense. Cet apôtre qui affirmait vivre
en Christ, et faire du Christ sa vie, affirme en même temps
qu'il n'a pas atteint le but, et l'auteur des Pastorales a bien



414 PAUL CHAPUIS

rendu sa sensation inlime quand il lui fait dire qu'il est un des

premiers parmi les pécheurs1. C'est un effet de la communion
divine, sauf chez les âmes morbides, que de préciser le sentiment

de nos misères morales et il n'y a pas de meilleur chemin

pour réveiller le sentiment de la culpabilité que d'être près
de Dieu. Les abîmes du cœur s'y dévoilent d'autant plus que
la lumière est plus vive et la hauteur de l'idéal moral y peut
être plus exactement mesuré.

Or, il faut bien l'avouer, qu'on nous passe ce paradoxe, la

figure de Jésus de Nazareth, telle que nous l'a transmise la

tradition évangélique, manque de cette ombre et souffre de

cette lacune. Et cetle lacune ou nous froisse ou nous
contraint ; elle impose le dilemme souvent employé : ou bien
Jésus est demeuré le plus illusionné des hommes; il met au

jour un aveuglement monstrueux ; il représente un état de

conscience où la propre justice est arrivée à son degré
suprême. Ou bien cette indirecte confession d'une vie qui
n'éprouve aucun repentir, manifeste une âme pure qui n'a pas
besoin du repentir. Le phénomène est tellement étrange qu'on
a essayé de combler cette lacune-, sans y réussir sérieusement.

Car je ne pense pas que l'explication de la scène du

baptême dans le sens d'un aveu de culpabilité personnelle
résiste à un examen sérieux. Il faut dès lors, pour ramener la

figure du Sauveur au niveau commun, un effort désespéré et

quelques artifices, qui n'aboutissent guère. En définitive, à

ceux qui au nom de l'a priori ne peuvent se résoudre à statuer
une exception, il reste la seule ressource de rejeler le témoignage

des évangiles, d'affirmer qu'ils ont idéalisé leur héros.

Mais, comme d'autre part, à moins d'un scepticisme historique
absolu, on ne peut récuser en entier leur témoignage, comment

comprendre qu'une tradition en somme aussi naïve n'ait
point ici ou là laissé percer la vérité De quelque manière qu'on
les envisage, nos évangélistes ne sont pas des dogmaticiens
cherchant à démontrer une thèse, mais desimpies narrateurs,
s'essayant à reproduire ce qu'ils ont entendu ou lu.

1 1 Tim. I, 15.
'-' Pécaut, Keim, ouv. cit.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 415

Voilà, dira-t-on, dans l'ordre historique, un argument
irréfutable. Je ne voudrais affaiblir en rien la portée que j'ai essayé
de lui donner. Mais souffrez qu'ici encore j'essaie de parler en
historien sévère, en logicien aussi rigoureux que j'en suis

capable. Or dans ces conditions il importe de préciser l'argument

que nous venons de rappeler. Il vaut pour le ministère
de Jésus. Durant cette période il possède l'assurance d'une
conscience absolument intègre, qui se reflète dans son attitude
et ses paroles. Mais qui nous dit que la vie antérieure à ce
moment ait été portée par la même certitude Est-il impossible de

concevoir un tel témoignage, une telle puissance de bien, une
telle et parfaite communion avec la volonté divine, obtenues

sur le chemin de quelque imperfection antérieure? Prenez telle

page d'un héros de l'ordre moral, le cantique de l'assurance
chrétienne dans Romains VIII ou l'hymne à la charité de 1

Corinthiens XIII. En tirera-t-on une analogue conclusion? Qui nous
dit, qui nous garantit qu'à l'aurore de la vie, avant les victoires
et les triomphes de la conscience pure, il n'y ait eu quelque
souillure antérieure. Le torrent sort troublé du glacier dont il
entraîne les sables ; dans son trajet il dépose les limons sur
ses rives et arrive cristallin dans le bas de la vallée. L'image
radieuse a été précédée d'une image où perçaient les ombres.
Conclurons-nous alors au doute? Non, pas en fait; mais bien

au point de vue de l'abstraite logique. Nous affirmons, d'autres

nient; ni les uns, ni les autres nous ne possédons d'argument
péremptoire et dirimant, pour faire disparaître la négation, ou

son contraire. Sans doute l'apôtre Paul ou tel autre, tout en

s'élevant sur les sommets, laissent voir ailleurs qu'ils sont émus

et qu'ils ont souffert des ténèbres héréditaires. Ils ne sont

point des sauveurs, mais des sauvés de la grâce de Dieu. Jésus,

lui, n'affirme rien de pareil et l'intégrité de sa conscience à

trente ans n'évoque aucun souvenir de blessures antérieures.
Mais en bonne logique, il nous reste sur ce long passé inconnu
un point d'interrogation. Nous conclurons donc en disant que
la preuve historique mise à sa place et sous son vrai jour, malgré

la lumière qu'elle fournit à la solution du problème, reste

en définitive impuissante à procurer la certitude. Elle n'établit



416 PAUL CHAPUIS

guère que la probabilité de la perfection morale de Jésus de

Nazareth.
Aussi bien pouvait-on prévoir ce résultat par la nature même

du sujet. La perfection morale se lie au postulat de la liberté
morale. Or l'acte libre laisse voir des motifs, sans doute, mais

ces motifs restent objet de choix, ne se peuvent pas enchaîner
logiquement en vertu de cette nécessité intérieure, qui lie l'effet
à la cause. Elle ne saurait donc devenir objet de science
rigoureuse. « Je suis qui je suis, et qui je veux être. » Telle nous a

toujours paru la meilleure définition de l'idéj de Dieu. Pourquoi,

Etre suprême, cause des causes, es-tu qui tu es et qui tu
veux être? Parce que je veux être qui je veux.... Nous tournons

dans un cercle qu'éclairent faiblement les phénomènes.
Il en est ainsi de la sainteté de l'être fini. Elle ne se démontre

pas. Les faits connus peuvent la faire pressentir ou prévoir;
c'est déjà un résultat énorme qu'ils ne la contredisent pas; à ce

titre, la preuve historique développée non pas comme argument

essentiel, mais accessoire, présentée comme contrefort
de l'édifice et non comme fondement, possède une incontestable

utilité. Mais elle n'arrivera point à la démonstration
irréfragable. Nous irions même plus loin : un être fini qui
dirait à un moment donné de sa carrière : « Je suis saint, »

exciterait déjà nos suspicions. Remarquez que nulle part, Jésus

n'a directement posé cette thèse, il l'a même réfutée1. La poser
directement sous cette forme, c'est déjà la nier en fait. Ernest
Grobet, qui fut un évangéliste puissant, doublé, chose assez

rare dans la carrière, d'un homme d'esprit, rencontra un jour
un collègue qui lui confia n'avoir point péché depuis je ne sais
combien de semaines. « Quel dommage, cher frère, répartit
Grobet, que vous commenciez aujourd'hui! » Ce mot est d'un

penseur et d'un psychologue. En effet, la sainteté ne se

proclame pas en paroles, elle ne s'affiche point en lettres rouges;
elle ne se démontre pas au moyen de la dialectique, elle se

montre.
Sur quelle base alors établir la certitude qui est la nôtre de

la perfection du Christ?
1 Marc : X, 18.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 417

Ayons une bonne fois le courage de l'affirmer hautement :

la sainteté de Jésus-Christ est un acte de foi pur et simple, une
impression immédiate, qui dans ses dernières profondeurs
échappe à l'analyse. Qu'on ne s'y méprenne pourtant pas!
Quand nous disons la foi, nous ne disons pas le mystère, comme
si ces catégories, quoi qu'en pense l'opinion vulgaire, avaient
le moindre rapport. Nous ne confondons pas davantage la foi

avec l'adhésion soumise à une de ces affirmations que l'usage

appuie sur l'autorité de l'Ecriture ou de la tradition ecclésiastique,

jugée suffisante pour exiger notre obéissance. Nous

n'opposons pas non plus la loi à la connaissance, car nulle part
et en aucun domaine, il ne saurait y avoir contradiction entre
les deux éléments. Les résultats de la foi ne peuvent contredire
ceux de la science, pas plus que ceux de la science, ceux de

la foi. La vérité est une. L'antimonie entre elles, quand elle

existe, indique d'un côté ou de l'autre une erreur. Mais leur
nature et leur genre de certitude sont différents. La connaissance

contemple l'univers sous l'angle de la raison; la foi sous

celui de la conscience. Les deux éléments sont indispensables
à l'harmonie de la pensée. Elle a ses raisons de croire, ses

motifs contraignants qui valent bien la contrainte du syllogisme.
Confiance du pécheur repentant dans le Dieu des miséricordes,

la foi qui, religieusement, pratiquement, saisit Jésus-Christ
constitue une impression immédiate; elle est essentiellement

synthétique; l'analyse n'est pas de son domaine. Ces infirmes
de corps ou de cœur, ces aspirants à la vie éternelle, toutes
les âmes touchées par la grandeur du Christ n'ont pas
commencé par se demander comment celte charité suprême et

cette vie sainte et consacrée étaient possibles ou si elles
pouvaient être réelles. Elles ont perçu dans leur âme le rayon de

celte charité et de cette sainteté et nulle impression ne rend
mieux que cette directe expérience le son clair de la foi. Et
cette impression vécue a trouvé quelques échos positifs dans
la première littérature chrétienne. L'apôtre Paul, la lettre aux
Hébreux, celle qui porte le nom de Pierre, la première de Jean

affirment avec des expressions diverses cette perfection morale.
J'ajouterai que l'Eglise, à travers les siècles, a continué cette



418 PAUL CHAPUIS

expérience qui se transforme en une sorte de preuve ou tout
au moins de témoignage considérable. Dépassons 1er, horizons
un peu étroits de ce que les dictionnaires appellent des églises
et rappelons que la conscience humaine consultée, quand elle
a rencontré l'auguste figure du Nazaréen, a rendu témoignage
à sa hauteur morale. Sans insister sur le fait, je ne puis m'em-
pêcher de constater qu'ils appartiennent à l'exception ceux qui
ont essayé de souiller cet idéal, et les efforts faits pour le
rabaisser n'aboutissent qu'à de minces résultats. Faut-il qu'il
soit grand! car hélas! les grandeurs humaines ne résistent

que rarement aux attaques. Un Socrate lui-même leur a dû

payer un large tribut. Jésus de Nazareth! sa figure s'élève

rayonnante et pure au dessus de toutes les souillures et la
conscience laissée à elle-même répète au travers des siècles: voilà
l'homme, la substance, l'essence de l'homme, celui que je dois
être et que je ne suis pas. Ce que nous ignorons de son histoire,
et nous avons marqué notre profonde ignorance, peut au nom
de l'a priori logique rester dans le doute et ouvrir la porte au

cloute. On avoue cette lacune évidente. Ce que nous savons de

cette histoire d'une âme, l'impression que laisse son contact,
sa communion spirituelle nous contraint moralement à affirmer
sa perfection, tout au moins sa suprématie morale et c'est là

un acte de foi fondé sur les raisons expérimentales, propres à

la foi. Nous résumerons assez bien ces conclusions en nous
appropriant cette page de M. Sabatier, à laquelle nous
souscrivons sans réserve :

« Nos sources fussent-elles cent fois plus explicites, de

quelle autorité nous prononcerions-nous sur des actes accomplis,

il y a deux mille ans, dans un milieu que nous ne
connaissons pas? Que vaudrait notre jugement individuel? Il ne

peut donc être question de la sainteté objective du Christ, mais

seulement d'une sainteté subjective, c'est-à-dire conçue comme
un état intègre de conscience. Or cet état psychologique de

Jésus s'affirme à chaque pas de sa carrière et demeure permanent.

Non seulement il ne se sent jamais séparé de Dieu palle

sentiment de sa faute, mais il n'est pas divisé au-dedans
de lui-même. L'équilibre de sa vie intérieure n'est jamais



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 419

rompu. Il jouit d'une paix parfaite avec lui-même et avec son
Père. Jamais un souvenir pénible de honte ou de regret ne
vient troubler ce calme. Sa conscience n'a pas reçu de blessures,

car elle ne porte pas de cicatrices. Il faut signaler également

l'absence de ces plaintes qu'arrachent aux meilleurs des
hommes le sentiment de leur impuissance morale, la distance

qui sépare toujours la réalité de leur vie de l'idéal qu'ils
poursuivent, l'inégalité douloureuse de leurs efforts et du but à

atteindre. Sans doute, il y a eu tentation humaine, lutte, effort,
dans la vie de Jésus et c'est par là qu'il a pris un sentiment si

vif et si profond du péché; il a senti en lui les aiguillons de la

chair, les rêves de l'orgueil, la séduction du succès facile et
prochain. Mais il n'a jamais lutté en vain, son effort ne s'est

jamais trouvé trop court, sa volonté trop faible. L'intervalle
entre la réalité et l'idéal s'est trouvé chaque fois comblé. Ce

qui devait être a été1. » Nous résumerons à notre tour notre
pensée en disant que l'affirmation chrétienne, religieuse, de la
sainteté du Christ repose sur le témoignage impératif de notre
conscience qui, lorsqu'elle l'a rencontré, salue en lui le plus
haut idéal moral connu et le plus haut idéal moral concevable.

Je dis connu. Certes ce n'est pas nous qui chercherons à

rabaisser l'effort humain, tout en croyant plus sûrement assurer
au maître de Nazareth la place incontestée et eminente qui lui
appartient. Déni soit Dieu de ce que sa grâce a laissé paraître,
au sein des siècles, comme des éclairs en la nuit. Le divin
Socrate, Bouddha et Mahomet, Esaïe ou Elie, Sénèque même,
soni de ceux-là. Mais sans accomplir le parallèle, en laissant à

ces grandeurs tout ce qu'elles ont de supérieur à leur place, il
n'est point outre-cuidant d'affirmer que Jésus de Nazareth a

magnifiquement reproduit les plus nobles de leurs aspirations
et s'est élevé lui-même à une hauteur qu'ils n'ont point
atteinte. La sublimité de sa figure émerge de sa vie qui produit
elle-même les éléments générateurs de sa pensée. Il reste

jusqu'à cette heure le plus grand, le seul vraiment grand des

fils des hommes.

Lichtenberger. Encyclopédie des sciences religieuses. Tom. VIII, p. 368.

Article Jésus-Christ, par A. Sabatier.



420 PAUL CHAPUIS

Je dis ensuite que cet idéal réalisé est le plus haut qui soit
concevable. En effet, à nos yeux, le Christ n'est ni un révélateur,

ni une révélation,il est le révélateur et incarne la révélation.

Sans doute, il appartient à la catégorie des initiateurs, des

fondateurs de religions, mais nous ne dépasserons pas la

définition légitime en disant qu'il est le fondateur de la religion.
Avec lui, en effet, l'évolution religieuse est arrivée à son terme,
je veux dire qu'elle a abouti à ce qu'elle doit être. Avant Jésus

la religion, quelque hypothèse qu'on émette sur ses origines
premières, rattachait l'homme à la divinité essentiellement au

moyen des rites, des formules; l'élément pratique ou moral,
qui constitue la réalité de la religion reste à l'arrière-plan,
même dans les formes de l'hébraïsme ou de l'hellénisme. En

Palestine, elle apparaît dans les aspirations du prophétisme, en

Grèce, pour s'épurer et se séparer des éléments inférieurs, elle
a du se réfugier dans la philosophie morale. Jésus de Nazareth
a mis en relief et pleine lumière le but éternel de la religion;
ce but n'est pas de rapprocher extérieurement l'homme et

Dieu, mais de réaliser une communion vivante, une inspiration
constante, de créer la filialité divine. Il a dès lors placé la

religion, sans méconnaître la valeur d'autres éléments accessoires,

au dessus du rite, enveloppe passagère, au dessus des

cérémonies, symboles plus ou moins saisissables, au-dessus des

croyances, expressions inadéquates et changeantes de l'expérience

et du sentiment religieux. A ses yeux, la religion
véritable, l'adoration réelle, le culte en esprit et en vérité, c'est la
sainteté. Accomplir la loi morale, obéir, donc se repentir des

violations antérieures ou actuelles, réaliser ainsi la loi
supérieure de l'être, l'union consciente avec Dieu, voilà la religion.
Aimer Dieu, c'est-à-dire encore, entrer en communion avec la

source de l'être, aimer le prochain, c'est-à-dire entrer en
communion solidaire avec l'humanité, voilà ce qu'il appelle être

parfait comme le Père céleste est parfait. En un mot, Jésus a

constitué la religion en morale et la morale en religion. On ne

nous demandera point de justifier ici ce rapport d'identité. Nous

reconnaissons que dans l'histoire les deux forces sont deux

lignes qui tour à tour se distinguent, se touchent ou s'éloignent



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 421

jusqu'à ce que dans l'œuvre du Christ elles se pénètrent et
s'identifient. Je dis, s'identifient et se fondent; car à ce degré
la religion suppose la morale, comme la morale la religion.
Mais puisqu'on a l'air de craindre notre« moralisme1,» qui
est un moralisme chrétien, « je ne sais, dirons-nous avec Vinet,
si quelqu'un se scandalisera de voir ici la morale et la religion
en quelque sorte identifiées. Il n'y a point là matière à scandale,
bien au contraire. La dignité de la religion, sa puissance tiennent

précisément à cette unité ou, si l'on veut, à cette confusion.

Une religion qui n'est pas de la morale a moins de valeur

encore qu'une morale qui n'est pas de la religion. Il faut, bien
loin de le dissimuler, le dire très clairement et très haut, afin

qu'on cesse dans le monde, de décrier le dogme en le repré-

1 M. Rade, pasteur à Francfort-sur le Mein et directeur de la Christliche Welt,

a dit ces choses excellemment dans une série d'articles intitulés : Glossen zur
Bergpredigt. Dans la première étude : Das Christenthum und die moralische

Religion (Christliche Welt, N» <K), l«r octobre 1891!) nous lisons entre autres :

o Religion und Moral richtig zu scheiden und in das geziemende Verhältniss zu

setzen, darauf ist in der christlichen Kirche von jeher viel Mühe gewandt und

desshalb mancher Streit ausgefochten worden. Gewiss sind Religion und Moral

grundverschiedene Dinge, aber es ist eben das Eigenthümliche des Christen-

thums Christi, dass sie in ihm unzerreissbar eins sind. Die christliche Predigt
wie die Selbstbeurtheilung des einzelnen Christen würde vor manchem Fehl

bewahrt bleiben, wenn sie sich unablässig an dieser Grunderkenntniss streng und

treu prüfte.
» Es ist, wenn man die Rergpredigt liest, schwer zu begreif™, wie leicht

man innerhalb der christlichen Kirche mit dem Vorwurf des Moralismus zur
Hand ist. Auf Moralismus kann nur in einem Fall erkannt werden ; wenn nämlich

einer seine Tugend und Gerechtigkeit auf nichts weiter gründen will als

auf die eigene Vernunft und Kraft. Ein solcher Versuch ist höchst ehrenwerth,
höchst beachtensvverth ; mit der grossieri persönlichen Spannung sollen wir ihn

beobachten, falls sich uns die Gelegenheit dazu bietet; und viel näher ist dem

Reiche Gottes, wer diesen Versuch mit Ernst macht, als die Menge derer, die

gar nicht danach fragen, was gut und böse ist. Aber Christenthum ist erst da

vorhanden, wo die Sehnsucht nach einer vollkommenen Gerechtigkeit so die

Seele füllt, dass man's mit Macht spürt : aus eigener Kraft kann ich sie mit aller

Anstrengung nicht erringen. Und wiederum: Christenthum ist nur da vorhanden,

wo eine andere Kraft uns zu Hilfe kommt und uns emporhebt zu dieser

wahrhaftigen Gerechtigkeit, die nun kein Ideal mehr ist, sondern unsere
selbstverständliche Art, von der Jedermann etwas hat, und auf die Jedermann sich
verlassen kann. »

THÉOL. ET PHIL. 1897 28



422 PAUL CHAPUIS

sentant comme un appendice gratuit et une incommode
excroissance de la morale. Qu'on sache bien qu'il n'y a pas une
fibre dans la religion, pas une idée, pas un article de foi qui ne
soit de la morale '. »

Donc, la sainteté est la substance de la religion, c'est toute
la religion, et c'est l'œuvre du Nazaréen que de l'avoir accomplie

et marquée en traits profonds et ineffaçables. Oh je veux
qu'avant et après lui les sages aient gravé, sur des pages
immortelles, d'analogues aspirations. Le stoïcisme a tait des héros

et l'on a pu prendre Sénèque pour un disciple de saint
Paul. Mais analysez d'un peu près leur idéal de vertu : il a

toujours quelque chose d'étroit, d'étrange; le chemin qui y
conduit est encore fait de rites, de préceptes, de recettes. Ici
la vision est recommandée, là-bas l'extase et partout l'ascétisme,

l'opposition de la chair et de l'esprit. Le monachisme et

l'idéal monastique sont nés avant les couvents et ils se perpétuent

sans les couvents. Tout autre l'image de sainteté
produite par Jésus-Christ. Un mot l'exprime : elle est humaine,
mais d'une humanité si haute qu'il est arrivé à des hommes
de la défigurer en la restreignant. Rien d'artificiel, mais rien
non plus qui la soumette à la chair. Elle s'épanouit et elle

épanouit l'ensemble de nos facultés; elle pénètre dans tous les

domaines de la vie; elle comprend et sanctifie toutes les
aspirations et sert tous les dons; elle déploie l'âme et ne la rétrécit

pas; elle donne un de ces portraits si bien exécutés qu'on
le dirait facile à imiter, parce qu'il est parfait. Telle la sainteté
réalisée par Jésus-Christ, dans les harmonies de sa vie et de

ses paroles. Voilà la religion et voilà la morale, une morale qui
ne va pas sans l'inspiration divine et une religion qui est la

source de cette morale. Il est possible assurément, nous l'avons

vu, de concevoir cette sainteté se réalisant en d'autres formes ;

mais quelle qu'en soit la forme, on ne conçoit après elle et

au-dessus d'elle rien de plus parfait. Cette sainteté-là plonge
l'homme et l'épanouit en Dieu.

Ces considérations et d'autres analogues, qui nous condui-

1 Essais de philosophie morale el de morale religieuse. Paris, 1837. La volonté

cherchant sa loi, p. 25.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 42û

sent déjà sur le chemin de la preuve philosophique provoquent

néanmoins une objection assez commune, que nous
retrouverons précisée et motivée tout à l'heure sous d'autres
formes. On les admettra peut-être à titre d'aspirations, de

possibilité abstraite ; mais de l'œuvre du Christ, de l'impression

que laisse la contemplation de son âme, telle qu'elle nous
est connue, on a tiré la conclusion suivante : Sans doute, le
Christ a mis en un haut relief l'idéal moral, il a proclamé le
devoir du bien absolu et la tradition évangélique primitive a

projeté devant nous cet idéal. Mais de la sainteté comme but
à la sainteté vécue, il y a un pas encore et où est la preuve
que Jésus de Nazareth l'ait franchi. L' « idée, » d'ailleurs,
comme on disait au beau temps de la passion spéculative, qui
a si brillamment marqué la première moitié du siècle, 1'« idée »

suffit, quelque opinion qu'on professe sur sa réalisation
adéquate par le Christ historique. On verra plus loin à quel à priori
se rattache cette façon d'idéalisme. Disons ici sa part de vérité
et la correction jugée nécessaire.

Assurément, en maintes circonstances, on voit dans l'évolution

l'idéal précéder la réalité, comme la réalité supérieure, à

laquelle tendent nos aspirations. L'artiste conçoit son œuvre
avant de l'exécuter et l'exécution ne répond que rarement à la
vision première ; les aspirations de réformes sociales et
politiques prolongent les lignes de la réalité présente et projettent
une situation meilleure, comme le Paradis du rêve de bonheur.
L'expérience est trop précise pour qu'il soit permis de nier la

vertu aiguillonnante d'un idéal qui n'a pour lui qu'un avenir
espéré et le mot excelsior est le catéchisme résumé de toute
la tendance.

Mais on observera, d'autre part, que dans les cas signalés et
leurs analogues l'idéal est toujours créé au moyen de la réalité

et le plus souvent par antithèse avec elle. Si, dans l'histoire,

on poursuit l'idée de la perfection morale, on la voit
recommandée et louée sans doute, mais toujours avec ce
postulat qu'elle est humainement impossible L Or, le Christ a brisé

i Ullmann, ouv. cit., I, p. 120-136.



424 PAUL CHAPUIS

ce postulat, il a cru possible le triomphe du bien; il a dit :

soyez parfaits t et imposé l'idéal à réaliser comme bien absolu.
Or chez celui dont les paroles ne dépassent jamais les actes,
il est permis de conclure que si cette possibilité de perfection
a été affirmée, il en a reconnu en lui-même la réalité. Et cette
réalité est précisément ce qui fait du Christ, aux yeux du
disciple, non seulement un prophète de la religion, mais l'objet
de la foi, ce chemin qui conduit au Père. Sans la sainteté
accomplie, cette affirmation n'a plus de sens appréciable et nous
tombons en plein pélagianisme, avec sa vue insuffisante de la

vertu et sa vue plus superficielle encore du mal moral. Cette

réalité du bien accompli, nous le rappelons encore, ne peut
être prouvée par des arguments extérieurs ; elle ne saurait être

qu'une affirmation tirée de l'expérience du croyant, elle reste
de nature morale, car seule la vie nouvelle répandue en nous

par la communion spirituelle avec le Christ réalise cette certitude,

dont les preuves externes nous échappent. C'est sur
cette voie expérimentale qu'un Ullmann4 a pu dire que « la

meilleure et plus irréfragable preuve de la réalité de cette

perfection morale nous est fournie par l'impression que fait

sur les âmes la personne du Christ et la vie qui, immédiatement,

découle de lui. »

A la question posée par le poète :

Woher der Sonne Himmelsfeuer stamme,

le poète répond :

Die alle Welt verklärt, erklärt sich selbst.
Nur Dicht bezeugt, dass sie vom Lichte stamme '2.

La sainteté, disons-nous dans un sens identique, ne se
démontre pas, elle se montre. Il en est ainsi du « soleil de justice

» qui s'est levé sur le monde moral. Quiconque a contemplé

la lumière de l'astre du jour et éprouvé sa chaleur ne
saurait mettre en doute ni son existence, ni ses effets. Aucun
de ceux, pareillement, qui ont une fois expérimenté les puis-

1 Ouv. cit., I, p. 136.

Schiller, Die Braut von Messina.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 425

sances sanctifiantes de la communion avec le saint de Nazareth

ne met en doute la divine originalité de son principe central,

qui est la perfection morale.
L'histoire nous avait conduits à la probabilité de cette

perfection, la preuve morale nous en donne, dans les conditions
indiquées, la réalité et en fait un objet de foi. Les considérations

philosophiques, dont j'apprécie la valeur, mais que je ne

puis qu'indiquer en substance, vont nous fournir la possibilité
théorique de cette sainteté.

Conformément aux méthodes apologétiques actuelles, qui
montrent dans l'Evangile une réponse divine aux aspirations
fondamentales de la conscience humaine, il serait aisé de faire
surgir comme des images ou des créations anticipées de l'idéal
de justice. On connaît cette belle page de la Bépublique de

Platon1, un éclair dans la nuit, où le philosophe oppose à

l'homme injuste qui prend les apparences de la justice pour
réaliser ses projets pervers, le type de l'homme droit et
honnête, qui veut non pas paraître, mais être. Sans commettre
aucune action injuste, il a toutes les apparences de l'injustice,
afin d'être absolument éprouvé et de ne pas transiger sous les

coups de la calomnie et de tout ce qui l'accompagne. Il reste
inébranlable jusqu'à la mort, tout en étant tenu toute sa vie,
bien que juste, pour injuste, et Platon lui-même lui annonce
son sort final qui est d'être enchaîné, fouetté, torturé, d'avoir
les yeux arrachés et de mourir sur la potence, après avoir
supporté toute espèce de maux Ce tableau, malgré ce qui lui
manque pour monter à la sainteté rayonnante dans l'amour,
rappelle néanmoins ce serviteur de l'Eternel, juste, souffrant

pour les injustes, dont Esaie a produit l'émouvante image.
Chacun à leur façon dénotent une vision du vrai, une aspiration

qui marche au vrai.
Plus près de nous, Alexandre Vinet, dans un de ses articles

les plus profonds, peut-êlre le plus magistral entre tous ceux
qu'à écrits cette plume magistrale, intitulé : D'un criterium
du bon moral -, a tenté cette preuve philosophique. Il le fau-

1 Platon, De Republica, LU, 3.

1 Ouv. cit., p. 74 et suiv.



426 PAUL CHAPUIS

drait citer tout entier ; nous n'en prenons que la moelle :

« Il ne peut être sans intérêt de rechercher quel effet
produirait sur l'esprit de l'homme la production instantanée de ce

type (de sainteté) qu'il a perdu et dont il cherche en vain à

rassembler les éléments dans l'unité d'un type organique et
parfaitement continu.

» Seulement, vous, homme affligé de la même infirmité que
tout le reste des hommes, ce n'est pas vous qui produirez à

leurs regards cet idéal et quand, par impossible, vous le leur
auriez dépeint trait pour trait, ce ne serait encore qu'une peinture

et non une réalité, une supposition et non un exemple.
La résurrection de ce modèle ne vous appartient pas.

» Mais que la présence d'un modèle si glorieux produirait,
du moins sur notre esprit, un autre effet que tous ces discours!
Comment pourraient-ils résister à l'apparition de la vérité tout
entière, ceux qui en ont déjà les commencements, les
premières données, ceux qui verraient par elle combler toutes
les lacunes, lier tous les fragments épars, compléter tous les

contours interrompus, déterminer les lignes errantes et vagues,
qui conservent dans notre âme, comme des ruines sur le sol,
le plan de notre moralité primitive. Il est vrai que bien des

hommes prennent ces débris imposants pour un palais, cette
lueur douteuse pour la lumière. Il en est d'eux comme de ces

hommes qui, nés et élevés dans une caverne absolument
ténébreuse, en sortiraient par une nuit que la lune éclaire. Cette

nuit, pour eux, c'est le jour, cette lune c'est le soleil ; comment
les persuaderez-vous qu'il y a un autre jour et un autre soleil9
Sont-ils en état de concevoir et, par conséquent, de désirer

une clarté plus vive, une plus brillante lumière? Ne perdez

pas votre temps à les raisonner là-dessus ; laissez s'écouler la

nuit, laissez paraître l'aurore ; laissez poindre le soleil. Avec

quelle rapidité, avec quelle force irrésistible ils vont être
désabusés! et qu'il leur sera impossible désormais de confondre un

pâle reflet avec la source même de la lumière, et la splendeur
du jour avec la timide clarté des nuits

» C'est ainsi et non autrement que se dissipe l'erreur en
matière morale. Que la vertu dans sa perfection, que la sainteté



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 427

se montre, que ses traits se dessinent dans une réalité vivante ;

que son caractère se prononce dans un caractère d'homme,
mais entier, mais conséquent, mais pur, mais sans mélange ;

que toutes ses parties, ses développements se groupent autour
d'un principe générateur, d'où l'on voie nettement sortir et

s'épancher tous les canaux ; qu'on la voie, au point même de

sa source, jaillissant du rocher bien au-dessus de ces pentes,
où, recevant contre son gré le tribut des flots étrangers, elle

s'altère, se trouble et ne présente plus qu'un mélange dans

lequel l'eau pure du rocher ne peut plus être discernée. »

Cette page étincelante renferme en substance toute la preuve
philosophique, tout ce qu'on peut dire à ce point de vue spécial
sur la nécessité et sur la possibilité de la production de l'homme
saint. Cette dernière face du sujet a été mise en un beau relief
dans une étude de M. Ph. Bridel, qui demeurera1. On pourrait
chercher d'autres chemins encore, peut-être au temps présent
des chemins préférables. Il s'agirait d'analyser les caractères
de Jésus-Christ et de montrer comment chacun de ses caractères

répond à la conscience morale, comment dans le fini,
l'individuel, le temporaire, il résume et réalise ce qu'il y a d'éternel

dans notre nature. Mais, pour le fond des choses on aboutirait

à des résultats analogues. Pas plus que la preuve historique,

l'apologétique philosophique ne nous fournit la réalité
de cette perfection ; la preuve morale seule ferme le cercle ; la

philosophie ne dira jamais que la possibilité ou, à un certain
degré, la nécessité de la venue de l'homme saint. A ce titre,
elle a une valeur considérable. Elle nous conduit à discuter
deux des principales objections qui lui ont été opposées et qui
nous approchent de nos conclusions. Ces objections traitent,
en effet, des conditions dans lesquelles a pu se réaliser la sainteté

de l'homme-Jésus.

1 Ph. Bridel, La foi en Jésus de Nazareth peut-elle constituer la religion
définitive? — Lausanne, Georges Bridel et Cie, 1892.


	La sainteté de Jésus de Nazareth : ses caractères et ses conditions. Partie 2, Des preuves de la sainteté de Jésus de Nazareth

