Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 30 (1897)

Artikel: Le chemin qui méne a Jésus-Christ
Autor: Quiévreux, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379632

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CHEMIN QUI MENE A JESUS-CHRIST

PAR

A. QUIEVREUX

pasteur a Lille.

Le programme de ces conférences donne comme titre a
notre étude biblique de ce matin : « Le chemin gui méne a
Jésus-Christ. » Je regrette que ce programme n’ait pas ajouté
a ce titre I'indication du passage que je me proposais d’étudier
avec vous; car cette indication vous aurait dit & I’avance, d’'une
maniére plus précise, quel allait étre réellement le sujet de
notre étude. Ce passage est la seconde partie du chapitre sep-
tieme de I’épitre aux Romains, & partir du verset 7. J'y ajoute
les deux premiers versets du chapitre huitiéme, bien qu’ils
commencent un autre sujet; mais il m’a paru nécessaire de
les citer, parce qu’ils sont comme ’aboutissement de la grande
veérité religieuse, que l'apdtre a voulu développer, et ils la
mettent en pleine lumiére.

Je commence par lire notre texte dans la traduction que
j'en ai faite, aussi précise que je ’ai pu.

« Que dirons-nous donc? Que la loi, c’est le péché? Non
certes. Mais je n’ai connu le péché que par la loi. Je n’aurais
point connu la convoitise, si la loi ne disait: Tu ne convoiteras
point. Mais alors le péché, prenant essor sous l'aiguillon du

1 Etude biblique lue & la Conférence des étudiants chrétiens a Versailles, le
T juin 1897.

THEOL. ET PHIL. 1897 26



390 A. QUIEVREUX

commandement !, a produit en moi toutes sortes de convoi-
tises. Car sans la loi le péché est mort.

» Pour moi je vivais, lorsque jadis j’étais sans loi. Mais le
commandement survenant, le péché a pris vie et moi je suis
mort. Et ainsi il s’est trouvé que le commandement, dont le
but était la vie, a produit la mort; car le péché, ayant pris
essor sous 'aiguillon du commandement, m’a séduit et m’a tué
par le commandement méme.

» La loi est done sainte et le commandement est saint, juste
et bon. Ce qui est saint est-il donc devenu ma mort? Non
certes; mais c’est le péché, afin qu’il apparaisse bien comme
péché en me donnant la mort par ce qui est bon, afin que sous
l'aiguillon du commandement le péché devienne pécheur jus-
qu’a l'exces.

» Nous savons en effet que la loi est spirituelle; mais moi je
suis charnel, vendu au péché. Je ne sais méme point ce que
je fais; car ce que je veux, ce n’est point ce que je fais; mais
ce que je hais, voila ce que je fais. Si je ne fais point ce que
je veux, je confesse donc que la loi est bonne. Et dés lors ce
nest plus moi qui le fais, mais c’est le péché qui habite en
moi.

» Je sais qu’en mol, c’est-a-dire dans ma chair, n’habite pas
le bien. Il y a en moi la volonté, mais non la puissance de faire
le bien. Car je ne fais pas le bien que je veux, mais je fais le
mal que je ne veux pas. Mais si ce que je veux, ce n’est pas ce
que je fais, ce n’est donc plus moi qui le fais, mais c’est le
péché qui habite en moi.

» Je trouve donc en moi cette loi : tandis que je veux faire
le bien, le mal est attaché & moi. Dans mcn étre intérieur,
yadhere avec joie i la loi de Dieu; mais je vois une autre loi
dans mes membres, qui combat contre lalol de ma raison et qui
me rend esclave souslaloi du péché, qui est dans mes membres.

! Cette expression de notre traduction est empruntée a M. Sabatier (L'apitre
Paul, 3¢ éd., p. 385). Elle nous a paru la plus énergique et la plus exacte. L'apitre
ne veut point dire que le commandement soit la cause du péché ; mais le picheé
¢tant 14, le commandement, malgré sa saintete ou plutdt @ cause meéme de sa

sainteté, I'a excité et lui a fait produire tous ses effets.



LE CHEMIN QUI MENE A JESUS-CHRIST 391

Misérable que je suis! Qui me délivrera de ce corps de mort?
Gréces soient rendues a Dieu par Jésus-Christ, notre Seigneur !

» Je suis donc! par ma raison soumis a la loi de Dizu et par
ma chair soumis a la loi du péché. Et il n’y a donc plus main-
tenant de condamnation pour ceux qui sont en Jésus-Christ,
parce que la loi de 'esprit de vie, qui est en Jésus-Christ, m’a
affranchi de la loi du péché et de la mort.... »

Je regrettais tout & I’heure que le programme de ces confé-
rences n’ait pas complété le titre de notre étude par 'indica-
tion de ce passage. Il y a en effet plusieurs chemins qui ménent
a Jésus-Christ. Si nous demandions 4 un certain nombre de
chrétiens comment ils sont devenus des disciples de Jésus-
Christ, nous obtiendrions sans doute des réponses bien
diverses. Mais quel que soit leur point de départ, tous ces
chemins aboutissent, si je puis ainsi dire, & un dernier défilé,
défilé étroit et sombre, par lequel doivent passer tous les vrais
chrétiens : c¢’est 'angoisse morale d’'une dme qui, quelle que
sait la raaniere dont elle ait é€té réveillée, a apercu ce qu'elle
doit étre, a vu l'idéal qu’elle doit réaliser et a constaté son im-
puissance, et que le désespoir méme de cette impuissance jette
enfin aux pieds de Jésus-Christ. (Cest ce dernier défilé que
saint Paul décrit dans ce passage et que nous allons examiner
ensemble.

Un mot d’introduction encore. JI est bien entendu que ce
que nous allons [aire, ce n’est pas une étude théologique, mais
une étude religieuse. Je veux dire ceci : je ne m’attarderai pas
aux (uestions de critique exégétique que souléve ce passage.
Ce n’est point que je les méprise; je les ai étudiées trés con-
sciencieusement afin de me faire une opinion personnelle.
Mais ce que nous cherchons dans ces conférences, ce n’est
point seulement & nous instruire, c’est & saisir une lumiére quil
soit notre guide dans nos propres ténébres, une puissance
spirituelle qui nous soutienne dans nos faiblesses. C'est cette

t Jei commence, a notre sens, le nouveau paragraphe par deux phrases qui
débutent toutes deux par la particule donc. La premicre est le résumé de I'état
douloureux décrit par l'apdtre dans les versets 7 a 24 ; la seconde est la conclu-
sion et le développement du cri de délivrance du verset 25.



392 A. QUIEVREUX

lumiére et cette puissance que je voudrais trouver avec vous.

Nos professeurs nous répétaient autrefois que saint Paul est
un logicien ‘et un grand constructeur de systéemes. Cela est
vrai ; mais ce qui fait son originalité et sa puissance, c’est qu’il
né construit pas avec des idées abstraites, il construit avec
son expérience religieuse, avec de la vie. Néanmoins pour
comprendre n’importe quelle partie de sa construction, il faut
tout d’abord en saisir le fondement. Or le fondement du pas-
sage que nous étudions est une affirmation qui est 'un des
points fondamentaux de toute sa doctrine et qu’il formule lui-
méme en ces termes: La loi n’a point comme but de nous jus-
tifier devant Dieu mais au contraire de nous condamner 1. Et
cette affirmation, nous le verrons tout & ’heure, n’est pas une
pensée abstraite, une simple thése de philosophie, elle est le
résultat d’'une expérience de l'apdire et de son expérience la
plus douloureuse.

Je m’empresse d’abord d’indiquer ce qu’il faut entendre par
ce mot : la loi. Ce que Paul, avant sa conversion, quand il était
encore juif, nomme la loi, c’est évidemment la loi de Dieu,
telle qu’elle apparait dans le Décalogue, dans le Pentateuque
et, d'une maniére générale, dans tout 'Ancien Testament,.
Mais pour un Juif fidéle et pieux, cette lo1 de I’Ancien Testa-
ment est la plus haute forme de la loi morale, cu plutét c’est
la loi morale elle-méme. Et c’est bien dans ce sens-1a que saint
Paul ’entend dans notre passage. Il a méme soin d'indiquer
que la loi intérieure, que les palens trouvent dans leur con-
science, joue le méme rdle dans leur Ame et dans leur vie que
la loi de Dieu dans I’dme et dans la vie du Juif2. Et par consé-
quent la pensée de I’apOtre nousapparait clairement: c’est la loi
morale, la loi du devoir, telle que les incrédules la trouvent
dans leur conscience, telle que nous, chrétiens, nous la trou-
vons actuellement dans ’Evangile sous sa forme la plus su-
blime, c’est cette loi morale elle-méme qui, suivant les expres-
sions de l'apdtre, a comme but direct non point de nous
sauver mais de nous condamner. Et si, pour plus de clarté,

1 Cf. Rom. III, 20; XI, 32; Gal. III, 19, 22.
2 Rom. II, 14, 15.



LE CHEMIN QUI MENE A JESUS-CHRIST 593

nous traduisons ces expressions en langage actuel, voici sans
doute ce qu’elles signifient. La lol n’a point comme but de
nous perfectionner peu & peu et de nous amener par un déve-
loppement normal et sans crise a la sainteté et 4 la paix de la
conscience et, par la, au salut éternel. Croire que la loi morale,
meéme la loi de ’Evangile, puisse jouer ce role dans notre vie,
c’est une chimére et un vain réve. Ce n’est point ce qui se
passe dans la réalité et ce n’est point non plus ce & quoi Dieu
I'a destinée. Elle a comme but, au contraire, de nous faire
sentir notre misére et notre impuissance, de nous amener a
désespérer de nous-mémes et, par ce désespoir, de nous jeter
aux pieds de Jésus.

(’est 1a une pensée tellement étrange qu’elle faisait bondir
d’indignation les pharisiens du temps de saint Paul et depuis
ce temps, en dehors des chrétiens évangéliques, ni les philo-
sophes, ni les théologiens ne paraissent méme plus l'avoir
comprise. « G’était, dit M. Sabatier!, la partie la plus scanda-
leuse de la doctrine de l'apotre pour les Juifs de son temps et
elle ne I’est guére moins pour les honnétes gens du notre. » Je
le répete, il semble en vérité qu’ils ne la comprennent méme
pas, car ils ne ’examinent ni pour y adhérer, ni pour la réfuter.
La seule question qu’ils soulevent au sujet de la loi morale
dans ses rapports avec la religion est celle de la morale indé-
pendante. La loi morale nous a-t-elle été donnée du dehors
par une révélation de Dieu, ou jaillit-elle du dedans, de la con-
science humaine ? Telle est pour eux la seule question. Mais
ils ne doutent pas un seul instant qu’en tous cas cette loi n’ait
son but en elle-méme ; elle est la lumiére qui a été donnée aux
hommes soit par le Dieu intérieur, soit par le Dieu extérieur,
et les hommes n’ont autre chose 4 faire qu’a marcher a cette
lumiere. Ils semblent persuadés qu’il suffit & 'homme de con-
naitre le bien et de I’aimer pour ’accomplir et que, par consé-
quent, ceux qui veulent le rendre meilleur n’ont qu’a lui mon-
trer le bien et A le lui faire admirer et aimer. C'est la la pensée
qui inspire aujourd’hui encore des hommes dignes de tout

1 L’apotre Paul, 3¢ éd., p. 387.



394 A. QUIEVREUX

notre respect, comme les nobles et courageux esprits qui se
sont associés dans la Ligue pour l'action morale; et c’est la
aussl 'erreur capitale qui bien souvent paralyse et rend im-
puissante leur action.

Ce qui est plus étonnant, c’est qu’il y ait des chrétiens, et
meéme des chrétiens évangéliques, qui tombent dans la méme
erreur. Ce qui les distingue des non-croyants dont nous
venons de parler, c’est que pour eux ils cherchent la loi
morale non point dans leur conscience mais dans I'Evangile,
ils I’a contemplent en Jésus-Christ et ils sont persuadés qu’elle
est une revélation de Dieu. Mais ils s’absorbent dans cette
contemplation et on les entend répéter que la morale de Jésus
est le couronnement de I’Evangile, qu’elle est I’essentiel dans
la religion chrétienne et que le reste n'importe point. Et ils ne
voient pas que, sans ce qu’ils appellent le reste, cette morale
de Jésus n’est plus qu'un beau réve, qui est apparu un jour a
I'humanité, mais qu’elle ne pourra jamais réaliser. Ils me rap-
pellent ces catéchumeénes que jinterrogeais la semaine der-
niere et & qui je demandais: « Que faut-il que nous fassions
pour étre sauvés? » Et ceux-ci, tout imprégnés encore, malgré
notre enseignement, de I’idée courante que nous combattons,
me répondaient : « Il faut que nous accomplissions fidélement
la loi de Dieu.» Je me contentais de leur demander : « Eh bien!
Pavez-vous fait? » Etonnés de cette question personnelle, ils
réfléchirent un instant et me répondirent pourtant : « Non,
nous ne t'avons pas fait. » Et je leur répondis & mon tour:
« Alors, mes chers amis, s’il en est ainsi, vous étes donc
perdus. »

Autrement vraie et profonde est Ja pensée de saint Paul.
Non, la loi morale n’est pas le couronnement du christianisme,
ou plutot elle ne devient son couronnement qu’apres la con-
version; mais tout d’abord et avant tout elle est le chemin
qui meéne a Jésus. Elle n’a point comme but d’amener I’homme
a la perfection; car, dans l’état actuel de I'humanité, Dieu
savait qu’elle ne pouvait pas atteindre ce but ; elle a comme
but de lui faire constater combien il est mauvais. « Personne
ne sera justifié devant Dieu par les ceuvres de la loi, dit



LE CHEMIN QUI MENE A JESUS-GHRIST 395

’apdtre en son puissant langage ; car c’est par la loi que vient
la connaissance du péché?. »

Mais saint Paul va méme plus loin. Non seulement la loi
morale n’a point comme but de conduire 'homme vers la per-
fection, mais dans 1'état actuel de I’humanité elle multiplie
ses mauvaises actions. Cela na veut point dire qu’elle le rende
plus mauvais, mais elle augmente la culpabilité et le nombre
de ses péchés. « La loi, dit encore saint Paul dans I'un des
passages de I'épitre aux Romains qui sont a la base decelui que
nous étudions, la loi est intervenue pour faire abonder le
péché 2. » Et voici ce que cela signifie dans notre langage
actuel. Le développement de la conscience morale, en exigeant
de nous une plus grande justice, nous montre mieux combien
nous en sommes éloignés, et en nous proposant un plus haut
idéal, nous fait mieux sentir combien nous sommes incapables
de Vatteindre. Mais plus encore ! Ce développement de la con-
science morale, en élevant devant nos instincts et nos passions
la barriere de ses défenses, excite ces instincts & les trans-
gresser et finit par produire en nous une perversion plus sub-
tile et plus grande. 1l fait abonder le péché. Il suffit de réflé-
chir un peu profondément pour constater combien cela est
vral. On a examiné souvent cette question : sommes-nous
meilleurs ou plus mauvais que nos ancétres? Et on lui a donné
les réponses les plus contradictoires. Les uns ont fait remar-
quer combien quelques-unes de nos conceptions morales sont
plus délicates et combien notre idéal est plus élevé; et les
autres ont répondu en nous faisant remarquer de leur coté que
nos actions ne valent pas mieux et que notre dépravation est
peut-étre plus grande. Les uns et les autres ont raison. Sans
doute I'idéal moral est en progrés, mais ce progrés n’est pas
un progres de la moralité réelle. Au contraire, I'idéal moral
supérieur nous fait mieux sentir la profondeur de notre misere
et de notre corruption et ce sentiment ameéne cette forme par-
ticuliere de la dépravation qui a été si tragiquement décrite
par quelques-uns de nos romanciers : la dépravation d’une

t Rom. 111, 20.
2 Rom. V, 20,



396 A. QUIZVREUX

ame qui voit le bien, qui admire et qui ue le fait pas. Et il en
est ainsi tant que ce sentiment de notre misére ne nous ameéne
pas a Jésus-Ghrist dans le désespoir de nous-mémes. « La loi,
dit encore saint Paul, a été ajoutée a la promesse en vue des
transgressions (c’est-a-dire pour faire apparaitre et pour multi-
plier les transgressions), jusqu’a ce que vint la postérité (c’est-
a-dire le Christ) & qui la promesse avait été faite; ensorte que
la loi a servi de conducteur pour nous mener & Christ?!. » Voila
le véritable but de la loi : elle doit nous mener & Christ. Et
voici ses effets immeédiats : elle fait apparaitre le péché et elle
le multiplie.

Jarrive maintenant aux termes mémes du passage qui est le
sujet de notre étude. Les explications que nous venons de
donner vont nous permettre de les comprendre facilement et,
je ’espére, dans toute leur profondeur.

Si la loi de Dieu a comme résultat de produire les effets que
nous venons d’'indiquer, on est tenté de se demander : Qu’est-
ce donc que cette loi de Dieu? Est-elle donc un mal, puisque
ses effets immeédiats sont le mal et la douleur? Clest cette
question qui est le point de départ de 'apotre. « Que dirons-
nous donc? Que la loi, c’est le péché ?» Contre une telle pen-
sée, l'apotre veut tout d’abord protester vivement. « Non
certes. » Mais voici la réalité qu’il faut constater : la loi fait
connaitre le péché et le multiplie.

Je vous disais tout & 'heure que, dans la doctrine de saint
Paul, ces affirmations ne sont point des idées abstraites, mais
elles sont le résultat d’expériences douloureuses qu’il a faites
lui-méme. C’est cette note personnelle qui donne a ce passage
de I'épitre aux Romains son caractére tragique et pénétrant.
On s’est demandé si, en se mettant ainsi en scéne personnelle-
ment, saint Paul n’employait pas simplement une figure de
rhétorique; on a pensé qu’il voulait décrire ’expérience du
peuple juif ou celle de ’humanité. Non, saint Paul ne fait point
de rhétorique. Sans doute il est persuadé que tout homme

1 Gal. I, 19, 21,



LE CHEMIN QUI MENE A JESUS-CHRIST 397

droit et sincére et en particulier, & son époque, tout Juif pieux
peut et doit faire les mémes expériences. Mais quand il dit:
mol, il veut parler de lui-méme.

Voicl donc les expériences qu’il a faites : il a constaté que la
-loi de Dieu avait eu comme effet de lui faire connaitre le mal
et de le multiplier dans son cceur et dans sa vie. Elle lui a tout
d’abord fait connaitre le mal: « Je n’ai connu le péché que
par la lol. » Et il en donne comme exemple le commandement
divin dont on peut dire qu’il est & la base de tous les autres,
la défense de convoiter: « Je n’aurais point connu la convoi-
tise, si la loi ne disait: Tu ne convoiteras point. » Dans le sau-
vage ou dans l'enfant, avant I’éveil de la conscience morale,
la convoitise est un instinct naturel. Cela ne veut point dire
que ce ne soit pas un instinct coupable, mais la culpabilité de
cet Instinct n’apparait pas & I’étre primitif. Vienne le comman-
dement (qu’il soit donné par une révélation ou qu’il jaillisse de
la conscience) et le caractere coupable de l'instinct apparait :
le péché est connu.

Mais il y a plus. La loi de Dieu n’a point seulement comme
effet de produire en nous cette science douloureuse, elle mul-
tiplie le péché. Le commandement devient comme une bar-
riere et cette barriere méme est un excitant qui pousse l'ins-
tinct & la dépasser. Hélas! nous savons tous par expérience
combien cela est vrai. Déja la sagesse antique I’avait constaté,
quand le poéte s’écriait : nitimur in vetitum, nous avons tou-
jours faim du fruit défendu. Mais 'apdtre en indique la raison :
« Le péché, ayant pris essor sous l'aiguillon du commande-
ment, a produit en moi toutes sortes de convoitises ; car sans
la loi le péché est mort. » Sans la loi le péché est une puis-
sance inconsciente et comme morte, mais par l'intervention de
la loi elle devient consciente et aclive,

Voila la premiére expérience de l'apétre. Et dans ces deux
premiéres affirmations un fait apparaissait, qui en est I'expli-
cation. Si la loi a comme effet de nous faire connaitre
le mal et méme de le faire abonder dans nos cceurs et dans
nos vies, c’est qu’elle se heurte & une puissance, qui existe en
nous . la puissance du péché. Ce heurt a comme résultat



398 A. QUIEVREUX

d’éveiller cette puissance du péché et désormais, étant éveil-
lée, elle produit ses fruits amers, qui sont le mécontentement
intérieur et le déchirement, I’état de péché conscient, ce que
saint Paul nomme la mort. C’est ce résultat douloureux de
I'éveil du péché sous le choc de la loi que saint Paul décrit
dans le second paragraphe.

« Jadis, quand j’étais sans loi, je vivais. » Il ne peut s’agir
ici que de 'insouciance de I’enfant, qui suit ses instincts, sans
en avolr clairement conscience. M. Sabatier décrit cet état trés
exactement. « C’est, dit-1l, la vie de I'enfant avant 1'dge de la
conscience et de la raison, la vie psychique ou animale dans
sa candeur et sa facilité 1. » Mais il a le tort de considérer cette
vie comme une sorte d’étape nécessaire, et partant bonne ou
tout au moins normale, dans le développement humain?,
Saint Paul ne parle de rien de semblable ; il ne dit pas que
celte vie psychique soit bonne ou normale ; il déclare simple-
ment qu’elle est inconsciente du mal. Mais en réalité, a I'état
inconscient, le mal y existe déja. Et la preuve, c’est qu’il va
apparaitre ; 1l n’apparaitrait point, s’il n’existait pas aupara-
vant. Kt 1l est également contraire & la pensée de l'apdtre de
décrire cette premiere vie, ainsi que le fait M. Godet?, comme
la vie d’'un pieux enfant israélite, élevé dans la connaissance
et dans 'amour de Jéhova, se réveillant et s’endormant dans
les bras du Dieu de ses peres et cherchant & ne pas lui déplaire
dans sa conduite. Si telle était réellement la vie de Saul, et si
telle pouvait étre celle des hommes en général, avant que leur
conscience soit éveillée & la loi morale, nous ne comprendrions
plus & quoi peut servir cette loi, qui viendrait troubler un si
doux développement. Paul veut dire simplement qu’il vivait
inconscient. Mais déja le péché était en lui; car au choc de
la loi il s’éveille. Et dés lors & la place de l'insouciance, c’est

t L’apotre Paul, 3¢ éd., p. 385.

2 Ibid., p. 386. Il faut observer que, sans doute, avant le commandement le
péché n'existe pas en tant que violation de la loi, mais il n’est pas non plus une
simple virtualité abstraite, il est une puissance réelle et mauvaise, cachée en
I'étre humain.

3 Commentaire surl'épitre aur Romains, 2 éd., t. I, p. Y6 ct 7.



LE CHEMIN QUI MENE A JESUS-CHRIST 399

le trouble et le déchirement, c’est le sentiment douloureux de
la corruption ou le plonge le péché : c’est la mort. « Le com-
mandement survenant, le péché a pris vie et moi je suis mort.
Et ainsi il s’est trouvé que le commandement, dont le but était
la vie, a produit la mort. Car le péché, ayant pris essor sous
I’aiguillon du commandement, m’a séduit et m’a tué par le
commandement lul-méme. »

Ce n’est donc pas la loi de Dieu qui a produit le péché dans
I'homme. Il existait auparavant. En apportant dans la con-
science humaine sa lumiére pure et sainte, la loi n’a fait que
le découvrir et ’exciter, comme I'cn découvrirait et ’on exci-
terait une béte féroce cachée dans 'obscurité en projetant sur
elle un rayon de lumiére. La loi est donc bonne et sainte, et
'ceuvre qu’elle accomplit est une ceuvre bonne, car il est bon
de dévoiler le mal, dat-on I’exciter en le dévoilant; mais en
méme temps par une antinomie redoutable, dans I’état actuel
de 'humanité, c’est une ceuvre mortelle. C’est ce que I'apotre
exprime en ces termes profonds et saisissants : « La lol est
donc sainte et le commandement est saint, juste et bon. Ce
qui est saint est-il donc devenu ma mort? Non certes. Mais
c’est le péché, afin qu’il apparaisse bien comme péché, en me
donnant la mort par ce qui est bon, afin que sous l'aiguil-
lon du commandement le péché devienne pécheur jusqu’a
l'exces. »

Je le répete, ce que nous venons de constater avec l'apotre
est vrai non seulement de la loi juive, mais de toute loi morale
et de la morale méme de I’Evangile. Ah! certes, elle est belle
et sublime ; ceux quil’admirent ont raison et ils ne 'admire-
ront jamais assez. Mais ne vous faites point d’illusions: en de-
hors de Jésus, de Jésus le Rédempteur et le Libérateur, la
morale méme de I’Evangile ne nous donne point la vie, elle
nous donne la mort ; je veux dire qu’elle nous rnéne au trouble
et au désespoir. Sans doute cela est anormal, cela ne devrait
pas étre; mais cela prouve simplement qu’il y a dans I’étre
humain quelque chose d’anormal et qui ne devrait pas étre :
c’est la puissance du péché, qui est en nous. Je ne puis m’em-
pécher tantot de sourire et tantdt de pleurer, quand je lis ces



400 A. QUIEVREUX

admirables discours qu’adressent & la jeunesse des écoles ses
conducteurs laiques. Ils lui donnent d/excellents conseils; ils
dressent devant elle un magnifique idéal. Cela est trés bien.
Mais il s’agit de savoir si cet 1déal doit demeurer un beau dis-
cours ou un réve splendide, ou s’il doit étre réalisé. Essayez de
le réaliser, j’entends de le réaliser sérieusement et véritable-
ment, et il ne faut point longtemps pour constater que cela
nous est impossible. lls ont découvert 4 nos yeux ravis une
cime admirable et ils nous ont dit: montez! Mais ils n’ont
oublié qu'une chose, c’est de nous donner la force nécessaire
pour monter en effet; ils ont oublié que nous sommes impo-
tents et que nous ne saurions point gravir cette cime. Et dés
lors plus l'idéal est élevé et plus il nous écrase; plus la loi
morale est sublime et plus elle nous plonge dans le désespoir.
C’est expérience qu’ont faite toutes les consciences sérieuses
et vraiment avides de sainteté. Elles ont toutes répété ce mot
profond et douloureux de I'apdtre, qui est le point culminant
et le résumé de la premiére partie de son analyse: «Il s’est
irouvé que le commandement dont le but était la vie a pro-
duit la mort ; car le péché, ayant pris essor sous l'aiguillon du
commandement, m’a séduit et m’a tué par le commandement
méme. »

Mais l'apotre va-t-il en rester 12a? Et nous-mémes allons-
nous en rester 14? La loi de Dieu n’aurait-elle donc d’autre
résultat que de nous plonger dans le désespoir ? Non certes,
diral-je & mon tour. Si en sachant qu’elle devait produire ces
effets, Dieu a pourtant donné sa loi aux hommes et ’a gravée
dans leur conscience, c’est que de cette mort devait jaillir la
vie; c’est que par ces résultats mémes, en nous plongeant
dans le désespoir, la loi devait-nous amener & Jésus-Christ.
« La loi, dit I’apotre!, est le conducteur qui meéene & Jésus. » Il
va montrer maintenant par quel drame psychologique, par
quel déchirement intérieur, la loi produit cet effet salutaire ; il
va décrire ce chemin qui, a travers l’angoisse et le désespoir
de son impuissance, améne I’dme au Sauveur, ce chemin qu’'un

1 Gal. III, 24.



LE CHEMIN QUI MENE A JESUS-CHRIST 401

de nos professeurs, M. Sabatier, appelait autrefois d’'un nom
que je n’oublierai jamais : le défilé d’angoisses qui conduilt a
Jésus. Il le décrit, si j’ose ainsi dire, en trois strophes, dont
aucune n’apporte une pensée nouvelle, car dés le début tous
les éléments de la description sont réunis, ou mieux encore,
toutes les troupes de ce terrible combat sont présentes. Et
chaque strophe se termine par la méme constatation déchi-
rante : ce n’est plus moi qui agis, mais c’est le péché qui agit
en mol. Ce que chacune apporte en plus, c’est une angoisse
plus profonde, jusqu’a ce que cette angoisse devienne le déses-
poir absolu et que de ce désespoir s’échappe le cri d’appel:
« Misérable que je suis! Qui me délivrera? » Alors apparait le
Libérateur, Celui qui communique la puissance victorieuse,
qui n’était pas dans ’homme naturel, la puissance de 'Esprit
de vie.

Contemplons avec respect cette lutte tragique.

Voici tout d’abord les ennemis en présence : d’'une part la
loi de Dieu, la loi spirituelle, c’est-a-dire la loi qui vient de
I’Esprit divin et qui ne peut étre accomplie que par ’action de
I’Esprit divin; et d’autre part le moi charnel, vendu au péché,
c’est-a-dire I'étre qui est fait d’instincts, de passions et de con-
voitises et qui, dans son état actuel, est soumis a la puissance
du mal. Et par la rencontre de ces deux ennemis, c'est le dé-
chirement; car en méme temps que le moi de Paul est charnel
et vendu au péché, il y a pourtant en lui une faculté, son
intelligence ou sa raison, qui reconnait la loi de Dieu et qui
veut ’accomplir; mais, d'autre part, si son étre moral voit le
bien et veut le faire, retenu sous la puissance du péché, il ne
le fait pas en réalité. Dans ce trouble et dans ce déchirement,
il ne comprend méme plus ce qu’il fait, il n’a plus la conscience
claire du motif de ses actions, puisqu’il se trouve faire non
point ce qu’il veut mais ce qu’il hait. Il ne peut que constater
douloureusement qu’il n’est plus le maitre de sa conduite ; il y
a en lui une puissance autre que lui-méme, qui régne et qui
agit : le péché. [l le constate, non point pour s’excuser, mais
au contraire pour mieux pénétrer toute la profondeur de sa
misére. Tel est le résumé de la premiére strophe. « Nous



402 A QUIEVREUX

savons en effet que la loi est spirituelle, mais moi je suis char-
nel, vendu au péché. Je ne sais méme point ce que je fais; car
ce que je veux, ce n’est point ce que je fais; mais ce que je
hais, voila ce que je fais. Si je ne fals point ce que je veux,
je confesse donc que la loi est bonne. Et dés lors ce n’est plus
moi qui le fais, mais c’est le péché qui habite en moi. »

Dans la seconde strophe, 'apotre reprend et développe cette
constatation avec une angoisse nouvelle. Ce qui manque en
lul, c’est le bien. « Je sais qu’en moi, dit-il, c’est-a-dire dans
ma chair, n’habite pas le bien.» Que veut-il dire par cette
étrange expression ? Veut-il dire que le corps, la matiére, soit
neécessairement le siége du mal, si bien qu’en tout homme et
d’une maniere continuelle, il y aurait deux étres, I'étre mate-
viel qui est mauvais, et I'étre raisonnable qui est bon. Cest la
une réverie des philosophes grecs, ce n’est pas la pensée de
I’apotre. Aprés la conversion le corps devient ['instrument du
bien et le temple du Saint-Esprii : il n'est donc pas par essence
le siege du mal. Ce que saint Paul nomme la chair, c’est I'étre
naturel fait de passions et de convoitises, tant qu’il n’a pas été
regénére par le Saint-Esprit. Il y a d’ailleurs dans notre épitre
meéme, pour établir le sens de ce mot, deux passages qui sont
décisifs. En s’adressant aux chrétiens convertis et régénérés
par le Saint-Esprit, saint Paul leur dit: « Quand nous étions
dans la chair, les passioﬁs mauvaises excitées par la loi agis-
saient dans nos membres et produisaient pour fruits la mort!.»
Et plus loin, décrivant ce que doit étre leur vie ncuvelle, !
leur dit: « Vous n’étes point dans la chair mais dans I’'Esprit2.»
Il faut donc entendre l'expression de l'apotre dans ce sens :
le bien n’habite pas dans I'homme irrégénéré. Qu’est-ce a
dire ? N’y a-t-il donc aucun bien en lui ? Saint Paul se garde
bien d’une telle exagération. Dans ’homme naturel, & moins
qu’il ne soit tombé dans une dégradation spéciale, il reste la
volonté de faire le bien, mais hélas! il n'y a pas la puissance
de Yaccomplir. C’est ce que saint Paul constate d’aprés sa
propre expérience : « Il y a en moi la volonté, mais non la

1 Rom, VII, 3.
2 Rom. VIII, 9.



LE CHEMIN QUI MENE A JESUS-CHRIST 403

puissance de faire le bien. Car je ne fais pas le bien que je
veux, mais je fais le mal que je ne veux pas. » Voila la consta-
tation exacte et profonde de ce que saint Paul trouve en lui-
meéme a la veille de sa conversion, avanl qu’il soit devenu un
homme nouveau par le Saint-Esprit. Elle est éloignée i la fois
des exces de ceux qui ne veulent plus voir dans ’étre humain
la moindre trace de bien, et dela folie de ceux qui s’imaginent
que I’homme est capable d’accomplir par lui-méme la loi de
Dieu. Il y a en lui la volonté du bien, mais il n’y a pas la puis-
sance de le réaliser. Ne protestez pas; car il n’y aurait pour
approuver vos protestations que les esprits bas et médiocres,
qui se sont fait une morale a bon marché, dont ils se con-
tentent facilemenl!. Les plus nobles esprits, méme parmi les
non-croyants, vous désavoueraient. Ils vous diraient avec
I'apotre gu'ils ont vu le bien, le bien parfait, la volonté divine,
et qu’ils ont gémi sur leur impuissance 4 l'accomplir. Toute-
fois si leur douleur avait été aussi profonde que celle de
Papdtre, ils auraient cherché comme lui d’oll venait leur im-
puissance et comme lui ils se seraient écriés dans 'angoisse
de leur misere morale : « Si ce que je veux, ce n’est point ce
que je fais, ce n’est donc plus moi qui agis. mais c’est le péche
qui habite en moi. »

Dans la troisiéme strophe 'apotre concentre toute sa pensée
sur cet esclavage du péché qu’il vient de constater en lui. Il le
constate de nouveau, il s’en explique la raison et il le constate
encore. On pourrait nommer cette strophe le gémissement de
'esclave qui soupire apres la délivrance. Elle commence par la
constatation définitive de cet esclavage : « Je trouve donc cette
loi en moi: tandis que je veux faire le bien, le mal est attache
a moi. » Pourtant il y a en lui quelque chose qui reconnait la
lol divine el qui la salue avec joie : c’est ce que Paul nomme
sa raison ou son étre intérieur. « Dans mon étre intérieur, dit-
il, ’adhere avec joie a la loi de Dieu. » On a demandé comment
un homme encore inconverti et irrégénéré pourrait parler
ainsi? Ah ! saint Paul a une plus naute idée de la nature hu-
maine. S'il ne restait pas dans la nature humaine quelque
chose qui la rende capable de reconnaitre la loi divine, de I'ad-



404 A. QUIEVREUX

mirer et de 'aimer, il faudrait désespérer irrémédiablement
de 'humanité. Mais, graces a Dieu, l'intelligence du bien et
méme 'amour du bien existe encore dans le cceur humain. 11
peut étre obscurci, mais sous ’action de Dieu il se réveille.
Nous en voyons la preuve dans ces ligues pour le bien, ol
nous sommes heureux de rencontrer & coté des croyants des
hommes qui ne sont pas encore arrivés & la foi, mais qui sont
arrivés & 'amour de la loi de Dieu ; nous en voyons la preuve
également dans les actes d’héroisme et de dévouement dont la
nature humaine est encore capable. Mais hélas! cet amour du
bien n’est pas la puissance de 'accomplir d’'une maniere com-
pléte et continue. Notre étre intérieur demeure esclave; il voit
le bien, il le fait quelquefois, mais il ne le fait pas entiérement
et continuellement. 11 demeure esclave du péché, méme dans
ses meilleurs moments, dans les moments ol il voit le plus
clairement la loi divine et ou il la salue avec le plus d’enthou-
siasme. Que dis-je? Jamais il ne sent plus ameérement son
esclavage que dans ces moments-1a. (C'est cet esclavage que
‘Paul constate de nouveau, d’autant plus cruel etinéluctable que
son étre intérieur a pris plus clairemenl conscience de la loi
de Dieu et s’y est attaché plus profondément : « Je vois une
autre loi dans mes membres, qui combat contre la loi de ma
raison et qui me rend esclave sous la loi du péché qui est dans
mes membres. » Il n’y a rien ici-bas, il n’y a aucune puissance
en lul, ni dans '’humanité, qui soit capable de le délivrer. C'est
pourquoi ii ne lui reste plus qu'a pousser un cri d’appel vers
un libérateur surhumain et c’est ce cri qu’il jette dans sa
détresse : « Misérable que je suis! Qui me délivrera de ce
corps de mort ? »

Voila dans son développement tragique le drame intérieur
-qui a amené Paul & Jésus-Christ 1. A ce drame il n’y avait en

1 Par cette affirmation nous ne prétendons nullement mettre en doute le réeit
de la conversion de Paul, telle que lui-méme nous la raconte. L'apparition sur le
chemin de Damas est le fait extérieur qui a fait connaitre Jésus au pharisien Saul,
mais ce fait n’expliquerait pas la conversion de Saul, s'il n’avait été préparé et
achevé par une crise intérieure. Un fait extérieur, fiit-il un miracle, peut provo-
quer la conversion rrais ne peut pas suffire & 'expliquer ; car celle-ci consiste



LE CHEMIN QUI MENE A JESUS-CHRIST A05

effet que deux issues possibles : le désespoir ou la foi en Jésus-
Christ. Quelques nobles esprits, en qui s’est produit ce déchi-
rement intérieur, n’étant pas arrivés a la foi, ou n’ayant pas
su vy demeurer, ont sombré dans le désespoir. Il y en a tout
pres de nous, dans notre protestantisme de jangue frangaise,
un exemple frappant, qui vous vient sans doute & I’esprit: c’est
celui de Scherer. Il avait senti qu’avec sa foi en Jésus-Christ
le Sauveur et le Libérateur, c’étaient non seulement toutes ses
espérances éternelles, mais toutes les réalités morales, ce qu’il
nomme lui-méme « tous les appuis de la vie moralel, » qui
s’écroulaient, et devanl cet écroulement le désespoir envahit
son esprit. Je ne connais rien de plus sombre, de plus absolu-
ment désespéré, d’'un désespoir sans phrases mais d’autant
plus réel et douloureux, que les écrits de ses derniéres années.
(’est qu’en effet, pour les consciences droites et les esprits
sérieux qui ne veulent pas chercher l'oubli dans ce que Pascal
nommait les divertissements, il n’y a qu’un seul moyen
d’échapper & ce désespoir : c’'est de croire qu'une puissance
supérieure, disons le mot, une puissance surnaturelle, peut
intervenir dans notre vie morale, briser I'esclavage de la chair
et nous rendre capables d’accomplir la lo1 divine. Cette puis-
sance surnaturelle, c’est la puissance de ’Esprit de Dieu venant
agir dans I"Ame humaine.

Cette puissance de I'Esprit de Dieu, Paul I'a trouvée en Jésus.
Je veux dire ceci: il I'a trouvée réalisée dans sa perfection en
Jésus et il I’a saisie par un acte de confiance en Jésus. Et main-
tenant, 'ayant saisie par la foi en Jésus, il la constate agissant
en lui-méme pour le délivrer. Voild pourquoi & son cri de
détresse répond un cri de joie : « Grices soient rendues & Dieu
par Jésus-Christ. » Et il explique dés le début du chapitre sui-
vant la raison de ce cri de joie: « Il n'y a donc plus mainte-
nant de condamnation pour ceux qui sont en Jésus-Christ,
parce que la loi de I’Esprit de vie, qui est en Jésus-Christ, m’a
affranchi de la loi du péché et de la mort. » C’est ainsi que le

toujours dans une crise intérieurc. Cest cette crise dont nous croyons avoir la
description dans le passage que nous étudions.
1 Scherer, Mélanges de critique religieuse, p. 185.

THEOL. ET pHIL. 1897 27



406 A. QUIEVREUX

sentiment de sa détresse morale I’a amené dans le désespoir
de lui-méme a s’abandonnner entierement au Libérateur, afin
de saisir en lui ’Esprit qui affranchit.

Vous savez (je ne puis pourtant pas le passer sous silence),
que quelques-uns se sont demandé si cette expérience de
’apotre que nous venons de contempler avait été faite par lui
avant sa conversion ou aprés sa conversion. Je n’ai pas exa-
miné cette question parce que tout ce que nous venons de dire
me semble y répondre. Le drame que nous venons de décrire
n’a point de sens, s’1l n’est pas le chemin douloureux qui mene
a Jésus-Christ, quand nous ne le connaissons pas; ou quiy
raméne, si apres lavoir connu nous nous en écartons. Sans
doute Paul décrit ce chemin quand il est arrivé au but, et
sans doute aussi il en apercoit mieux toutes les obscurités et
toutes les angoisses qu’il ne les apercevait quand il était dans
le feu méme de la lutte. Cela méme, me semble-t-il, a quelque
chose de consolant pour nous. Parmi ceux qui connaissent les
mémes déchirements que Paul décrit, 11 y en a peut-étre qui
gémissent parce qu'ils ne sentent pas en eux la méme intensité
de détresse qui était en Iui. Ah! s’il y avait seulement en nous
assez de détresse pour nous jeter aux pieds de Jésus, dans
’abandon complet a ses directions et & sa délivrance! Quand
nous aurons saisi celte délivrance, nous constaterons sans
doute dans notre vie passée une profondeur de misére que
nous ne soupgonnions pas auparavant,

Il me semble qu’en terminant cet étude, il s’en dégage cette
conclusion bien nette : ce chemin douloureux que nous venons
de contempler est bien le chemin qui méne a Jésus. Nous pou-
vons méme dire que c’est le seul chemin. Sans doute on peut
y arriver de bien des points différents, la conscience peut étre
réveillée par bien des causes diverses; mais quand une fois
elle est réveillée, elle nous conduit nécessairement dans ce
chemin douloureux. Tous les vrais chrétiens y ont passé. Si
j'en avais encore le temps, je vous en montrerais quelques
exemples. Je vous montrerais en particulier ’exemple d’une
expérience exaclement semblable, qui a été faite & des siécles
de distance par une autre dme qui voulait elle aussi conqué-



LE CHEMIN QUI MENE A JESUS-CHRIST 507

rir la sainteté et qui a abouti au méme résultat : 'exemple de
Luther. Lisez-en 'admirable récit dans 'ouvrage de M. Kuhnt
et vous serez frappés de l'identité de ces deux expériences.
Mais d’autre part nous constatons que, quand une fois elles
sont entrées dans ce chemin, toutes ces grandes dmes avides
de sainteté ont abouti a la foi en Jésus. Et c¢’est pourquoi nous
pouvons conclure en déclarant d’'une maniére générale :
quand une conscience est vraiment réveillée, quand une ame
est avide de sainteté, s1 elle ne veut pas sombrer dans le dé-
sespoir, il faut qu’elle aboulisse & Jésus, non pas seulement &
Jésus le Modeéle, mais & Jésus le Libérateur, & Celui qui nous
communique la puissance de I'Esprit de Dieu.

Et par cela méme cette expérience que décrit I'apolre est
la meilleure apologétique du christianisme, 'apologélique irré-
futable, parce qu’elle ne repose point sur des raisonnements ou
sur des faits que l'on peut interpréter de diverses manieres,
mais sur des réalités morales.

I.a question est celle-ci : Voulez-vous vous contenter de
’honnéteté médiocre et banale de ceux que l'on nomme les
honnétes gens? Ou bien avez-vous vu quelque chose de
plus grand ? Avez-vous vu la loi de Dieu dans son ampleur
et sa profondeur ? Paul l'avait vue. Avant sa conversion il
avait trouvée dans I’Ancien Testament. D’autres l'ont vue
simplement dans leur conscience. Pour nous, nous l'avons
apercue dans ’Evangile ; mieux encore, nous 'avons contem-
plée réalisée en Jésus-Christ. Eh bien ! cette loi de Dieu, vou-
lez-vous 'accomplir, I'accomplir réellement et sérieusement?
Essayez. Ah! vous avez essayvé et j'al essayé aussi. It nous
savons (ue cela est désespérant; nous savons que cela n’est
pas & notre portée. Alors de deux choses 'une : ou bien cette
loi de Dieu et pour nous, chrétiens, ce modéle sublime qu’a
été Jésus ne nous sont apparus que pour nous faire mesurer
la profondeur de notre misére, et il ne nous reste qu'a nous
coucher dans le désespoir; ou le Modéle est aussi le Rédemp-
teur, celul qui entend nos cris de détresse et qui nous déhivre

VU iLuther, sa vie et son veurvre, t. 1, 1.1, ch. 4 et 5.



408 A. QUIEVREUX

par 'Esprit de vie qui était en lui. On peut bien contester tous
les autres miracles ; il y en a un en tous cas qui est incontes-
table : c’est le miracle de ’Esprit de vie qui descend en nous
pour nous délivrer, c’est le miracle de la nouvelle naissance.
Sans ce miracle ce ne sont point seulement les doctrines chré-
tiennes qui s’écroulent, c’est toute la vie morale réelle et
sérieuse qui devient impossible : ’homme demeure livré & son
lmpuissance.

Et quand il y a des hommes comme saint Paul et Luther qui
viennent nous dire : « Par la grice de Dieu ce miracle s’est ac-
compli en moi; j’al trouvé en Jésus la puissance que je ne pos-
sédais pas; la puissance de I'Esprit de vie qui est en Jésus-
Christ, m’a délivré de la puissance du péché et de la mort, »
il me semble que nos dmes tressaillent d’espérance. La déli-
vrance qu’ils ont trouvée, nous pouvons donc la trouver
comme eux et comme eux nous voulons la chercher en
Jésus.

Voila bien 'apologétique irréfutable. Elle se résume dans les
deux cris de saint Paul : « Misérabie que je suis! Qui me déli-
vrera de ce corps de mort?... Graces soient rendues a4 Dieu
par Jésus-Christ, notre Seigneur! » Aprés avoir poussé le cri
de détresse, puissions-nous connaitre aussi le cri de délivrance.




	Le chemin qui mène a Jésus-Christ

