
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: L'Église et la théologie

Autor: Platzhoff, Edouard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ÉGLISE ET LA THÉOLOGIE

EDOUARD PLATZHOFF

Tout problème est en rapports de causalité avec une foule de

questions du même ordre dont on ne peut le dégager. Une
solution exacte ne serait donc possible que si ces questions
étaient préalablement résolues de manière à pouvoir servir de

base au sujet à discuter. A défaut de quoi, pour ne pas s'égarer

dans un labyrinthe et pour arriver sur un point donné à

des résultats quelque peu satisfaisants, on est bien forcé de

bâtir sur des suppositions et de ne pas tenir compte des

recherches et des discussions antérieures; sinon, on courrait le

risque de perdre de vue l'objet principal pour avoir voulu tout
embrasser. C'est ainsi que dans notre cas il y aurait à définir
d'abord les termes « théologie » et « Eglise, » à justifier tout
au moins la définition adoptée, puis à rechercher quelle est la
situation de la théologie dans ses rapports avec la religion. U

s'agirait enfin de considérer les notions de théologie et d'Eglise
indépendamment des rapports qu'elles ont l'une avec l'autre,
ce qui nous conduirait d'une part à l'appréciation d'une science

sans résultats pratiques, c'est-à-dire à l'épineuse question de

la valeur de la science en elle-même, d'autre part à la critique
d'une Eglise qui croit pouvoir se passer des recherches théologiques.

Ecartons dès l'abord ces questions préalables, aussi

vastes et difficiles qu'intéressantes, et bornons-nous à une
courte étude sur ce point : Que fait la théologie pour l'Eglise



L'ÉGLISE ET LA THÉOLOGIE 343

et à une discussion plus étendue sur Les origines du conßit
actuel entre la théologie et l'Eglise et sur les moyens de remédier

à ce conflit.

I

Il n'y a pas de science qui présente, semble-t-il, moins d'unité

que la théologie. De là les continuelles tentatives des

profanes, — et non seulement des profanes — pour achever de

la désorganiser en renvoyant la théologie historique à l'histoire,
l'exégèse à la philologie, les disciplines systématiques à la

philosophie et la théologie pratique au séminaire exclu des sciences,
de façon à pouvoir enfin jeter au vent la gousse vide qu'un
jour on nomma théologie. Mais on oublie en raisonnant ainsi

que les disciplines historique, constructive et pratique sont
reliées entre elles par un caractère qui leur est commun : elles

concourent ensemble à donner une expression scientifique à

l'idée religieuse. Nous adopterons comme base cette définition
approximative, malgré les objections qu'elle pourrait soulever ;

tandis que nous comprendrons sous le nom d'Eglise simplement

l'assemblée des fidèles. Toutefois, ce n'est pas ce travail
en commun du façonnement de la matière religieuse, c'est un
intérêt religieux qui unit avant tout les théologiens entre eux.
C'est là ce qui les distingue avant tout des autres savants et

les lie plus étroitement que ceux-ci à la communauté pour les

besoins et les intérêts de laquelle ils travaillent. Si peu enthousiaste

que nous soyons de ce qu'on a appelé l'exégèse «

pneumatique » qui, de respect et de crainte, n'ose avancer et reste
là à ne rien faire, malgré notre éloignement pour la tendance à

ériger des lois d'exception aussitôt que la science touche à la

théologie, nous ne pouvons que maintenir l'absolue différence
qui existe entre le savant en matière religieuse et l'explorateur
scientifique.

Quel intérêt particulier ont par exemple pour l'historien
profane les trois premiers siècles de notre ère? Ils n'éveilleront

pas son attention à un plus haut degré qu'une époque

quelconque, ils auront au contraire moins d'attraits à ses

yeux que d'autres siècles plus riches en événements. Cet his-



344 EDOUARD PLATZHOFF

torien-là ne verra en Jésus-Christ qu'un eminent facteur de

civilisation, il admirera la joie avec laquelle apôtres et martyrs
témoignaient de leur foi, il étudiera avec intérêt le développement

de leur doctrine avec ses emprunts nécessaires à la

philosophie ; il n'ira pas plus loin. Pour le théologien, au contraire,
— ainsi que pour quiconque s'intéresse à la théologie, c'est-à-
dire non plus pour un historien purement profane, — cette

période est importante entre toutes, puisque c'est alors que se

sont passés des faits d'une valeur décisive, actuelle (« contemporaine,

» pour parler avec Kirkegaard) pour la vie de tout
chrétien. De là l'intérêt qui s'attache aux plus petits détails se

rapportant à ce temps ; de là aussi la crainte respectueuse
éprouvée à l'égard de ce livre dans lequel le savant profane ne
voit qu'une collection de vieilles lettres et de souvenirs et qui

pour le croyant est le document par excellence de la révélation
de sa religion. Cet intérêt religieux du théologien l'unit d'une
façon intime et profonde avec la communauté pour laquelle il
travaille, avec l'Eglise. Cette communauté des fidèles aspire à

connaître toujours plus exactement l'époque qui vit paraître le

Sauveur sur la terre, elle veut savoir comment les grands
hommes pieux de tous les temps l'ont compris et ont vécu
d'après ses commandements. A ce besoin des âmes simples se

joint chez les laïques plus cultivés la conviction que l'histoire est

importante et nécessaire aux progrès et aux transformations de

l'Eglise. Autant de faits qui montrent la valeur de la théologie
historique pour l'Eglise '•.

Il est plus difficile de déterminer la valeur que peut avoir
à ses yeux la discipline systématique. Que ferait un simple
paysan ou une pieuse mère de famille de la doctrine de la

préexistence ou de celle de la trinité? Il est vrai que la

chaire pastorale n'est pas une chaire de morale ou de

dogmatique, toutefois ces deux sciences forment le fondement
obligatoire de toute prédication et de toute cure d'âme
vraiment fructueuses. La prédication doit conduire à la foi ; mais
comment en enseigner le chemin sans une certaine connais-

1 Ou comprend naturellement sous le nom de théologie historique l'exégèse et

la partie historique des autres disciplines.



L'ÉGLISE ET LA THÉOLOGIE 345

sance dogmatique? S'il s'agit de prouver que la foi est la
confiance dans l'œuvre de la rédemption, comment démontrer
sans bases dogmatiques ce qui lait du Christ le Sauveur? Il ne

s'agit pas, cela va sans dire, de développer devant un public
de laïques une question scientifique quelconque ; le grand art
du prédicateur consistera plutôt à populariser ces exposés en

leur donnant une forme pratique, sous laquelle un théologien
seul reconnaisse l'érudition. Nombreux sont les membres du

clergé qui voudraient se soustraire à ces travaux d'adaptation
en enseignant un christianisme adogmatique, comme Dreyer1
l'a fait avec tant de chaleur. Kaftan, dans son étude sur « la foi
et l'autorité en matière de foi, » lui oppose qu'il anticipe ainsi
sur des choses qui sont encore dérobées à notre vue, puisque
selon l'expression de saint Paul nous ne voyons aujourd'hui
« qu'en partie. » Nous ne pouvons saisir la majesté de Dieu
autrement qu'à travers les formes imparfaites du dogme, soit
qu'on ait recours à l'ancien, soit, comme le font en réalité les

ennemis de ce dogme, qu'on s'en crée un nouveau. Il faut que
les penseurs donnent une forme intellectuelle au sentiment
religieux naturellement vague, obscur, caché dans les profondeurs

de l'âme humaine ; mais en contraignant cet instinct flottant

à entrer dans le moule précis du dogme on ne peut éviter
qu'il ne s'en perde une précieuse part.

Là où l'Eglise renoncera à être un élément de civilisation

pour se contenter d'être un simple établissement missionnaire,
elle pourra plus facilement se passer de la discipline systématique.

L'enseignement donné à nos missionnaires en est une

preuve. Mais si elle veut devenir une puissance intellectuelle
dans un Etat civilisé, il faut qu'elle résiste au courant scientifique

qui menace de l'emporter. Pour cela elle a besoin de la

théologie. Aussi combien dangereux doit être le différend qui
sépare la théologie de l'Eglise à un moment où celle-ci est plus

que jamais tombée en discrédit Il est inutile de prouver
davantage que l'éthique théologique est nécessaire à l'Eglise dans

un temps où l'on appuie si fort sur le contenu moral de lapré-

1 Vndogmatisches Christentum. Braunschweig, 1890.

ÏHÉOL. KT PHIL. 1897 23



346 EDOUARD PLATZHOFF

dication, lequel, pour les mêmes raisons, n'a de force qu'avec
un fondement, un arrière-plan scientifique tel que celui que lui
offre la dogmatique. Il serait plus important pour l'époque
actuelle de prouver la valeur scientifique delà théologie, question

que nous n'avons pas à traiter ici.
Un mot enfin sur l'importance quant à l'Eglise de la théologie

pratique. Ce que nous venons de dire relativement à l'éthique
trouve ici son application d'une manière bien plus frappante
encore. Une discipline dont on peut dire qu'elle n'existerait pas
sans un but pratique, ce qu'on pourrait à peine affirmer des

autres branches de la théologie, aurait besoin qu'on justifiât
son droit au nom de science plutôt que de nécessiter une preuve
de son utilité directe relativement à l'Eglise.

Une solution aussi rapide de la question ne sera admise que
par ceux chez qui elle trouvera une base solide de travaux
antérieurs sur lesquels elle pourra s'édifier. Quant aux autres, à

ceux qu'ébranlent encore les avis des chrétiens opposés à la

théologie, nous ne nous flattons pas de les avoir conquis.

II

Les rapports entre l'Eglise et la théologie ne seraient pas un
problème s'il s'agissait de deux notions constantes. Il suffirait
alors que l'Eglise et la théologie se fussent unies une lois, au
début de la théologie chrétienne, plus jeune que sa sœur de

quelques décades si on la fait commencer avec l'apôtre Paul.
Mais il est de fait que ces notions se développent et c'est là ce

qui constitue le problème. Cette manière de voir est une
conquête de notre siècle. Jamais, avant Hegel, l'idée d'un développement

organique de la science n'avait été exprimée avec
autant de force. Et comme la théologie se rangeait au nombre
des sciences, elle adopta ce nouveau principe. Ce qui l'y
poussa, ce fut en particulier le fait qu'une de ses disciplines se

détachait graduellement de ce qu'on appelle la théologie
historique, nous voulons parler de l'histoire des dogmes1. Dans

' Cette séparation n'est pas encore consommée ; ce serait une tâche aussi

attrayante que difficile, sinon impossible, que d'entreprendre la délimitation exacto
entre l'histoire de l'Eglise et celle des dogmes.



L'ÉGLISE ET LA THÉOLOGIE 347

aucun autre domaine le progrès ne frappe autant que dans cette

discipline. Il nous paraît aujourd'hui presque incompréhensible
qu'on ait pu le négliger une fois. Nous nous étonnons de la

présomption des Pères de l'Eglise qui croyaient trouver
implicitement dans l'Ecriture tous les dogmes érigés par eux ; de la
naïveté des savants du huitième ou du dix-septième siècle qui
ne croyaient et ne voulaient donner dans leurs volumineux
ouvrages que des choses déjà connues. Il y a certainement dans

l'histoire, après les périodes qui ont vu éclore des œuvres
géantes, comme l'établissement du dogme dans l'ancienne
Eglise ou plus tard la Réformation, des temps d'apaisement
intellectuel, d'assimilation des principes élaborés. Pourtant, on
se tromperait en croyant y voir un état de repos ; c'est encore
un développement, ralenti il est vrai, mais qui se renforce
aussitôt qu'on s'est familiarisé avec les éléments nouveaux. Des

hommes comme Schmid et Philippi n'ont-ils pas méconnu eux
aussi ce progrès, pour ne rien dire de contemporains tels que
Adolphe Zahn et Kôlling?

Et maintenant, quelle sera l'attitude de l'Eglise en face du

progrès théologique? Il s'agit desavoir aujourd'hui si elle veut
le reconnaître. Grâce à son caractère d'institution historique
et dûment établie, elle n'éprouve que très faiblement le besoin
de se développer, tandis que la théologie, en tant que science,
voit son existence menacée par la désapprobation de la pensée
universellement progressive. Qui a raison? La théologie
devrait-elle se conformer à l'Eglise? et dans ce cas, sur quels
droits cette dernière fonderait-elle sa suprématie La théologie,
qui est une science, représente la théorie ; l'Eglise est la
pratique. Or, depuis quand la théorie est-elle soumise à la
pratique Une science peut, selon sa nature — pas nécessairement
toutefois — poursuivre un but pratique, servir à la fondation
d'un établissement pratique; mais cet établissement ne montrera

pas la voie à une science. Si donc la théologie et l'Eglise
doivent marcher de conserve, c'est à la première qu'il appartient

de guider la seconde. « Oui bien, nous répondra-t-on,
mais si la théologie entraîne sa compagne à l'abîme, l'Eglise
n'a-t-elle pas le droit de l'en empêcher et de se sauver avec



348 EDOUARD PLATZHOFF

elle? La théologie est coupable; elle n'a qu'à rebrousser

chemin, ou tout au moins à devenir pratique pour servir aux
besoins de l'Eglise. » Nous admettons volontiers ici que la

théologie est en défaut, mais aussi que la plus grande part de
la faute revient à l'Eglise.

En effet la théologie a trop souvent oublié que sans l'Eglise,
c'est-à-dire sans la communauté des fidèles, elle ne pourrait
plus exister. Il y aurait encore une philosophie de la religion,
la Faculté des lettres aurait un professeur d'exégèse hébraïque
et un privat-docent pour l'étude des premiers siècles de notre
ère ; un professeur d'histoire donnerait de temps à autre un
cours d'histoire du christianisme, et ce serait tout. L'Eglise
seule oriente la théologie en lui donnant un but pratique. Le

professeur est donc obligé d'avoir toujours en vue les devoirs
futurs de ses élèves et doit présenter l'enseignement
évangélique d'une manière si claire et si concise que les auditeurs

puissent en tirer facilement une substance qu'ils n'auront

plus qu'à revêtir d'une forme pratique lorsqu'ils auront
plus tard une paroisse à desservir. Non pas cependant que
l'étudiant doive être exclu des raisonnements scientifiques :

il faut au contraire qu'il se familiarise avec les hypothèses qui
ont quelque vraisemblance et jouissent d'un certain crédit, afin

qu'il puisse se faire des opinions personnelles. Il aura peut-
être un rude combat à soutenir, combat que rendront plus
difficile encore les opinions souvent divergentes des professeurs
d'une même Faculté L Si cette lutte ne peut lui être épargnée,
du moins est-ce un devoir pour les professeurs de le ramener
toujours au point capital, à ce qu'il y a d'important. Il va sans
dire que le but pratique ne doit porter préjudice en rien au
caractère scientifique de l'enseignement. Il ne s'agit pas que le

professeur d'histoire de l'Eglise donne des directions en vue
de conférences populaires, ni que l'exègète donne une explication

pratique des textes, ni que le professeur de dogmatique

1 On exige généralement aujourd'hui que chaque Faculté ait un seul caractère

théologique afin que l'étudiant puisse choisir son lieu de résidence et reçoive
ainsi en un semestre une inlluence unique et l'impulsion d'un seul courant
d'idées.



L'ÉGLISE ET LA THÉOLOGIE 349

illustre son cours d'exemples applicables à la prédication. Ce

sont là autant d'exercices qui ressortissent au séminaire. Tout
le travail en vue de l'Eglise des disciplines théologiques — la

théologie pratique exceptée — consiste à attirer l'attention
toujours à nouveau sur ce qui est de valeur et de durée, à

souligner en passant ce qui peut êlre utile dans la pratique, en

ayant égard à ce qui est relativement certain et en usant avec

précaution de tout ce qui n'est qu'hypothèse. Demander davantage,

ce serait borner considérablement le travail scientifique.
Mais l'Eglise exige davantage : elle n'impose pas seulement

au professeur le devoir de ne pas perdre de vue le but final qui
est le développement de ses élèves, elle exige encore de lui,
au mépris de sa qualité de chercheur, qu'il revienne en arrière
sur le chemin déjà parcouru ; elle lui ôte par là sans autre son

titre de savant et son droit de cité dans le grand organisme de

la science. Car s'il veut prétendre à y occuper une place, il
doit contribuer pour sa part aux progrès de cet organisme, soit,
quand il est historien, en adaptant à son cours spécial quelque
méthode nouvelle ou par des recherches dans des terrains
limitrophes, soit, quand il s'occupe des méthodes construc-
tives, en utilisant les résultats nouveaux pour améliorer ou,
suivant le cas, pour reconstruire tout l'édifice de son système.
Il faut bien admettre que la théologie a subi des transformations

évidentes durant le cours des siècles, que nous tenons

pour essentielles des choses que nos ancêtres négligeaient,
que d'autres tenues autrefois en honneur sont aujourd'hui
reléguées à l'arrière-plan, voire même au vieux fer. Et pourtant

l'Eglise voudrait forcer sa théologie à fuir l'inévitable,
et cela d'une façon bien simple : il suffirait qu'elle consentît à

aboutir aux résultats précis que l'on désire, résultats qui ne
doivent pas différer dans leur essence de ce qui était
précédemment acquis : autrement dit, conserver les dehors scientifiques

en écartant tous les dangers qui pourraient surgir de

cette science même. Il nous semble presque que toute la théologie

du passé ait agi d'après ce principe — à la réserve de

quelques hérétiques — et nous nous reportons avec envie à

ces dix-septième et dix-huitième siècles où, ainsi que nous le



350 EDOUARD PLATZHOFF

disions, le ralentissement du progrès prête le mieux à l'illusion.

A cette première opinion s'en rattache une seconde tout
aussi erronée, c'est que dans la théologie il n'y a plus grand'-
chose à faire, tandis qu'en réalité aucune époque n'a demandé
de la théologie des travaux aussi gigantesques que la nôtre.
Un parti très nombreux dans nos églises se figure que les

théologiens sont là uniquement pour expliquer quelques points
obscurs de l'exégèse et pour défendre aussi habilement que
possible et dans leur intégrité les dogmes déjà existants. La

position de la théologie dans l'ensemble des sciences serait à

peu près celle d'une exception, respectueusement conservée,
aux lois en vigueur dans tous les autres domaines, les sciences

profanes ne pouvant l'influencer en rien ni pour la forme, ni

pour le fond. Elle serait là comme l'A des équations pour nous
faire éprouver les délices du chercheur quand, après de pénibles
calculs, l'identité finalement reconnue viendrait toujours à

nouveau prouver qu'il n'y avait rien à chercher. On en fait donc une
science à thèses, à tendances, tandis que toute science, par sa

nature même et d'après sa définition, est dépourvue de

tendances, je dirais même sans but ; car enfin, un homme pénétré
du but qu'il poursuit sait où il va, où il veut arriver : la science,
elle, travaille pour obéir à une impulsion qui la pousse en

avant, toujours plus loin, sans qu'elle sache si elle remportera
à la fin un triomphe qui fera le bonheur de l'humanité ou si

elle échouera misérablement sur l'écueil d'une grande énigme.
C'est en quoi nos adversaires sont d'accord avec nous quand
il s'agit de la science en général, mais, disent-ils, la théologie
étant une science à part, n'est pas soumise à cette loi. Nous

avons essayé de démontrer qu'elle se sépare en effet des

sciences profanes par la part intime que ses ouvriers prennent

à ce qui en fait l'objet. On peut se demander si les

rapports particuliers et sans analogie qui existent entre la théologie

et la religion { n'ont pas pour effet d'entraîner d'autres

1 lin moyen à employer pour arriver à la clarté est la recherche des analogies.
Pour s'orienter sur la situation à part de la théologie à cause de ses rapports avec

la religion, il faudrait la comparer à d'autres sciences se développant dans des



L'ÉGLISE ET LA THÉOLOGIE 351

différences entre la première et les sciences profanes.
Néanmoins, dès aujourd'hui, nous osons affirmer que la liberté
d'examen doit exister aussi bien pour la théologie, malgré sa

place à part, que pour les autres sciences. Il est donc

indispensable que la théologie se serve aussi de l'hypothèse pour
arriver à des acquisitions nouvelles. L'imperfection des

connaissances humaines force l'homme à employer ce moyen, en

même temps que sa soif de connaître, de combler les lacunes

dont il souffre, l'y pousse psychologiquement. L'Eglise s'élève

contre cette méthode, soit qu'elle la condamne en principe,
soit qu'elle en blâme l'emploi trop fréquent. Malheureusement

on néglige dans ce verdict de faire une distinction essentielle.

Il y a des hypothèses qui remplissent une lacune dans nos
connaissances, lacune incontestable, reconnue ; tandis que d'autres

font douter de ce qui avait été admis jusque-là comme
certain, en le remplaçant par une supposition plus vraisemblable.

On comprend l'indignation de ceux qui considèrent
l'ancienneté d'une thèse comme la preuve indiscutable de sa

justesse ; on comprend de même le sérieux de ceux qui, par
amour pour la vérité, contestent la valeur de cette thèse à

cause des contradictions qu'elle semble contenir et parce qu'on
ne peut lui donner une base scientifiqne. N'est-ce pas
l'héroïsme de notre temps que ce besoin de tout reconquérir, de

tout sonder à nouveau, d'examiner impartialement, sceptique-
ment tout ce qui nous vient du passé? Toutefois, avant d'attaquer

un texte consacré parla tradition et le respect des fidèles,
le théologien n'en a pas moins à interroger sa conscience, à se

demander s'il ne blessera pas ainsi inutilement la piété des

laïques et si l'amour de la vérité l'inspire seul. Ce qui ne doit
naturellement pas le conduire à éviter les questions dont la

solution pourrait entraîner des conséquences désagréables.

Quelle est donc en définitive cette « Eglise » qui poursuit de

ses yeux d'Argus le travail accompli par sa théologie? En vertu
de quelle autorité et par quels moyens s'oppose-t-elle au

mouvement scientifique? Par l'Etat, tout d'abord, grâce àl'influence

conditions pareilles. Mais ces rapports sont sans analogie, ce qui nous prive d'un

point de comparaison précieux.



352 EDOUARD PLATZHOFF

qu'il exerce sur l'occupation des chaires universitaires,
influence qu'on voudrait appeler à l'aide contre la « fureur de

destruction » des hypothèses académiques. Mais le joug de
l'Etat peut-il réprimer le développement de la science théologique?

Sans doute, cette oppression peut lui enlever la liberté
de parole ; mais à quels autres résultats est-on arrivé jusqu'ici
qu'à lui faire demanderà grands cris son affranchissement? La
science veut être vaincue par la science, et non par la
contrainte. Il ne s'agit pas de promettre l'appui de l'Etat aux
professeurs orthodoxes en cherchant à opprimer les « libéraux; »

qu'ils soient égaux devant la loi et qu'on voie lequel des deux

l'emportera. Cela seul est un combat loyal: jusqu'ici l'Etat ne
s'est prononcé qu'avec modération en matière théologique.

La protestation a été beaucoup plus vive de la part des

pasteurs et des laïques. Celle des premiers n'est pas à redouter.
Ils ont passé eux-mêmes par la filière académique et comprennent

tous, au moins dans une certaine mesure, ce que sont les

recherches en théologie. Nous avons ici un conflit entre la
science académique et la science empirique, et un combat
de ce genre peut être profitable aux uns en leur rappelant ce

qui est essentiel et vraiment nécessaire, aux autres en les

initiant à l'amour pour la vérité et pour la science qu'il faut à des

recherches de ce genre. Seulement que les pasteurs ne
cherchent pas à en imposer à leurs frères par un noble pathos et
de saintes indignations : qu'ils saisissent plutôt l'épée de la

science pour pouvoir lutter avec succès contre la théologie
académique. Surtout, — et c'est là une condition trop oubliée
dans la lutte qui se livre actuellement en Allemagne, — qu'ils
aient confiance dans les travaux des professeurs de théologie.
La plupart de nos ecclésiastiques considèrent trop certains de

nos professeurs comme des révolutionnaires qui mettent leur
joie, une joie diabolique, à tout détruire, à tout renverser dece

qui fut l'ancienne théologie ; on les tient pour des intellectualistes

outrés qui méprisent la foi et n'attendent le salut que de

la science. Quand bien même les déclarations imprudentes et

précipitées de quelques académiciens auraient donné lieu à

cette opinion, encore n'aurait-on nullement le droit de la gêné-



L'ÉGLISE ET LA THÉOLOGIE 353

raliser. C'est pour nos pasteurs un testimonium paupertatis
de posséder si peu de pénétration théologique et de méconnaître

à ce point les intentions sérieuses et droites de leurs
professeurs, dont le seul désir est de servir la vérité, et rien
que la vérité.

Bien autrement grave et regrettable, bien plus compréhensible

cependant, est la protestation des laïques contre les progrès

de la théologie durant ces dernières années. Pour
comprendre la théologie, ce qui leur manque le plus, c'est le sens

historique. La religion leur apparaît comme un ensemble de

vérités révélées dont la rédaction scientifique ne peut être
qu'une simple reproduction. Aussi ne reconnaissent-ils ni la
relation de la théologie avec les autres sciences et le progrès
auquel elle est obligée par là même, ni le rapport qu'il y a

entre ses disciplines et leur développement. L'idée même de

développement leur est étrangère. Ils confondent en outre
d'une façon désespérante l'essentiel avec l'accessoire, ce qui
est hors de doute avec ce qui reste discutable. Aussi
s'indignent-ils dès que la théologie moderne commence à saper
quelques faux points d'appui, toujours considérés par eux

comme la base même de l'édifice religieux. Cette indignation
ne connaît plus de bornes quand parmi leurs pasteurs, — « qui
pourtant doivent savoir, » —il s'en trouve d'assez aveugles pour
déclarer antichrétienne, diabolique l'œuvre théologique de ces

dernières années. C'est ainsi que ces derniers travaillent à

creuser plus profond l'abîme, que pourtant ils déplorent, entre

l'Eglise et la théologie. Si les laïques avaient autant de

confiance en leurs professeurs de théologie qu'en leurs pasteurs,
le différend ne serait pas si grave. Mais comme les débats

prennent toujours un caractère personnel, comme on ne peut
séparer les personnes des choses, d'autant moins que, chez le

théologien en particulier, il y a un rapport étroit et indéniable
entre ses vues scientifiques et sa vie religieuse, le combat
devient de plus en plus âpre et la haine n'en est pas absente.

Quand retrouverons-nous la paix? Il est impossible de le
prévoir. Peut-être la lutte n'est-elle pas même encore à son

apogée.



354 EDOUARD PLATZHOFF

Mais, nous objectera-t-on, la liberté de recherche reconnue
en principe, malgré toute notre confiance dans les savants et
notre profond respect pour la science, nous conduit bel et bien
à l'anéantissement du christianisme Il s'agit de détourner un

pareil danger par tous les moyens possibles. Et l'on ne remarque
pas que cette argumentation est la preuve d'un manque de foi

qui dépasse de beaucoup celui de Simon Pierre. Comment,
Dieu laisserait courir à leur perte des hommes qui cherchent
sincèrement la vérité, et avec eux, tous ceux qui ont ajouté foi
à leur parole? Il suffirait de quelques hypothèses, de la
destruction de quelques faux soutiens, pour entraîner la ruine de

la foi et de ce grand édifice à la construction duquel les siècles

ont travaillé? Une école théologique aurait le pouvoir de ravir
au monde sa foi, et quelques faibles apologistes celui de la lui
conserver par leurs protestations et avec le secours de l'Etat?
Rend-on service à Dieu en supprimant les objections morales
et intellectuelles qui ont propagé lathéologie moderne, ou n'est-
ce pas plutôt être utile à sa cause que de les examiner avec
impartialité et droiture? Il serait temps de répondre à ces

questions et de se dire que si tant de théologiens sont entrés
dans un parti qui est loin de jouir de la faveur générale, ce
n'esf pas par un simple caprice.

Et maintenant ces idées en cours parmi les théologiens,
comment les présentera-t-on aux laïques? Faut-il familiariser
ceux-ci avec des doutes qu'ils ne connaissent point encore,
leur imposer des hypothèses dont ils ne pourraient juger en
connaissance de cause? Au moins leur offrira-t-on le positif
avant le négatif, préparant en quelquesorte d'avance une
compensation pour tout ce qu'il faudra déclarer inadmissible. Bien
des erreurs ont été commises dans ce domaine. D'où vient
l'indignation du monde cultivé contre la théologie académique,
si ce n'est de l'ignorance dans laquelle il a été laissé jusqu'à
maintenant sur ces controverses? liest cependant facile de

comprendre qu'on ne peut lui interdire l'accès de résultats
scientifiques devant lesquels le gros de l'orthodoxie ne recule
même pas : citons entre autres l'abandon de la théorie orthodoxe

de l'inspiration. Et si, en dépit de toutes les fausses me-



L'ÉGLISE ET LA THÉOLOGIE 355

sures de prudence, ces résultats doivent forcer la consigne et
se répandre dans le monde, mieux vaut infiniment les administrer

aux laïques à moins fortes doses. La crainte de déplaire
est fort louable, mais quand ce déplaisir ne peut être évité, le
mieux est d'en prendre son parti.

Avant d'inquiéter le monde laïque en le mettant au fait de

ce que, en se développant, la théologie a plus ou moins sûrement

acquis, il s'agit de l'initier à des prolégomènes de nature
plus générale. Notre prédication lui enseigne que le christianisme

est une vérité absolue et de ce fait il a tiré une
conséquence très illogique, à savoir qu'il y a une certaine théologie,
soit la théologie biblique, pour ne pas dire « orthodoxe, » qui
serait, elle aussi, vérité absolue. Cette opinion pouvait se justifier

aussi longtemps qu'on a cru pouvoir établir un système
dogmatique parfait sans le secours des sciences profanes et basé

uniquement sur l'Ecriture. Mais avec le temps s'est accréditée
une nouvelle conception de l'Ecriture qui n'y reconnaît qu'une
source très aphoristique pour les connaissances dogmatiques
et admet de fait, comme un facteur important, l'influence de la

philosophie contemporaine sur l'élaboration d'un système
dogmatique. Partant, il n'est plus possible de considérer la théologie

dogmatique, la seule dont il soit question ici, comme une
vérité absolue, miis bien comme une tentative plus ou moins
heureuse d'embrasser la vérité, à la rencontre de laquelle elle

marche, nous l'espérons, grâce aux progrès accomplis dans le

cours des siècles. Si par la prédication ce fait pénètre dans le
monde des laïques, ceux-ci, confiants dans le triomphe final de

la vérité, verront dès lors avec moins d'effroi et sans méfiance les

transformations dogmatiques de la théologie, persuadés que ces

phases nouvelles sont de consciencieux essais dont le seul but
est de mieux saisir le contenu évangélique. Qu'on ne cache pas

aux Eglises et avant tout qu'on ne se dissimule pas à soi-même

que la théologie dite « biblique, — disons plutôt « scripturaire,»
pour éviter une confusion, — est quelque chose de très vague,
que le témoignage des Ecritures n'a qu'une valeur problématique

et qu'aucune des écoles théologiques actuelles ne pourrait

ériger ses systèmes en les tirant des Ecritures sans qu'ils



356 EDOUARD PLATZEIOFF

recèlent des contradictions, à moins de violenter les textes
obscurs ou d'en taire abstraction. Quelqu'un croit-il en avoir
tiré un témoignage exempt de toute contradiction Ne voit-il
rien dans la Bible qui ne soit applicable aux circonstances
actuelles, rien qui ne soit d'une valeur permanente, il a subjectivement

plein droit de garder l'ancienne théorie de l'inspiration
et de prétendre à la possession de l'absolue vérité. Que ces

théologiens-là — et ils sont encore nombreux — se montrent
alors conséquents, qu'ils refusent de faire partie d'une même
communauté religieuse avec tous ceux qui se sont, selon eux,
éloignés de la vérité : ils feront preuve en cela non d'un

manque de charité, mais de simple et rigoureuse conséquence.
Le laïque, une fois renseigné sur la relativité des connaissances

en théologie comme en toute science humaine, aura
acquis en même temps la mesure de sens historique qui l'empêchera

de condamner a priori ceux qui cherchent honnêtement
la vérité. Il se gardera de jeter la pierre à ceux qui tentent de

se frayer un nouveau chemin dans l'espoir de se rapprocher
davantage de cette vérité, et cela alors même qu'il ne comprendra

pas pourquoi un nouveau chemin devait être ouvert et

qu'il serait loin de s'y engager lui même.
Si, grâce à cette nouvelle compréhension historique, il n'est

plus l'adversaire déclaré de toute réforme de dogmes, encore
faut-il chercher à le délivrer de sa crainte quant aux résultats
des recherches exégétiques. C'est de nouveau par la prédication

qu'en y parviendra et cela non au préjudice de son but
principal, mais au contraire en travaillant à le mieux atteindre,
en soulignant, en mettant en relief ce qui importe avant tout
dans le christianisme. La prédication doit convaincre le chrétien

que sa religion doit être vécue. Sans vouloir par là mettre
en opposition ces deux alternatives assurément fausses entre
ce qu'il faut croire et comment il faut croire, nous maintenons

que le contenu moral d'une prédication est infiniment supérieur
à son contenu doctrinal, que si elle a influé sur la vie morale
de ses auditeurs elle est montée beaucoup plus haut que si elle
les avait conduits à s'incliner ensemble devant une certaine
doctrine, — en tant que cette doctrine n'a pas de conséquences



L'ÉGLISE KT LA THÉOLOGIE 357

pratiques dans leurs vies. — Si les fidèles sont pénétrés de la

prépondérance de la vie sur la doctrine on ne les effraiera pas
beaucoup en leur apprenant que l'épître aux Colossiens n'est
pas de Paul ou en osant mettre en doute que Luc ait écrit les

Actes des apôtres. Que peut en définitive l'exégèse la plus hardie

si ce n'est déclarer une épître « apocryphe, » c'est-à-dire
écrite dans un temps postérieur à celui qu'on croyait? Elle
n'en reste pas moins « authentique » comme profession de foi
d'un homme de Dieu dans son action édifiante et toujours
actuelle pour les croyants de tous les temps. Si l'idée que le
chrétien pieux aimait à se faire de tel apôtre d'après ses lettres
tombe par le fait que la critique n'admet pas qu'il en soit
l'auteur, il peut sans doute en coûter au lecteur, mais la valeur de

l'Evangile n'en est aucunement amoindrie.
Il en est autrement quand l'exégèse commence à modifier

des coutumes établies dans l'Eglise, comme en Allemagne pour
ce qui concerne la sainte cène, ou bien quand elle transforme
en mythe l'histoire des patriarches, comme l'a fait le professeur
Meinhold à Bonn, donnant ainsi un corps à des idées très
répandues quoique tenues secrètes. Il faut au laïque un certain
degré de spiritualité pour accepter de tels résultats ; il doit
arriver à comprendre que si la sainte Cène n'a pas été « instituée

» par Jésus, elle n'en garde pas moins toute sa vertu et son
droit à l'existence ; que même si les patriarches n'ont qu'une
vie légendaire, leurs pensées, leurs paroles et leurs actes

gardent néanmoins la valeur d'une réalité spirituelle. Ce qui
reste problématique, même à supposer que l'essentiel dans le

christianisme ait été mis en relief, comme nous le disions plus
haut, à supposer que le sens historique se soit développé de

plus en plus et que la culture ait pénétré dans toutes les

sphères de la société, c'est la question de savoir si les laïques
pourraient adoptîr ces hypothèses, au cas où il faudrait les
admettre comme des faits, sans que leur foi et leur vie religieuse
en souffrissent. L'idee de Kant que l'existence réelle d'un sujet
n'ajoute rien à sa valeur comme fiction, comme création de la

pensée, est pour beaucoup difficile à saisir. Celui qui veut
l'appliquer à la théologie se voit bientôt accusé de « tendances



358 EDOUARD PLATZHOFF

aristocratiques » et honni, lui et sa théologie « impopulaire. »

C'est précisément en face de telles tendances que le parti
qui, en principe, reconnaît la liberté d'examen, réclame qu'on
limite cette liberté dans l'enseignement et dans les recherches
théologiques. Sans tenir compte des difficultés qu'il y aurait à

fixer cette limite, nous nous sommes déjà demandé, en abordant

cette question, par quelle autorité elle pourrait être fixée.
Même quand nous serions disposés à considérer un simple non
liquet comme pouvant avoir quelque autorité dans le domaine

scientifique, il est facile de voir combien des décrets de ce genre
porteraient à faux. Au lieu d'examiner si tel résultat a ou non
une valeur scientifique, on prendrait comme pierre de touche
un opportunisme commode, consistant à examiner à chaque
résultat nouveau si ce résultat est favorable à l'Eglise et s'il ne

choque pas trop ses tendances conservatrices. C'est ainsi que
la plus monstrueuse exégèse, les affirmations les plus hardies
seraient admises, à la condition de ne pas nuire à l'Eglise et de

ne pas s'écarter trop des jugements du passé. Non, les recherches

doivent être aussi libres en théologie que dans les autres
sciences ; ce n'est pas à l'homme à leur fixer une limite, mais
à Dieu qui jusqu'à maintenant a préservé son Eglise et sa théologie

de l'abîme.

III

Nous avons montré jusqu'ici que l'Eglise a besoin de la théologie

et que celle-ci ne peut exister que dans la liberté, il nous
reste à voir brièvement quelle position doit prendre l'Eglise en
face des résultats de la science.

Il peut sembler au premier abord que l'idée de « résultat »

est si contestable qu'il est impossible de se prononcer sur
ce point, le plus difficile de notre exposé. La difficulté sera
moins grande quand nous aurons en quelque mesure défini
la notion de « résultat. » Nous ne pouvons entendre par ce

nom des conclusions présentant le caractère de l'absolue
certitude et incontestables dès maintenant jusqu'à la fin des

âges. L'homme est trop borné pour oser élever de telles
prétentions au sujet d'idées qui ont surgi de son temps. Ce sont



L'ÉGLISE ET LA THÉOLOGIE 359

bien plutôt les opinions maintenues par la majorité pendant
un temps suffisamment long qu'on pourra appeler des résultats

scientifiques. L'Eglise a le droit d'attendre l'épreuve des

années avant de donner crédit à une hypothèse. Elle a le

droit de se montrer sceptique en face des idées hardies de

quelques hommes isolés. Rien de plus fatal qu'une vulgarisation

hâtive d'hypothèses scientifiques et l'agitation prématurée

qu'elles provoquent dans les Eglises. Mais aussi rien de

plus désastreux pour une Eglise que de se traîner péniblement
derrière sa théologie à des siècles de distance. Il se peut que
le juste milieu ne soit pas toujours facile à trouver; il existe

cependant. Ce ne sera pas jeter un discrédit sur la théologie ni

porter atteinte à la gravité du sujet que de comparer la situation

de l'Eglise à son égard à celle de la célèbre Katerlieschen
d'un conte de Grimm, qui reste toujours à quelques pas
derrière ses frères afin que s'ils rebroussent chemin elle n'ait pas
à faire de pas inutiles.

Sûrement, le consensus gentium qui est proposé ici, sous

une forme un peu modifiée, comme garantissant l'exactitude
des résultats scientifiques, n'a jamais été strictement une

preuve ; cependant c'en a toujours été relativement la meilleure
et subjectivement la plus convaincante. Si l'Eglise commence à

compter avec les résultats de la science, qui manque pourtant
d'absolue certitude, elle s'expose, il est vrai, à commettre des

erreurs, mais elle n'est pas infaillible. N'y a-t-il pas d'ailleurs
dans l'histoire du dogme de nombreuses preuves d'erreurs
admises et pratiquées? Et le conflit entre la théologie et l'Eglise
n'a-t-il pas coûté plus cher que ces erreurs mêmes?

N'y a-t-il donc vraiment aucunes bornes aux recherches de

la théologie L'Eglise doit-elle la suivre partout Des hommes

comme Strauss et Renan en font-ils aussi partie? Leur personnalité

doit être jetée dans la balance, car c'est d'elle que tout
dépend ici. En outre il ne faut pas publier à son de trompe des

hypothèses qui restent des hypothèses et rien de plus. L'Eglise
n'est point tenue d'écouter comme un maître celui qui n'aurait
aucun désir de la servir ni de contribuer par ses travaux à son

avancement ; elle n'est point obligée d'avoir confiance en celui



360 EDOUARD PLATZHOFF

dont la vie ne serait pas une preuve de l'utilité et de la valeur
de ses vues. Si le théologien ne doit avoir en vue que la vérité
dans ses recherches, il doit par sa manière d'être faire preuve
d'égards envers le public laïque. C'est en quoi sa situation est

particulièrement délicate. Nous n'avons pas à examiner ici si

l'Eglise, de son côté, s'est toujours comportée comme elle le

devait à l'égard de ses « fils hérétiques. » Nous ne nous demanderons

pas non plus quels seront les rapports entre l'Eglise et
la théologie au cas où celle-ci continuerait à se développer dans

un sens négatif. Il nous suffit, pour cette fois, d'avoir mis à nu
les difficultés de la question, d'avoir signalé les fautes commises
des deux parts et d'avoir travaillé en quelque mesure à préparer

une conclusion pacifique de ce conflit.


	L'Église et la théologie

