Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 30 (1897)

Artikel: L'Eglise et la théologie

Autor: Platzhoff, Edouard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379630

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'EGLISE ET LA THEOLOGIE

PAR

EDOUARD PLATZHOFF

Tout probléeme est en rapports de causalité avec une foule de
questions du méme ordre dont on ne peut le dégager. Une so-
lution exacte ne serait donc possible que si ces questions
étaient préalablement résolues de maniere & pouvoir servir de
base au sujet a discuter. A défaut de quoi, pour ne pas s'éga-
rer dans un labyrinthe et pour arriver sur un point donné &
des résultats quelque peu satisfaisants, on est bien forcé de
batir sur des suppositions et de ne pas tenir compte des re-
cherches et des discussions antérieures; sinon, on courrait le
risque de perdre de vue ’objet principal pour avoir voulu tout
embrasser. C’est ainsi que dans notre cas il y aurait & définir
d’abord les termes « théologie » et « Eglise, » & justifier tout
au moins la définition adoptée, puis & rechercher quelle est la
situation de la théologie dans ses rapports avec la religion. Il
s’agirait enfin de considerer les notions de théologie et d’Eglise
indépendamment des rapports qu’elles ont l'une avec l'autre,
ce qui nous conduirait d’'une part a appréciation d'une science
sans résultats pratiques, c’est-a-dire & 'épineuse question de
la valeur de la science en elle-méme. d’autre part & la critique
d’une Eglise qui croit pouvoir se passer des recherches théolo-
giques. Ecartons dés l’abord ces questions préalables, aussi
vastes et difficiles qu’intéressantes, et bornons-nous & une
courte étude sur ce point: Que fuit la théologie pour I'Eglise ?



L'EGLISE ET LA THEOLOGIE 343

et & une discussion plus étendue sur Les origines du conflit
actuel entre la théologie et 'Eglise et sur les moyens de remé-
dier & ce conflit.

I

Il n’y a pas de science qui présente, semble-t-il, moins d’u-
nité que la théologie. De la les continuelles tentatives des pro-
fanes, — et non seulement des profanes! — pour achever de
la désorganiser en renvoyant la théologie historique a I'histoire,
I’exégese & la philologie, les disciplines systématiques a la philo-
sophie et la théologie pratique au séminaire exclu des sciences,
de facon a pouvoir enfin jeter au vent la gousse vide qu’un
jour on nomma théologie. Mais on oublie en raisonnant ainsi
que les disciplines historique, constructive et pratique sont
reliées entre elles par un caractere qui leur est commun: elles
concourent ensemble & donner une expression scientifique a
U'idée religieuse. Nous adopterons comme base cette définition
approximative, malgré les objections qu’elle pourrait soulever;
tandis que nous comprendrons sous le nom d’Eglise simple-
ment l'assemblée des fidéles. Toutefois, ce n’est pas ce travail
en commun du fagonnement de la matiere religieuse, c’est un
mterét religieux qui unit avant tout les théologiens entre eux.
(est 1a ce qui les distingue avant tout des autres savants et
les lie plus étroitement que ceux-ci & la communauté pour les
besoins et les intéréts de laquelle ils travaillent. Si peu enthou-
siaste que nous soyons de ce qu'on a appelé I’exégése « pneu-
matique » qui, de respect et de crainte, n’ose avancer et reste
la & ne rien faire, malgré notre éloignement pour la tendance &
ériger des lois d’exception aussitdt que la science touche & la
théologie, nous ne pouvons que maintenir I’absolue différence
qui existe entre le savant en matiére religieuse et I’explorateur
scientifique.

Quel intérét particulier ont par exemple pour I'historien
profane les trois premiers siécles de notre ére? Ils n’éveille-
ront pas son attention & un plus haut degré qu’une époque
quelconque, ils auront au contraire moins d’attraits & ses
yeux (ue d'autres siecles plus riches en événements. Cet his-



344 EDOUARD PLATZHOFF

torien-la ne verra en Jésus-Christ qu’un éminent facteur de
civilisation, il admirera la joie avec laquelle apotres et martyrs
témoignaient de leur foi, il étudiera avec intérét le développe-
ment de leur doctrine avec ses emprunts nécessaires a la phi-
losophie ; il n’ira pas plus loin. Pour le théologien, au contraire,
— ainsi que pour quiconque s’intéresse a la théologie, c’est-a-
dire non plus pour un historien purement profane, — cette
période est importante entre toutes, puisque c’est alors que se
sont passés des faits d’une valeur décisive, actuelle (« contem-
poraine, » pour parler avec Kirkegaard) pour la vie de tout
chrétien. De la I'intérét qui s’attache aux plus petits détails se
rapportant & ce temps; de la aussi la crainte respectueuse
éprouvée a I’égard de ce livre dans lequel le savant profane ne
voit qu'une collection de vieilles lettres et de souvenirs et qui
pour le croyant est le document par excellence de la révélation
de sa religion. Cet intérét religieux du théologien l'unit d’une
facon intime et profonde avec la communauté pour laquelle 1l
travaille, avec I'Eglise. Cette communauté des fideles aspire &
connaitre toujours plus exactement I’époque qui vit paraitre le
Sauveur sur la terre, elle veut savoir comment les grands
hommes pieux de tous les temps l'ont compris et ont vécu
d’apres ses commandements. A ce besoin des dmes simples se
jointchezles laiques plus cultivés la conviction que ’histoire est
importante et nécessaire aux progreés et aux transformations de
I’Eglise. Autant de faits qui montrent la valeur de la théologie
historique pour I’Eglise %

Il est plus difficile de déterminer la valeur que peut avoir
a ses yeux la discipline systématigue. Que ferait un simple
paysan ou une pieuse meére de famille de la doctrine de la
préexistence ou de celle de la trinité ? Il est vrai que la
chaire pastorale n’est pas une chaire de morale ou de dog-
matique, toutefois ces deux sciences forment le fondement
obligatoire de toute prédication et de toute cure d’ame vrai-
ment fructueuses. La prédicalion doit conduire & la foi ; mais
comment en enseigner le chemin sans une certaine connais-

! On comprend naturellement sous le nom de théologie historique 'exégese et
la partie historique des autres disciplines.



L’EGLISE ET LA THEOLOGIE 345

sance dogmatique? S’il s’agit de prouver que la fol est la
confiance dans I'ceuvre de la rédemption, comment démontrer
sans bases dogmatiques ce qui fait du Christ le Sauveur ? Il ne
s’agit pas, cela va sans dire, de développer devant un public
de laiques une question scientifique quelconque; le grand art
du prédicateur consistera plutot & populariser ces exposés en
leur donnant une forme pratique, sous laquelle un théologien
seul reconnaisse I’érudition. Nombreux sont les membres du
clergé qui voudraient se soustraire & ces travaux d’adaptation
en enseignant un christianisme adogmatique, comme Dreyer 1
’a fait avec tant de chaleur. Kaftan, dans son étude sur « la foi
et 'autorité en matiére de foi, » lui oppose qu’il anticipe ainsi
sur des choses qui sont encore dérobées & notre vue, puisque
selon I’expression de saint Paul nous ne voyons aujourd’hui
« qu’en partie. » Nous ne pouvons saisir la majesté de Dieu au-
trement qu’a travers les formes imparfaites du dogme, soit
qu’on ait recours a I'ancien, soit, comme le font en réalité les
ennemis de ce dogme, qu’on s’en crée un nouveau. Il faut que
les penseurs donnent une forme intellectuelle au sentiment re-
ligieux naturellement vague, obscur, caché dans les profon-
deurs de I’ame humaine ; mais en contraignant cet instinct flot-
tant & entrer dans le moule précis du dogme on ne peut éviter
qu’il ne s’en perde une précieuse part.

LA ou I’Eglise renoncera a étre un élément de civilisation
pour se contenter d’étre un simple établissement missionnaire,
elle pourra plus facilement se passer de la discipline systéma-
tique. L’enseignement donné & nos missionnaires en est une
preuve. Mais si elle veut devenir une puissance intellectuelle
dans un Etat civilisé, il faut qu’elle résiste au courant scienti-
fique qui menace de ’emporter. Pour cela elle a besoin de la
théologie. Aussi combien dangereux doit étre le différend qui
sépare la théologie de I’Eglise & un moment ou celle-ci est plus
que jamais tombée en discrédit ! Il est inutile de prouver da-
vantage que I'éthique théologique est nécessaire a ’Eglise dans
un temps ou 'on appuie si fort sur le contenu moral de la pré-

V' Undogmatisches Christentum. Braunschweig, 1890.

THEOL. ET PHIL. 1897 23



346 EDOUARD PLATZHOFF

dication, lequel, pour les mémes raisons, n’a de force qu’'avec
un fondement, un arriere-plan scientifique tel que celul que lui
offre la dogmatique. Il serait plus important pour I’époque ac-
tuelle de prouver la valeur scientifique de la théologie, question
(que nous n'avons pas & traiter icl.

Un mot enfin sur 'importance quant 4 1’'Eglise de la théologie
pratique. Ce que nous venons de dire relativement 4 ’éthique
trouve ici son application d’une maniere bien plus frappante
encore. Une discipline dont on peut dire qu’elle n’existerait pas
sans un but pratique, ce (qu’on pourrait & peine affirmer des
autres branches de la théologie, aurait besoin qu’on justifiit
son droit au nom de science plutot que de nécessiter une preuve
de son utilité directe relativement a I’Eglise.

Une solution aussi rapide de la question ne sera admise que
par ceux chez qui elle trouvera une base solide de travaux an-
térieurs sur lesquels elle pourra s’édifier. Quant aux autres, a
ceux qu’ébranlent encore les avis des chrétiens opposés 4 la
théologie, nous ne nous flattons pas de les avoir conquis.

II

Les rapports entre ’Eglise et la théologie ne seraient pas un
probléme s’il s’agissait de deux notions constantes. Il suffirait
alors que I'Eglise et la théologie se fussent unies une fois, au
début de la théologie chrétienne, plus jeune que sa sceur de
quelques décades si on la fait commencer avec l'apdtre Paul.
Mais il est de fait que ces notions se développent et c’est 1a ce
qul constitue le probleme. Cette maniére de voir est une con-
quéte de notre siecle. Jamais, avant Hegel, l'idée d’un dévelop-
pement organique de la science n’avait été exprimée avec au-
tant de force. Et comme la théologie se rangeait au nombre
des sciences, elle adopta ce nouveau principe. Ce qui 'y
poussa, ce fut en particulier le fait qu'une de ses disciplines se
détachait graduellement de ce qu'on appelle la théologie histo-
rique, nous voulons parler de I’histoire des dogmes!. Dans

! Cette séparation n'est pas encore consommedée ; ce serait une tiche aussi at-
trayante que difficile, sinon impossible, que d’entreprendre la délimitation exacto
entre I'histoire de I'Eglise et celle des dogmes.



L’'EGLISE ET LA THEOLOGIE 347

aucun autre domaine le progres ne frappe autant que dans cette
discipline. Il nous parait anjourd’hui presque incompréhensible
gu’on ait pu le négliger une fois. Nous nous étonnons de la
présomption des Péeres de I’Eglise qui croyaient trouver impli-
citement dans I’Ecriture tous les dogmes érigés par eux ; de la
naiveté des savants du huitieme ou du dix-septieme siecle qui
ne croyaient et ne voulaient donner dans leurs volumineux ou-
vrages que des choses déja connues. Il y a certainement dans
’histoire, aprés les périodes qui ont vu éclore des ceuvres
geantes, comme [’établissement du dogme dans l’ancienne
Eglise ou plus tard la Réformation, des temps d’apaisement in-
tellectuel, d’assimilation des principes élaborés. Pourtant, on
se tromperait en croyant y voir un état de repos; c’est encore
un développement, ralenti il est vrai, mais qui se renforce aus-
sitot qu’on s’est familiarisé avec les éléments nouveaux. Des
hommes comme Schmid et Philippi n’ont-ils pas méconnu eux
aussi ce progres, pour ne rien dire de contemporains tels que
Adolphe Zahn et Kolling ?

Et maintenant, quelle sera l'attitude de I’Eglise en face du
progreés théologique? Il s’agit de savoir aujourd’hui si elle veut
le reconnaitre. Grace & son caractéere d’institution historique
et diment établie, elle n’éprouve que trés faiblement le besoin
de se développer, tandis cue la théologie, en tant que science,
voit son existence menacée par la désapprobation de la pensée
universellement progressive. Qui a raison? La théologie de-
vrait-elle se conformer & ’Eglise? et dans ce cas, sur quels
droits cette derniére fonderait-elle sa suprématie ? La théologie,
qui est une science, représente la théorie ; I’Eglise est la pra-
tique. Or, depuis quand la théorie est-elle soumise ala pra-
tique ? Une science peut, selon sa nature — pas nécessairement
toutefois — poursuivre un but pratique, servir a la fondation
d’un établissement pratique ; mais cet établissement ne mon-
trera pas la voie 4 une science. Si donc la théologie et I'Eglise
doivent marcher de conserve, c’est & la premiére qu’il appar-
tient de guider la seconde. « Oui bien, nous répondra-t-on,
mais si la théologie entraine sa compagne a I'abime, I'Eglise
n’a-t-elle pas le droit de ’en empécher et de se sauver avec



348 EDOUARD PLATZHOFF

elle? La theologie est coupable; elle n’a qu’a rebrousser
chemin, ou tout au moins & devenir pratique pour servir aux
besoins de I’Eglise. » Nous admettons volontiers ici que la
théologie est en défaut, mais aussi que la plus grande part de
la faute revient a I’Eglise.

En effet la théologie a trop souvent oublié que sans 'Eglise,
c’est-a-dire sans la communauté des fidéeles, elle ne pourrait
plus exister. Il y aurait encore une philosophie de la religion,
la Faculté des lettres aurait un professeur d’exégése hébraique
et un privat-docent pour I’étude des premiers siécles de notre
ere; un professeur d’histoire donnerait de temps & autre un
cours d’histoire du christianisme, et ce serait tout. L’Eglise
seule oriente la théologie en lui donnant un but pratique. Le
professeur est donc obligé d’avoir toujours en vue les devoirs
futurs de ses éléves et doit présenter l'enseignement évan-
gélique d’'une maniére si claire et si concise que les audi-
teurs puissent en tirer facilement une substance qu’ils n’au-
ront plus qu’a revétir d’'une forme pratique lorsqu’ils auront
plus tard une paroisse a desservir. Non pas cependant que
I'étudiant doive étre exclu des raisonnements scientifiques :
il faut au contraire qu’il se familiarise avec les hypotheses qui
ont quelque vraisemblance et jouissent d'un certain crédit, afin
qu’ll puisse se faire des opinicns personnelles. Il aura peut-
étre un rude combat & soutenir, combat que rendront plus dif-
ficile encore les opinions souvent divergentes des professeurs
d’'une méme Faculté 1. Si cette lutte ne peut lui étre epargnée,
du moins est-ce un devoir pour les professeurs de le ramener
toujours au point capital, a ce qu’il y a d’'important. Il va sans
dire que le but pratique ne doit porter préjudice en rien au
caractére scientifique de ’enseignement. Il ne s’agit pas quele
professeur d’histoire de I'Eglise donne des directions en vue
de conférences populaires, ni que I’exégete donne une explica-
tion pratique des textes, ni que le professeur de dogmatique

! On exige généralement aujourd’hui que chaque Faculté ait un seul caractere
théologique atin que I'étudiant puisse choisir son licn de résidence el recoive
ainsi en un semestre une influence unique et Pimpulsion d'un seul courant

d'idées.



L'EGLISE ET LA THEOLOGIE 349

illustre son cours d’exemples applicables & la prédication. Ce
sont 15 autant d’exercices qui ressortissent au séminaire. Tout
le travail en vue de 'Eglise des disciplines theologiques — la
théologie pratique exceptée — consiste & attirer ’attention
toujours & nouveau sur ce qui est de valeur et de durée, a sou-
ligner en passant ce qui peut élre utile dans la pratique, en
ayant égard & ce qui est relativement certain et en usant avec
précaution de tout ce qui n’est qu’hypothése. Demander davan-
tage, ce serait borner considérablement le travail scientifique.

Mais I’Eglise exige davantage: elle n’impose pas seulement
au professeur le devoir de ne pas perdre de vue le but final qui
est le développement de ses éléves, elle exige encore de lui,
au mépris de sa qualité de chercheur, qu’il revienne en arriere
sur le chemin déja parcouru ; ellelui 6te par 14 sans autre son
titre de savant et son droit de cité dans le grand organisme de
la science. Car s’il veut prétendre & y occuper une place, il
doit contribuer pour sa part aux progrés de cet organisme, soit,
quand il est historien, en adaptant & son cours spécial quelque
méthode nouvelle ou par des recherches dans des terrains
limitrophes, soit, quand il s’occupe des méthodes construc-
tives, en utilisant les résultats nouveaux pour améliorer ou,
suivant le cas, pour reconstruire toutl'édifice de son systéme.
Il faut bien admettre que la théologie a subi des transforma-
tions évidentes durant le cours des siécles, que nous tenons
pour essentielles des choses que nos ancétres négligeaient,
que d’autres tenues autrefois en honneur sont aujourd’hui
reléguées a I'arriere-plan, voire méme au vieux fer. Et pour-
tant I'Eglise voudrait forcer sa théologie a fuir l'inévitable,
et cela ¢’une facon bien simple : il suffirait qu’elle consentit &
aboutir aux résultats précis que l'on désire, résultats qui ne
doivent pas différer dans leur essence de ce qui était précé-
demment acquis : autrement dit, conserver les dehors scienti-
fiques en écartant tous les dangers qui pourraient surgir de
cette science méme. Il nous semble presque que toute la théo-
logie du passé ait agi d’aprés ce principe — & la réserve de
quelques hérétiques — et nous nous reportons avec envie a
ces dix-septieme et dix-huitiéme siécles ol, ainsi que nous le



350 EDOUARD PLATZHOFF

disions, le ralentissement du progrés préte le mieux a lillu-
sion.

A cette premiére opinion s’en rattache une seconde tout
aussi erronée, c’est que dans la théologie il n’y a plus grand’-
chose a faire, tandis qu’en réalité aucune époque n’a demandé
de la théologie des travaux aussi gigantesques que la notre.
Un parti trés nombreux dans nos églises se figure que les
théologiens sont 14 uniquement pour expliquer quelques points
obscurs de l'exégése et pour défendre aussi habilement que
possible et dans leur intégrité les dogmes déja existants. La
position de la théologie dans ’ensemble des sciences serait &
peu pres celle d'une exception, respectueusement conservée,
aux lois en vigueur dans tous les autres domaines, les sciences
profanes ne pouvant l'influencer en rien ni pour la forme, ni
pour le fond. Elle serait 14 comme I'X des équations pour nous
faire éprouverles délices duchercheur quand, aprés de pénibles
calculs, 'identité tinalement reconnue viendrait toujours & nou-
veau prouverqu’iln’y avait riena chercher. On en fait donc une
science a théses, A tendances, tandis que toute science, par sa
nature méme et d’apres sa définition, est dépourvue de ten-
dances, je dirais méme sans but ; car enfin, un homme pénétré
du but qu’il poursuit sait o il va, olil veut arriver : la science,
elle, travaille pour obéir & une impulsion qui la pousse en
avant, toujours plus loin, sans qu’elle sache si elle remportera
a la fin un triomphe qui fera le bonheur de ’humanité ou si
elle échouera misérablement sur 1'écueil d’une grande énigme.
(’est en quoi nos adversaires sont d’accord avec nous quand
il s’agit de la science en général, mais, disent-ils, la théologie
étant une science & part, n’est pas soumise & cette loi. Nous
avons essayé de démontrer qu’elle se sépare en effet des
sciences profanes par la part intime que ses ouvriers pren-
nent 4 ce qui en fait 'objet. On peut se demander si les rap-
ports particuliers et sans analogie qui existent entre la théo-
logie et la religion! n’ont pas pour effet d’entrainer d’autres

! Un moyen & employer pour arriver a la clarté est la recherche des analogies.
Pour s’orienter sur la situation a part de la théologie a cause de ses rapports avec
la religion, il faudrait la comparer & d’autres sciences se développant dans des



L’EGLISE ET LA THEOLOGIE 354

différences entre la premiere et les sciences profanes. Néan-
moins, dés aujourd’hui, nous osons affirmer que la liberté
d’examen doit exister aussi bien pour la théologie, malgré sa
place a part, que pour les autres sciences. Il est donc indis-
pensable que la théologie se serve aussi de ’hypothése pour
arriver 4 des acquisitions nouvelles. L'imperfection des con-
naissances humaines force ’homme & employer ce moyen, en
méme temps que sa soif de connaitre, de combler les lacunes
dont il souffre, I'y pousse psychologiquement. L’Eglise s’éléve
contre cette méthode, soit qu’elle la condamne en principe,
soit qu’elle en blame ’emploi trop fréquent. Malheureusement
on néglige dans ce verdict de faire une distinction essentielle.
Il y a des hypothéses qui remplissent une lacune dans nos con-
naissances, lacune incontestable, reconnue; tandis que d’au-
tres font douter de ce qui avait été admis jusque-l4 comme
certain, en le remplagant par une supposition plus vraisem-
blable. On comprend l'indignation de ceux qui considérent
’ancienneté d’une thése comme la preuve indiscutable de sa
justesse; on comprend de méme le sérieux de ceux qui, par
amour pour la vérité, contestent la valeur de cette thése &
cause des contradictions qu’elle semble contenir et parce qu’on
ne peut lui donner une base scientifiqne. N’est-ce pas I’hé-
roisme de notre temps que ce besoin de tout reconquérir, de
tout sonder & nouveau, d’'examiner impartialement, sceptique-
ment tout ce qui nous vient du passé ? Toutefois, avant d’atta-
quer un texte consacré par la tradition et le respect des fidéles,
le théologien n’en a pas moins a interroger sa conscience, a se
demander s’il ne blessera pas ainsi inutilement la piété des
laiques et si 'amour de la vérité l'inspire seul. Ce qui ne doit
naturellement pas le conduire & éviter les questions dont la
solution pourrait entrainer des conséquences désagréables.
Quelle est donc en définitive cette « Eglise » qui poursuit de
ses yeux d’Argus letravail accompli par sa théologie? En vertu
de quelle autorité et par quels moyens s’oppose-t-elle au mou-
vement scientifique ? Par'Etat, tout d’abord, grace al'influence

conditions pareilles. Mais ces rapports sont sans analogie, ce qui nous prive d'un
point de comparaison précieux.



302 EDOUARD PLATZHOFF

qu’il exerce sur l'occupation des chaires universitaires, in-
fluence qu'on voudrait appeler & l'aide contre la « fureur de
destruction » des hypothéses académiques. Mais le joug de
I’Etat peut-il réprimer le développement de la science théolo-
gique ? Sans doute, cette oppression peut lui enlever la liberté
de parole ; mais & quels autres résultats est-on arrivé jusqu’ici
qu’a lui faire demandera grands cris son affranchissement ? La
science veut étre vaincue par la science, et non par la con-
trainte. Il ne s’agit pas de promettre 'appui de 'Etat aux pro-
fesseurs orthodoxes en cherchant & opprimer les « libéraux; »
qu’ils soient égaux devant la loi et qu’on voie lequel des deux
Iemportera. Cela seul est un combat loyal: jusqu’ici I'Etat ne
s’est prononcé qu’avec modération en matiere théologique.

La protestation a été beaucoup plus vive de la part des pas-
teurs et des laiques. Celle des premiers n’est pas 4 redouter.
Ils ont passé eux-mémes par la filiere académique et compren-
nent tous, au moins dans une certaine mesure, ce que sont les
recherches en théologie. Nous avons ici un conflit entre la
science académique et la science empirique, et un combat
de ce genre peut étre profitable aux uns en leur rappelant ce
qui est essentiel et vraiment nécessaire, aux autres en les ini-
tiant & I’'amour pour la vérité et pour la science qu’il faut ades
recherches de ce genre. Seulement que les pasteurs ne cher-
chent pas & en imposer a leurs fréres par un noble pathos et
de saintes indignations : qu’ils saisissent plutot I’épée de la
sclence pour pouvoir latter avec succés contre la théologie
académique. Surtout, — et c’est 14 une condition trop oubliée
dans la lutte qui se livre actuellement en Allemagne, — qu’ils
alent confiance dans les travaux des professeurs de théologie.
La plupart de nos ecclésiastiques considérent trop certains de
nos professeurs comme des révolutionnaires qui mettent leur
joie, une joie diabolique, & tout détruire, & tout renverser dece
qui fut 'ancienne théologie ; on les tient pour des intellectua-
listes outrés qui méprisent la fol et n’attendent le salut que de
la science. Quand bien méme les déclarations imprudentes et
précipitées de quelques académiciens auraient donné lieu &
cette opinion, encore n’aurait-on nullement le droit de la géné-



L'EGLISE ET LA THEOLOGIE 303

raliser. C’est pour nos pasteurs un (testimonium paupertatis
de posséder si1 peu de pénétration théologique et de mécon-
naitre & ce point les intentions sérieuses et droites de leurs
professeurs, dont le seul désir est de servir la vérité, et rien
que la vérité.

Bien autrement grave et regrettable, bien plus compréhen-
sible cependant, est la protestation des laiques contre les pro-
grées de la théologie durant ces derniéres années. Pour com-
prendre la théologie, ce qui leur manque le plus, c’est le sens
historique. La religion leur apparait comme un ensemble de
vérités révélées dont la rédaction scientifique ne peut étre
(quune simple reproduction. Aussi ne reconnaissent-ils ni la
relation de la théologie avec les autres sciences et le progrés
auquel elle est obligée par la méme, ni le rapport qu’il y a
entre ses disciplines et leur développement. L’'idée méme de
développement leur est étrangere. lls confondent en outre
d’une facon désespérante l'essentiel avec l'accessoire, ce qui
est hors de doute avec ce qui reste discutable. Aussi s’'indi-
gnent-ils dés que la théologie moderne commence & saper
quelques faux points d’appui, toujours considérés par eux
comme la base méme de I'édifice religieux. Cette indignation
ne connait plus de bornes quand parmi leurs pasteurs, — « qul
pourtant doivent savoir, » —il s’en trouve d’assez aveugles pour
déclarer antichrétienne, diabolique I'ceuvre théologique de ces
derniéres années. C’est ainsi que ces derniers travaillent &
creuser plus profond ’abime, que pourtant ils déplorent, entre
I’Eglise et la théologie. Si les laiques avaient autant de con-
fiance en leurs professeurs de théologie qu’en leurs pasteurs,
le différend ne serait pas si grave. Mais comme les débats
prennent toujours un caractére personnel, comme on ne peut
séparer les personnes des choses, d’autant moins que, chez le
théologien en particulier, il y a un rapport étroit et indéniable
entre ses vues scientifiques et sa vie religieuse, le combat de-
vient de plus en plus 4pre et la haine n’en est pas absente.
Quand retrouverons-nous la paix? Il est impossible de le pré-
voir, Peut-étre la lutte n’est-elle pas méme encore a son
apogée.



354 EDOUARD PLATZHOFF

Mais, nous objectera-t-on, la liberté de recherche reconnue
en principe, malgré toute notre confiance dans les savants et
notre profond respect pour la science, nous conduit bel et bien
a I’anéantissement du christianisme! Il s’agit de détourner un
pareil danger par tous les moyens possibles. Et 'on ne remarque
pas que cette argumentation est la preuve d’un manque de foi
qui dépasse de beaucoup celul de Simon Pierre. Comment,
Dieu laisserait courir a leur perte des hommes qui cherchent
sincérement la vérité, et avec eux, tous ceux qui ont ajouté foi
a leur parole? 1l suffirait de quelques hypotheses, de la des-
truction de quelques faux soutiens, pour entrainer la ruine de
la foi et de ce grand édifice a la construction duquel les siécles
ont travaillé ? Une école théologique aurait le pouvoir de ravir
au monde sa foi, et quelques faibles apologistes celui de la lui
conserver par leurs protestations et avec le secours de I’Etat?
Rend-on service a Dieu en supprimant les objections morales
et intellectuelles qui ont propagé lathéologie moderne, ou n’est-
ce pas plutdt étre utile & sa cause que de les examiner avec
impartialité et droiture? Ii serait temrps de répondre 4 ces
questions et de se dire que si tant de théologiens sont entrés
dans un parti qui est loin de jouir de la faveur générale, ce
n’est pas par un simple caprice.

Et maintenant ces idées en cours parmi les théologiens,
comment les présentera-t-on aux laiques? Faut-il familiariser
ceux-ci avec des doutes qu’ils ne connaissent point encore,
leur Imposer des hypothéses dent ils ne pourraient juger en
connaissance de cause? Au moins leur offrira-t-on le positif
avant le négatif, préparant en quelquesorte d’avance une com-
pensation pour tout ce qu’il faudra déclarer inadmissible. Bien
des erreurs ont été commises dans ce domaine. D’oll vient
Pindignation du monde cultivé contre la théologie académique,
si ce n’est de l'ignorance dans laquelle il a été laissé jusqu’a
maintenant sur ces controverses? Il est cependant facile de
comprendre qu'on ne peut lui interdire 'acces de résultats
scientifiques devant lesquels le gros de l'orthodoxie ne recule
meéme pas: citons entre autres I'abandon de la théorie ortho-
doxe de l'inspiration. Et si, en dépit de toutes les fausses me-



L'EGLISE ET LA THEOLOGIE T

sures de prudence, ces résultats doivent forcer la consigne et
se répandre dans le monde, mieux vaut infiniment les adminis-
trer aux laiques & moins fortes doses. La crainte de déplaire
est fort louable, mais quand ce déplaisir ne peut étre évité, le
mieux est d’en prendre son parti.

Avant d’'inquiéter le monde laique en le mettant au fait de
ce que, en se développant, la théologie a plus ou moins stre-
ment acquis, il s’agit de I'initier & des prolégomeénes de nature
plus générale. Notre prédication lui enseigne que le christia-
nisme est une vérité absolue et de ce fait il a tiré une consé-
quence tres illogique, & savoir qu’il y a une certaine théologie,
soit la théologie biblique, pour ne pas dire « orthodoxe, » qui
serait, elle aussi, vérité absolue. Cette opinion pouvait se justi-
fier aussi longtemps qu’on a cru pouvoir établir un systéme dog-
matique parfait sans le secours des sciences profanes et basé
uniquement sur I’Ecriture. Mais avec le temps s’est accréditée
une nouvelle conception de I’Ecriture qui n’y reconnait qu'une
source trés aphoristique pour les connaissances dogmatiques
et admet de fait, comme un facteur important, I'influence de la
philosophie contemporaine sur I’élaboration d’un systéme dog-
matique. Partant, il n’est plus possible de considérer la théolo-
gie dogmatique, la seule dont il soit question ici, comme une
vérité absolue, mais bien comme une tentative plus ou moins
heureuse d’embrasser la vérité, 4 la rencontre de laquelle elle
marche, nous I’espérons, grace aux progrés accomplis dans le
cours des siecles. Si par la prédication ce fait pénetre dans le
monde des laiques, ceux-ci, confiants dans le triomphe final de
lavérité, verront dés lors avec moins d’effroi et sans méfiance les
transformations dogmatiques de la théologie, persuadés que ces
phases nouvelles sont de consciencieux essais dont le seul but
est de mieux saisir le contenu évangélique. Qu’on ne cache pas
aux Eglises et avant tout qu'on ne se dissimule pas & soi-méme
que la théologie dite « biblique, — disons plutot « scripturaire,»
pour éviter une confusion, — est quelque chose de trés vague,
que le témoignage des Ecritures n’a qu’une valeur probléma-
tique et qu’aucune des écoles théologiques actuelles ne pour-
rait ériger ses systémes en les tirant des Ecritures sans qu’ils



306 EDOUARD PLATZHOFF

recélent des contradictions, & moins de violenter les textes
obscurs ou d’en taire abstraction. Quelqu’un croit-il en avoir
tiré un témoignage exempt de toute contradiction ? Ne voit-il
rien dans la Bible qui ne soit applicable aux circonstances ac-
tuelles, rien qui ne soit d’'une valeur permanente, il a subjecti-
vement plein droit de garder 'ancienne théorie de l'inspiration
et de prétendre &4 la possession de 1'absolue vérité. Que ces
théologiens-lA — et ils sont encore nombreux — se montrent
alors conséquents, qu'ils refusent de faire partie d’'une méme
communauté religieuse avec tous ceux (ui se sont, selon eux,
éloignés de la vérité: ils feront preuve en cela non d’un
manque de charité, mais de simple et rigoureuse conséquence.

Le laique, une fois renseigné sur la relativité des connais-
sances en théologie comme en toute science humaine, aura ac-
quis en méme temps la mesure de sens historique qui ’empé-
chera de condamner a priori ceux qui cherchent honnétement
la vérité. Il se gardera de jeter la pierre & ceux qui tentent de
se frayer un nouveau chemin dans l’espoir de se rapprocher
davantage de cette vérité, et cela alors méme qu’il ne compren-
dra pas pourquoi un nouveau chemin devait étre ouvert et
qu’il serait loin de s’y engager lui méme.

Si, grace a cette nouvelle compréhension historique, il n’est
plus 'adversaire déclaré de toute réforme de dogmes, encore
faut-1l chercher & le délivrer de sa crainie quant aux résultats
des recherches exégétiques. C’est de nouveau par la prédica-
tion qu’cn y parviendra et cela non au préjudice de son but
principal, mais au contraire en travaillant & le mieux atteindre,
en soulignant, en mettant en relief ce qui importe avant tout
dans le christianisme. La prédication doit convaincre le chré-
tien que sa religion doit étre vécue. Sans vouloir par 14 mettre
en opposition ces deux alternatives assurément fausses entre
ce qu’il faut croire et comment il faut croire, nous maintenons
que le contenu moral d’une prédication est infiniment supérieur
a son contenu doctrinal, que si elle a influé sur la vie morale
de ses auditeurs elle est montée beaucoup plus haut que sielle
les avait conduits & s’incliner ensemble devant une certaine
doctrine, — en tant que cette doctrine n’a pas de conséquences



L’EGLISE ET LA THEOLOGIE 357

pratiques dans leurs vies. — Si les fideles sont pénétrés de la
prépondérance de la vie sur la doctrine on ne les effraiera pas
beaucoup en leur apprenant que I'épitre aux Colossiens n’est
pas de Paul ou en osant mettre en doute que Luc ait écrit les
Actes des apotres. Que peut en définitive ’exégese la plus har-
die si ce n’est déclarer une épitre « apocryphe, » c’est-a-dire
écrite dans un temps postérieur a celui qu'on croyait? Elle
n’en resle pas moins « authentique » comme profession de foi
d’un homme de Dieu dans son action édifiante et toujours ac-
tuelle pour les croyants de tous les temps. Si I'idée que le
chrétien pieux aimait a se faire de tel apotre d’apres ses lettres
tombe par le fait que la critique n’admet pas qu’il en soit l'au-
teur, il peut sans doute en colter au lecteur, mais la valeur de
’Evangile n’en est aucunement amoindrie.

Il en est autrement quand l’exégése commence & modifier
des coutumes établies dans I’Eglise, comme en Allemagne pour
ce qui concerne la sainte céne, ou bien quand elle transforme
en mythe I'histoire des patriarches, comme I’a fait le professeur
Meinhold & Bonn, donnant ainsi un corps a des i1dées trés ré-
pandues quoique tenues secretes. Il faut au laique un certain
degré de spiritualité pour accepter de tels résultats ; il doit ar-
river & comprendre que si la sainte Céne n’a pas été « insti-
tuée » par Jésus, elle n’en garde pas moins toute sa vertu et son
droit & I'existence ; que meéme si les patriarches n’ont qu’une
vie légendaire, leurs pensées, leurs paroles et leurs actes
gardent néanmoins la valeur d’une réalité spirituelle. Ce qui
reste problématique, méme a supposer que ’essentiel dans le
christianisme ait été mis en relief, comme nous le disions plus
haut, & supposer que le sens historique se soit développé de
plus en plus et que la culture ait pénétré dans toutes les
spheres de la société, c’est la question de savoir si les laiques
pourraient adopt:r ces hypothéses, au cas ou il faudrait les ad-
mettre comme des faits, sans que leur foi et leur vie religieuse
en souflrissent. L'idée de Kant (jue 'existence réelle d’'un sujet
n’ajoute rien a sa valeur comme fiction, comme création de la
pensée, est pour beaucoup difficile & saisir. Celui qui veut I'ap-
pliquer 4 la théologie se voit bientot accusé de « tendances



358 EDOUARD PLATZHOFF

aristocratiques » et honni, lui et sa théologie « impopulaire. »

C’est précisément en face de telles tendances que le parti
qui, en principe, reconnait la liberté d’examen, réclame qu’on
limite cette liberté dans ’enseignement et dans les recherches
théologiques. Sans tenir compte des difficultés qu’il y aurait &
fixer cette limite, nous nous sommes déja demandé, en abor-
dant cette question, par quelle autorité elle pourrait étre fixée.
Méme quand nous serions disposés & considérer un simple non
liquet comme pouvant avoir quelque autorité dans le domaine
scientifique, il est facile de voir combien des décrets de ce genre
porteraient & faux. Au lieu d’examiner si tel résultat a ou non
une valeur scientifique, on prendrait comme pierre de touche
un opportunisme commode, consistant & examiner &4 chaque
résultat nouveau si ce résultat est favorable a 1’Eglise et s’il ne
choque pas trop ses tendances conservatrices. C’est ainsi que
la plus monstrueuse exégese, les affirmations les plus hardies
seraient admises, & la condition de ne pas nuire a 'kglise et de
ne pas s’écarter trop des jugements du passé. Non, les recher-
ches doivent étre aussi libres en théologie que dans les autres
sciences ; ce n’est pas & ’homme a leur fixer une limite, mais
a Dieu qui jusqu’a maintenant a préserveé son Eglise et sa théo-
logie de ’abime.

Il

Nous avons montré jusqu’ici que I’Eglise a besoin de la théo-
logie et que celle-ci ne peut exister que dans la hberté. [l nous
reste & voir brievement quelle position doit prendre I’Eglise en
face des résultats de la science.

Il peut sembler au premier abord que l'idée de « résaltat »
est si contestable qu'il est impossible de se prononcer sur
ce point, le plus difficile de notre exposé. La difficulté sera
moins grande quand nous aurons en quelque mesure défini
la notion de « résultat. » Nous ne pouvons entendre par ce
nom des conclusions présentant le caractére de I’absolue cer-
titude et incontestables dés maintenant jusqu’a la fin des
Ages. L’homme est trop borné pour oser élever de telles pre-
tentions au sujet d’idées qui ont surgi de son temps. Ce sont



L’EGLISE ET LA THEOLOGIE 359

bien plutot les opinions maintenues par la majorité pendant
un temps suffisamment long qu’on pourra appeler des résul-
tats scientifiques. L’Eglise a le droit d’altendre I’épreuve des
années avant de donner crédit & une hypothése. Elle a le
droit de se montrer sceptique en face des idées hardies de
quelques hommes isolés. Rien de plus fatal qu'une vulgari-
sation hative d’hypothéses scientifiques et 'agitation prématu-
rée qu’elles provoquent dans les Eglises. Mais aussi rien de
plus désastreux pour une Eglise que de se trainer péniblement
derriére sa théologie a des siécles de distance. Il se peut que
le juste milieu ne soit pas toujours facile a trouver; il existe
cependant. Ce ne sera pas jeter un discrédit sur la théologie ni
porter atteinte & la gravité du sujet que de comparer la situa-
tion de I'Eglise 4 son égard a celle de la célébre Katerlieschen
d’un conte de Grimm, qui reste toujours & quelques pas der-
riere ses freres afin que s’ils rebroussent chemin elle n’ait pas
a faire de pas inutiles.

Strement, le consensus gentium qui est proposé ici, sous
une forme un peu modifiée, comme garantissant ’exactitude
des résultats scientifiques, n’a jamais été strictement une
preuve ; cependant ¢’en a toujours ¢té relativement la meilleure
et subjectivement la plus convaincante. Si I’Eglise commence &
compter avec les résultats de la science, qui manque pourtant
d’absolue certitude, elle s’expose, il est vrai, & commettre des
erreurs, mais elle n’est pas infaillible. N’y a-t-il pas d’ailleurs
dans l'histoire du dogme de nombreuses preuves d’erreurs ad-
mises et pratiquées ? Et le conflit entre la théologie et I'Eglise
n’a-t-il pas cotité plus cher que ces erreurs mémes ?

N’y a-t-il donc vraiment aucunes bornes aux recherches de
la théologie ? L’Eglise doit-elle la suivre partout ? Des hommes
comme Strauss et Renan en font-ils aussi partie? Leur person-
nalité doit étre jetée dans la balance, car c’est d’elle que tout
dépend ici. En outre il ne faut pas publier & son de trompe des
hypotheses qui restent des hypotheéses et rien de plus. L’Eglise
n’est point tenue d’écouter comme un maitre celui qui n’aurait
aucun desir de la servir ni de contribuer par ses travaux a son
avancement ; elle n’est point obligée d’avoir confiance en celui



360 EDOUARD PLATZHOFF

dont la vie ne serait pas une preuve de l'utilité et de la valeur
de ses vues. Si le theologien ne doit avoir en vue que la vérité
dans ses recherches, il doit par sa maniére d’étre faire preuve
d’égards envers le public laique. C’est en quoi sa situation est
particuliéerement délicate. Nous n’avons pas & examiner 1ci si
I'Eglise, de son coté, s’est toujours comportée comme elle le
devait a I'égard de ses « fils hérétiques. » Nous ne nous deman-
derons pas non plus quels seront les rapports entre ’Eglise et
la théologie au cas ou celle-ci continuerait a se développer dans
un sens négatif. Il nous suffit, pour cette fois, d’avoir mis & nu
les difficultés de la question, d’avoir signalé les fautes commises
des deux parts et d’avoir travaillé en quelque mesure & prépa-
rer une conclusion pacifique de ce contlit.




	L'Église et la théologie

