Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: Le rdle social de I'Eglise a travers les siécles [suite]
Autor: Harnack, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379629

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE ROLE SOCIAL DE L’EGLISE A TRAVERS LES SIECLES

PAR

AD. HARNACK!

Poursuivons notre étude. L’Eglise, devenue au cours du
troisieme siécle un grand établissement religieux dirigé et
dominé par le clergé, noue, au quatrieme, les relations les plus
étroites avec I'Etat et recoit dans son sein une situation privi-
légiée.

Ses théories sur la propriété et 'ordre social onl un cachet
toujours plus communiste, sans cependant qu’elle fasse le
dernier pas et prescrive I’abandon général des biens. Presque
tous les grands Péres de ’Eglise ont émis des assertions comme
celles-ci: « Toutes les luttes ont été engendrées par la pro-
priété privée. — La communauté des biens, le droit égal de
chacun a leur possession, tel est 'orare naturel, primitif, —
Ce que quelqu'un possede en sus du nécessaire appartient
aux pauvres. — Le luxe des riches est un vol commis aux dé-
pens des pauvres. — Les pauvres ne réclament pas ce qui est
a toi, mais ce qui leur appartient. » Mais, en fin de compte,
aucun d’eux ne veut qu'on abandonne le principe de la libre
disposition de ce qu’on détient. Quelques-uns méme, comme
Lactance, qualifient expressément d’erreur le communisme de
Platon et d’autres ne se font pas de scrupule de défendre la
richesse quand il en est fait un bon usage.

Cependant, c’est vers le communisme et la vie de dépouille-

! Voir la premiére partie dans le numéro de mai.



LE ROLE SOCIAL DE L’EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 323

ment que se porte le courant général. Comment expliquer la
chose ? L’amour fraternel n’apparait pas clairement comme le
motif de ce détachement, il a d’autres causes. D’abord le prix
gqu’on attachait d’ancienne date & la vie contemplative, opposée
a I'existence active, et I'influence du Droit naturel d’Aristote
et de I'Etat de Platon, bien que 'on critiquat cet écrit. Puis
la misére du temps, & la suite de laquelle on en venait & envi-
sager comme le salut de rompre d’un coup avec tout I’état de
choses alors existant. Méme celui qui avait de la fortune et y
tenait gémissait sous le poids écrasant des impots et finissait
par préférer tout quitter & la fois plutdot que de se laisser len-
tement ruiner. En outre, la situation générale offrait si peu de
sécurite, la nouvelle caste de riches qui se formait était sou-
vent si inhumaine, le péché héréditaire des Romains, la passion
insatiable d’acquérir unie a 'avarice, se donnait si libre cours
gu’il devenait insupportable & quiconque n’avait pas la sensi-
bilité tout & fait émoussée de vivre dans un pareil monde.
Qu’on se rappelle encore la vieille défiance & I’endroit du mam-
mon injuste, la difficulté de savoir dans quelles proportions il
faut donner, la conviction régnante que tout sacrifice matériel
est méritoire et procure a son auteur le salut de son d4me, enfin
le modéle qu’on prétendait trouver dans la Bible, soit le com-
munisme de 'Eglise de Jérusalem, et I’'on comprendra les ten-
dances du temps au mépris et au partage des biens de ce
monde. Mais en fait, comme nous l'avons remarqué, elles
n’eurent d’autre effet que de pousser aux dons volontaires, aux
présents, aux aumones, et — ce fut leur résultat le plus im-
portant — & un certain affaiblissement de I’égoiste conception
romaine de la propriété. On commence & se faire de celle-ci une
autre notion, a la considérer, selon I'idée évangélique, comme
un fidéicommis subordonné & des conditions morales détermi-
nées. Il en est dans I’histoire comme dans la nature: un dé-
ploiement de forces en apparence excessif est nécessaire pour
produire un modeste fruit.

L’Eglise elle-méme ne s’inspirait en aucune facon des théo-
ries communistes. Elle apparait bien plutdot comme la grande
puissance conservatrice, protégeant dans son sein toutes les



324 AD. HARNACK

anciennes institutions, par conséquent aussi les institutions
économiques et juridiques de I'empire romain qui s’effondre.
Bien plus, comme établissement solidement constitué, elle finit
par avoir seule le priviléege de les maintenir. En dehors et &
coté d’elle, tout tombe en ruines. C’est elle aussi qui, lorsque
le maintien des esclaves devint trop cotiteux pour l'agricul-
ture et qu’en dépit des efforts de I’Etat ils firent peu & peu
place aux serfs, en conserva le plus longtemps elle-méme, bien
qu’elle enflammat chacun de ses membres d’un saint zéle pour
la bonne ceuvre de leur émancipation. Jouissant de grands
privileges, tandis qu’a I’époque orageuse des invasions la pro-
priété privée était sans cesse menacée, elle était devenue avec
le temps le plus riche propriétaire de biens-fonds. Au milien
de la décadence générale, elle put ainsi se faire la protectrice
de I'ancienne culture; en sa qualité de puissant établissement
d’assurance des biens spirituels, intellectuels et matériels, de
cette culture elle transmit aux peuples nouveaux, sans 'avoir
notablement transformé, tout ce qui pouvait encore durer:
c’était 14, peut-on dire aujourd’hui, son role social ; elle ne fut
pas réformatrice, mais, nous l’avons indiqué, conservatrice.
Dés lors et jusqu’a ce jour, I’Eglise établie a estimé que sa
vocation était de discerner dans ’héritage du passé les élé-
ments utiles pour empécher qu’ils ne se perdent et les faire
valoir, plutdt que de donner essor a des énergies nouvelles.
Elle ne prit pas une part appréciable aux grands bouleverse-
ments économiques du temps. 11 est difficile d’attribuer quelque
importance a son interdiction du prét & intérét, vu qu’il n’en
fut ordinairement pas tenu compte.

Comment conciliait-elle la pratique avec la théorie ? D’abord
par une demi-fiction, par 'idée qu’elle-méme, avec sa fortune,
n’était autre chose qu’un grand établissement de bienfaisance,
mais aussi par la large libéralité dont elle fit preuve en pré-
sence de la misére qui alla croissant du quatriéme au sixiéme
siecle, ainsi que par la fondation bénie d’institutions sans
nombre en faveur des nécessiteux de tout genre. Mais toute
medaille a son revers: I’existence de ces grands hospices, qui
avaient provoqué I’admiration de I’emperear Julien, eut pour



LE ROLE SOCIAL DE L’EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 5 %3]

conséquence un reldchement dans le soin des pauvres au sein
des Eglises locales. Peu & peu la plupart de celles-ci dispa-
rurent elles-mémes pour faire place & des paroisses dirigées
par les évéques. Sur le sol allemand, il n’y a méme, en somme,
jamais eu de christianisme congrégationaliste. Quelque bien-
faisantes qu’elles fussent, les institutions charitables de I’Eglise
entreprirent une lutte sans issue contre la misere des masses;
d’autre part, le sentiment que chaque chrétien, pour son propre
compte, est responsable de la situation de son frére, ce senti-
ment s’affaiblit toujours davantage. Plus I’'Eglise mit le laique
sous tutelle, plus il devint égoiste. Une Eglise qui n’est qu’'une
Eglise et ne constitue pas une communauté fraternelle isole
méme ’homme le plus pieux et le pousse & ne songer qu’a lui-
meéme.

On ne peut parler de 'ancienne Eglise impériale sans men-
tionner l'importante influence qu’elle exerca sur la législation
romaine. Il y a avait 14 pour elle une grande mission sociale
dont elle a su s’acquitter. Non seulement de nobles et coura-
geux éveques payerent de leur personne pour s’opposer a des
empereurs ou a des fonctionnaires d’Etat cruels ou injustes, et
pour protéger I'innocence, mais les dignitaires de I'Eglise firent
pénétrer lesprit chrétien dans les lois dés les jours de
Constantin. Dans le code justinien, on pourrait relever une
longue liste de lois dues a 'action de ’Evangile, entre autres
celles qui touchent au relévement moral de classes entiéres
auparavant honnies, a la sainteté du mariage, & la protection
des faibles, au patronage des enfants, aux soins & donner aux
prisonniers, & la moralité publique, au repos dominical.

En dépit de cette influence, les hommes les plus pieux res-
sentirent cependant comme un 1mal le lien qui s’était formé
enire I'Eglise et le monde, et se retirerent dans la solitude.
Bientot les ascétes 1solés formérent des communautés et l'on
vit le monachisme se développer & partir de la fin du troisieme
siecle. Il est considéré comme un état de vie apostolique; ce
sont les parfaits qui '’embrassent, pour arriver plus sdrement
au salut de leur Ame, mais aussi par un acte de liberté chré-
tienne. Et I'Eglise mondanisée les reconnait, alors qu’eux-mémes



326 AD. HARNACK

ne voient dans ses pratiques qu'un christianisme de second
ordre. Ainsi se scelle ce qui se préparait depuis longtemps :
I’Eglise renonce & introduire reellement dans la vie des peuples
I'idéal le plus élevé de la vie chrétienne tel qu’il était alors
compris. Né de la «sainte indifférence, » le monachisme ne
joua originairement aucun rodle dans le domaine de la charité
et il en ful longtemps ainsi; 1l finit bien par devenir un fac-
teur économique, mais dans un tout autre sens qu’on l'aurait
attendu.

L’Eglise pénétre chez les Germains, et les Romains font place
aux peuples romans, qui furent ses premiers véritables fils.
Aussi n’est-ce qu’au moyen age, alors que 'antique société ne
subsiste plus 4 coté d’elle, que ses théories et ses pratiques
arrivent & une réelle prédominance. La vie spirituelle et intel-
lectuelle est alors régie par des idées qui ont toutes leurs ra-
cines dans le monde & venir : c’est la crainte de 'au-dela et du
purgatoire qui domine avec l'espérance. La «sainte indiffé-
rence » & I’égard du monde et l'angoisse au sujet du salut de
I'dme individuelle ne laissent pas percer la pensée que ce
monde a une raison d’étre pour lui-méme. On est tout a fait
pénétré de la conviction que ce qui est terrestre n’est qu’un
moyen, une forme, un voile, si ce n’est quelque chose de pire.
Quiconque pensait et méditait vivait dans ’autre monde, — qui
n’avait plus de secret tant on le connaissait bien, — et a coté
de cela on coulait ici-bas ses jours, avec une mauvaise con-
science, dans une naive sensualité.

Tous les rapports terrestres sont alors réglés par les corpo-
rations : l'individu n’est guere que le représentant de I’état
auquel il appartient. Il existait une vraie hiérarchie des pouvoirs
que ’on trouvait toute naturelle. Seule 'inégalité des facultés
et des biens, et les différents usages qui en étaient faits suivant
le gré de chacun, apportaient quelque liberté et quelque va-
riété dans ce régime d’airain de castes superposées. Précisé-
ment & cause de cela, on met 4 I'index cet élément indomptable
d’indépendance et particulierement le commerce qui est en le
fruit.



LE ROLE SOCIAL. DE L'EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 327

Dans le lent cours de I’évolution allant de ’économie natu-
relle primitive & I’économie du régne de l'argent, 'action de
I’Eglise ne se fait pas sentir ; en arrivant a posséder de grands
biens, elle subit au contraire fortement l’influence de cette
évolution. Cela est vrai méme du monachisme. Uhlhorn a
montré récemment que ses grandes réformes, en Occident, peu-
vent, dans une certaine mesure, étre considérées comme en
gtant une conséquence. Ainsi celle de Cluny correspond a une
importante réforme économique qui s’était opérée en France
aprés la ruine du régime carlovingien. Seules alors, dans
maintes parties de ’empire, de puissantes corporations monas-
tiques étaient en état de préparer a la population une nouvelle
existence, en fondant de grands établissements terriens. Quant
aux formes qu’adoptérent les moines mendiants, elles sont en
rapport avec le pouvoir naissant des villes et de 'argent. Les
grands ordres ont été pour bien des contrées des cercles d’ac-
tion économique, avec organisation patriarcale de I'assistance
en faveur des habitants de la région. Partout, jusqu'au trei-
ziéme siécle, clercs et moines sont au haut de ’échelle sociale.
Leur travail intellectuel et leur activité charitable étaient ins-
pirés dans la regle non par 'amour fraternel, mais par le désir
d’étre considérés comme maitres et patrons aussi en matiére
économique.

Quant a I’Eglise, devenue maintenant tout & fait I'institution
hiérarchique placée au-dessus de toutes les aulres, elle con-
tinue A& prescrire 4 l'individu une tout autre attitude que la
sienne en présence des biens terrestres et & couvrir cette
contradiction par la fiction qu’elle est elle-méme la charité. Elle
ne cessa de la présenter aussi longtemps que, dans la personne
de ses grands papes, elle intervint en faveur du droit et de la
justice et qu’elle fut vraiment une puissance moralisatrice,
éducatrice, secourable et protectrice.

Par ses théologiens, elle fait proclamer la communauté des
biens comme étant 'ordre de choses naturel, paradisiaque ; en
général, elle fait dériver de cette pensée celle (uiil faut se
détacher de toute proprieté personnelle et vivre dans le déna-
ment ; elle exalte la pauvreté volontaire et la vie contemplative



328 AD. HARNACK

et voit dans le travail avant tout une punition du péché. Mais
comment peut-elle, dans la pratique, flétrir énergiquement la
pauvreté involontaire, tandis qu’elle voit un bien dans l'indi-
gence voulue, et & coté de cela déclarer la premiére nécessaire
pour permettre les aumones méritoires ? Comment peut-elle
encourager le travail et l'activité, tout en ne sachant toujours
rien mettre au-dessus de l'idéal de la vie contemplative ? II
n’'y a que 'aumédne pour ’expliquer : car seule I'existence de
la misére dans le monde donne aux gens actifs et privilégiés
de la fortune la possibilité de mériter la félicité du ciel. Sur ce
point on tente cependant de réaliser un progrés en s’efforcant
de déterminer d’une maniere précise jusqu’a quel point la libé-
ralité constitue une obligation légale pour celul qui possede.
Fait significatif, on reconnut qu’elle devait éire considérée
comme telle. Mais les prescriptions qu’on élabora restérent sur
le papier, conduisirent & une casuistique pharisaique et 6térent
a l'acte toute valeur morale. Elles provoqueérent I'illusion qu’on
avait assez fait quand on avait donné au prochain dans la plus
extréme misére une petite part de son superflu. Telle n’avait
pas été la pensée des scolastiques qui avaient ébauché en traits
hardis 'image d’un état fondé sur le socialisme chrétien ; mais
ce fut ainsi que 'entendit le grand nombre. N’est-il pas iustruc-
tif de voir que le seul essai & nous connu dans I’histoire de I’Eglise
de fixer une limite & la charité et de faire du sacrifice des biens
une obligation 1égale ait restreint et méme paralysé la libéralité?

Tout le systeme aboutit & une notion de pius en pius lache
de la propriété, & des aumones distribuées en masse, a des
biens gaspillés sans discernement. Le moyen age fournit la
meilleure preuve de cette vérité, savoir que 'aumone n’est pas
le moyen de remédier au paupérisme. Mais méme alors la vraie
charité chrétienne n’en a pas moins secoué maintes fois « la
sainte indifférence » et le mérite des ceuvres. Il continue a
surgir de grandes personnalités, des Ames saintes et généreuses
qui ne préchent pas seulement la repentance, mais aussi la
compassion. Elles forment une chaine qui va du XIe au XVe
siécle, jusqu’a Savonarole. Ces hommes faisaient ce que nos
chrétiens les plus larges ne font plus guere : ils vivaient eux-



LE ROLE SOCIAL DE L’EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 329

mémes comme des pauvres. Mais pourquoi fallait-il que les
gens pieux et miséricordieux maintinssent eux-mémes inten-
tionnellement ouvertes les plaies qu’ils cherchaient & guérir ?
Bientot d’ailleurs on recommenca & se renvoyer les uns aux
autres le devoir de la charité directement exercée, lequel finit
par étre tout & fait négligé.

Les choses commenceérent & changer au XIVe siécle. Avec
ses richesses immobiliéres, '’Eglise ne reste pas en arriére de
’évolution vers le regne économique de I’argent. Les couvents
s‘appauvrissent en tant que propriétaires de biens-fonds. La
curie romaine se transforme peu & peu en un institut financier
soutenu par des moyens indignes d’elle. C’est alors que prend
son essor le trafic des indulgences. Les laiques, les peuples
découvrent enfin la contradiction qui existe entre la prédication
de I'Eglise et ses procédés, et sa maniere d’agir la fait tomber
en discrédit.

En méme temps une lente modification tend & s’opérer dans
les idées qu’on se fait du travail, de la propriété et de la pau-
vreté. Elle a sa cause non dans des raisons de principe, mais
dans la pression des circonstances. qui n’étaient plus les mémes.
Onvoit se manifester le sentiment, vague encore mais impérieux,
d’une tache morale qul s’impose et qui ne peut étre accomplie
dans la cellule. Déja les moines mendiants ne sont plus des
moines : 1ls vivent et travaillent dans le monde. D’autres vont
encore plus loin qu’eux et ne conservent que l'apparence du
monachisme : nous voulons parler des membres des libres
associations pieuses, qui acceptent une partie de ses regles,
mais mettent une activité variée au service d’autrui, estimant
(qu’une goutte de soupe donnée & un pauvre vaut mieux qu’une
oisive contemplation.

Maintenant aussi, que les gouvernements et les peuples
s’émancipent de la théocratie mondanisée de Rome, on com-
mence a se rendre compte des devoirs spéciaux qui incombent
a I’Etat, & la commune pour assurer le bien-étre terrestre de
leurs citoyens. Ces devoirs font méme ’objet d’une des bran-
ches de la théologie scolastique. Ensuite la personnalité indivi-
duelle, ses droits, sa valeur, se dégagent des corps de métiers

THEOL. ET piiL. 1897 99



330 AD. HARNACK

et des castes du moyen age. Dans les villes, on comprend de
plus en plus, griace & I’heureux effet d’un travail qui est chose
toute nouvelle, que le bien-&tre terrestre a son prix, sans cesser
pour cela d’étre en rapport avec la vie religieuse et morale. Le
but de ’assistance apparait dés lors comme bien simple et 1'on
comprend qu’il lui faut d’autres méthodes. Ces idées en germe
contribueront & préparer la Réformation.

Mais tout progrées est encore comprimé par la crainte de
I’au-dela et par la théorie du mérite des ceuvres, & laquelle on
ne trouve rien a opposer, malgré toutes les tentatives et tous
les efforts pour s’élever au-dessus d’elle. Abstraction faite de
quelques essais d’assistance civile, & la fin du XVe siecle tout
ce qui concerne la bienfaisance est donc extérieurement comme
au XIIle. La mendicité est toujours une condition comme une
autre, un « travail » et un art. La paresse, favorisée par les
nombreux jours de fétes religieuses, continue a4 étre un vice
répandu entre tous. En face de l'indigence et de la misere, la
conscience morale n’a pas encore su prendre de position
nouvelle. Les nombreux déplacements de biens-fonds & ’avene-
ment du régne de I'argent, la trés grande fluctuation des prix,
la déchéance de classes entiéres, puis leur reléevement et la
conscience qu’elles prennent d’elles-mémes, donnent lieu a de
grandes crises. Les révoltés se répandent en malédictions irri-
tées contre I'Eglise et voient dans les tendances dominantes
dansson sein, comme aussi dans 'Etat, le régne de Satan et de
I'Antéchrist. Mais I'idéal qu’iis lul opposent est dans les meil-
leurs cas le vieil 1déal communiste, dont I'Eglise elle-méme
avait depuis longtemps fait expérience avec le monachisme ;
en général c’est un naif et singulier mélange de privations telles
que s’en imposent les franciscains, et d’appétits terrestres qui
doivent forcément se satisfaire parce que la tin est proche. Ce
n‘est qu’au terme de la période que quelques-unes de ces
aspirations se formulent clairement comme des exigences
réalisables et ayant 'avenir pour elles.

Entre en lice la Réformation. Dans le domaine potitique et
social elle accepte entiérement la situation telle qu'elle s’était



LE ROLE SOCIAL DE L'EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 331

dessinée au cours des deux derniers siécles. On peut presque
construire, en partant de la, ses vues économiques. Mais ce
qu’elle apporta de nouveau, ce fut de la légitimer par I'Evangile
et de lui donner ainsi un fondement religieux. Quelles sont ses
idées et comment en usa-t-elle dans la pratique ?

Luther en donne la théorie dans son sermon sur les bonnes
ceuvres, dans son écrit a la noblesse, dans son petit ouvrage sur
la liberté chrétienne et ailleurs. Tout d’abord, lui aussi rend
hommage au principe fondamental que, dans l'ancienne Eglise
et dans celle du moyen age, 'on qualifiait de « sainte indiffé-
rence, » mais il la concoit sous sa forme la plus simple, la plus
pure, la plus vigoureuse, savoir comme une confiance inébran-
lable en Dieu; c’est pourquoi elle ne lui apparait pas comme
une tendance quiétiste, ascétique, mais comme un élément qui
agit dans le monde tout en le dominant. A ses yeux, par la
foi, le chrétien regne librement sur toutes choses. C’est 14 un
premier point. Le second consiste & revenir du raffinement
égoiste des aumones & ’amour du prochain. La notion de cet
amour est de nouveau simplifiée, mais par la méme appro-
fondie: elle se raméne & mettre librement, joyeusement et sans
arriere-pensée d’intérét personnel, sa vie au service d’autrul.
LLes racines du mérite des ceuvres sont coupées ; car Dieu ne
veut pas nous traiter autrement que par grice et il ne tient
compte que de notre foi. Ainsi les aumones, les actes de charité
n’ont plus de prix en eux-mémes et isolés du reste de la vie;
ils trouvent leur place dans I’exercice ordinaire et continu de
la vocation ; car ’homme ne vit pas pour lui-méme, mais pour
Dieu et pour son prochain : par amour le chrétien s’asservit a
toutes choses. Mais Luther sait aussi faire ressortir la connexion
qui unit d’une maniére inséparable I'amour de Dieu et I'amour
du prochain: toute vocation terrestre, exercée avec foi et mise
au service de l'utilité publique, est un service divin. Les actes
de bienfaisance ou de prévoyance sociale ne sont que des cas
particuliers dans la conduite, dans les dispositions constantes
de l'individu et rentrent dans cette vocation. De méme que
Luther s’éleve contre la multitude des aumones inutiles, il
proteste aussi contre la prétendue charité qui attend pour agir



332 AD. HARNACK

que la misére soit arrivée a son comble et s’en tient au mini-
mum des devoirs qui lui incombent. Outre cela il reconnait
une valeur aux biens terrestres, encore qu’ils soient inférieurs
aux autres. De méme, il assigne au travail, dans le vraisens du
mot, une plus haute place que les théologiens du moyen age.
Il n’a pas seulement une valeur négative, celle d’'un negotium
(privation de I'otium),mais constitue une joyeuse activite.

De pareilles convictions devaient découler des principes
nouveaux peur 'exercice de la charité, pour 'accomplissement
du devoir social. Nous ne nommons que les principaux : en
premier lieu, une assistance réelle s'impose, son seul et unique
but est de venir en aide; en second lieu, cette assistance ne
doit profiter qu'aux déshérités, et pas aux paresseux; en troi-
siéme lieu, il faut répartir avec circonspection les secours
qu’elle distribue et ne pas les prodiguer sans discernement; en
rquatriéme lieu, elle doit étre organisée d’apres des regles fixes ;
enfin, en cinquiéeme lieu, c’est avant tout & la communauté
civile, a l'autorité, en un mot au pouvoir terrestre gu’en
incombe le soin. Car Dieu lui a confié le soin des intéréts
matériels, mais il faut qu’il ait lui-méme la conscience d’étre un
état chrétien et qu’il se comporte en conséquence.

En somme, on commeng¢a vraiment & faire quelque chose au
temps de la Réformation. Ici et 1A on concentra les ressources
existantes, on fonda une caisse commune, on institua des
diacres, on leva un impot pour les pauvres. Mais, hélas ! il faut
le reconnaitre, on ne fit en fin de compte rien d’important. Bien
plus, on peut dire que les catholiques ont raison quand ils pré-
tendent que ce n’est pas chez nous, mais chez eux, que se se-
rait produit au seizieme siecle un élan de charité et que, dans
I'Eglise luthérienne, le soin des pauvres laissa bientdt plus a
désirer que ce n’était le cas auparavant. Quelle est la cause de
ce phénomeéne attristant ? Comment se fait-il que le mouve-
ment qui avait posé de nouveaux et meilleurs principes n’ait
tout d’abord, en fait, absolument rien-amélioré ? Les réponses a
cette douloureuse question peuvent aujourd’hui encore nous
étre d’'un grand profit.

kn premier lieu, il faut se souvenir que Luther, en quelque



LE ROLE SOCIAL DE L’EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 333

haute estime qu’il etit, au début, ’Etat, ’autorité, ne voulait
cependant & l'origine édifier I'Eglise que sur la base des com-
munautés particulieres. Il révait de les constituer et de les re-
lier par un lien fédératif sur le fondement des principes de
liberté, de fraternité et d’égalité chrétiennes. L’élément national
devait aussl y trouver son expression et il avait en vue une
amélioration de la situation économique et de la culture gene-
rales, le relevement des classes opprimées. Il ne pensait pas
que cet idéal put étre atteint indépendamment de I’Evangile,
de la restauration duquel il en attendait la réalisation, qui vien-
drait d’elle-méme. Il pouvait donc pour le moment la laisser de
coOté et attendre son jour avec patience, pourvu que libre cours
fiit donné & ’Evangile.

Mais il ne pouvait espérer que ses intentions fussent ainsi
comprises. Sa prédication vint au devant des désirs de classes
importantes qui gémissaient sous ’oppression et dans la misére
et n’étaient plus assez serviles pour supporter une pareille su-
jétion : c’étaient les paysans du sud et du centre de I’Allemagne
et les petits artisans. Justement alors ils étaient arrivés a for-
muler clairement leurs revendications et ils paraissaient étre
assez dignes et assez forts pour exiger des classes privilégiées
une position équitable au dessous d’elles. Il sembla un moment
qu’on allait toucher 2 I’idéal révé, au rapprochement des con-
ditions, 2 leur union fraternelle, & I’abolition des privileges du
clergé, de la noblesse et des corporations, & la reconstitution
de la nation sur une nouvelle base sociale. Les opprimés jubi-
laient en lisant les écrits de Luther; ils trouvaient en lui
Phomme qui donnait & la délivrance projetée la sanction de
I’Evangile. « Dieu Je veut! » leur disait-il dans chacun de ses
ouvrages.

On sait ce qui arriva. La faute en fut 4 tous, mais surtout aux
princes, aux seigneurs et aux villes, qui noyéerent dans des tor-
rents de sang le mouvement devenu révolutionnaire. La con-
duite de Luther ne fut pas non plus sans reproche dans cette
circonstance!; tout ce qu’il y a 4 dire pour le décharger, c’est

1 On sait que Luther, aprés avoir appuyé les paysans, les abandonna pour pous-
ser les seigneurs a réprimer leur révolte, celle-ci ayant donné lieu a des exces



334 AD. BARNACK

que la plus grande part de responsabilité ne retombe pas sar
lui. On peut se demander comment il aurait di agir: un fait
est certain, c’est que, depuis la guerre des paysans, I'Etat et
IEglise, en Allemagne, ont encore une dette & acquitter et un
devoir & remplir. Par leur faute un progrés immense a été re-
foulé.

Des lors c’en est fait du projet d’édifier 'kEglise sur la large
base des communautés chrétiennes, de mettre sur le méme
pied et de grouper en une union fraternelle les hommes de
condilions différentes; c’est 'autorité civile, les princes... et
les théologiens qui ont désormais la haute main dans I'Eglise
nouvelle qui s’était improvisée et qui en prennent la direction.

L’idéal primitif fut donc abandonuné; cependant il semble
qu’on aurait di, malgré cela, arriver & de moins piétres résul-
tats dans le domaine de ’activité sociale et ne pas se trouver
en recul sur le passé. Pourquoi les principes énoncés plus haut
n’ont-ils pas au moins porté quelques fruits ? Pour bien des
raisons. En premier lieu, la seule et exclusive préoccupation
des théologiens était de conserver la saine doctrine et leur
principe qu’en tout état de cause les ceuvres restent impar-
faites était loin d’aiguillonner Pinitiative et la libéralité. On a
exclu & bon droit I'idée du mérite des ceuvres, mais il fallait
élever les esprits & une conception supérieure. L’homme pares-
seux & s’employer au bien d’autrui, I’égoiste se laissent volon-
tiers dire que Dieu ne fait aucun cas des bonnes ceuvres. Puis,
la communauté chrétienne n’ayant pas €té coustituée, ie lien
d’association fit défaut et sans lui on n’arrive & rien de consé-
quent. On s’habitua a tout laisser faire & 'autorité supérieure,
a tout attendre d’elle, et elle fit toujours moins. Ensuite, la mi-
sére géneérale s’accrut de nouveau aprés la guerre des paysans.
Le nombre des désceuvrés volontaires ou involontaires était
considérable et le peuple asservi n’avait aucun gouit pour le tra-
vail. D’autre part, la situation financiere des Eglises luthé-
riennes régionales devint bientdt des plus misérables. Sans for-

coupables. Voir sur I'attitude du réformateur dans cette circonstance et ses con-
séquences pour le protestantisme allemand un article de M. . Kuhn sur Le socia-
lisme de Luther, publié dans la Revue chrétienne. (Trad.)



LE ROLE SOCIAL DE L’EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 335

tune propre, simples dépendances de I'Etat, elles devaient sou-
vent se contenter de recevoir une maigre dotation pour le pas-
teur et pour I'école. La « caisse commune, » quand 1l en exis-
tait une, vit ses ressources tarir; on se renvoya les uns aux
autres le soin des pauvres, entrepris d’ailleurs sans expérience
et sans ouvriers exercés, jusqu’au moment ou I’on cessa tout &
fait de s’en acquitter. Enfin, avec le nouveau droit des princes
et 'admission des principes de la législation romaine, la notion
paienne de la propriété reprit son ascendant et refoula la con-
ception chrétienne, qui lul était bien supérieure. Bref, les épi-
gones du luthéranisme sont partout marqués au coin de la dé-
cadence et de 'appauvrissement spirituels. Partout leur hori-
zon est des plus bornés: comment dés lors aurait-il pu en sor-
tir quelque chose de remarquable dans quelque direction que
ce fut? Telle était la situation quand éclata la guerre de Trente
ans, qui conduisit presque a sa ruine la nation allemande.

En revanche, il faut le reconnaitre, les choses étaient dans
un meilleur état sur le sol réformé. La il v avait de véritables
communautés, la on était plus porté a l'action, parce qu’on ne
se bornait pas exclusivement & précher la pure Parole de Dieu
et qu’en général la position des Eglises ne leur permettait pas
de tout attendre de l'autorité civile. Les réformeés avaient en
outre emprunté au Nouveau Testament des points de vue et des
institutions qui favorisérent l’action de I’Eglise dans le domaine
social ; ils avaient reconstitué dans toutes les regles l'institu-
tion du diaconat, ils s’étaient appliqués & former vraiment en
opposition au catholicisme une nouvelle société chrétienne et
ils y avaient réussi.

Des manifestations comme la vie des premieres communau-
tés réformées, comme le presbytérianisme d’Ecosse, comme
les huguenots de France, le protestantisme luthérien n’en a
d’abord pas produit. Sur le terrain réformé naquit un vrai
peuple chrétien, qui s’éleva bien au-dessus du simple soin des
pauvres, de la seule bienfaisance, et chez lequel la religion
groupa toutes les classes en une association fraternelle et créa
véritablement, sans communisme, un nouvel ordre social. Oui,
les puritains qui ont fondé les Etats-Unis d’Amérique ont du-



336 AD. HARNACK

rant des générations fourni la preuve qu'’il est possible d’établir
sur cette terre une constitution dans laquelle la religion et la
moralité sont aussi puissantes que le droit.

En Allemagne, la guerre de Trente ans eut pour suite immé-
diate d’augmenter considérablement la distance qui séparait les
hommes de classes et de conditions différentes et de consolider
I'absolutisme s’appuyant sur la noblesse. Peut-étre était-ce 1a
le seul moyen de sauver le minimum de culture que 1'on pos-
seédait encore. Mais on vit alors qu’il se trouvait des virtualités
au sein de I’Eglise luthérienne, qu’elle possédait, si 'on peut
ainsi dire, des trésors latents dont il n’y avait qu’a tirer parti.
Leur examen nous améne aux racines du temps présent; car
aujourd’hui encore nous sommes dans le cours de I’évelution
qui a commencé avec l'apparition du piétisme d’une part, du
rationalisme de 'autre.

Le piétisme a éveillé dans le protestantisme la conscience du
devoir de la charité pratique, et cela parce qu’il prit la religion
au sérieux, qu’il lui donna un cachet personnel et lui commu-
niqua ainsi une nouvelle flamme. Ses péres ont donné une puis-
sante impulsion au soin des pauvres, a la bienfaisance aussi
bien civile que privée ou collective. Le bien qu’ont fait jusqu’a
aujourd’hui et que font encore les ceuvres et sociétés chré-
tiennes a eu en grande partie sa source dans ce mouvement.
Mais I’horizon du piétisme n’a cessé d’étre des plus étroits et il
s'est montré exclusif dans ses méthodes. Il brisa avec les organes
officiels de ’Eglise et laissa de coté 'organisation paroissiale,
qui d’ailleurs ne consistait que dans un misérable cadre. Il ne
sut pas voir que, pour le travail de I’évangélisation, il faut non
pas des virtuoses mais des ouvriers exercés, et le devoir d’éle-
ver et de former le peuple n’entra guére dans son cercle d’i-
dées. La grandeur de cette tiche lui échappa. Un autre facteur
était nécessaire pour la faire comprendre.

Peut-étre n’y a-t-il pas, dans toute I'histoire, de mouvement
plus remarquable que la naissance du rationalisme & partir
de la fin du XVIIIe siécle et ses transformations jusqu’au
socialisme des temps actuels; & plus d’'une reprise on y constate



LE ROLE SOCIAL DE L'EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 337

ces revirements inhérents aux évolutions historiques. Celle-ci
se signale au début par I'idée de I’Etal absolu, par quoi I'on
entendait la puissance illimitée des princes, ainsi que par la
pensée du droit souverain et du devoir de I'Etat de pourvoir au
bien-étre matériel de ses sujets. Au nom de cette théorie on
écrase complétement les droits et les institutions historiques
qui pouvaient encore subsister; seul ce qui tient & la cour est
excepté. Mais de cette ruine méme se dégage, comme le phénix
qui sort de ses cendres, l'idée de I'homme. Les droits de
I’'homme, que déja des philosophes antiques avaient tenus pour
naturels, qui paraissaient avoir été conquis au XVe et au
XVIe siécle, puis avaient bien vite disparu sous les luttes théo-
logiques, trouverent maintenant un terrain solide. Leur pro-
phéte enthousiaste, Rousseau, les proclama et les développa.
Il en fut de ce germe comine de tous les autres: l'idée était
la, elle s’implanta et tira toutes les aspirations vers I'idéal, qui
s’étaient fait jour au sein de la religion, du mépris du monde et
du pessimisme ou elles s’enveloppaient, pour leur donner le
brillant manteau de ’optimisme le plus joyeux et le plus con-
fiant. Elle les emprunta a la période historique écoulée pour
les réaliser dans celle qui s’élaborait. Il n’y avait, croyait-on,
qu’un pas a faire, et le but serait atteint. L’individu, les peuples
n'ont qu'a rentrer en eux-mémes, ils n’ont qu’a vouloir et ils
pourront d’un coup étre heureux, et chacun aura la faculté de
se développer librement, de connaitre la félicité supréme, pour
tendre ensuite spontanément et avec joie la main a son frere
en possession des mémes priviléges: liberté, humanité, bon-
heur. Quand cet Evangile fut annoncé, le peuple était pauvre,
réduit & la mendicité; les classes inférieures, asservies, sans
droits ni culture, étaient sans cesse exposées & mourir de faim.
Quant & la noblesse, elle commenca par se railler du nouvel
1déal ; mais cela ne ’empécha pas de subjuguer la litlérature,
de prendre pied dans la bourgeoisie pour prévaloir par la
force chez les Francais, qui étaient le peuple le plus développé,
et gagner insensiblement les autres nations.

Quelque jugement que 'on porte sur le reste de son ceuvre, il
est deux choses certaines : en premier lieu, que le XVIII® siécle



338 AD. HARNACK

nous a apporté des biens impérissables, — les droits et la
dignité de 'homme comme tel et la conception de I’humanité
comme formant un peuple de fréeres, — biens que I’Evangile
portait dans ses flancs et que la Réformation avait remis en
honneur sans avoir été & méme d’en généraliser la possession;
en second lieu, que le rationalisme, par la maniéere dont il les
présenta, leur donna une base bien fragile. Ce ne sont jamais
des biens acquis, mais ils impliquent toujours une tache ; pour
les faire prévaloir, il faut des sacrifices, des sacrifices matériels
et personnels dont il ne s’est fait aucune idée, méconnaissant
qu'au bonheur de 'homme ne s’oppose rien de moins que
I’'homme lui-méme, ’homme naturellement égoiste.

Nous ne lui contestons pas le droit de revendiquer comme
ses fruits les biens précités; nous attestons, au contraire, avec
gratitude qu’ils lui doivent d’avoir été reconnus et que maintes
théories, maintes lois, maintes institutions politiques et sociales
qui nous paraissent toutes naturelles tirent de lui leur origine.
(’est avec lui seulement que nous sommes vraiment sortis du
moyen 4ge; il a changé la figure de la société du palais a la
chaumiére. Nous avouons avec humiliation qu’il y a quelque
chose de vrai dans le paradoxe du poéte, que des chréliens
Rousseau a fait des hommes. Mais nous ne saurions approuver
I'esprit dans lequel le rationalisme a travaillé et travaille encore.
Nous estimons que son droit naturel est une dangereuse illu-
sion ; 'homme dénué de toutn’a aucun droit en naissant, mais
son existence depend de 'amour qu’il rencontrera sur Ja terre.
Ensuite nous opposons a la sollicitude exclusive que cette
tend:snce porte au bien-étre matériel les intéréts supérieurs,
la santé de I’ame, le Dieu vivant et les biens éternels. Nous
combattons entin son aveuglement, qui 'empéche de voir que
toutes ses aspirations vers l'idéal en viendront & n’étre que de
vaines chimeres ou de terribles agents de dissolution géné-
rale, sl I'égoisme de 'homme n’est pas brisé et si on ne lul
infuse pas la vertu puissante de faire le bien avec joie. « Mais,
prétend-on, il y a Paltruisme, qui se produira de lui-méme, soit
par le jeu des inléréts bien entendus, soit par l'effet d’une
certaine bonté d’dme naturelle ou de I'instinct de sociabilité ;



LE ROLE SOCIAL DE L'EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 339

il suffit pour cela d'une amélioration des conditions générales
d’existence. » C’est 14 le pire des sophismes. Nous attendons
encore le plan d’'un ordre économique dans lequel I’égoisme ne
trouvera pas son compte ou dans lequel 'amour des hommes
se manifestera comme un produit naturel. La Révolution
francaise et toutes les expériences que nous avons faites dés
lors nous disent bien haut que le rationalisme laissé & lui-méme
ne crée rien de durable et que la liberté sans frein ne fait pas
ceuvre d’édification, mais de destruction. Ce n’est qu’aprés
avoir renoué le fil de I'histoire et rattaché les institutions nou-
velles & la religion, au droit, & la morale, qu'on put donner une
forme durable & ce qu’il y avait de légitime et de précieux dans
les 1dées de I’Aufkldrung.

On n’y arriva qu’a grand’peine dans les deux premiers tiers
de notre siécle. Le progrés dut étre arraché lentement et au
travers d’obstacles infinis & une mauvaise réaction. D’habitude
I'Eglise ne fut pas du bon co6té. Le souvenir de ce fait est encore
aunjourd’hui vivant dans le ceceur du peuple ; on en voit la trace
dans les luttes économiques du temps présent. Les rapports
entre les différentes classes et la situation générale seraient
beaucoup meilleurs si cette ombre ne s’étendait pas sur le
passé le plus rapproché. Méme le grandiose et magnifique élan
qu’a pris dans notre siécle la bienfaisance chrétienne sous les
auspices de I’Eglise, ses progrés admirables en profondeur non
moins qu’en étendue, ne peuvent la faire disparaitre. De méme
qu’avant la guerre des paysans, aprés les guerres d’'indépen-
dance l'occasion d’un grand pas en avant a été négligée par
I'Eglise. Dans les deux cas, 'impression fut la méme chez le
grand nombre et elle s’aliéna des milliers d’ames.

Pendant ce temps s’opérait dans une aile du rationalisme un
complet changement de front. On reconnut enfin cette verité
élémentaire, que, les hommes étant doués de capacités diffe-
rentes, la liberté sans frein conduit nécessairement & 'oppres-
sion la plus complete des plus faibles. En méme temps, sous
I'influence des sciences naturelles, qui apparaissaient comme
les seules véritables, les seules vraiment humaines, on en vint &
faire completement abstraction, dans 'idéal révé par Rousseau,



340 AD. HARNACK

de tout ce qui ne touche pas & 'existence malérielle. Il ne fut
plus question que de la lutte pour la vie. Comme au commen-
cement dela période, ou l'on avait utilisé I'idée de 1’état absolu,
cette marche des idées aboutit & une volte-face ; de l'indivi-
dualisme sortirent les prétentions du socialisme présenté
comme le seul moyen de satisfaire ses exigences, chose impos-
sible en suivant la voie de la liberté illimitée, ¢’ est-a-dire de
I’anarchisme. Notre socialisme contemporain n’est donc, au
moins en partie, pas autre chose qu'une forme atténuée et
voilée de lindividualisme du XVIII® siécle; il ne connait pas
d’idéal plus élevé que le bien-étre terrestre de I'homme, pas
d’autre énergie que linstinct de conservation, pas d’autre
levier que le suffrage universel. Les préoccupations humani-
taires qu’il affiche sont ou un masque, ou un tremplin pour
arriver & donner libre cours aux instincts de félicité matérielle.
On connait cette derniére phase du proceés, dont le cours fut
précipité par I'invention dela machine et des multiples moyens
de communication ; nous ne nous y arréterons pas.

Aprés avoir montré quelle est la tache de 1'Eglise et le devoir
des chrétiens dans les circonstances actuelles!, M. Harnack ter-
mine par les judicieuses considérations suivantes qu’on nous
saura gré de reproduire ici:

A en juger d’apres les signes des temps, l’organisation des
pouvoirs publics se développera toujours plus dans le sens du
socialisme d’état. Beaucoup saluent cette tendance avec une
satisfaction pleine et entiére ; nous ne pouvons nous joindre 2
eux sans réserves. Il est sans doute heureux que 'on comble
les sources de la pauvreté et de l'indigence, et que I'on prenne
des mesures préventives contre la misére. Mais, ne 'oublions
pas, toute nouvelle mesure législative de ce genre impose aussi
une contrainte qui comprime le libre développement des indi-

t Ces considérations pratiques, qui sortent du cadre de cette revue, ont été
librement résumces dans 'almanach de 'Ami du foyer de 1895. Leur traduction
compléte paraitra prochainement dans le Semewr vaudois. — Le titre du travail
entier de M. Harnack est: La maission sociale de UEvangile considérée a la
lumiere de Uhistoire de I’Eqlise. (Trad.)



LE ROLE SOCIAL DE L’EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 341

vidus et nous force par conséquent & songer aux voies et
moyens de maintenir les conditions indispensables a la forma-
tion de personnalités autonomes et indépendantes. Si nous
devions aboutir 4 un esclavage légal, et que ’homme, enlacé
dés sa jeunesse par un réseau de lois coéreitives, en fut réduit
a renoncer a toute éducation personnelle, quelle triste fin ce
serait !

Trois grandes tiches nous incombent, & nous et aux généra-
tions a venir : il s’agit de conserver la foi évangélique, de sub-
venir dans la mesure de nos forces aux besoins de nos freres
et de protéger notre culture. On n’oublie que trop ce dernier
point dans le feu de la lutte et dansles moyens que ’on propose
pour la rendre moins dpre. Cependanl la ruine économique
suivrait de prés celle de la culture et celle-ci ne peut étre
entretenue qu’a des conditions fermes et déterminées qu’on ne
saurait modifier arbitrairement et qui limitent en partie le tra-
vall dans le domaine social. Elle ne se laisse pas plus régle-
menter que la veérité, dont elle émane, ne se laisse niveler.
L’Eglise protestante se renierait elle-méme si elle abandonnait
son alliance avec l'une et 'autre, et avec elle la poursuite de
son but, qui est de former des chrétiens libres et capables de
se diriger eux-meémes. Il y a la aussi, pour le christianisme,
une mission sociale au sujet de laquelle nous avons tout lien
d’étre inquiets; car nous nous trouvons en présence de fortes
puissances hostiles a la culture.

La fo1l évangélique, un ceeur chaud et compatissant, sensible
aux miseres du prochain, un esprit ouvert & la vérité et aux
biens de 'esprit : telles sont les forces qui seules peuvent édifier
et conserver notre Eglise et notre peuple. Restons-leurfidéles et
I'on verra toujours plus se réaliser cette promesse du cantique,
dont la fol courageuse attend 'accomplissement :

Aujourd’hui pour loujours les luttes ont fail tréve,

C’est maintenant le regne éternel de la paix.




	Le rôle social de l'Église a travers les siècles [suite]

