
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: Le rôle social de l'Église a travers les siècles [suite]

Autor: Harnack, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE ROLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES

AD. HARNACK1

Poursuivons notre étude. L'Eglise, devenue au cours du
troisième siècle un grand établissement religieux dirigé et
dominé par le clergé, noue, au quatrième, les relations les plus
étroites avec l'Etat et reçoit dans son sein une situation
privilégiée.

Ses théories sur la propriété et l'ordre social ont un cachet

toujours plus communiste, sans cependant qu'elle fasse le
dernier pas et prescrive l'abandon général des biens. Presque
tous les grands Pères de l'Eglise ont émis des assertions comme
celles-ci : « Toutes les luttes ont été engendrées par la

propriété privée. — La communauté des biens, le droit égal de

chacun à leur possession, tel est l'ordre naturel, primitif. —
Ce que quelqu'un possède en sus du nécessaire appartient
aux pauvres. — Le luxe des riches est un vol commis aux
dépens des pauvres. — Les pauvres ne réclament pas ce qui est
à toi, mais ce qui leur appartient. » Mais, en fin de compte,
aucun d'eux ne veut qu'on abandonne le principe de la libre
disposition de ce qu'on détient. Quelques-uns même, comme
Lactance, qualifient expressément d'erreur le communisme de

Platon et d'autres ne se font pas de scrupule de défendre la

richesse quand il en est fait un bon usage.
Cependant, c'est vers le communisme et la vie de dépouille-

1 Voir la première partie dans le numéro de mai.



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 323

ment que se porte le courant général. Comment expliquer la
chose L'amour fraternel n'apparaît pas clairement comme le
motif de ce détachement, il a d'autres causes. D'abord le prix
qu'on attachait d'ancienne date à la vie contemplative, opposée
à l'existence active, et l'influence du Droit naturel d'Aristote
et de l'Etat de Platon, bien que l'on critiquât cet écrit. Puis
la misère du temps, à la suite de laquelle on en venait à

envisager comme le salut de rompre d'un coup avec tout l'état de

choses alors existant. Même celui qui avait de la fortune et y
tenait gémissait sous le poids écrasant des impôts et finissait

par préférer tout quitter à la fois plutôt que de se laisser
lentement ruiner. En outre, la situation générale offrait si peu de

sécurité, la nouvelle caste de riches qui se formait était
souvent si inhumaine, le péché héréditaire des Romains, la passion
insatiable d'acquérir unie à l'avarice, se donnait si libre cours
qu'il devenait insupportable à quiconque n'avait pas la sensibilité

tout à fait émoussée de vivre dans un pareil monde.

Qu'on se rappelle encore la vieille défiance à l'endroit du mammon

injuste, la difficulté de savoir dans quelles proportions il
faut donner, la conviction régnante que tout sacrifice matériel
est méritoire et procure à son auteur le salut de son âme, enfin
le modèle qu'on prétendait trouver dans la Bible, soit le
communisme de l'Eglise de Jérusalem, et l'on comprendra les
tendances du temps au mépris et au partage des biens de ce

monde. Mais en fait, comme nous l'avons remarqué, elles

n'eurent d'autre effet que de pousser aux dons volontaires, aux

présents, aux aumônes, et — ce fut leur résultat le plus
important — à un certain affaiblissement de l'égoïste conception
romaine de la propriété. On commence à se faire de celle-ci une

autre notion, à la considérer, selon l'idée évangélique, comme
un fidéicommis subordonné à des conditions morales déterminées.

Il en est dans l'histoire comme dans la nature : un
déploiement de forces en apparence excessif est nécessaire pour
produire un modeste fruit.

L'Eglise elle-même ne s'inspirait en aucune façon des théories

communistes. Elle apparaît bien plutôt comme la grande
puissance conservatrice, protégeant dans son sein toutes les



324 AD. HARNACK

anciennes institutions, par conséquent aussi les institutions
économiques et juridiques de l'empire romain qui s'effondre.
Bien plus, comme établissement solidement constitué, elle finit
par avoir seule le privilège de les maintenir. En dehors et à

côté d'elle, tout tombe en ruines. C'est elle aussi qui, lorsque
le maintien des esclaves devint trop coûteux pour l'agriculture

et qu'en dépit des efforts de l'Etat ils firent peu à peu
place aux serfs, en conserva le plus longtemps elle-même, bien

qu'elle enflammât chacun de ses membres d'un saint zèle pour
la bonne œuvre de leur émancipation. Jouissant de grands
privilèges, tandis qu'à l'époque orageuse des invasions la

propriété privée était sans cesse menacée, elle était devenue avec
le temps le plus riche propriétaire de biens-fonds. Au milieu
de la décadence générale, elle put ainsi se faire la protectrice
de l'ancienne culture ; en sa qualité de puissant établissement
d'assurance des biens spirituels, intellectuels et matériels, de

cette culture elle transmit aux peuples nouveaux, sans l'avoir
notablement transformé, tout ce qui pouvait encore durer :

c'était là, peut-on dire aujourd'hui, son rôle social ; elle ne fut
pas réformatrice, mais, nous l'avons indiqué, conservatrice.
Dès lors et jusqu'à ce jour, l'Eglise établie a estimé que sa

vocation était de discerner dans l'héritage du passé les
éléments utiles pour empêcher qu'ils ne se perdent et les faire
valoir, plutôt que de donner essor à des énergies nouvelles.
Elle ne prit pas une part appréciable aux grands bouleversements

économiques du temps. Il est difficile d'attribuer quelque
importance à son interdiction du prêt à intérêt, vu qu'il n'en
fut ordinairement pas tenu compte.

Comment conciliait-elle la pratique avec la théorie? D'abord

par une demi-fiction, par l'idée qu'elle-même, avec sa fortune,
n'était autre chose qu'un grand établissement de bienfaisance,
mais aussi par la large libéralité dont elle fit preuve en
présence de la misère qui alla croissant du quatrième au sixième
siècle, ainsi que par la fondation bénie d'institutions sans
nombre en faveur des nécessiteux de tout genre. Mais toute
médaille a son revers : l'existence de ces grands hospices, qui
avaient provoqué l'admiration de l'empereur Julien, eut pour



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 325

conséquence un relâchement dans le soin des pauvres au sein
des Eglises locales. Peu à peu la plupart de celles-ci
disparurent elles-mêmes pour faire place à des paroisses dirigées

par les évêques. Sur le sol allemand, il n'y a même, en somme,
jamais eu de christianisme congrégationaliste. Quelque
bienfaisantes qu'elles fussent, les institutions charitables de l'Eglise
entreprirent une lutte sans issue contre la misère des masses;
d'autre part, le sentiment que chaque chrétien, pour son propre
compte, est responsable de la situation de son frère, ce sentiment

s'affaiblit toujours davantage. Plus l'Eglise mit le laïque
sous tutelle, plus il devint égoïste. Une Eglise qui n'est qu'une
Eglise et ne constitue pas une communauté fraternelle isole
même l'homme le plus pieux et le pousse à ne songer qu'à lui-
même.

On ne peut parler de l'ancienne Eglise impériale sans
mentionner l'importante influence qu'elle exerça sur la législation
romaine. Il y a avait là pour elle une grande mission sociale

dont elle a su s'acquitter. Non seulement de nobles et courageux

évêques payèrent de leur personne pour s'opposer à des

empereurs ou à des fonctionnaires d'Etat cruels ou injustes, et

pour protéger l'innocence, mais les dignitaires de l'Eglise firent
pénétrer l'esprit chrétien dans les lois dès les jours de

Constantin. Dans le code justinien, on pourrait relever une
longue liste de lois dues à l'action de l'Evangile, entre autres
celles qui touchent au relèvement moral de classes entières

auparavant honnies, à la sainteté du mariage, à la protection
des faibles, au patronage des enfants, aux soins à donner aux

prisonniers, à la moralité publique, au repos dominical.
En dépit de cette influence, les hommes les plus pieux

ressentirent cependant comme un mal le lien qui s'était formé
entre l'Eglise et le monde, et se retirèrent dans la solitude.
Bientôt les ascètes isolés formèrent des communautés et l'on
vit le monachisme se développer à partir de la fin du troisième
siècle. Il est considéré comme un état de vie apostolique; ce

sont les parfaits qui l'embrassent, pour arriver plus sûrement
au salut de leur âme, mais aussi par un acte de liberté
chrétienne. Et l'Eglise mondanisée les reconnaît, alors qu'eux-mêmes



326 AD. HARNACK

ne voient dans ses pratiques qu'un christianisme de second
ordre. Ainsi se scelle ce qui se préparait depuis longtemps :

l'Eglise renonce à introduire réellement dans la vie des peuples
l'idéal le plus élevé de la vie chrétienne tel qu'il était alors

compris. Né de la «sainte indifférence,» le monachisme ne

joua originairement aucun rôle dans le domaine de la charité
et il en fut longtemps ainsi ; il finit bien par devenir un
facteur économique, mais dans un tout autre sens qu'on l'aurait
attendu.

L'Eglise pénètre chez les Germains, et les Romains font place
aux peuples romans, qui furent ses premiers véritables fils.
Aussi n'est-ce qu'au moyen âge, alors que l'antique société ne
subsiste plus à côté d'elle, que ses théories et ses pratiques
arrivent à une réelle prédominance. La vie spirituelle et
intellectuelle est alors régie par des idées qui ont toutes leurs
racines dans le monde à venir : c'est la crainte de l'au-delà et du

purgatoire qui domine avec l'espérance. La « sainte indifférence

» à l'égard du monde et l'angoisse au sujet du salut de

l'âme individuelle ne laissent pas percer la pensée que ce

monde a une raison d'être pour lui-même. On est tout à fait

pénétré de la conviction que ce qui est terrestre n'est qu'un
moyen, une forme, un voile, si ce n'est quelque chose de pire.
Quiconque pensait et méditait vivait dans l'autre monde, — qui
n'avait plus de secret tant on le connaissait bien, —et à côté
de cela on coulait ici-bas ses jours, avec une mauvaise
conscience, dans une naïve sensualité.

Tous les rapports terrestres sont alors réglés par les
corporations : l'individu n'est guère que le représentant de l'état
auquel il appartient. Il existait une vraie hiérarchie des pouvoirs
que l'on trouvait toute naturelle. Seule l'inégalité des facultés
et des biens, et les différents usages qui en étaient faits suivant
le gré de chacun, apportaient quelque liberté et quelque
variété dans ce régime d'airain de castes superposées. Précisément

à cause de cela, on met à l'index cet élément indomptable
d'indépendance et particulièrement le commerce qui est en le
fruit.



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 327

Dans le lent cours de l'évolution allant de l'économie naturelle

primitive à l'économie du règne de l'argent, l'action de

l'Eglise ne se fait pas sentir ; en arrivant à posséder de grands
biens, elle subit au contraire fortement l'influence de cette
évolution. Cela est vrai même du monachisme. Uhlhorn a

montré récemment que ses grandes réformes, en Occident,
peuvent, dans une certaine mesure, être considérées comme en

étant une conséquence. Ainsi celle de Cluny correspond à une

importante réforme économique qui s'était opérée en France
après la ruine du régime carlovingien. Seules alors, dans

maintes parties de l'empire, de puissantes corporations monastiques

étaient en état de préparer à la population une nouvelle

existence, en fondant de grands établissements terriens. Quant
aux formes qu'adoptèrent les moines mendiants, elles sont en

rapport avec le pouvoir naissant des villes et de l'argent. Les

grands ordres ont été pour bien des contrées des cercles d'action

économique, avec organisation patriarcale de l'assistance

en faveur des habitants de la région. Partout, jusqu'au
treizième siècle, clercs et moines sont au haut de l'échelle sociale.

Leur travail intellectuel et leur activité charitable étaient
inspirés dans la règle non par l'amour fraternel, mais par le désir
d'être considérés comme maîtres et patrons aussi en matière

économique.
Quant â l'Eglise, devenue maintenant tout à fait l'institution

hiérarchique placée au-dessus de toutes les autres, elle
continue à prescrire à l'individu une tout autre attitude que la

sienne en présence des biens terrestres et à couvrir cette
contradiction par la fiction qu'elle est elle-même la charité. Elle
ne cessa de la présenter aussi longtemps que, dans la personne
de ses grands papes, elle intervint en faveur du droit et de la

justice et qu'elle fut vraiment une puissance moralisatrice,
educatrice, secourable et protectrice.

Par ses théologiens, elle fait proclamer la communauté des

biens comme étant l'ordre de choses naturel, paradisiaque ; en

général, elle fait dériver de cette pensée celle qu'il faut se

détacher de toute propriété personnelle et vivre dans le dénû-

ment; elle exalte la pauvreté volontaire et la vie contemplative



328 AD. HARNACK

et voit dans le travail avant tout une punition du péché. Mais

comment peut-elle, dans la pratique, flétrir énergiquement la
pauvreté involontaire, tandis qu'elle voit un bien dans l'indigence

voulue, et à côté de cela déclarer la première nécessaire

pour permettre les aumônes méritoires? Comment peut-elle
encourager le travail et l'activité, tout en ne sachant toujours
rien mettre au-dessus de l'idéal de la vie contemplative? Il
n'y a que l'aumône pour l'expliquer : car seule l'existence de

la misère dans le monde donne aux gens actifs et privilégiés
de la fortune la possibilité de mériter la félicité du ciel. Sur ce

point on tente cependant de réaliser un progrès en s'efforçant
de déterminer d'une manière précise jusqu'à quel point la
libéralité constitue une obligation légale pour celui qui possède.
Fait significatif, on reconnut qu'elle devait être considérée
comme telle. Mais les prescriptions qu'on élabora restèrent sulle

papier, conduisirent à une casuistique pharisaïque et ôtèrent
à l'acte toute valeur morale. Elles provoquèrent l'illusion qu'on
avait assez fait quand on avait donné au prochain dans la plus
extrême misère une petite part de son superflu. Telle n'avait
pas été la pensée des scolastiques qui avaient ébauché en traits
hardis l'image d'un état fondé sur le socialisme chrétien ; mais
ce fut ainsi que l'entendit le grand nombre. N'est-il pas instructif

de voir que le seul essai à nous connu dans l'histoire de l'Eglise
de fixer une limite à la charité et de faire du sacrifice des biens

une obligation légale ait restreint et même paralysé la libéralité?
Tout le système aboutit à une notion de plus en plus lâche

de la propriété, à des aumônes distribuées en masse, à des

biens gaspillés sans discernement. Le moyen âge fournit la
meilleure preuve de cette vérité, savoir que l'aumône n'est pas
le moyen de remédier au paupérisme. Mais même alors la vraie
charité chrétienne n'en a pas moins secoué maintes fois « la
sainte indifférence » et le mérite des œuvres. Il continue à

surgir de grandes personnalités, des âmes saintes et généreuses
qui ne prêchent pas seulement la repentance, mais aussi la

compassion. Elles forment une chaîne qui va du XIe au XV8

siècle, jusqu'à Savonarole. Ces hommes faisaient ce que nos
chrétiens les plus larges ne font plus guère : ils vivaient eux-



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 329

mêmes comme des pauvres. Mais pourquoi fallait-il que les

gens pieux et miséricordieux maintinssent eux-mêmes
intentionnellement ouvertes les plaies qu'ils cherchaient à guérir
Bientôt d'ailleurs on recommença à se renvoyer les uns aux
autres le devoir de la charité directement exercée, lequel finit
par être tout à fait négligé.

Les choses commencèrent à changer au XIVe siècle. Avec
ses richesses immobilières, l'Eglise ne reste pas en arrière de

l'évolution vers le règne économique de l'argent. Les couvents
s'appauvrissent en tant que propriétaires de biens-fonds. La
curie romaine se transforme peu à peu en un institut financier
soutenu par des moyens indignes d'elle. C'est alors que prend
son essor le trafic des indulgences. Les laïques, les peuples
découvrent enfin la contradiction qui existe entre la prédication
de l'Eglise et ses procédés, et sa manière d'agir la fait tomber
en discrédit.

En même temps une lente modification tend à s'opérer dans

les idées qu'on se fait du travail, de la propriété et de la
pauvreté. Elle a sa cause non dans des raisons de principe, mais

dans la pression des circonstances, qui n'étaient plus les mêmes.
On voit se manifester le sentiment, vague encore mais impérieux,
d'une tâche morale qui s'impose et qui ne peut être accomplie
dans la cellule. Déjà les moines mendiants ne sont plus des

moines : ils vivent et travaillent dans le monde. D'autres vont
encore plus loin qu'eux et ne conservent que l'apparence du

monachisme : nous voulons parler des membres des libres
associations pieuses, qui acceptent une partie de ses règles,
mais mettent une activité variée au service d'autrui, estimant

qu'une goutte de soupe donnée à un pauvre vaut mieux qu'une
oisive contemplation.

Maintenant aussi, que les gouvernements et les peuples

s'émancipent de la théocratie mondanisée de Rome, on
commence à se rendre compte des devoirs spéciaux qui incombent
à l'Etat, à la commune pour assurer le bien-être terrestre de

leurs citoyens. Ces devoirs font même l'objet d'une des branches

de la théologie scolastique. Ensuite la personnalité
individuelle, ses droits, sa valeur, se dégagent des corps de métiers

théol. ht i-ini.. 1897 22



330 AD. HARNACK

et des castes du moyen âge. Dans les villes, on comprend de

plus en plus, grâce à l'heureux effet d'un travail qui est chose

toute nouvelle, que le bien-être terrestre a son prix, sans cesser

pour cela d'être en rapport avec la vie religieuse et morale. Le
but de l'assistance apparaît dès lors comme bien simple et l'on
comprend qu'il lui faut d'autres méthodes. Ces idées en germe
contribueront à préparer la Réformation.

Mais tout progrès est encore comprimé par la crainte de

l'au-delà et par la théorie du mérite des œuvres, à laquelle on

ne trouve rien à opposer, malgré toutes les tentatives et tous
les efforts pour s'élever au-dessus d'elle. Abstraction faite de

quelques essais d'assistance civile, à la fin du XVe siècle tout
ce qui concerne la bienfaisance est donc extérieurement comme
au XIIIe. La mendicité est toujours une condition comme une
autre, un « travail » et un art. La paresse, favorisée par les

nombreux jours de fêtes religieuses, continue à être un vice
répandu entre tous. En face de l'indigence et de la misère, la

conscience morale n'a pas encore su prendre de position
nouvelle. Les nombreux déplacements de biens-fonds à l'avènement

du règne de l'argent, la très grande fluctuation des prix,
la déchéance de classes entières, puis leur relèvement et la

conscience qu'elles prennent d'elles-mêmes, donnent lieu à de

grandes crises. Les révoltés se répandent en malédictions irritées

contre l'Eglise et voient dans les tendances dominantes
dans son sein, comme aussi dans l'Etat, le règne de Satan et de

l'Antéchrist. Mais l'idéal qu'ils lui opposent est dans les meilleurs

cas le vieil idéal communiste, dont l'Eglise elle-même
avait depuis longtemps fait l'expérience avec le monachisme ;

en général c'est un naïf et singulier mélange de privations telles

que s'en imposent les franciscains, et d'appétit^ terrestres qui
doivent forcément se satisfaire parce que la fin est proche. Ce

n'est qu'au terme de la période que quelques-unes de ces

aspirations se formulent clairement comme des exigences
réalisables et ayant l'avenir pour elles.

Entre en lice la Reformation. Dans le domaine potitique et

social elle accepte entièrement la situation telle qu'elle s'était



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 331

dessinée au cours des deux derniers siècles. On peut presque
construire, en partant de là, ses vues économiques. Mais ce

qu'elle apporta de nouveau, ce fut delà légitimer par l'Evangile
et de lui donner ainsi un fondement religieux. Quelles sont ses
idées et comment en usa-t-elle dans la pratique?

Luther en donne la théorie dans son sermon sur les bonnes

œuvres, dans son écrit à la noblesse, dans son petit ouvrage sur
la liberté chrétienne et ailleurs. Tout d'abord, lui aussi rend
hommage au principe fondamental que, dans l'ancienne Eglise
et dans celle du moyen âge, l'on qualifiait de « sainte indifférence,

» mais il la conçoit sous sa forme la plus simple, la plus

pure, la plus vigoureuse, savoir comme une confiance inébranlable

en Dieu ; c'est pourquoi elle ne lui apparaît pas comme
une tendance quiétiste, ascétique, mais comme un élément qui
agit dans le monde tout en le dominant. A ses yeux, par la
foi, le chrétien règne librement sur toutes choses. C'est là un
premier point. Le second consiste à revenir du raffinement
égoïste des aumônes à l'amour du prochain. La notion de cet

amour est de nouveau simplifiée, mais par là même approfondie

: elle se ramène à mettre librement, joyeusement et sans

arrière-pensée d'intérêt personnel, sa vie au service d'autrui.
Les racines du mérite des œuvres sont coupées ; car Dieu ne
veut pas nous traiter autrement que par grâce et il ne tient
compte que de notre foi. Ainsi les aumônes, les actes de charité
n'ont plus de prix en eux-mêmes et isolés du reste de la vie ;

ils trouvent leur place dans l'exercice ordinaire et continu de

la vocation ; car l'homme ne vit pas pour lui-même, mais pour
Dieu et pour son prochain : par amour le chrétien s'asservit à

toutes choses. Mais Luther sait aussi faire ressortir la connexion

qui unit d'une manière inséparable l'amour de Dieu et l'amour
du prochain : toute vocation terrestre, exercée avec foi et mise

au service de l'utilité publique, est un service divin. Les actes

de bienfaisance ou de prévoyance sociale ne sont que des cas

particuliers dans la conduite, dans les dispositions constantes
de l'individu et rentrent dans cette vocation. De même que
Luther s'élève contre la multitude des aumônes inutiles, il

proteste aussi contre la prétendue charité qui attend pour agir



332 AD. HARNACK

que la misère soit arrivée à son comble et s'en tient au minimum

des devoirs qui lui incombent. Outre cela il reconnaît
une valeur aux biens terrestres, encore qu'ils soient inférieurs

aux autres. De même, il assigne au travail, dans le vrai sens du

mot, une plus haute place que les théologiens du moyen âge.

Il n'a pas seulement une valeur négative, celle d'un negotium
(privation de l'ottum),mais constitue une joyeuse activité.

De pareilles convictions devaient découler des principes
nouveaux pour l'exercice de la charité, pour l'accomplissement
du devoir social. Nous ne nommons que les principaux : en

premier lieu, une assistance réelle s'impose, son seul et unique
but est de venir en aide ; en second lieu, cette assistance ne
doit profiter qu'aux déshérités, et pas aux paresseux ; en
troisième lieu, il faut répartir avec circonspection les secours

qu'elle distribue et ne pas les prodiguer sans discernement; en

quatrième lieu, elle doit être organisée d'après des règles fixes ;

enfin, en cinquième lieu, c'est avant tout à la communauté

civile, à l'autorité, en un mot au pouvoir terrestre qu'en
incombe le soin. Car Dieu lui a confié le soin des intérêts
matériels, mais il faut qu'il ait lui-même la conscience d'être un
état chrétien et qu'il se comporte en conséquence.

En somme, on commença vraiment à faire quelque chose au

temps de la Reformation. Ici et là on concentra les ressources
existantes, on fonda une caisse commune, on institua des

diacres, on leva un impôt pour les pauvres. Mais, hélas il faut
le reconnaître, on ne fit en fin de compte rien d'important. Bien

plus, on peut dire que les catholiques ont raison quand ils
prétendent que ce n'est pas chez nous, mais chez eux, que se
serait produit au seizième siècle un élan de charité et que, dans

l'Eglise luthérienne, le soin des pauvres laissa bientôt plus à

désirer que ce n'était le cas auparavant. Quelle est la cause de

ce phénomène attristant? Comment se fait-il que le mouvement

qui avait posé de nouveaux et meilleurs principes n'ait
tout d'abord, en fait, absolument rienamélioré? Les réponses à

cette douloureuse question peuvent aujourd'hui encore nous
être d'un grand profit.

En premier lieu, il faut se souvenir que Luther, en quelque



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 333

haute estime qu'il eût, au début, l'Etat, l'autorité, ne voulait
cependant à l'origine édifier l'Eglise que sur la base des

communautés particulières. Il rêvait de les constituer et de les
relier par un lien fédératif sur le fondement des principes de

liberté, de fraternité et d'égalité chrétiennes. L'élément national
devait aussi y trouver son expression et il avait en vue une
amélioration de la situation économique et de la culture générales,

le relèvement des classes opprimées. Il ne pensait pas

que cet idéal pût être atteint indépendamment de l'Evangile,
de la restauration duquel il en attendait la réalisation, qui viendrait

d'elle-même. Il pouvait donc pour le moment la laisser de

côté et attendre son jour avec patience, pourvu que libre cours
fût donné à l'Evangile.

Mais il ne pouvait espérer que ses intentions fussent ainsi

comprises. Sa prédication vint au devant des désirs de classes

importantes qui gémissaient sous l'oppression et dans la misère
et n'étaient plus assez serviles pour supporter une pareille
sujétion : c'étaient les paysans du sud et du centre de l'Allemagne
et les petits artisans. Justement alors ils étaient arrivés à

formuler clairement leurs revendications et ils paraissaient être
assez dignes et assez forts pour exiger des classes privilégiées
une position équitable au dessous d'elles. Il sembla un moment

qu'on allait toucher à l'idéal rêvé, au rapprochement des

conditions, à leur union fraternelle, à l'abolition des privilèges du

clergé, de la noblesse et des corporations, à la reconstitution
de la nation sur une nouvelle base sociale. Les opprimés
jubilaient en lisant les écrits de Luther ; ils trouvaient en lui
l'homme qui donnait à la délivrance projetée la sanction de

l'Evangile. « Dieu le veut! » leur disait-il dans chacun de ses

ouvrages.
On sait ce qui arriva. La faute en fut à tous, mais surtout aux

princes, aux seigneurs et aux villes, qui noyèrent dans des

torrents de sang le mouvement devenu révolutionnaire. La
conduite de Luther ne fut pas non plus sans reproche dans cette
circonstance1; tout ce qu'il y a à dire pour le décharger, c'est

1 On sait que Luther, après avoir appuyé les paysans, les abandonna pour pousser

les seigneurs à réprimer leur révolte, celle-ci ayant donné lieu à des excès



334 AD. HARNACK

que la plus grande part de responsabilité ne retombe pas sur
lui. On peut se demander comment il aurait dû agir : un fait
est certain, c'est que, depuis la guerre des paysans, l'Etat et

l'Eglise, en Allemagne, ont encore une dette à acquitter et un
devoir à remplir. Par leur faute un progrès immense a été
refoulé.

Dès lors c'en est fait du projet d'édifier l'Eglise sur la large
base des communautés chrétiennes, de mettre sur le même

pied et de grouper en une union fraternelle les hommes de

conditions différentes; c'est l'autorité civile, les princes... et

les théologiens qui ont désormais la haute main dans l'Eglise
nouvelle qui s'était improvisée et qui en prennent la direction.

L'idéal primitif fut donc abandonné; cependant il semble

qu'on aurait dû, malgré cela, arriver à de moins piètres résultats

dans le domaine de l'activité sociale et ne pas se trouver
en recul sur le passé. Pourquoi les principes énoncés plus haut
n'ont-ils pas au moins porté quelques fruits Pour bien des

raisons. En premier lieu, la seule et exclusive préoccupation
des théologiens était de conserver la saine doctrine et leur
principe qu'en tout état de cause les œuvres restent imparfaites

était loin d'aiguillonner l'initiative et la libéralité. On a

exclu à bon droit l'idée du mérite des œuvres, mais il fallait
élever les esprits à une conception supérieure. L'homme paresseux

à s'employer au bien d'autrui, l'égoïste se laissent volontiers

dire que Dieu ne fait aucun cas des bonnes œuvres. Puis,
la communauté chrétienne n'ayant pas été constituée, le lien
d'association fit défaut et sans lui on n'arrive à rien de conséquent.

On s'habitua à tout laisser faire à l'autorité supérieure,
à tout attendre d'elle, et elle fit toujours moins. Ensuite, la
misère générale s'accrut de nouveau après la guerre des paysans.
Le nombre des désœuvrés volontaires ou involontaires était
considérable et le peuple asservi n'avait aucun goût pour le
travail. D'autre part, la situation financière des Eglises
luthériennes régionales devint bientôt des plus misérables. Sans for-

coupables. Voir sur l'attitude du réformateur dans cette circonstance et ses

conséquences pour le protestantisme allemand un article de M. F. Kuhn sur Le socialisme

de Luther, publié dans la Revue chrétienne. (Trad.)



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 335

tune propre, simples dépendances de l'Etat, elles devaient
souvent se contenter de recevoir une maigre dotation pour le

pasteur et pour l'école. La « caisse commune, » quand il en existait

une, vit ses ressources tarir ; on se renvoya les uns aux
autres le soin des pauvres, entrepris d'ailleurs sans expérience
et sans ouvriers exercés, jusqu'au moment où l'on cessa tout à

fait de s'en acquitter. Enfin, avec le nouveau droit des princes
et l'admission des principes de la législation romaine, la notion

païenne de la propriété reprit son ascendant et refoula la
conception chrétienne, qui lui était bien supérieure. Bref, les

epigones du luthéranisme sont partout marqués au coin de la
décadence et de l'appauvrissement spirituels. Partout leur horizon

est des plus bornés : comment dès lors aurait-il pu en sortir

quelque chose de remarquable dans quelque direction que
ce fût? Telle était la situation quand éclata la guerre de Trente

ans, qui conduisit presque à sa ruine la nation allemande.
En revanche, il faut le reconnaître, les choses étaient dans

un meilleur état sur le sol réformé. Là il y avait de véritables

communautés, là on était plus porté à l'action, parce qu'on ne

se bornait pas exclusivement à prêcher la pure Parole de Dieu

et qu'en général la position des Eglises ne leur permettait pas
de tout attendre de l'autorité civile. Les réformés avaient en
outre emprunté au Nouveau Testament des points de vue et des

institutions qui favorisèrent l'action de l'Eglise dans le domaine
social ; ils avaient reconstitué dans toutes les règles l'institution

du diaconat, ils s'étaient appliqués à former vraiment en

opposition au catholicisme une nouvelle société chrétienne et

ils y avaient réussi.
Des manifestations comme la vie des premières communautés

réformées, comme le presbytérianisme d'Ecosse, comme
les huguenots de France, le protestantisme luthérien n'en a

d'abord pas produit. Sur le terrain réformé naquit un vrai
peuple chrétien, qui s'éleva bien au-dessus du simple soin des

pauvres, de la seule bienfaisance, et chez lequel la religion
groupa toutes les classes en une association fraternelle et créa

véritablement, sans communisme, un nouvel ordre social. Oui,
les puritains qui ont fondé les Etats-Unis d'Amérique ont du-



336 AD. HARNACK

rant des générations fourni la preuve qu'il est possible d'établir
sur cette terre une constitution dans laquelle la religion et la
moralité sont aussi puissantes que le droit.

En Allemagne, la guerre de Trente ans eut pour suite immédiate

d'augmenter considérablement la distance qui séparait les
hommes de classes et de conditions différentes et de consolider
l'absolutisme s'appuyant sur la noblesse. Peut-être était-ce là
le seul moyen de sauver le minimum de culture que l'on
possédait encore. Mais on vit alors qu'il se trouvait des virtualités
au sein de l'Eglise luthérienne, qu'elle possédait, si l'on peut
ainsi dire, des trésors latents dont il n'y avait qu'à tirer parti.
Leur examen nous amène aux racines du temps présent ; car
aujourd'hui encore nous sommes dans le cours de l'évolution
qui a commencé avec l'apparition du piétisme d'une part, du
rationalisme de l'autre.

Le piétisme a éveillé dans le protestantisme la conscience du
devoir de la charité pratique, et cela parce qu'il prit la religion
au sérieux, qu'il lui donna un cachet personnel et lui communiqua

ainsi une nouvelle flamme. Ses pères ont donné une
puissante impulsion au soin des pauvres, à la bienfaisance aussi
bien civile que privée ou collective. Le bien qu'ont fait jusqu'à
aujourd'hui et que font encore les œuvres et sociétés
chrétiennes a eu en grande partie sa source dans ce mouvement.
Mais l'horizon du piétisme n'a cessé d'être des plus étroits et il
s'est montré exclusif dans ses méthodes. Il brisa avec les organes
officiels de l'Eglise et laissa de côté l'organisation paroissiale,
qui d'ailleurs ne consistait que dans un misérable cadre. Il ne

sut pas voir que, pour le travail de l'évangélisation, il faut non

pas des virtuoses mais des ouvriers exercés, et le devoir d'élever

et de former le peuple n'entra guère dans son cercle
d'idées. La grandeur de cette tâche lui échappa. Un autre facteur
était nécessaire pour la faire comprendre.

Peut-être n'y a-t-il pas, dans toute l'histoire, de mouvement
plus remarquable que la naissance du rationalisme à partir
de la fin du XVIIIe siècle et ses transformations jusqu'au
socialisme des temps actuels; à plus d'une reprise on y constate



LE RÔLE SOCIAL DE L'EGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 337

ces revirements inhérents aux évolutions historiques. Celle-ci
se signale au début par l'idée de l'Etat absolu, par quoi l'on
entendait la puissance illimitée des princes, ainsi que par la

pensée du droit souverain et du devoir de l'Etat de pourvoir au

bien-être matériel de ses sujets. Au nom de cette théorie on
écrase complètement les droits et les institutions historiques
qui pouvaient encore subsister; seul ce qui tient à la cour est

excepté. Mais de cette ruine même se dégage, comme le phénix
qui sort de ses cendres, l'idée de l'homme. Les droits de

l'homme, que déjà des philosophes antiques avaient tenus pour
naturels, qui paraissaient avoir été conquis au XVe et au
XVIe siècle, puis avaient bien vite disparu sous les luttes
théologiques, trouvèrent maintenant un terrain solide. Leur
prophète enthousiaste, Rousseau, les proclama et les développa.
Il en fut de ce germe comme de tous les autres : l'idée était
là, elle s'implanta et tira toutes les aspirations vers l'idéal, qui
s'étaient fait jour au sein de la religion, du mépris du monde et
du pessimisme où elles s'enveloppaient, pour leur donner le

brillant manteau de l'optimisme le plus joyeux et le plus
confiant. Elle les emprunta à la période historique écoulée pour
les réaliser dans celle qui s'élaborait. Il n'y avait, croyait-on,
qu'un pas à faire, et le but serait atteint. L'individu, les peuples
n'ont qu'à rentrer en eux-mêmes, ils n'ont qu'à vouloir et ils
pourront d'un coup être heureux, et chacun aura la faculté de

se développer librement, de connaître la félicité suprême, pour
tendre ensuite spontanément et avec joie la main à son frère
en possession des mêmes privilèges: liberté, humanité,
bonheur. Quand cet Evangile fut annoncé, le peuple était pauvre,
réduit à la mendicité ; les classes inférieures, asservies, sans
droits ni culture, étaient sans cesse exposées à mourir de faim.
Quant à la noblesse, elle commença par se railler du nouvel

idéal; mais cela ne l'empêcha pas de subjuguer la littérature,
de prendre pied dans la bourgeoisie pour prévaloir par la
force chez les Français, qui étaient le peuple le plus développé,
et gagner insensiblement les autres nations.

Quelque jugement que l'on porte sur le reste de son œuvre, il
est deux choses certaines : en premier lieu, que le XVIIIe siècle



338 AD. HARNACK

nous a apporté des biens impérissables, — les droits et la

dignité de l'homme comme tel et la conception de l'humanité
comme formant un peuple de frères, — biens que l'Evangile
portait dans ses flancs et que la Réformation avait remis en

honneur sans avoir été à même d'en généraliser la possession;
en second lieu, que le rationalisme, par la manière dont il les

présenta, leur donna une base bien fragile. Ce ne sont jamais
des biens acquis, mais ils impliquent toujours une tâche; pour
les faire prévaloir, il faut des sacrifices, des sacrifices matériels
et personnels dont il ne s'est fait aucune idée, méconnaissant

qu'au bonheur de l'homme ne s'oppose rien de moins que
l'homme lui-même, l'homme naturellement égoïste.

Nous ne lui contestons pas le droit de revendiquer comme
ses fruits les biens précités; nous attestons, au contraire, avec

gratitude qu'ils lui doivent d'avoir été reconnus et que maintes

théories, maintes lois, maintes institutions politiques et sociales

qui nous paraissent toutes naturelles tirent de lui leur origine.
C'est avec lui seulement que nous sommes vraiment sortis du

moyen âge ; il a changé la figure de la société du palais à la

chaumière. Nous avouons avec humiliation qu'il y a quelque
chose de vrai dans le paradoxe du poète, que des chrétiens
Rousseau a fait des hommes. Mais nous ne saurions approuver
l'esprit dans lequel le rationalisme a travaillé et travaille encore.
Nous estimons que son droit naturel est une dangereuse illusion

; l'homme dénué de tout n'a aucun droit en naissant, mais

son existence depend de l'amour qu'il rencontrera sur la terre.
Ensuite nous opposons à la sollicitude exclusive que cette
tendance porte au bien-être matériel les intérêts supérieurs,
la santé de l'âme, le Dieu vivant et les biens éternels. Nous

combattons enfin son aveuglement, qui l'empêche de voir que
toutes ses aspirations vers l'idéal en viendront à n'être que de

vaines chimères ou de terribles agents de dissolution générale,

si l'égoïsme de l'homme n'est pas brisé et si on ne lui
infuse pas la vertu puissante de faire le bien avec joie. « Mais,

prétend-on, il y a l'altruisme, qui se produira de lui-même, soit

par le jeu des intérêts bien entendus, soit par l'effet d'une
certaine bonté d'âme naturelle ou de l'instinct de sociabilité ;



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 339

il suffit pour cela d'une amélioration des conditions générales
d'existence, s C'est là le pire des sophismes. Nous attendons
encore le plan d'un ordre économique dans lequel l'égoïsme ne
trouvera pas son compte ou dans lequel l'amour des hommes
se manifestera comme un produit naturel. La Révolution
française et toutes les expériences que nous avons faites dès

lors nous disent bien haut que le rationalisme laissé à lui-même
ne crée rien de durable et que la liberté sans frein ne fait pas
œuvre d'édification, mais de destruction. Ce n'est qu'après
avoir renoué le fil de l'histoire et rattaché les institutions
nouvelles à la religion, au droit, à la morale, qu'on put donner une
forme durable à ce qu'il y avait de légitime et de précieux dans
les idées de l'Aufklärung.

On n'y arriva qu'à grand'peine dans les deux premiers tiers
de notre siècle. Le progrès dut être arraché lentement et au

travers d'obstacles infinis à une mauvaise réaction. D'habitude
l'Eglise ne fut pas du bon côté. Le souvenir de ce fait est encore
aujourd'hui vivant dans le cœur du peuple ; on en voit la trace
dans les luttes économiques du temps présent. Les rapports
entre les différentes classes et la situation générale seraient

beaucoup meilleurs si cette ombre ne s'étendait pas sur le

passé le plus rapproché. Même le grandiose et magnifique élan

qu'a pris dans notre siècle la bienfaisance chrétienne sous les

auspices de l'Eglise, ses progrès admirables en profondeur non
moins qu'en étendue, ne peuvent la faire disparaître. De même

qu'avant la guerre des paysans, après les guerres d'indépendance

l'occasion d'un grand pas en avant a été négligée par
l'Eglise. Dans les deux cas, l'impression fut la même chez le

grand nombre et elle s'aliéna des milliers d'âmes.
Pendant ce temps s'opérait dans une aile du rationalisme un

complet changement de front. On reconnut enfin cette vérité
élémentaire, que, les hommes étant doués de capacités
différentes, la liberté sans frein conduit nécessairement à l'oppression

la plus complète des plus faibles. En même temps, sous
l'influence des sciences naturelles, qui apparaissaient comme
les seules véritables, les seules vraiment humaines, on en vint à

faire complètement abstraction, dans l'idéal rêvé par Rousseau,



340 AD. HARNACK

de tout ce qui ne touche pas à l'existence matérielle. Il ne fut
plus question que de la lutte pour la vie. Comme au commencement

de la période, où l'on avait utilisé l'idée de l'état absolu,
cette marche des idées aboutit à une volte-face ; de

l'individualisme sortirent les prétentions du socialisme présenté
comme le seul moyen de satisfaire ses exigences, chose impossible

en suivant la voie de la liberté illimitée, c'est-à-dire de

l'anarchisme. Notre socialisme contemporain n'est donc, au

moins en partie, pas autre chose qu'une forme atténuée et
voilée de l'individualisme du XVIIIe siècle; il ne connaît pas
d'idéal plus élevé que le bien-être terrestre de l'homme, pas
d'autre énergie que l'instinct de conservation, pas d'autre
levier que le suffrage universel. Les préoccupations humanitaires

qu'il affiche sont ou un masque, ou un tremplin pour
arriver à donner libre cours aux instincts de félicité matérielle.
On connaît cette dernière phase du procès, dont le cours fut
précipité par l'invention delà machine et des multiples moyens
de communication ; nous ne nous y arrêterons pas.

Après avoir montré quelle est la tâche de l'Eglise et le devoir
des chrétiens dans les circonstances actuelles1, M. Harnack
termine par les judicieuses considérations suivantes qu'on nous
saura gré de reproduire ici :

A en juger d'après les signes des temps, l'organisation des

pouvoirs publics se développera toujours plus dans le sens du
socialisme d'état. Beaucoup saluent cette tendance avec une
satisfaction pleine et entière ; nous ne pouvons nous joindre à

eux sans réserves. Il est sans doute heureux que l'on comble
les sources de la pauvreté et de l'indigence, et que l'on prenne
des mesures préventives contre la misère. Mais, ne l'oublions

pas, toute nouvelle mesure législative dece genre impose aussi

une contrainte qui comprime le libre développement des indi-

1 Ces considérations pratiques, qui sortent du cadre de cette revue, ont été

librement résumées dans l'almanach de l'Ami du foyer de 1895. Leur traduction

complète paraîtra prochainement dans le Semeur vaudois. — Le titre du travail
entier de M. Harnack est : La mission sociale de l'Evangile considérée à la
lumière de l'histoire de l'Eglise. (Trad.)



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 341

vidus et nous force par conséquent à songer aux voies et

moyens de maintenir les conditions indispensables à la formation

de personnalités autonomes et indépendantes. Si nous
devions aboutir à un esclavage légal, et que l'homme, enlacé

dès sa jeunesse par un réseau de lois coërcitives, en fût réduit
à renoncer à toute éducation personnelle, quelle triste fin ce

serait
Trois grandes tâches nous incombent, à nous et aux générations

à venir : il s'agit de conserver la foi évangélique, de

subvenir dans la mesure de nos forces aux besoins de nos frères
et de protéger notre culture. On n'oublie que trop ce dernier
point dans le feu de la lutte et dans les moyens que l'on propose
pour la rendre moins âpre. Cependant la ruine économique
suivrait de près celle de la culture et celle-ci ne peut être
entretenue qu'à des conditions fermes et déterminées qu'on ne
saurait modifier arbitrairement et qui limitent en partie le travail

dans le domaine social. Elle ne se laisse pas plus
réglementer que la vérité, dont elle émane, ne se laisse niveler.
L'Eglise protestante se renierait elle-même si elle abandonnait
son alliance avec l'une et l'autre, et avec elle la poursuite de

son but, qui est de former des chrétiens libres et capables de

se diriger eux-mêmes. Il y a là aussi, pour le christianisme,
une mission sociale au sujet de laquelle nous avons tout lieu
d'être inquiets; car nous nous trouvons en présence de fortes
puissances hostiles à la culture.

La foi évangélique, un cœur chaud et compatissant, sensible

aux misères du prochain, un esprit ouvert à la vérité et aux
biens de l'esprit : telles sont les forces qui seules peuvent édifier
et conserver notre Eglise et notre peuple. Restons-leurfidèles et
l'on verra toujours plus se réaliser cette promesse du cantique,
dont la foi courageuse attend l'accomplissement :

Aujourd'hui pour toujours les luttes ont fait trêve,
C'est maintenant le rogne éternel de la paix.


	Le rôle social de l'Église a travers les siècles [suite]

