
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: La sainteté de Jésus de Nazareth : ses caractères et ses conditions.
Partie 1, Les caractères de la sainteté de Jésus-Christ

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379628

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379628
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH

Ses caractères et ses conditions

PAUL CHAPUIS

PREMIER ARTICLE

L'étude qu'annonce ce titre n'a pas besoin de justification.
Aux yeux des contemporains, de ceux-là du moins que préoccupe

le problème chrétien, la sainteté du Christ constitue le

centre de la théologie, comme elle est le centre vital de la
religion. Mise en ce relief, elle annonce une nouvelle intelligence
de la religion et marque excellemment ce que nous entendons

affirmer lorsque nous allons répétant que la religion
n'est point une philosophie de l'univers, mais une vie. Bien

qu'il en semble, ce n'est pas nous qui, à la façon de

dilettantes, décidons de la direction de nos travaux. Les
problèmes discutés à chaque époque sont donnés par l'état des

esprits. A vrai dire, le sujet abordé n'a jamais passé inaperçu,
même dans ces siècles étranges et grandioses à tout prendre,
où la spéculation théologique élevait ses cathédrales aussi hardies

que les voûtes et les ogives des vieux dômes1. Tertullien
comme Irénée dérivent la sainteté du Christ de sa divinité
métaphysique ; Origene et son maître Clément y voient le

privilège de l'âme de Jésus, qui par son amour sans tache pour le

divin a pu s'assimiler le Verbe. Apollinaire, que d'ailleurs

1 Nous renvoyons pour l'histoire tie la doctrine à Ullmann : Die Sündlosigkeit
Jesu. {Renter's theologische Klassiker-Bibliothek, II, p. 101 — 115-)

THÉOL. ET PHIL. 1897 "20



298 PAUL CHAPUIS

combattra Athanase, identifie cette âme avec le Verbe, source
de la sainteté, car, à ses yeux, le péché est un attribut naturel
de l'homme. Le moyen âge par la bouche de Pierre Lombard
établira la distinction devenue courante entre le peccare non
posse et le posse non peccare1. Dans la querelle qui surgit entre
scotistes et thomistes au sujet de l'immaculée conception, la

question joue naturellement un certain rôle. Ceux qui avec
Bernard de Clairvaux soutiennent le dogme naissant, affirment

que s'il est donné à quelques-uns de naître avec l'attribut de

sainteté, un seul a eu le privilège d'être conçu dans cette
condition, à quoi, en 1387, Jean de Montesono répondait dans ses

thèses de Paris qu'il est formellement contraire à la foi de

soutenir que tous n'ont pas hérité d'Adam la tache originelle2. En

somme, du reste, le moyen âge sans exception en demeure à

la christologie des grands conciles, dont le résultat le plus net
fut d'exiler le Rédempteur en un ciel si lointain que le culte
des saints et l'intermédiaire du prêtre durent combler cet abîme.

Ce fut le privilège et l'inestimable bienfait de la Réforme de

ramener le Christ de ce désert comme auteur direct du salut.
On hérita sans doute des conceptions séculaires et la sainteté
du Christ resta à l'abri de toute contestation, comme de toute
investigation. A Schleiermacher3 revient le mérite d'avoir posé
le problème, comme il en posa tant d'autres, sur son véritable
terrain. En plaçant le centre de gravité et le caractère spécifique

de la rédemption dans la communication au croyant de

la vie sainte du Christ, il a ouvert de nouveaux horizons et
introduit dans la dogmatique cette méthode christo-centrique
que vient de nous décrire si magistralement le professeur
Lobstein i. D'autre part, en mettant en plein relief, d'intention du

1 Petrus Lombardus, Lib. sent. III, l'2 : .Non est ambiguum, animam illam entern

unitam verbo peccare non posse, et eandem, si esset et non unita verbo, posse

peccare. D'après Ullmann, ouir. cité, II, p. 106.
2 Gerson. Op. (édit. Dupin). Tome I, p. 693.
3 Schleiermacher, Die christliche Glaubenslehre. Cinquième édition, Berlin,

1861, p. 94, etc.
4 Lobstein, Envoi d'introduction à la dogmatique protestante. Paris,

Fischbaclier, 1896.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 299

moins, le Christ historique plutôt que celui de la spéculation,
le fondateur de la théologie moderne a donné à l'anamartésie,
jusqu'à lui au second plan, la place qui lui revient, malgré ce

qu'on peut reprendre à quelques éléments de sa conception
personnelle. Autrefois on affirmait la sainteté comme une
conséquence explicite ou implicite des théories christologiques en

cours; aujourd'hui, elle semble devenir, je ne dis pas pour une
école théologique, mais pour toute une manière de sentir et de

comprendre la vie chrétienne, un principe essentiel, peut-être
un postulat. Dès lors, cette affirmation a besoin d'être sinon
démontrée, du moins légitimée. Aussi bien a-t-elle trouvé des

apologètes et des contradicteurs. Sans cataloguer ici la littérature

du sujet ', nous signalerons pourtant l'étude d'Ullmann
déjà citée. Malgré de sérieuses lacunes dans la méthode, cette
monographie du disciple de Schleiermacher ne semble pas avoir
complètement vieilli, puisqu'on vient de l'éditer à nouveau
clans la collection des classiques théologiques de Reuter2. Nous

avons, en outre, un intérêt spécial à rappeler en cette matière
la dissertation d'un étudiant de Genève, qui dans son essai

révéla déjà ce talent et ce scrupule d'analyse exacte que nous

avons vu se déployer si brillamment chez l'élève devenu maître.
Nous voulons parler de l'Essai sur la divinité du caractère
moral de Jésus-Christ par Eugène Dandiran (Genève, 1850).
Mais ici, comme ailleurs dans le champ tourmenté des

recherches humaines, les opposants n'ont point manqué. Sans

remonter jusqu'à Celse et au gnostique Basilide3, Reimarus le

fragmentiste de Wolffenbuttel, au dix-huitième siècle, puis
divers écrivains dans le nôtre ont, par des arguments divers,
contesté le postulat de l'anamartésie. Un Français, en particulier,

esprit très entreprenant qu'anime un souffle de réelle

piété, M. Félix Pécaut, publiait, en 1859, un livre qui, malgré
des défauts de pensée évidents, semble avoir devancé son

époque. Le Ciirist et la conscience, tel est le titre de l'ou-

i Voy. Ullmann, ouv. cite.

- Renter's theologische Klassiker-Bibliothek. Vol. I etil. Brunswick et Leipzig,
1896

3 Clement d'Alexandrie, Strom., IV, 12.



300 PAUL CHAPUIS

vrage1, renferme plusieurs pages où la perfection morale du

Rédempteur est mise en doute et nous aurons à tenir un

compte très sérieux de ces oppositions2. Si elles ne sont pas
toutes convaincantes, elles ont du moins le mérite d'avoir précisé

la nature du sujet et de nous obliger à serrer de très près
le problème à résoudre.

Nous essayons ici de le reprendre dans les limites assignées
à cette étude. Trois questions la résument. Fixons tout d'abord,
ce qu'il faut entendre par la sainteté du Christ : en d'autres
termes il s'agit d'en déterminer les caractères. On vérifiera
ensuite les preuves avancées pour la soutenir ; on tentera enfin
d'établir les conditions dans lesquelles cette sainteté a pu se

réaliser et se produire.

1

Les caractères de la sainteté de Jésus-Christ.

Lorsque nous appliquons à l'Etre absolu que nous appelons
Dieu cette catégorie, — notion insondable pour la pure
intelligence, mais pour l'homme religieux fait simple et lumineux,
comme l'est un axiome moral, —nous entendons sous ce concept

l'harmonie des perfections divines3. Nous nous représentons

son image comme celle du bien achevé. On dirait peut-
être plus clairement que la sainteté est comme le foyer d'où
procèdent tous les rayons de la vie divine; elle est Dieu
contemplé sous l'angle du vouloir qui est parfait et pénètre de

cette perfection même sa puissance, son intelligence et toutes
ses volontés d'être. Il est naturel que la christologie spéculative

avec sa tendance nécessairement docétique ait appliqué

1 Félix Pécaut. Le Christ et la conscience. Lettres à un pasteur sur l'autorité
de la Bible et celle de Jésus-Christ. '2e édit. Paris et Genève, Cherbuliez 1863.

2 On consultera sur le sujet les différentes « vies de Jésus, » qui parlent de la

sainteté de Christ à dos points de vue très divers. Je signale entre autres celles
de Keirn, Hase, Riggenbach, B. Weiss, Beyschlag. Les manuels dogmatiques, à

partir de Schleiermacher, consacrent en général un chapitre spécial à ce problème.
Nous citerons ici: Martensen, Dorner, Rothe, Biedermann, Schenkel, Lipsius et

surtout les brillantes pages d'Alexandre Schweizer.
3 Jean Monod. Article Sainteté de {'Encyclopédie des sciences religieuses



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 301

au Christ cette notion d'une manière adéquate. Clément
d'Alexandrie soutiendra même que le besoin de nourriture et
la soif représentent chez le Fils de l'homme une accommodation
à la nature humaine; car, au dire de cet auteur, c'est une force
divine qui soutient le corps de Jésus1. Hilaire de Poitiers,
contemporain d'Athanase, va jusqu'à dire que le Christ n'eut pas
une naturam ad dolendum. Suscepit ergo infirmitates, quia
homo nascitur ; et putatur dolere quia patitur (subit la
douleur) ; caret vero doloribus quia Deus est2. Dans ces conditions,
il est clair que la sainteté est revendiquée pour le Christ parce
qu'il est Dieu ; elle repose sur sa divinité, un raisonnement
d'ailleurs que l'on retrouve jusque dans certaines formes de

l'apologétique contemporaine. Nous n'insisterons pas sur le
vice de ce raisonnement. D'après nos conceptions3 qui
aboutissent à voir en Jésus de Nazareth un homme de l'histoire, un
homme sans restriction, tout ce qu'il y a de plus vraiment
homme, on ne saurait admettre cette conclusion. Sa perfection
morale est et ne saurait être qu'une perfection humaine, un
attribut humain, que l'on peut sans doute appeler divin en partant

d'une philosophie qui, avec l'Evangile, affirme l'unité de

la substance.
C'était là, du reste, pour ne citer que lui, la pensée de Calvin :

« Cela nous demeure toujours arrêté, écrit-il, que toutes fois
et quantes que l'Ecriture nous parle de la pureté de Jésus-

Christ, cela se rapporte à sa nature humaine, parce qu'il
serait superflu de dire que Dieu est parfait et sans macule. La
sanctification aussi, de laquelle il parle en sainct Jean, n'a

point de lieu en sa divinité4. » D'ailleurs le Fils de l'homme
s'est lui-même rangé dans la catégorie de l'humain, du relatif,
quand il a dit: « Dieu seul est bon5. » Or cette relativité-là

' Clément, Strom., VI, 9
2 De Trinitate, X, 23. Comment, in Psal. CXXXVIII.
3 Je me permets de renvoyer pour ce point à mes études christologiques

antérieures : La transformation du dogme christologique au sein de la théologie
moderne. Lausanne, Georges Bridel & Cie, 1893, et La foi en Jésus-Christ. {Revue
de théol. et de phil., 1894.)

4 Calvin, Instit. chrét., II, 13, -i. Corp. Ref. édit. Reuss, Baum et Cunitz.
s Marc X, 18.



302 PAUL CHAPUI8

emporte avec elle certains caractères que nous allons rapidement

indiquer, en nous aidant de l'histoire et de l'analyse
psychologique.

En premier lieu, est-il besoin de le dire, même incidemment,
la sainteté suppose et réclame la liberté morale. Que serait, en

effet, une perfection nécessaire Vaut-elle plus, vaut-elle moins
que l'imperfection nécessaire? Un homme impeccable n'est
plus un homme, et si c'est un Dieu descendu sur la terre,
revêtu d'un masque humain à la façon des gnostiques, il n'aurait

de l'homme que les apparences superficielles. La scolastique

a bien exprimé cette conclusion de la christologie de

Chalcédoine, en affirmant à peu d'exceptions près le non potuit
peccare. La formule opposée : potuit non peccare, qui est avec
plus ou moins de conséquences celle de toutes les christolo-
gies qui prennent pour centre le Jésus de l'histoire, convient
seule à une perfection morale humaine, ou, si l'on veut, librement

conquise. Sur ce point, l'accord est à ce jour si général
que nous ne nous arrêterons pas à enfoncer une porte
ouverte.

Un second trait dérivé du premier, en rapport organique
avec lui, nous révèle que cette sainteté humaine introduit la

tentation, la lutte contre le mal dans la vie du Maître de
Nazareth. Nous disons trop peu ; Jésus a dû être tenté, car la
tentation fait partie de la condition des mortels. Elle est le fondement

même de la moralité, appelée à prendre conscience d'elle-
même. Enveloppé par ie monde extérieur qui le sollicite,
l'homme se trouve en présence de suggestions qui le brisent
ou auxquelles il résiste. Le drame psychologique que décrit le

mythe de la chute primitive est l'expression d'une loi éternelle,
de la rencontre nécessaire de l'homme avec le monde des sens.
Les expériences rappelées par Paul dans le chapitre VII des

Romains conduisent au même résultat. C'est l'obstacle que
rencontre l'homme animal sous forme de loi restrictive qui suscite
la distinction du bien et du mal. Prise dans ce sens, la tentation

est le privilège de la créature morale, la grande école de

la sanctification. L'épreuve joue dans la formation de l'être
moral un rôle identique ; elle est, elle aussi, unetentation, mais



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 303

à la différence de celle issue de l'attrait, une tentation
imposée et non désirée. Jésus de Nazareth a participé à cette
nécessité et la tradition évangélique a conservé le souvenir de

quelques-unes de ces luttes. Nous l'y voyons, avec toute la réalité

et les angoisses du combat, résister aux suggestions qui
s'offrent à lui. Rappellerai-je la grande préparation à son oeuvre

messianique que nous appelons « la tentation du désert » et

qui sert de préface au ministère public9 Ce n'est pas, loin de

là, le seul point saillant de ce drame immense. Les évangélistes

citent d'autres heures encore: en face d'un peuple frémissant

d'enthousiasme et disposé à le ceindre de la couronne du

messianisme populaire qu'avaient conçu ses docteurs et ses

rêves ambitieux, le Maître se retire pour prier et lutter dans

les solitudes des montagnes voisines de Cesaree de Philippe.
Aucune scène ne représente mieux ces réalités de la lutte entre

l'aspiration personnelle et l'obéissance au devoir, l'apôtre Paul

disait entre la chair et l'esprit, que l'agonie de Gethsémané et
le cri d'angoisse désespéré « Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi
m'as-tu abandonné*? »

Ce ne sont là pourtant que des heures, quelques moments
d'une longue vie. La lettre aux Hébreux, en rappelant que le

Fils a été tenté « exactement comme nous1 » semble avoir
pénétré plus au fond. Elle étend la lutte à l'existence entière. On

songe involontairement en la lisant à toutes les épreuves
physiques, à toutes les épreuves morales qu'a rencontrées le Nazaréen,

depuis l'aurore de sa vie consciente jusqu'à la fin, à ces

mille embûches que nous dresse l'existence dans le monde

sensible, suggestions du dehors, suggestions du dedans, voix
incessantes du moi, toujours prêt à monter sur le trône,
appels, je ne dis pas insurmontables, mais indispensables et

inéluctables dans la destinée humaine, condition même d'une
obéissance éprouvée et parfaite à la loi divine.

Ici, on nous arrête en demandant si la tentation elle-même
et la lutte qu'elle suppose n'est pas déjà, prise à sa plus grande
profondeur, une déviation à la loi morale. Nous ne songeons

1 Héb. IV, 15; V, 7.



304 PAUL CHAPUIS

ni aux exigences de la christologie ecclésiastique, ni au
docétisme. Nous avons en vue l'argumentation de celui qui, en notre
siècle, a mis en un relief particulier l'anamartésie du Christ.

Schleiermacher dit en effet : « En prenant au sérieux la réalité

de l'apparition humaine et historique du Christ, il importe
de ne pas méconnaître, mais de déterminer le rapport de cette
conception avec tous les éléments que suppose le type primitif
de la personnalité et avec la puissance spirituelle de Jésus. Son

développement, tout d'abord, doit être conçu comme rigoureusement

exempt de toute lutte morale. Car là où il y a lutte
intérieure les traces en demeurent. On ne pourra jamais considérer

comme type primordial et normatif un être qui porterait
les cicatrices même les plus légères, reçues dans le combat. Or

l'énergie de sa communion avec Dieu n'a jamais pu, chez le

saint, demeurer un seul instant hésitante, ni troublée par le

souvenir d'un combat antérieur. Cette communion consciente
n'a pas davantage traversé un état susceptible de motiver un
combat pour l'avenir ; c'est dire qu'il n'y a jamais eu en Christ
cette absence d'équilibre entre les divers facteurs de la nature
matérielle, en ce qui concerne la communion avec Dieu.... On

trouverait pour décrire cette situation morale une analogie
lointaine et en somme assez commune dans ce que nous appelons

volontiers une « heureuse nature. » La force morale du

Christ, quoique graduellement développée par l'exercice, se

distingue de la vertu en ce qu'elle n'est point, comme cette

dernière, la résultante d'une lutte ; car elle n'a pas eu besoin
de se frayer son chemin au travers du péché et de l'erreur, ni
au travers de quelque propension vers l'un ou vers l'autre.
Cette pureté n'est donc pas chez le Christ le produit de quelque
préservation, extérieure à lui ; elle réside tout entière en lui
et s'établit sur le sentiment immédiat de sa communion spéciale
avec Dieu et ce sentiment est chez lui originaire et donné1. »

Dans ces conditions, on ne sera pas trop surpris du jugement
que porte Schleiermacher sur la formule scolastique : « Le po-

1 Schleiermacher, Glaubenslehre, §93, 9-1. Comp. § 93, 8. Comp, des idées

analogues chez D. Strauss, Das Leben Jesu für das deutsclte Volk bearbeitet. Vol. 3 et 4

des Gesammelte Schriften. Bonn 1877 (spécialement vol. 3, p. 251 et suivantes).



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 305

tuit non peccare, écrit-il, indique assurément le privilège essentiel

du Christ, quand on l'oppose à la condition des autres
hommes ; car ceux-ci, pris dans leur totalité, ne peuvent
jamais ne pas pécher. Le péché se glisse partout et cette loi
sérieusement entendue devrait également se reproduire chez le

Christ, dès le moment qu'on lui attribue une réelle possibilité
de pécher. Mais cette formule n'indique pas ce privilège, si l'on
entend lui faire dire autre chose que ce que renferme la
formule en apparence opposée: Non potuit peccare. Prise comme
l'antithèse de cette dernière, elle implique la possibilité du
péché, mais le non potuit ne l'exclut pas absolument; et il est

permis de l'employer, pourvu qu'on l'entende, appliquée au

Christ, d'une protection divine, spéciale et prohibitive du

péché1. »

On aurait tort néanmoins, malgré les apparences, de

s'appuyer sur le père de la théologie moderne pour défendre la

tradition ecclésiastique. Sa conception, faite pour surprendre,
s'explique, cependant, si l'on se souvient du déterminisme qui
domine toute sa pensée. Le péché, avance de la chair sur l'esprit,

y constitue un attribut fatal de l'homme, auquel, en vertu
d'une nécessité non moins impérieuse, le Rédempteur échappe
grâce à la détermination divine concernant le salut. Aussi le
récit évangélique de la tentation du Christ qui contredit cette

conception ne peut-il être, aux yeux de l'écrivain, qu'une parabole

destinée à faire saisir aux disciples le programme messianique

adopté2.
Mais pour quiconque part du point de vue opposé à celui de

Schleiermacher, celui de la liberté morale, la tentation, non
seulement esl explicable, mais impliquée dans le postulat lui-
même. Elle est une des conditions de la vie morale consciente

i Id. Ouv. cité, §98,1.
2 « ...Eine Parabel, wobei nur Christus sich selbst als den Gegenstand dargestellt,

eine Parabel über sich selbst, aber für die Junger; für diese enthalten die

einzelnen Momente der Versuchungsgeschichte Regeln, die für sie von der

grössten Wichtigkeit waren, in Betreff der Art, wie sie sollten ihre Führung in
dem ihnen anvertrauten Amie einrichten. » Lehen Jesu, Berlin 1864, p. 162. Cf.

Glaubenslehre, §§ 62-78.



306 PAUL CHAPUIS

et la psychologie permet sans trop d'effort d'analyse de

séparer l'épreuve et le péché. Luther a marqué, la différence
des deux phénomènes quand il distingue entre sentire tentatio-
nem et consentire tentationi. Le premier acte embrasse tous
les attraits que présente, bon gré mal gré, à l'individualité le
monde extérieur, tous les appels que peuvent créer par
l'intermédiaire des sens nos sensations intimes. Ils ne se traduisent
en désobéissance à la loi de notre être que lorsqu'il y a séduction,

c'est-à-dire lorsque les appels de la chair provoquent une
convoitise, un désir qui supprime en nous la voix du devoir.
Péril incessant, lutte de toutes les heures, mais au bout de

laquelle ne se trouve pas fatalement la défaite. La tentation vaincue

constitue un échelon vers le ciel et dans les conditions de

l'humanité il n'y a pas de sainteté de nature, il n'y a de réelle,
de morale que la sainteté conquise, celle-là même que nous
revendiquons pour le Christ.

Sainteté conquise, disons-nous. Ajoutons un second et essentiel

caractère, qui procède de celui-là. Cette sainteté est

progressive. Si elle est une obéissance continuelle et continuée à

la volonté divine, loi de notre être, elle suppose, en tant que
nous sommes des êtres finis, un développement, une gradation.
Au premier abord, cette affirmation heurte nos idées courantes.
Héritier des catégories d'une philosophie antérieure, nous nous

représentons volontiers la perfection morale comme une sorte
d'entité achevée et sans vie. Il paraît étrange d'y statuer une

évolution, des degrés. Ce qui est parfait saurait-il être incomplet?

Détrompons-nous. Non seulement cette obéissance se

présente à nous en la diversité de ses images possibles, mais

elle a une croissance qui pour demeurer normale et sans
accidents n'en reste pas moins une croissance. Le gland qui deviendra

chêne n'est pas le chêne, bien que virtuellement il
renferme le chêne. On ne lui demande pas de reproduire dès

l'origine toutes les vertus de l'arbre qui est sa fin. Il suffit dans

une croissance normale qu'à chaque moment il possède et

déploie toutes les qualités propres à ce moment. Nous disons

dans le même sens que la rectitude morale du Christ, sans

cesser d'être à chacun de ses moments une rectitude accom-



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 307

plie, s'est progressivement déployée, affermie, enrichie jusqu'à
la consommation de son individualité. Elle monte en une
ascension graduelle. Avant les vertus de l'homme viennent celles
de l'enfant ; avant les tâches ardues qui exigent comme une
concentration des forces acquises, les tâches appropriées à son
individualité en formation, jusqu'à ce que le lutteur s'élève aux

suprêmes sommets de l'obéissance. On ne méditera jamais trop
cette affirmation du troisième évangile : « Jésus croissait en

sagesse, en stature et en grâce devant Dieu et devant les
hommes1. » Il en faut faire une réalité vivante dans les trois
directions physique, intellectuelle et morale, notées par
l'évangéliste. Ainsi, pour ne prendre ici que des exemples frappants,
ne semble-t-il pas qu'à l'origine du ministère public, aux jours
du sermon sur la montagne, durant « l'idylle galiléenne, » qui,
à vrai dire, ne fut rien moins qu'une idylle, le Maître ait conçu
les espérances du succès? Ce n'est pas seulement près du puits
de Jacob qu'il a contemplé les moissons blanchissantes. Son

cœur a tressailli des divins espoirs en face des foules accourues

pour entendre la bonne nouvelle. Ce n'est que plus tard, en
face de l'opposition d'abord sourde, puis grandissante, puis
mugissante comme le tonnerre, qu'il a d'abord entrevu, ensuite
distinctement vu les sombres perspectives de son supplice. Les

expériences faites, l'affermissement graduel de sa communion
avec le Père, ses progrès dans la vie sanctifiée l'ont rendu
capable de supporter cette dispensation de la volonté divine. Voilà

un exemple de ce développement moral emprunté aux choses

extérieures ; en voici un autre destiné à mettre en relief
l'influence de cette croissance morale sur les conceptions mêmes
de la vie, nous dirions l'influence de la foi sur la doctrine. Je

songe à ce caractère de religion universelle que revendique le

christianisme. On a dit souvent que le génie de l'apôtre Paul

est le créateur de cette grande pensée. Disons plutôt que l'élève
de Gamaliel lui a donné l'appui de sa conviction et a été appelé
à en fournir l'apologie dans ses lettres contre les chrétiens
judaïsants particularistes. Mais le principe lui-même, outre qu'il
est contenu virtuellement dans la contexture de l'évangile

1 Luc II, 52.



308 PAUL CHAPUIS

du royaume, s'est graduellement révélé à la conscience du
Maître. Ce fut une de ses conquêtes sur l'héritage judaïque. Je

ne cite que pour mémoire la page immortelle que le quatrième
évangile déroule au puits de Sichar ; la tradition synoptique
permet de saisir quelques-uns des moments de cette évolution
dans le sens universaliste. Le centenier de Kapernaüm qui par
sa foi suscite l'étonnement du Maître est un premier exemple.
On en peut contester la valeur probante, puisque ce soldat au
service de l'empire paraît avoir été un prosélyte de la

synagogue. Mais on distingue un progrès, un épanouissement de

cette pensée dans l'histoire de la Cananéenne, où l'on néglige
trop souvent d'étudier le rôle du Christ. Je dirais en substance

qu'il fut ici l'élève plutôt que le maître. Décidé à rester quelques
jours dans le repos, en pays étranger, il repousse la suppliante
au nom d'un motif qu'on a tort de prendre pour une excuse
apparente : il n'est envoyé qu'aux brebis perdues de la maison
d'Israël ; telle lui paraît sa mission précise et il ne jettera pas
aux petits chiens le pain des enfants, aux païens l'aliment du

peuple des divins privilèges. Mais le voilà vaincu par la foi
victorieuse de la mère éplorée. Le voilà prisonnier d'une païenne
chez laquelle il découvre des vertus, des émotions, des énergies

d'une remarquable hauteur morale, et cette leçon, docilement

écoutée, féconde dans son âme les semences de
l'universalisme1. Lorsqu'il arrive lui-même en face de la mort, dans le

repas de la cène, il a acquis une pleine conscience de la valeur
et de la destination salutaire universeile de son œuvre. On

pourrait citer d'autres traits. Je les néglige, pour marquer à

toutes les heures de cette vie qui nous sont comme visibles,
l'obéissance; le Fils fait ce qu'il voit faire au Père et cette
soumission fidèle, fortifiée par la lutte, enracinée par cette incessante

tension vers le devoir, cette vie de toi, élève son

héroïsme, jusqu'à le rendre capable du sacrifice suprême, où il

1 Un beau livre qui a paru postérieurement à l'achèvement de cette étude met

en relief ce caractère progressif de la foi de Jésus. Nous sommes heureux de nous
rencontrer ici avec M. Stapfer : Jésus-Christ pendant son ministère. Paris, Fisch-

bacher, 1897. I vol. in-12. Voyez spécialement p 256-268. Comp. Karl Hase:

Geschichte Jesu, 1876. Pages 475-477.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 309

discerne encore des semences fécondes pour la félicité des

hommes ses i res.
Ces considt tions nous donnent une définition. Elles font

voir que la sainteté du Fils de l'Homme, conquise au travers
d'une lutte incessante contre les puissances et les suggestions
du moi, et progressivement développée et affermie, consiste à

chaque moment et dans chaque circonstance dans la victoire
sur la tentation et dans l'obéissance aux ordres du Père,
présents à la conscience de Jésus. On la pourrait appeler une
rectitude morale, normalement épanouie dans l'horizon qui
l'entoure et l'enveloppe ; c'est dire qu'elle nous apparaît à chaque
moment comme adéquate à son objet. A ce dernier titre,
comme nous aurons encore l'occasion de le rappeler, elle nous
apparaît toute relative. On n'entend point par là nécessairement

mêler l'imperfection à la perfection, mais affirmer
simplement qu'elle ne représente pas en ses divers rayons la seule

forme possible du bien, ce qui est de la pure théorie, mais

cette forme du bien appropriée aux circonstances traversées.
La dogmatique a prolongé ces lignes. Elle a conclu de la

sainteté à l'infaillibilité intellectuelle. Que valent ces affirmations?

L'exemption de l'erreur Consultant d'abord la tradition
évangélique primitive, on reconnaît généralement aujourd'hui
qu'il faut refuser à Jésus de Nazareth l'omniscience, un attribut
non de l'homme, de l'être fini et limité, mais de l'absolu. Nous

ne disserterons donc point sur ce thème épuisé. A entendre du

reste nos récits, l'erreur apparaît sous diverses formes et à

propos de divers sujets dans la personnalité du Nazaréen. Il se

fait montrer la place du tombeau de Lazare, parce qu'il ignore
où on l'a mis; il ignore également l'heure finale de l'économie
présente1 et cela de son propre aveu. Voilà pour l'ignorance,
et voici pour l'erreur : Jésus espère trouver des figues sur un
arbre où il n'en trouve point et tous les raffinements de l'exégèse

ne changeront rien à ce fait 2. Il cite sous le nom de David
des psaumes que la critique la plus timorée ne saurait attribuer

» Marc XIII, 32.

» Mat. XXI, 18-22; Marc XI, 12-14.



310 PAUL CHAPUIS

au roi d'Israëlj, etc. Malgré les faits, les exigences dogmatiques
ont essayé d'échapper à ces conclusions et cela par des voix
autorisées.

Schleiermacher, par exemple, que nous avons eu l'occasion
de citer, pose en fait, chez Jésus-Christ, à côté d'un développement

moral sans tentation ni lutte, un progrès intellectuel
sans erreur. Il importe de bien fixer le rapport des deux
domaines: « Volontiers on identifie le péché et l'erreur qui en

serait la source, écrit le maître de Berlin, mais on ne peut
nier le rapport inverse qui fait du péché la source de l'erreur,
de telle façon que l'erreur n'est pas concevable sans le péché.
En considérant la relation de l'esprit humain avec la vérité, on
est conduit à dire que l'état normal de l'homme est la vérité;
il est fait pour la vérité; ses facultés spirituelles sont constituées

à cette fin et, dans leur activité normale, elles doivent
aboutir à ce résultat. A nier ces choses, nous vivrions dans un
monde d'efforts illusoires, au sein d'un malentendu perpétuel.
Les heures où nous croyons voir le plus clair seraient celles
du rêve. Or toute erreur est une contradiction de notre
thèse principale, et si celle-ci est vraie,... essayons de voir dans

quelle situation se trouve l'homme avant qu'il ait rencontré la

vérité sur un point spécial. Nous distinguons ici deux étapes,
d'abord celle de l'ignorance. Ce qui plus tard deviendra vérité
ne se présente encore que comme une tâche à remplir et
n'existe pas à l'état de vérité. Mais lorsque cette phase est

dépassée et que l'œil s'est ouvert aux recherches, on se

représentera l'homme fait pour la vérité sur le chemin des efforts
qui y conduisent. Or au moment où naît pour nous une tâche
dans la sphère du savoir, l'état d'ignorance disparaît. Tant, par
exemple, que ce vaste domaine qui concerne l'électricité restait
inexploré, il régnait en cette matière une totale ignorance.
Mais lorsque aperçu, il s'est imposé à nos recherches, un long
chemin séparait encore la question posée de sa solution.

1 Marc XII, 36. Voy. sur ce point spécial de l'erreur chez Jésus-Christ l'étude

très fouillée du prof. Paul Schwartzkopff: Konnte Jesus irren'? Unter dem ge-
schichlltclien, dogmatischen und psychologischen Gesichtspunkte principiell
beantwortet. Giessen, Riecker, 1896.



LA SAINTETÉ DE JÉ8US DE NAZARETH 311

Nous appelons cet état celui de l'indécision, dans lequel sans

posséder une certitude, le problème reste l'objet d'une
recherche persévérante. Sur ce chemin qui va de la question
posée à la question résolue, l'erreur n'existe pas (en tant que
faute morale). Et si l'on nous demande d'où naît l'erreur, nous
dirons qu'elle naît du péché, d'une insuffisance morale1. »

Cette théorie permet à l'écrivain de ranger dans l'ignorance
innocente les faits relatifs aux questions critiques et scientifiques

et de ne revendiquer l'infaillibilité intellectuelle, corollaire,

selon Schleiermacher, de la perfection morale, que dans
le domaine des choses sues ou, comme dirait l'auteur, des

questions posées2. « 11 faut distinguer, en effet, écrit-il encore,
entre l'acceptation el la propagation d'opinions dont d'autres
sont les représentants déterminés, et au sujet desquelles on

n'a ni enquête à instituer, ni responsabilité à assumer, et la
conclusion d'un jugement qui détermine en quelque façon la

conduite. Errer, dans ce dernier cas, suppose toujours une
précipitation coupable, issue de motifs hétérogènes ou d'une
certaine perturbation du sens du vrai, dont le péché général
et particulier est la cause3. »

Une conception presque identique, défendue d'ailleurs à des

points de vue différents et avec des restrictions variées, entre
autres par Dorner4, est présentée par M. Gretillat, lorsqu'il
écrit : « L'exemption du péché a pour corollaire l'exemption de

l'erreur. L'erreur en effet, à la différence de l'ignorance naturelle,

résidant dans un acte de précipitation commis dans

l'énoncé d'un jugement, est déjà, selon nous, pécheresse et

symptomatique du péché. Or celui que nul n'a convaincu de

péché est le même qui a osé dire : « Le ciel et la terre passeront
mais mes paroles ne passeront point. » (Mat. XXIV, 35.) Ayant
renoncé à tout savoir, il s'est abstenu à plus forte raison de

parler de toute chose. Mais la supposition que le Christ eût
énoncé sur un objet quelconque un jugement qui ne répondit

1 Schleiermacher, Vie de Jesus, p. 115 et 116; Glaubenslehre, § 98, 1.

- Voir encore Vie ile Jesus, p. Il (M 20.
3 Glaubenslehre, 98, I.
'< Dorner, Christliche Glaubenslehre, II, 1, p. 423.



312 PAUL CHAPUIS

pas chez lui à une certitude absolue et que cette certitude elle-
même ne fût pas préservée par la rectitude absolue du sens
moral de tout effet de fausse apparence interne ou externe,
serait incompatible avec le caractère d'anamartésie que nous
lui attribuons1. »

Toute cette conception qui place l'infaillibilité morale en
face de l'infaillibilité intellectuelle dans un rapport de cause à

effet ne repose-t-elle pas sur une observation psychologique
imparfaite ou sur une détermination insuffisante de ce qu'il
faut entendre par ignorance d'une part et par erreur de l'autre?
Essayons de préciser ce point2.

Assurément tout acte de précipitation commis dans l'énoncé
d'un jugement est symptomatique de péché, comme vient de

nous le dire M. Gretillat. Mais en ce cas la faute morale ne
réside point dans le fait de l'erreur, mais dans la précipitation,
fruit de la présomption, de l'impatience, de l'orgueil ou de telle
autre passion coupable.

L'ignorance ouvre la porte, et l'ouvre sûrement à l'erreur.
L'omniscient seul en est indemne et lui seul peut en être

indemne, puisque pour connaître les choses et leurs rapports,
il est nécessaire de connaître l'ensemble. Or, dans ces conditions,

l'ignorance ne dérive pas, comme le voudrait Schleiermacher,

d'une imperfection morale quelconque; elle est bien

plutôt un des attributs nécessaires du relatif, de la nature
humaine par conséquent, qui vit dans un perpétuel devenir.
Elie est dès lors, au plus haut degré, une nécessité inéluctable
de notre être. L'apôtre Paul parle quelque part de l'abolition
de la science, donc aussi de l'ignorance, pour l'économie de

l'achèvement, et jusque-là l'homme, tout homme, le plus
savant des hommes est encore un ignorant; par le seul fait qu'il
est homme, limité, fini, relatif. La première page de la Genèse

renferme implicitement cette vue: croître, conquérir ou domi-

1 Gretillat, E.rposé de théologie systématique. Tome IV, p. 212.
2 Pour l'étude détaillée du sujet voir l'étude cilée de Schwartzkopf, spécialement

la troisième partie : Die Notwendigkeit der Irrtümer Jesu als Menschen, p.
79-1U2. Comp, également Lipsius, Lehrbuch der evangelisch-protestantischen
Dogmatik. Braunschweig 1876. S 652.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 313

ner la terre1 suppose un développement graduel, un progrès
dans la connaissance pratique et théorique, donc une évolution

qui, à son tour, suppose l'apprentissage de ce qu'on
ignore.

L'ignorance pourra donc être une lacune plus ou moins forte,
suivant les stages du développement ; mais sauf les cas où elle
résulte du refus d'apprendre, elle n'est pas un mal dont nous

soyons responsables; elle nous accompague dans tous les âges

et dans tous les domaines.
Ces considérations seront aisément admises, je ne connais

du moins aucune théologie contemporaine qui ne consente à

reconnaître chez Jésus de Nazareth l'ignorance sur une foule
de sujets et dans plusieurs domaines. C'est un truisme que de

rappeler que les énergies que recèlent l'électricité ou la vapeur
d'eau, les lois astronomiques, les secrets de la philologie et

tant d'autres arcanes lui demeurèrent étrangers. Mais on avouera
moins aisément sa participation à l'errare humanuni.

Qu'est-ce que l'erreur, lorsqu'elle n'est pas une faute morale,
c'est-à-dire l'erreur non voulue? Le plus souvent une affirmation,

une conclusion qui repose sur des prémisses erronées.
Elle résulte d'une observation insuffisante, d'une induction
précaire ou même d'un simple lapsus de l'esprit. L'époque où

nous vivons, les traditions héritées et que nul être humain ne

peut examiner et reviser en entier, apportent avec elles tout
un ensemble de faits admis, qu'une période postérieure reconnaîtra

comme entachés d'erreur. A ce titre tout mortel est

susceptible d'erreur, car dans cette lutte de la science contre
l'ignorance qui est une des formes de notre devenir, que de

faits réputés acquis qui plus tard sont reconnus controuvés
L'erreur accompagne toute notre science, toujours en travail,
non seulement pour acquérir de nouveaux éléments, mais

pour corriger ce que l'on croyait définitivement conquis. Et

comme en matière de connaissance tout se tient, noire science

restera toujours imparfaite, révisable sur tel ou tel point, donc

sujette à des chances d'erreurs.
Telle fut aussi la condition de Jésus de Nazareth. On ne de-

1 Gen. I, 28.

théol. k r i'iiil. 1897 21



314 PAUL CHAPUIS

vrait plus avoir besoin de le dire; s'il n'a pas commis des

erreurs volontaires, qui sont des fautes, poussé par la passion
ou le parti pris, on accorde du moins qu'une quantité de

domaines du savoir humain lui restèrent inconnus et que dans
l'horizon de son siècle il a partagé les ignorances et affirmé
comme vérité les erreurs de son siècle; car, comme nous tous,
il fut obligé d'employer les catégories générales de son époque,
et ses traditions héritées. Pour lui, comme pour la totalité de

ses contemporains, le soleil « se lève1, » la terre est un disque
plat très étendu autour duquel tournent le soleil, la lune, les

étoiles, et Dieu est dans le ciel, c'est-à-dire « là-haut, » au-dessus
de la surface bleue que nous apercevons au-dessus de nos têtes.
En bas se trouve l'abîme, séjour des morts2, et dans un certain

espace le royaume des ténèbres dont Satan est le chef. Pour
Jésus, comme pour ses contemporains, les démons sont cause
de presque toutes les maladies; on les peut exorciser par des

procédés spéciaux, pouvoir que Dieu confère aux docteurs et

aux rabbis. Pour Jésus encore, selon les thèses botaniques de

l'époque, il faut que le grain confié à la terre meure pour
germer3. La Thora a été dictée par Dieu à Moïse, les psaumes
que chante la synagogue remontent à David son ancêtre, et ses

conceptions eschatologiques sont, pour le cadre et le revêtement,

empruntées à l'apocalyptique, qui se greffe sur l'apocalypse

de Daniel. Il semble en admettre les grandes lignes;
peut-être crut-il lui-même à son prochain retour1. C'est dire

que jusque dans les formules de sa piété, qu'il a souvent remplies

d'un contenu nouveau, dans ses croyances religieuses, il
a usé — et comment eût-il procédé autrement? — des concepts
généraux de son temps, de cet ensemble de représentations de

tout ordre, qui pour chacun de nous constitue le milieu spirituel
de nos affirmations. De ces faits il faut conclure, ou bien qu'ils
sont adéquats à la réalité, que le Christ est autorité normative

pour l'universalité du savoir humain, ou qu'il s'est accommodé

aux idées et mêmes aux préjugés de son temps, tout en gar-

' Malh. V, 45 ; XIII, 6. — 2 Luc X' I, 23 et suiv. — 3 Jean XII, 24.

4 Edmond Stapfer, Jésus-Christ avant son ministère. Paris, Fischbacher, 1896,

chap. 11, Les premieres croyances.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 315

dant par devers lui la vérité à lui connue, ou enfin qu'avec
tous les fils d'Israël il a simplement hérité et accepté pour une
large part, sans bénéfice d'inventaire, les opinions générales
de son milieu. La première opinion ne trouve plus guère
d'adhérents conscients; la seconde serait une grave atteinte au
caractère moral du Christ et touche au docétisme; la
troisième, qui est la nôtre, nous impose nos conclusions : Jésus a

pu errer, se tromper dans le domaine de la connaissance, dans
les formules dont il a enveloppé son divin message. L'erreur
est foncièrement humaine; elle est une des conditions de la

vérité ou tout au moins de la recherche de la vérité, parce que
l'humain c'est le relatif. Or Jésus fut homme ; il représente au
sein de la race une individualité précise et définie.

Ces conclusions porteraient-elles dommage à la perfection
d'obéissance que nous statuons pour Jésus? Autant vaudrait
dire, qu'on veuille bien y réfléchir, que la piété du janséniste
Pascal est diminuée parce que de ses expériences sur la pression

atmosphérique il avait tiré l'inférence que la nature a

horreur du vide. Etablir un rapport de cause à effet entre la

rectitude morale et l'infaillibilité intellectuelle, entre le péché
d'une part et l'erreur de l'autre, c'est là une conclusion qui
dépasse les prémisses, c'est oublier avec les faits leur observation

psychologique.
Sans aucun doute, les diverses facultés de l'être que nous

sommes se tiennent et se pénètrent. Il serait impossible sans
cela de concevoir l'unité de la personne. L'analyse, il faut s'en

souvenir, qui n'est qu'un procédé d'investigation, se gardera
d'isoler dans l'individu ces rayons que nous appelons volonté,

sentiment, raison. Si je ne fais erreur, la psychologie physiologique

confirme de plus en plus cette affirmation des philosophes,

qui constituent la volonté en une force centrale et

dominante, nécessaire au déploiement de nos facultés. Or la volonté

est précisément le siège de l'imperfection et de la perfection
morale et il ne se peul qu'une direction normale ou viciée de

cette force n'influe sur le sentiment et la pensée. Mais il reste

que cette volonté ne fournira jamais directement la connaissance

du monde intérieur ou extérieur ; sa mission est pure-



316 PAUL CHAPUIS

ment régulatrice et cela à des degrés divers. Active, décisive

partout où l'élément moral est en saillie, elle se réduit à un
minimum dans l'observation du monde extérieur. Veut-on fixer
son rôle? Un principe général y suffit. La science ou l'activité
qui produit le besoin desavoir, quel que soit son objet particulier,

est tenue d'observer et d'analyser les phénomènes avec le

désir d'arriver à ce qui est, et non pas à ce que nos fantaisies,
nos passions ou nos intérêts voudraient qui fût. En ce sens toute
science exige la rectitude morale ; tout ce qui y fait obstacle
constitue une entrave et un élément de trouble. Un certain

patriotisme peut souhaiter que la légende de Guillaume Tell
soit une réalité historique, mais l'amour de la vérité, qui corrige

même le patriotisme, a pour souci unique d'arriver à une

représentation adéquate des choses. On avouera par contre que
l'inexactitude involontaire, celle qui provient de traditions

reçues, d'observations insuffisantes, etc., ne touche en rien au

caractère moral; ce sont des erreurs et non des fautes. Un
enfant qui ment est jugé par sa conscience; un enfant qui fait
erreur involontaire de calcul n'est, n'en déplaise aux pédagogues

féroces, ni un lâche, ni un polisson ; ce peut être un
imbécile, mais de cela il n'est généralement pas responsable.
Sainteté, piété, charité, et grand et exact savoir ne sont pas
des éléments qui s'appellent comme la cause et l'effet. De

grands ignorants furent parfois de grands saints, témoins quelques

pêcheurs de Galilée, dont les noms sont dans nos
mémoires, et les plus incontestables savants ne sont pas tous des

saints. Un saint homme qui se promène peut se tromper de

route et se fracturer la jambe. Pourquoi? Parce que la rectitude

morale est une direction do la volonté; elle dépend d'une
libre détermination et la suppose ; la connaissance, disons plutôt
l'erreur possible, relève de la science, qui sera plus ou moins
grande, mais toujours partielle et relative, dès lors susceptible
d'ignorance et d'errements. Voilà pourquoi, entre autres,
l'assertion des anciens auteurs, fondée sur l'interprétation
messianique du Psaume XLV, qui fait de Jésus le plus beau,
physiquement parlant, des fils des hommes, est une conclusion
erronée. Elle se rattache à des prémisses non pas immorales, mais



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 317

scientifiquement controuvées. La beauté des formes, pas plus

que l'infaillibilité intellectuelle ne fait partie des vertus morales

librement conquises. Il est dangereux, de grands exemples

contemporains l'ont prouvé, de confondre l'esthétique et le
bien. Voilà pourquoi les connaissances de Jésus-Christ, quelles

qu'elles aient été, connaissances astronomiques, géographiques,
traditions dogmatiques mêmes, ne rentrent nullement dans la

sphère d'autorité religieuse qui s'attache à son œuvre. La

conscience, le large et principal domaine de la conscience reste
ici le seul et lumineux critère d'appréciation.

Cette pensée nous conduit à une considération capitale pour
achever de définir la perfection morale de Jésus. Contrairement
aux conclusions que font pressentir nos développements
antérieurs, on a souvent dit qu'en vertu même de sa sainteté, le

Christ n'avait pas et ne pouvait avoir d'individualité précise.
Vinet, qui volontiers spécule plus qu'il n'observe au moyen de

l'histoire, semble avoir soutenu ce point de vue, lorsqu'il écrit,
par exemple, en partant de sa notion de l'individualité, qu'il
envisage comme un moyen de restauration, nécessité par la
chute: « On peut se demander si l'individualité n'est pas une
imperfection, si l'harmonie parfaite de la partie avec l'ensemble
n'effacerait pas l'individualité ; si un être n'est pas individuel
précisément par les parties qui le rendent moins propre à

s'assimiler à la grande unité et à concourir à l'harmonie générale ;

on peut demander si l'idée delà perfection morale n'exclut pas
celle de l'individualité et l'on peut observer que l'être parfait
n'a point d'autre caractère que celui de la perfection. Ainsi
Paul, Pierre et Jean ont eu chacun leur caractère et l'on ne
peut dire celui de Jésus1. »

Et voici comme le grand penseur explique un peu plus loin
son point de vue : « L'individualité n'est pas une imperfection,
mais une des conditions attachées à l'imperfection de la nature
humaine. L'être parfait, on peut le dire, fait un avec ses qualités

; il se perd en elles ; il est tout ensemble abstrait et
concret; il n'est guère que le nom propre de la perfection. Dites

1 Vinet, Essais de philosophie morale et de morale religieuse. Paris, 1837.

Article sur l'individualité et l'individualisme, p. 142.



318 PAUL CHAPUIS

Jésus et dites charité, vous avez dit la même chose. Mais il ne
faut pas s'imaginer pour cela qu'à mesure qu'un être humain
s'avance vers la perfection, il soit moins individuel ; il doit
l'être pour marcher vers ce but. L'être parfait par nature se

passe d'individualité ; il a la perfection L »

Nous retrouverons plus loin les considérations philosophiques

qui s'opposent à cette théorie, plus grave qu'il ne parait
à première lecture, parce qu'àla suivre dans ses conséquences,

que Vinet d'ailleurs n'a point déduites, elles atteignent et

dépersonnalisent la notion même de Dieu. Mais, en tout cas, cette
conception tend à faire du Fils de l'homme, comment dirai-je?
un homme abstrait, une entité, un prototype idéal de

l'humanité, être sans patrie ni race, àrrarup, àpyTwp, comme le Mel-
chisédec de la légende2, produit de la spéculation christologique,

plus que de l'histoire évangélique. Or cette histoire
consultée nous montre en Jésus de Nazareth non pas l'absence

d'individualité, mais l'individualité la plus précise que l'on
puisse imaginer.

Supposons un instant que le Rédempteur soit apparu dans

un milieu tout différent de celui que nous connaissons, au sein
des Indo-Germains, par exemple, et de leur civilisation
spéciale. Dans ce milieu, on peut concevoir la réalisation d'un type
de perfection morale ; mais combien avec d'autres couleurs
Or Jésus, fils d'un Davidide, est Juif de race, de naissance et

d'esprit. Il a les préoccupations de son peuple. Le cadre
messianique, un cadre très spécifiquement hébraïque, lui sert à

préciser l'image qu'il veut reproduire. Le Messie spirituel,
doux et humble de cœur, attendant tout des puissances de la

conscience divinement éclairée et rien des forces matérielles ;

le royaume de Dieu fondé sur l'accession morale à la loi de la

charité, tout cela est éminemment l'antithèse des rêves
politiques de ses compatriotes et de leurs apocalypses ; mais

toujours est-il que ces espérances lui ont fourni la base, le

1 Idem, p. 143. Dar-un sens analogue Schleiermacher, Glaubenslehre, p. 94, 1,

98, 2. Voir parmi les adversaires de cette conception spéculative les excellentes

réflexions de Lipsius, Lehrbuch, der evang. Dogm., p. 651).

2 Héb. VII, 3.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 319

cadre, l'environnement de son œuvre. Il l'a taillée dans ce bloc

informe, et l'arracher à ce sol, c'est se condamner à ne point le

comprendre.
Dans cet horizon, sa perfection morale se teinte de couleurs

locales, sans cesser de correspondre à des besoins universels.
Car, ne l'oublions jamais, la sainteté réalisée par la créature
n'est point une entité monotone ou morte ; elle se différencie,
sans cesser d'être elle-même, au travers de l'histoire ; elle se

divise en rayons diversement colorés. Faites un instant l'hypothèse

de plusieurs membres de la race parvenus à cet idéal,
dans des milieux divers et en divers âges de l'histoire. Aurions-
nous une collection de photographies tellement identiques, que
notre œil fût incapable de les distinguer les unes des autres?
Chacun de ces types n'aurait-il pas réalisé l'idéal moral suivant
sa tâche spéciale, dans son milieu, moulé en quelque sorte par
la nature des obstacles vaincus et des buts atteints? C'est dire

que la perfection d'un être humain est éminemment variable
dans ses formes, rebtive, conditionnée par la nature et les

circonstances du sujet, sans cesser d'être à chaque heure et sous
les angles les plus divers la perfection. Deux détails très
extérieurs suffiront à montrer le domaine de cette relativité.

On connaît les fortes épithètes dont Jésus a baptisé ses

adversaires : «Hypocrites sépulcres blanchis! s Conformément à

l'usage courant, il a une fois désigné les païens sous le nom
de « petits chiens, » comme nous appelons couramment et par
tradition les Turcs, les Infidèles. Ces expressions n'entament
en rien ni sa charité, ni la nôtre. Elles sont données par la
tradition de son milieu et l'usage des siècles. Nous comprenons
Jésus et ne songeons point à voir dans ces rudes apostrophes
l'indice de la haine, comme nous pardonnons à Calvin son

langage à l'égard de ceux qui le contredirent. Mais peut-être, dans

le cadre de nos conceptions actuelles, trouverions-nous pour
le moins malavisé d'invoquer l'autorité du Maître poursacrifier
à nos passions polémiques.

Si donc le Christ nous apparaît comme une individualité, on

ne peut plus précise, il sera utile de dire en passant les caractères

de cette individualité. A l'ordinaire, il n'est pas trop dif-



320 PAUL CHAPUIS

ficile de déterminer la figure spirituelle des hommes, par un
mot qui note une direction, un tempérament, parce que ce qui
fait le relief d'un individu, c'est ordinairement l'hypertrophie de

certaines tendances. Une intense charité s'unit rarement à une
juste sévérité ; une puissante générosité s'allie malaisément à

l'esprit d'attentive économie. C'est là le déséquilibre de

l'imperfection. À diverses reprises on a essayé de définir la figure
du Maître. En 1826, pour ne citer que cet exemple, dans sa

psychographie de Jésus, Winkler lui conférait « le tempérament

colérique » des grands esprits1. Ce n'est point cette
recherche qui est une erreur, mais le défaut d'analyse qui y
préside. Pour cette analyse, la dissertation de M. Dandiran que
nous citions plus haut, toute influencée qu'elle est encore par
des conceptions abstraites, a indiqué magistralement la voie à

suivre. Elle nous présente en Jésus de Nazareth l'homme de la

nature, l'homme de la justice, l'homme de la charité2. Un mot,
et un mot qui est une synthèse, donne la clef de ce caractère,
ce mot c'est l'harmonie de toutes les facultés de son être : une
charité qui pardonne au pécheur et une sévérité sans faiblesse

pour le péché; une patience qui sait attendre et souffrir unie
à une passion d'activité, à une énergie de décision incomparable

; tout ce déploiement dominé, éclairé, nourri par une
communion avec le Père, son centre vital, qui pour le Fils de

l'homme fait descendre le ciel sur la terre. L'individualité de

Jésus, dit excellemment M. Dandiran est « l'individualité de la

perfection3, » et celle-ci, loin d'affaiblir ou d'anéantir son
originalité spéciale, en accentue les contours. Or cette perfection
individualisée et encadrée dans un moment de l'histoire,
explique précisément l'attrait universel de cette personnalité
définie et datée. On a dit avec raison que le Maître de Galilée
n'est pas le type de toutes les perfections combinées et concevables

de l'humanité, je ne sais quelle figure froide4 et artifi-

1 Cité par Ullmann. Ouv. indiqué, I, p. 67, note.
2 Dandiran, Ouv. cité, p. 25. — 3 Ouv. cité, p. 24.

4 C'est une des erreurs maîtresses de David Strauss d'avoir défini l'homme de

raison, l'homme idéal comme la somme de toutes les virtualités humaines. La

perfection humaine n'est pas une quantité, mais une qualité.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS DE NAZARETH 3<il

cielle. Il ne fut point le type achevé de l'idéal esthétique, ou
celui de l'homme d'état ou de telle autre sphère de l'activité
humaine. Mais pourquoi est-il supérieur à ces perfections-là
et son influence plus intense et plus universelle, nullement
limitée par les siècles ou affaiblie par l'œuvre du temps? Serait-
ce uniquement qu'il soit monté plus haut et le plus haut dans
la catégorie de l'idéal? Nous ne le pensons pas. Mais la perfection

morale est de nature telle, qu'elle s'impose à la conscience
universelle et l'intéresse tout entière, parce qu'elle constitue
le dernier fond de notre être. Le bien est un devoir absolu et
rien ne saurait, ni l'art, ni la science ne sauraient atteindre leur
but, s'ils ne sont soumis à cette inspiration primordiale. Dans

ce sens, on dira que Jésus, grand dans l'ordre de sainteté,
selon l'expression de Pascal, est en effet l'homme par excellence,

qui a réalisé le but humain par excellence, c'est-à-dire
la parfaite communion avec Dieu, le divin, l'image de Dieu, la

plénitude de la divinité qui est aussi la plénitude de l'humanité.
« Deux choses, a dit Kant, cité par Ph.-A. Stapfer1, remplissent

mon âme d'une admiration et d'un respect toujours
nouveaux et toujours croissants, le ciel étoile au-dessus de moi, et
la loi morale au dedans de moi. Il aurait pu ajouter, remarque
Stapfer, l'accomplissement de cette loi morale dans la personne
de Jésus '. »

Telle nous apparaît donc ce que nous avons appelé la sainteté

de Jésus : humaine, progressive, soumise à la lutte,
conquise par l'effort, subjective et conditionnée par toutes les

relativités de l'être fini. Mais cela même est énorme et l'on
demande avec une insistance significative les preuves de cette
affirmation. Sur quels éléments fondons-nous cette certitude

qui est la nôtre, que le Christ a réalisé l'idéal moral et constitue

par là-même la lumière du monde ou mieux encore la

révélation parfaite, qui ne saurait se définir autrement que Dieu
dans l'homme et l'homme en Dieu? La réponse à cette question

fera l'objet de notre second chapitre.

1 Philippe-Albert Stapfer, Mélanges philosophiques, littéraires, historiques et

religieux. Paris, 1844. Tome II ; Apologétique chrétienne, p. 494.


	La sainteté de Jésus de Nazareth : ses caractères et ses conditions. Partie 1, Les caractères de la sainteté de Jésus-Christ

