
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: Le rôle social de l'Église a travers les siècles

Autor: Harnack, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE ROLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES

AD. HARNACK1

En 1604, H.-A. Franke fut profondément impressionné par
cette parole de saint Paul : « Dieu peut faire que, possédant en
toutes choses de quoi satisfaire vos besoins, vous ayez encore
en abondance pour toute bonne œuvre. » Elle ne quitta plus son
esprit et devint le levier de son activité. Dès lors plus d'une
œuvre dont la réalisation paraissait impossible a été accomplie
dans la ferme confiance qu'exprime le mot de l'apôtre. Aujourd'hui,

après deux siècles écoulés, nous nous trouvons de nouveau

à un moment où nous avons tout particulièrement besoin
de cette confiance. Non que, comme au temps de Franke,
l'Eglise néglige ses devoirs de charité chrétienne, mais parce
que la tâche même s'est modifiée sous nos yeux et nous apparaît

à la fois si nouvelle et si grande, que tous les moyens
employés jusqu'ici semblent insuffisants. C'est pourquoi il est

' Nous donnons sous ce titre la partie historique d'un remarquable travail
présenté par M. Ad. Harnack, en mai 189i, au congrès social évangélique de Franc-

fort-sur-le-Mein, puis inséré dans les l'reussisclie Jahrbücher, et, avec d'autres
études de l'auteur et de M. Hans Delbrück, dans un volume intitulé: Evangelisch-
Social. Elle paraît ici avec l'autorisation de M. Harnack et de l'éditeur de ces

deux publications, M. II. Walther, à Berlin. La traduction cu a èli- difficile par
suite de l'extrême concision du style et de nombreuses répétitions de termes que

n'autorise pas la langue française. Maintes indications, très succinctement formulées,

auraient eu besoin de développements ou de commentaires, mais b' lil général

des idées et des laits est facile à suivre.
H. Trabaud.



LE ROLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 265

indispensable de se faire une idée claire et nette de l'ensemble
de la situation, d'avoir le but droit devant les yeux et de se

rendre compte des ressources dont nous disposons. Comme il
s'agit d'appliquer l'Evangile aux circonstances actuelles, on

conçoit le radicalisme de ceux qui voudraient qu'on ne s'attardât

pas à considérer le passé. Le bon pilote, en effet, doit porter

son regard en avant et non en arrière. A se diriger d'après
l'histoire, on risque de juger impossible ce qui n'est que difficile

et de paralyser ainsi toute initiative courageuse. D'autre

part, l'histoire n'éclaire pas le chemin qui est devant nous.
Néanmoins il est hors de doute que son aide est nécessaire

pour déterminer la mission sociale qui s'impose maintenant à

l'Eglise ; car elle rend constamment le service de montrer les

écueils et les abîmes à éviter. Ensuite l'Eglise en tant qu'institution

charitable a ses racines dans l'histoire. A moins de ne

faire aucun cas de tout ce qu'elle a appris au cours de son

développement et de ce qu'elle possède, elle doit donc se décider

à y rattacher les nouvelles conquêtes à faire.

Avant de passer à l'étude de sa mission, il est bon de

remarquer un fait qui doit nous remplir d'espérance et de joie.
Si de nos jours, dans tout le monde civilisé, on se préoccupe
des lois économiques, des rapports du capital avec le travail,
c'est que l'œuvre humanitaire est déjà en grande partie accomplie.

Il n'y a pas si longtemps qu'en Europe la culture, la

justice, la reconnaissance de la dignité humaine n'existaient

que pour quelques milliers d'individus, tandis qu'il n'y avait
ni droit, ni instruction pour la masse, qui gémissait sous une
terrible oppression et dont toute l'existence n'était qu'une
grande misère. Aujourd'hui, par contre, du moins chez nous,
tous les citoyens sont égaux devant la loi ; tous jouissent
devant les tribunaux de la même protection, l'esclavage et le

servage ont disparu, une bonne mesure de connaissances est

accessible à chacun, le travail enfin est estimé comme il doit
l'être. Sous bien des rapports, la liberté, l'égalité et Ja fraternité

ne sont plus de vains mots, mais forment les conditions
réelles de notre existence personnelle et sociale, les piliers de

l'édifice auquel nous travaillons. Tout cela a été réalisé en
THÉOL. ET PHIL. 18y7 IS



266 AD. HARNACK

quelques générations. Le progrès est immense et il serait puéril
de le mettre en question.

Mais nous entendons déjà l'objection : que vient-on nous
parler de cette liberté, de cette égalité, de cette fraternié tant
vantées L'histoire ne s'est-elle pas moquée de nous avec elles?

ne nous menacent-elles pas de la domination de la foule
inintelligente et ne sont-elles pas, d'autre part, illusoires, tant que
le travail dépend du capital et ne le possède pas lui-même?
En fait, dit-on, l'ancien état d'oppression subsiste toujours,
quoique sous d'autres formes; il s'est même aggravé. Le pire
des esclavages a fait son apparition : celui du salariat; l'égalité
des droits, à laquelle d'ailleurs le capital porte sans cesse

atteinte, n'est qu'un bien négatif; la culture enfin est pour le

grand nombre une ressource dont il ne peut tirer parti. En

théorie nous sommes égaux; mais comme auparavant c'est

une minorité qui vitaux dépens de l'immense majorité, rongée,
elle, par les soucis. Aussi ne voit-elle dans les droits qu'elle a

conquis qu'un misérable acompte ou qu'une amère ironie jetée
sur sa situation désespérée.

Ceux qui tiennent ce langage n'ont pas entièrement tort,
mais ce n'est pas à dire qu'ils aient raison. Ces biens considérés

comme l'apanage de tous peuvent n'être que des amorces et le

sont, il est vrai, encore en partie. Mais que l'on essaie seulement

de les retirer ou d'en faire abstraction Ce sont de grandes

et durables conquêtes qui ne perdent rien de leur valeur

parce qu'elles n'ont pas atteint toute leur portée ; elles n'en
constituent pas moins de réels avantages, quand bien même
elles ont eu jusqu'ici pour conséquence de rendre la situation
économique plus tendue. Nous ne pouvons plus aller en arrière
et quiconque l'entreprendrait serait justement blâmé.
Réjouissons-nous donc de nos gains, qui étaient encore un rêve il y a

quelques générations. L'histoire ne doit pas abattre notre
courage, mais fortifier notre confiance.

Après ces remarques préliminaires, jetons un coup d'œil sur
sa marche. Mais nous avons préalablement à résoudre la

question de savoir quelle esten principe la position de l'Evan-



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 267

gilè en face des institutions sociales. Ensuite nous parcourrons
les phases de l'histoire de l'Eglise.

I

L'Evangile est le message des biens impérissables. Il apporte
les forces de la vie éternelle. Il parle de repentance et de foi,
de nouvelle naissance et de régénération. Son but n'est pas
d'améliorer, mais de sauver. C'est pourquoi il veut conduire
l'individu jusqu'à un point d'arrêt d'où il domine les fluctuations

du bonheur et de la misère terrestres, la richesse et la

pauvreté, le pouvoir et la servitude. C'est ainsi qu'il a été compris

dès le début et dans tous les temps par les chrétiens
sérieux et si l'on s'en fait une autre idée, on le méconnaît et
ne lui rend pas l'honneur qui lui est dû. Cette indifférence pour
tout ce qui tient à la terre provient de la certitude de la vie
éternelle. Essentielle au christianisme, elle est le résultat d'une
double disposition que l'on peut formuler en ces termes: «Ne

craignez rien, ne vous mettez pas en souci ; les cheveux de

votre tête sont comptés, » et « n'aimez point le monde, ni les

choses qui sont dans le monde. » Dès lors il en résulte deux

tendances, l'une quiétiste, l'autre radicale ou subversive. Il
ressort de là que l'Evangile implique un problème : car il est

évident que ces deux tendances peuvent entrer en conflit. Bien
plus, la tendance radicale elle-même peut, si elle se manifeste

isolément, le faire sous deux formes: ou comme une rupture
décidée avec le monde, ou comme une tentative d'en annihiler
les institutions, toutes entachées de souillure, et de préparer
l'avènement d'un nouvel état de choses. Nous verrons par l'histoire

comment la chrétienté a différé l'accomplissement de sa

tâche, en s'attachant trop exclusivement tantôt à l'une, tantôt
à l'autre de ces tendances, au lieu de les équilibrer l'une par
l'autre dans sa propre vie.

Mais ce même Evangile, qui prêche une sainte indifférence
à l'endroit de ce qui touche à la terre, renferme encore un
un autre principe fondamental, celui d'aimer son prochain
comme soi-même, et nous procure les dispositions nécessaires



268 AD. HARNACK

pour y être fidèles. Aussi bien l'Eglise primitive offre-t-elle
l'aspect d'une alliance fraternelle et cette forme lui est-elle
essentielle: ainsi l'amour du prochain est à côté de la
confiance en Dieu la religion elle-même. Aux éléments précédents
vient donc s'ajouter un élément social, impulsif. Car nulle part
dans l'Evangile il n'est dit que notre rapport avec nos frères
doive être réglé par la «sainte indifférence» que nous venons
de noter. Elle a sa valeur bien plutôt pour l'âme isolée dans

ses rapports avec le monde, ses biens et ses maux. Mais partout

où il est question du prochain, l'Evangile l'ignore et ne

prêche qu'amour et miséricorde. Il unit aussi et enlace d'une
manière indissoluble la misère matérielle du prochain et sa

misère spirituelle. Il ne fail pas dans ce domaine de distinction
subtile entre l'âme et le corps ; il n'y a pour lui qu'une maladie
et qu'une misère. « J'ai eu faim et vous m'avez donné à manger,

j'ai eu soif et vous m'avez donné à boire.... Les aveugles
voient, les boiteux marchent.... et l'Evangile est annoncé aux
pauvres, » tels sont les signes auxquels on peut reconnaître la
réalisation des promesses de Dieu. Enfin, dans l'histoire du

jeune homme riche, l'Evangile selon les Hébreux s'exprime
en ces termes : « Vois combien de tes frères, enfants d'Abraham,
gisent dans la saleté et meurent de faim, tandis que ta maison

regorge de biens et que rien n'en sort pour eux » Impossible
d'indiquer d'une manière plus simple et plus expressive le
devoir de venir en aide avec toutes les énergies de l'amour
au nécessiteux et au miserable. A cela vient s'ajouter le plus
sévère avertissement à l'adresse des privilégiés des biens de

ce monde: comme l'Evangile suppose que, dans la règle, la
richesse rend impitoyable et mondain, il leur représente cette
richesse si dangereuse comme leur imposant la plus lourde
des responsabilités.

Un nouveau spectacle s'offrait au monde : jusqu'alors ou la

religion s'était pliée à l'état de choses existant ou, quand elle
avait pris vis-à-vis de lui une attitude hostile, elle avait bâti
dans les nuages ; maintenant elle se pose une tâche
nouvelle : faire peu de cas des besoins et de la misère aussi bien

que du bonheur d'ici-bas, et cependant parer à toute infor-



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 269

tune ; lever avec foi et courage la tète vers le ciel, et cependant
travailler de tout son cœur, par la parole et par les actes, au
bien de ses frères sur la terre. Cette tâche n'a jamais été

complètement perdue de vue par la chrétienté; celle-ci n'a cessé

d'avoir la conviction qu'aucun ordre social n'oppose à son
œuvre un obstacle absolument insurmontable, mais aussi ne
peut la décharger de ses devoirs.

Mais l'Evangile ne renferme-t-il pas quelque chose de plus,
n'embrasse-t-il pas une doctrine précise sur les biens terrestres
et un programme économique et social déterminé? On se l'est
bien figuré au temps de l'ancienne Eglise, au moyen âge et de

nouveau à notre époque, mais c'est à tort. Il n'est possible de

trouver dans l'Evangile, dans le Nouveau Testament, des lois

politiques et sociales qu'en considérant celui-ci comme un

code, et c'est là une entreprise arbitraire qui ne peut manquer
de bientôt échouer. Elle est arbitraire, parce que notre religion
est une religion de liberté et que les devoirs qui en découlent
se présentent à chacun comme des problèmes individuels et
à chaque époque sous un angle particulier. Elle ne peut
qu'échouer ; car les données économiques du Nouveau Testament

étant discordantes, on ne saurait en tirer un système.
Faut-il, comme le jeune homme riche, vendre tout ce qu'on
possède, ou bien se borner à ne pas s'amasser des trésors sur
la terre, ou encore, avec l'apôtre Paul, garder ce que l'on a

et ce que l'on vous donne, mais lui assigner une destination
charitable? Est-il défendu au chrétien de jamais être arbitre
dans une question d'héritage? Ne lui est-il permis de se mettre
en dépense que pour une onction ou ose-t-il le faire pour
autre chose? Peut-il avoir une caisse ou non? «Travaille et

ramasse-toi quelque chose avec l'œuvre de tes mains pour
avoir de quoi donner à celui qui est dans le besoin, » voilà
l'essentiel et il importe de résister sérieusement à la tentation
de faire endosser à l'Evangile un autre principe social que celui-
ci : « Vous devez rendre compte à Dieu de tous les dons que
vous avez reçus, et par conséquent aussi de ce que vous
possédez ; vous devez l'employer au service du prochain. »

Ce qui, dans l'Evangile, dénote une autre tendance ne le



270 AD. HARNACK

fait qu'en apparence, ou appartient au jugement individuel,
ou encore est conditionné soit par la situation économique de

l'époque, bien moins compliquée que la nôtre, soit par les
circonstances historiques. Il ne faut pas comparer un temps où
le capital se réduisait à ce qu'on serrait dans ses greniers et
était improductif, avec un temps où l'on considère comme un
devoir sacré de travailler pour l'avenir.

Mais inversement, du fait que l'Evangile ne renferme pas de

règles économiques fixes, il ne s'en suit pas que le domaine
des intérêts matériels doive être indifférent au chrétien. Au
contraire, quand il voit qu'un régime est devenu une cause de

misère pour ses frères, il a l'obligation de chercher à y remédier

; car c'est d'un Sauveur qu'il est le disciple. Si quelqu'un
tombe à l'eau, il suffit de le repêcher pour le secourir. Mais

pour arracher à sa position un malheureux enfermé dans une
maison en flammes, il faut éteindre le feu. Libre à chacun de

discuter si c'est là du christianisme social, ou du christianisme

pur et simple, ou tout uniment un devoir d'humanité. Peu

importe, pourvu que la charité sache que partout elle doit ainsi

prêter assistance et qu'elle ne s'en fasse pas faute.
Pour venir en aide au prochain et obvier à l'indigence et à

la misère, l'Eglise a, dès le début, usé de trois moyens qui sont
encore aujourd'hui ceux dont elle dispose. Tout d'abord, elle

aiguisa la conscience individuelle et forma ainsi des hommes

nouveaux, au caractère fortement trempé, et pénétrés jusqu'au
fond du cœur de l'esprit de sacrifice. C'est là l'essentiel. La
voie qu'elle suivit pour arriver à ce résultat ne fut pas toujours
la même : elle agit tantôt du dedans au dehors, tantôt du dehors

au dedans, suivant en cela la double méthode du Maître. Mais

toujours elle tendit à former des personnalités consacrées, à

produire et à rendre visible la vertu de l'amour agissant
d'individu à individu. Le règne de Dieu ne s'édifie pas au moyen
d'institutions, mais d'hommes vivant dans la communion avec
Dieu et se dévouant avec joie pour autrui, chacun pour ce qui
le concerne.

Le second moyen mis en œuvre par l'Eglise fut de constituer
ses communautés en une union solide et efficace, fondée et



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 271

maintenue par l'amour fraternel ; car sans un pareil lien tous

les efforts restent isolés. L'Eglise n'a jamais oublié qu'il est

une condition indispensable de son existence sur la terre ;

mais c'est au commencement de son histoire qu'il fut le

plus fort ; nous verrons combien il s'affaiblit dans la suite.
Nous en venons au troisième moyen qu'elle employa pour

remplir sa mission charitable. La religion ne se développe pas
libre de toute attache. Même retirée du monde, elle doit entrer
en rapport avec l'ordre social qu'elle y trouve, ordre dont la

constitution, bonne ou mauvaise, ne lui est, nous l'avons vu,
pas indifférente. En un temps où régnaient l'extorsion et la

violence, unies à l'esclavage et à une oppression tyrannique,
les apôtres ont, il est vrai, exhorté les croyants à ne se soucier
de rien ; mais ceux-ci n'en ont pas moins dès l'abord commencé
à agir sur les institutions, pour en faire disparaître le désordre

moral, le péché dont elles portaient la marque, donnant ainsi

aux hommes un exemple propre à les remplir de confusion et
à les stimuler. Quelques dizaines d'années après, les apologètes

chrétiens se tournent déjà vers les empereurs, avec
leurs suppliques, et vers la société païenne, avec leurs écrits :

ils réclament l'abolition des abus les plus grossiers et des

crimes officiellement reconnus. Mais, autant qu'on peut en

juger, ils ne dépassent pas une limite bien déterminée: il ne
leur vient pas à l'esprit de proposer des réformes économiques
ou de toucher à des institutions telles que l'esclavage. Ce

qu'ils réclament c'est que les vices et les infamies soient
extirpés et considérés, même par la conscience grecque et

romaine, comme condamnables et déshonorants. Dans un siècle
où l'on était moins sensible que jamais à l'indigence et à la

misère, ils estiment que, même sous l'oppression et les maux
de toute sorte, l'image de Dieu dans l'homme ne doit pas
disparaître, qu'elle est souillée par la boue de la sensualité, que
par conséquent l'on ne doit plus tolérer des coutumes publiques

de nature à lui porter atteinte : ainsi la débauche autorisée
et privilégiée, la prostitution dans toutes les classes, le meurtre
domestique, l'exposition des enfants. C'est là un point très

important. On reproche de notre temps au christianisme de



272 AD. HARNACK

n'avoir jamais, au cours de son histoire, pris l'initiative de

réformes économiques. Même quand cette assertion, formulée
d'une manière aussi générale, se trouverait juste, elle ne serait

pas un reproche, étant donnée la nature spécifique de la
religion. Il lui suffit, en effet, de préparer les esprits aux grandes
transformations et aux bouleversements sociaux, de pressentir
les nouvelles obligations morales qu'ils entraînent, de savoir
s'en accommoder et de trouver le point où, avec les ressources

dont elle dispose, elle peut utilement agir et travailler. Une

religion qui a pour but le salut de l'âme et le changement de

l'homme intérieur et qui, en présence de la puissance du mal,
fait peu de cas des rapports extérieurs, une telle religion ne

peut intervenir qu'en suivant les variations de ces rapports,
et n'est pas qualifiée pour diriger le mouvement économique.

Après quoi, il est vrai, tout n'est pas dit. On ne peut nier

que le grand danger des églises établies ait toujours été de

devenir indolentes, conservatrices dans le mauvais sens du

mot, et de mettre leur paresse à l'abri des plus hautes pensées
de la foi. Au lieu de tendre une main secourable au frère

pauvre et malheureux, on lui prêche la « sainte indifférence, »

qui ne doit diriger l'individu que dans la manière d'envisager
son propre sort sur la terre. Déjà aux jours où fut écrite la

lettre de Jacques, les chrétiens disaient à leur frère dans le

besoin : «Dieu t'assiste! » mais ne lui donnaient rien. Dès lors
on exploita souvent le caractère de la religion, qui nous oriente

vers le monde à venir, en oubliant l'amour dans celui-ci.
Il n'est pas étonnant que ce mauvais quiétisme ait dès le

début provoqué comme contre-partie des tendances subversives.

Si c'est l'indifférence en ce qui concerne les biens

terrestres, et non l'amour, qui doit régler les rapports avec
le prochain, de pareilles tendances, qui visent au partage entre
tous et au nivellement de ces biens, sont au moins aussi justifiées

que celles qui rejettent tout ce qui tient à la terre. Le

monde antique avait, d'ailleurs, légué à l'Eglise l'idée fantaisiste

d'une organisation communiste de la société, et cette idée
n'a cessé de l'accompagner comme une ombre tantôt faible,
tantôt épaisse. On la rattacha à celle d'une vie à l'écart du



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 273

monde qu'on fuyait et au réalisme des espérances eschatologiques

qu'on nourrissait, et déclarant ainsi la guerre à la
«sainte indifférence, » on considéra sa réalisation comme la

meilleure issue de l'œuvre sociale du christianisme. Présentée

naïvement, jamais réalisée parce qu'elle est impraticable, elle
a eu pour effet, — et ce fut là son utilité, — de secouer la
chrétienté de sa paresse, d'atlirer son attention sur les déficits de

l'ordre social existant et de modifier dans un sens plus large
la notion absolue de la propriété en honneur dans le monde
romain. Mais plus grands ont été ses inconvénients que ses

avantages. Ceux qui voulurent s'y conformer ou seulement y
prêter l'oreille perdirent le sens des devoirs prochains, furent
aveuglés sur les progrès réalisables, en vinrent à rabaisser
l'œuvre toute simple de la miséricorde personnellement éprouvée

et pratiquée, pour lui préférer des formes sociales au

moyen desquelles on devait venir à bout de toutes les misères,
tandis qu'en réalité on fit tout le contraire et profana la religion,
en prétendant faire descendre le ciel sur la terre. Ajoutons
que les périodes de l'histoire de l'Eglise où l'on se rapprocha
le plus des théories communistes furent celles où, religieusement

parlant, on fut le plus égoïste. Car le plus puissant mobile
du communisme ne fut jamais l'amour fraternel, mais tantôt
un désir de fuir le monde incompatible avec la sollicitude pour
autrui, tantôt une soif de bien-être terrestre qui se trompait
elle-même avec l'illusion de réaliser ici-bas la perfection d'en

haut.
Nous avons essayé d'indiquer à grands traits la position de

la religion chrétienne en face des questions sociales, et en

même temps de faire toucher du doigt les points où, son caractère

spécifique ayant été méconnu, il devait en résulter de

fâcheuses conséquences. Jetons maintenant un regard sur
l'histoire.

II

Pour décrire l'attitude de la chrétienté primitive en présence
des problèmes sociaux il faut avant tout distinguer entre les

paroles, les prédications d'une part, et les actes, les faits de



274 AD. HARNACK

l'autre. En théorie, on se laisse volontiers aller aux extrêmes
et les dispositions que l'on manifeste sont dominées par la
«sainte indifférence » et par la pensée de la prochaine fin du
monde. De là des expressions comme celles-ci : « Que
personne ne considère quoi que ce soit comme lui appartenant
en propre. Nous avons tout en commun. Abandonnez tous vos
biens terrestres. » Dans les moments de grande souffrance et
de persécution aiguë, les actes étaient ici et là conformes aux
paroles : c'est ainsi qu'il arrivait aux membres d'une église
particulière, conduits par un homme fanatique, de vendre
effectivement tout ou de se retirer au désert. En Asie mineure,
des prophètes enthousiastes réussirent même durant une
période de dix à vingt ans à faire sortir du monde des milliers
de chrétiens, des communautés entières et à briser l'ordre
naturel des choses. Dans de petites congrégations hérétiques,
pour ne pas parler de l'essai tenté à Jérusalem, sur lequel
nous n'avons pas de rapport clair, il y eut des essais d'organisation

communiste, nettement inspirés par le modèle de

Platon. Mais ces apparitions isolées ne constituent pas la règle.
Dans son courant principal, la vie ecclésiastique est bien plutôt

calme, vigoureuse, consciente du buta poursuivre et même
sobre dans le meilleur sens du mot. Dans les écrits les plus
considérés et les plus répandus, nous lisons des développements
comme celui-ci1 : «Puisse le corps entier de l'Eglise trouver
son salut en Jésus-Christ, et que pour cela chacun se soumette
à son prochain selon le don qui a été conféré à celui-ci par
grâce Que le fort ne néglige pas le faible, que le faible accorde
au fort l'estime qu'il lui doit Que le riche soutienne le pauvre,
que le pauvre remercie Dieu de lui avoir donné quelqu'un pour
subvenir à ce qui lui manque Que le sage montre sa sagesse
non pas en paroles, mais en bonnes œuvres! Que celui qui
est humble ne se loue pas lui-même, mais laisse à d'autres
le soin de rendre témoignage à son humilité! Que celui qui
vit dans le célibat n'en tire pas gloire, mais reconnaisse que
c'est d'un autre qu'il tient la continence » Quoi de plus pondéré

que ces exhortations
1 Lettre de l'Eglise de Borne à celle de Corinthe.



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 275

Mais il est à coup sûr un point sur lequel tous les chrétiens
dignes de ce nom n'admettaient pas de compromis: ils faisaient
résolument front contre le culte des idoles, contre l'obscénité
et les plaisirs grossiers, contre la cruauté, l'inhumanité qui
les entouraient. S'abstenir de tout cela et se maintenir purs,
c'était pour eux la meilleure manière de résoudre la question
sociale. Combattre contre ce monde de péché, souffrir et mourir
pour ne pas être enlacés dans ses pièges, tel était leur principe
fondamental. Dans ce combat ils sont allés parfois jusqu'à s'élever
contre tout ce qui touche aux sens, estimant qu'il est préférable
pour l'homme de mépriser ce qui en lui tient à la terre plutôt
que d'être déshonoré par cette partie de son être. Ne raillons
pas ces ascètes et ces martyrs ; ils ont soutenu une lutte dont
nous tous recueillons encore les fruits ; ils mouraient pour
faire disparaître la corruption du monde ou la forcer du
moins à ne pas s'étaler au grand jour, et extirper ainsi ce

qu'il y avait de plus ignoble et de plus vil de la culture dont
nous sommes les héritiers. D'excellents philosophes avaient
admirablement parlé et écrit sur la dignité de l'homme. Mais

ils ne s'en étaient pas moins accommodés du culte des faux
dieux et n'avaient montré de vertu puritaine ni en présence
des idoles ni en face de l'immoralité publique. Maintenant
entrait en scène une société religieuse dont les membres
conformaient vraiment leur vie aux principes qu'ils proclamaient:
savoir la dignité de l'âme immortelle et le titre d'enfants de

Dieu conféré aux hommes.
A côté de la pureté morale, elle avait à sa base l'amour

fraternel. Chez elle, tout était subordonné au désir de réunir
chaque communauté et la chrétienté tout entière en un peuple
de frères, qui fût vivant et agissant au dedans et au dehors.
Toute l'organisation des Eglises, en tant qu'elle comprenait
des évêques et des diacres, est née de cette aspiration et s'est

développée, pour atteindre son but, avec une vigueur non
moins remarquable que la variété des formes qu'elle a su
revêtir. L'alliance fraternelle des chrétiens devait embrasser non
seulement l'adoration commune de Dieu, mais toutes les

relations de la vie. Jusqu'alors on n'avait rien vu de pareil à



276 AD. HARNACK

cela ; tout au plus pouvait-on y comparer les synagogues
dispersées dans l'empire, mais leur sphère d'influence était
restreinte par le particularisme national et le lien qui unissait
leurs membres était plus faible. Au sein de l'Eglise, les nations,
les classes, les conditions étaient mises sur le même pied au

point de vue religieux. On vit bientôt se manifester quelle
égalité il y a dans la possession commune de biens spirituels,
éternels. Même les plus hautes charges ecclésiastiques furent
conférées à des esclaves. On protégea aussi l'honneur et la

dignité de la femme. De quelle délicatesse à l'égard des esclaves
du sexe faible ne témoignent pas quelques actes de martyrs!
La chasteté était le trait principal de cette vie loin du monde.
Mais par dessus tout, l'Evangile fut vraiment prêché aux

pauvres, c'est-à-dire que pour la première fois une religion
spirituelle fut rendue accessible à tous, même aux classes les

plus humbles. Pour se convaincre de ce qu'il y avait là de

nouveau, il suffit de lire les écrits polémiques de Celse et

d'Origene; le philosophe païen ne peut faire autrement que de

l'avouer, mais il trouve aussi dans l'ordre que Platon n'ait écrit
que pour les esprits cultivés et les âmes pures; car seuls, selon

lui, les aristocrates sont capables d'aborder de pied ferme les

plus hautes questions. En opposition à ce point de vue, les
chrétiens voient le sceau de la supériorité et de la vérité de

leur religion dans le fait qu'elle s'adresse aux hommes de

toutes les couches sociales; elle n'est pas seulement la religion
de la miséricorde, mais aussi celle de l'humanité. Le dix-
huitième siècle n'a fait que retrouver ce que le second siècle
chrétien avait déjà possédé.

Phénomène digne de remarque, l'exercice de la bienfaisance
fut mis dans le rapport le plus étroit avec le culte. Avec les
dons du ciel on recevait ceux de la terre ; en s'engageant à

offrir à Dieu corps et âme en sacrifice vivant et vrai, on sacrifiait

en même temps les biens de ce monde pour ses frères. Quel

encouragement il y avait là à donner! et qui aurait eu à rougir
de recevoir des dons qui lui venaient, pour ainsi dire, de la
main de Dieu? Une table dressée comme autel servait de lien
entre l'expression de l'amour de Dieu et celle de l'amour du



LE RÔLE SOCIAL DE L'ÉGLISE A TRAVERS LES SIÈCLES 277

prochain. C'était l'âme du « système, » que les païens
admiraient et qui était le meilleur moyen de propagande à côté de

la bienfaisance privée. « Quand l'un d'entre eux souffre, tous se

sentent atteints, » atteste le caustique Lucien. Il n'y avait
encore aucune institution officielle; mais la communauté tout
entière fonctionnait comme une institution libre de charité
fraternelle et d'assistance.

En outre, le devoir du travail fut fortement inculqué dans
les esprits. Non qu'on reconnût dans le travail une bénédiction
particulière, mais on y voyait un devoir qui allait sans dire.
C'est pourquoi on devait en procurer au frère pauvre qui se

trouvait inoccupé. « Au malade des secours, au bien portant
du travail, » lit-on dans un ancien écrit. Ce n'était pas là une
prescription légale, mais une obligation morale. Personne ne

songeait alors à des mesures destinées à prévenir d'une
manière générale la pauvreté. On se contente de la considérer
comme un triste sort qu'il faut adoucir par des aumônes.
D'autre part, la profonde défiance à l'égard du mammon injuste
ne poussait jamais ou presque jamais à s'en défaire pour des

raisons de principe. La richesse aussi était un sort fâcheux,
dont il fallait écarter ou du moins atténuer par la charité les

graves conséquences.
Les institutions politiques, juridiques et économiques

existantes étaient en partie reconnues, en partie seulement
supportées. Le sujet doit respecter l'empereur et l'autorité,
l'esclave son maître; en revanche, le maître chrétien doit voir
dans l'esclave son frère. De même que dans le christianisme

primitif on ne constate aucune tendance républicaine, il ne s'y
manifeste aucune aspiration vers l'émancipation des esclaves.

A quoi il faut ajouter que Tertullien même n'estime pas encore
qu'un empereur puisse être chrétien, et que l'esclavage était
considéré comme appartenant aux institutions destinées à

disparaître avec le monde mauvais lui-même.
Le chrétien doit autant que possible abandonner la vie

publique et politique; jusqu'à quel point il peut y participer
pour l'améliorer, c'est sur quoi l'on n'était pas d'accord, et
dans la pratique les uns agissaient d'une manière, les autres



278 AD. HARNACK

de l'autre. En tous cas, ce qu'on pouvait arranger et trancher
au sein de la communauté n'était pas porté au forum et il allait
de soi que dans les affaires matrimoniales et familiales, l'Eglise
suivait la loi chrétienne.

Au cours du second siècle s'accomplit lentement une transformation

qui eut de graves conséquences. Au début, il y avait
eu des missionnaires et des docteurs libres qui s'imposaient
spontanément certaines abstinences à cause de leur vocation,
tout en jouissant de certains droits et de certains honneurs;
bientôt ils disparaissent pour faire place à des conducteurs
spirituels revêtus d'un mandat officiel et choisis parla communauté.

Ceux-ci prirent sur eux une partie des obligations
particulières auxquelles se soumettaient les docteurs et on leur
attribua une moralité supérieure; ils héritèrent aussi des droits
de leurs prédécesseurs et devinrent toujours plus les chefs des

communautés. Quant à ces dernières, par suite de leur accroissement

elles perdirent leur caractère primitif, qui reposait sulla

libre collaboration des charismes individuels, pour n'être
bientôt plus que des troupeaux passifs dirigés par ces chefs;
à leur tête était l'évêque. Cette évolution était naturelle et

nécessaire, mais elle donna lieu à deux travers qui
jusqu'alors avaient été comprimés: la paresse des uns et l'esprit
de domination des autres, qui ne tardèrent pas à avoir en mains
tous les pouvoirs et aussi la fortune de l'Eglise. Il en résulta
aussi une nouvelle distinction au sein des Eglises, distinction
tout à fait indépendante des qualités religieuses et morales de

leurs membres.
Un autre point mérite de fixer l'attention : les aumônes ne

furent plus données paramour fraternel; mais on considéra

comme quelque chose de méritoire en soi de se dépouiller
d'une partie de son avoir. Le désir de fuir le monde commence
à inspirer la charité. Bien que l'on doive se garder de porter
là-dessus un jugement trop sévère, — la foi vivante en un
monde et en un bonheur à venir est toujours un acte moral, et

c'est cette loi qui est ici à la base, — on ne peut méconnaître

que les vues égoïstes et aussi l'idée fausse du mérite des

œuvres ne font pas non plus défaut. (A suivre.)


	Le rôle social de l'Église a travers les siècles

