Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 30 (1897)

Artikel: Le rdle social de I'Eglise a travers les siécles
Autor: Harnack, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379627

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE ROLE SOCIAL DE L'EGLISE A TRAVERS LES SIECLES

PAR

AD. HARNACK!

En 1694, H.-A. Franke fut profondément impressionné par
cette parole de saint Paul : « Dieu peut faire que, possédant en
toutes choses de quoi satisfaire vos besoins, vous ayez encore
en abondance pour toute bonne cuvre. » Elle ne quitta plus son
esprit et devint le levier de son activité. Des lors plus d’une
ceuvre dont la réalisation paraissait impossible a été accomplie
dans la ferme confiance qu’exprime le mot de 'apotre. Aujour-
d’hul, apreés deux siecles écoulés, nous nous trouvons de nou-
veau 4 un moment ot nous avons tout particuliéerement besoin
de cette confiance. Non que, comme au temps de Franke,
I'Eglise néglige ses devoirs de charité chrétienne, mais parce
aque la tiche méme s’est modifiée sous nos yeux et nous appa-
rait & la fois si nouvelle et si grande, que tous les moyens em-
ployés jusqu’ici semblent insuffisants. C'est pourquoi il est

! Nous donnuns sous ce titre la partie historique d'un remarquable travail pre-
sente par M. Ad. Harnack, en mai 1894, au congres social évangélique de Franc-
fort-sur-le-Mein, puis insc¢ré dans les Preussische Jahrbiicher, et, avee dautres
études de I'auteur et de M. Hans Delbriick, dans un volumne intitulé - Evangelisch-
Soctal. Elle parait ici avee Pautorisation de M. Harnack et de Péditeur de ces
deux publications, M. H. Walther, & Berlin, La traduction en a ¢té difficile par
suite de P'extréme concision du style et de nombreuses répétitions de termes que
n'autorise pas la langue francaise. Maintes indications, tres succinctement formu-
lées, auraient eu besoin de développements ou de commentaires, mais le fil géne-

ral des 1dées et des fails est facile & suivre.,
H. TrApAUD.



LE ROLE SOCIAL DE L'EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 26D

indispensable de se faire une idée claire et nette de I’ensemble
de la situation, d’avoir le but droit devant les yeux et de se
rendre compte des ressources dont nous disposons. Comme il
s’agit d’appliquer I'Evangile aux circonstances actuelles, on
concoit le radicalisme de ceux qui voudraient qu'on ne s'attar-
dat pas & considérer le passé. Le bon pilote, en effet, doit por-
ter son regard en avant et non en arriere. A se diriger d’apres
I'histoire, on risque de juger impossible ce qui n’est que diffi-
cile et de paralyser ainsi toute initiative courageuse. D’auire
part, I’histoire n’éclaire pas le chemin qui est devant nous.
Néanmoins il est hors de doute gue son aide est nécessaire
pour déterminer la mission sociale qui s'impose maintenant a
I'Eglise ; car elle rend constamment le service de montrer les
écueils et les abimes a éviter. Ensuite ’Eglise en tant qu’insti-
tution charitable a ses racines dans ['histoire. A moins de ne
faire aucun cas de tout ce qu’elle a appris au cours de son
développement et de ce qu’elle possede, elle doit donc se déci-
der & y rattacher les nouvelles conquétes a faire.

Avant de passer a l'¢tude de sa mission, il est bon de re-
marquer un fait qui doit nous remplir d’espérance et de joie.
St de nos jours, dans tout le monde civilisé, on se préoccupe
des lois économiques, des rapports du capital avec le travail,
c’est que 'ceuvre humanitaire est déja en grande partie accom-
plie. Il n’y a pas si longtemps qu’en Europe la culture, la
justice, la reconnaissance de la dignité humaine n’existaient
que pour quelques milliers d’individus, tandis qu’il n’y avait
ni droit, ni instruction pour la masse, qui gémissait sous une
terrible oppression et dont toute I'existence n’était qu’une
grande misére. Aujourd’hui, par contre, du moins chez nous,
tous les citoyens sont égaux devant la loi; tous jouissent de-
vant les tribunaux de la méme protection, l'esclavage et le
scrvage ont disparu, une bonne mesure de connaissances est
accessible & chacun, le travail enfin est estimé comme il doit
I'étre. Sous bien des rapports, la liberté, 'égalité et Ja frater-
nité ne sont plus de vains mots, mais forment les conditions
reéelles de notre existence personnelle et sociale, les piliers de
I’édifice auquel nous travaillons. Tout cela a été réalisé en

THEOL. ET PiiL, 1897 18



266 AD. HARNACK

quelques générations. Le progres est immense et il serait puéril
de le mettre en question.

Mais nous entendons déja l'objection: que vient-on nous
parler de cette liberté, de cette égalité, de cette fraternié tant
vantées ? L’histoire ne s’est-elle pas moquée de nous avec elles?
ne nous menacent-elles pas de la domination de la foule inin-
telligente et ne sont-elles pas, d’autre part, illusoires, tant que
le travail dépend du capital et ne le possede pas lui-méme?
En fait, dit-on, 'ancien état d’oppression subsiste toujours,
quoique sous d’autres formes; il s’est méme aggravé. Le pire
des esclavages a fait son apparition : celul du salariat; ’égalité
des droits, & laquelle d’ailleurs le capital porte sans cesse
atteinte, n’est qu’un bien négatif; la culture enfin est pour le
grand nombre une ressource dont il ne peut tirer parti. En
théorie nous sommes égaux; mais comme auparavant c’est
une minorité qui vitaux dépens de I'immense majorité, rongée,
elle, par les soucis. Aussi ne voit-elle dans les droits qu’elle a
conquis qu'un misérable acompte ou qu’une amere ironie jetée
sur sa situation désespérée.

Ceux qui tiennent ce langage n’ont pas entierement tort,
mais ce n’est pas a dire qu'’ils aient raison. Ces biers considérés
comme ’apanage de tous peuvent n’étre que des amorces et le
sont, il est vral, encore en partie. Mais que l'on essaie seule-
ment de les retirer ou d’en faire abstraction ! Ce sont de gran-
des et durables conquétes qui ne perdent rien de leur valeur
parce (qu’elles n'ont pas atteint toute leur portée; elles n’en
constituent pas moins de réels avantages, quand bien méme
elles ont eu jusqu’ici pour conséquence de rendre la situation
économique plus tendue. Nous ne pouvons plus aller en arriére
et quiconque 'entreprendrait serait justement blamé. Réjouis-
sons-nous donc de nos gains, qui étaient encore un réve il y a
quelques générations. L’histoire ne doit pas abattre notre cou-
rage, mais fortifier notre confiance.

Apres ces remarques préliminaires, jetons un coup d'ceil sur
sa marche. Mais nous avons préalablement & résoudre la
(uestion de savoir quelle est en principe la position de I’'Evan-



LE ROLE SOCIAL DE L’'EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 267

gile en face des inslitutions sociales. Ensuite nous parcourrons
les phases de I'histoire de 1’Eglise.

I

L’Evangile est le message des biens impérissables. Il apporte
les forces de la vie éternelle. Il parle de repentance et de foi,
de nouvelle naissance et de régénération. Son but n’est pas
d’améliorer, mais de sauver. C’est pourquoi il veut conduire
I'individu jusqu’d un point d’arrét d’oa il domine les fluctua-
tions du bonheur et de la misére terrestres, la richesse et la
pauvreté, le pouvoir et la servitude. C'est ainsi qu’il a été com-
pris dés le début et dans tous les temps par ies chrétiens
sérieux et si 'on s’en fait une autre idée, on le méconnait et
ne lui rend pas ’honneur qui lui est di. Cette indifférence pour
tout ce qui tient a la terre provient de la certitude de la vie
éternelle. Essentielle au christianisme, elle est le résultat d’une
double disposition que I’on peut formuler en ces termes: « Ne
craignez rien, ne vous mettez pas en souci; les cheveux de
votre téte sont comptés, » et « n’aimez point le monde, ni les
choses qui sont dans le monde. » Dés lors il en résulte deux
tendances, 'une quiétiste, l'autre radicale ou subversive. Il
ressort de 14 que ’Evangile implique un probléme : car il est
évident que ces deux tendances peuvent entrer en conflit. Bien
plus, la tendance radicale elle-méme peut, si elle se manifeste
isolément, le faire sous deux formes: ou comme une rupture
décidée avec le monde, ou comme une tentative d’en annihiler
les institutions, toutes entachées de souillure, et de préparer
I’avénement d’un nouvel état de choses. Nous verrons par ’his-
toire comment la chrétienté a différé ’accomplissement de sa
tache, en s’attachant trop exclusivement tantdt & I'une, tantdt
a lautre de ces tendances, au lieu de les équilibrer 'une par
l'autre dans sa propre vie.

Mais ce méme Evangile, qui préche une sainte indifférence
a I’endroit de ce qui touche & la terre, renferme encore un
un autre principe fondamental, celui d’aimer son prochain
comme soi-méme, et nous procure les dispositions nécessaires



268 AD. HARNACK

pour y étre fidéles. Aussi bien I'Eglise primitive offre-t-elle
I'aspect d’'une alliance fraternelle et cette forme lui est-elle
essentielle : ainsi 'amour du prochain est & coté de la con-
fiance en Dieu la religion elle-méme. Aux éléments précédents
vient donc s’ajouter un élément social, impulsif. Car nulle part
dans 1'Evangile il n’est dit que notre rapport avec nos freres
doive étre réglé par la «sainte indifférence» que nous venons
de noter. Elle a sa valeur bien plutdot pour I’dme isolée dans
ses rapports avec le monde, ses biens et ses maux. Mais par-
tout ou il est question du prochain, I'Evangile I'ignore et ne
préche qu’amour et miséricorde. I unit aussi et enlace d’une
maniére indissoluble la misere matérielle du prochain et sa
misere spirituelle. Il ne fail pas dans ce domaine de distinction
subtile entre ’dme et le corps; il n’y a pour lul gu'une maladie
et qu'une misere. « J’al eu faim et vous m’avez donné & man-
ger, j’al eu soif et vous m’avez donné & boire.... Les aveugles
voient, les boiteux marchent.... et ’Evangile est annoncé aux
pauvres, » tels sont les signes auxquels on peut reconnaitre la
réalisation des promesses de Dieu. Enfin, dans !'histoire du
jeune homme riche, I’Evangile selon les Hébreux s’exprime
en ces termes : « Vois combien de tes fréres, enfants d’Abraham,
gisent dans la saleté et meurent de faim, tandis que ta maison
regorge de biens et que rien n’en sort pour eux ! » Impossible
d’indiquer d’une maniere plus simple et plus expressive le
devoir de venir en aide avec toutes les énergies de l’amour
au nécessiteux et au misérabie. A cela vient s’ajouter le plus
sévere avertissement a 'adresse des privilégiés des biens de
ce monde: comme I’Evangile suppose que, dans la régle, la
richesse rend impitoyable et mondain, il leur représente cette
richesse si dangereuse comme leur imposant la plus lourde
des responsabilités.

Un nouveau spectacle s’offrait au monde: jusqu’alors ou la
religion s’était pliée 4 I’état de choses existant ou, quand elle
avait pris vis-a4-vis de lui une attitude hostile, elle avait bati
dans les nuages; maintenant elle se pose une tiche nou-
velle : faire peu de cas des besoins et de la misére aussi bien
que du bonheur d’ici-bas, et cependant parer & toute infor-



LE ROLE SOCIAL DE L’EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 269

tune; lever avec foi et courage la téte vers le ciel, et cependant
travailler de tout son cceur, par la parole et par les actes, au
bien de ses fréres sur la terre. Cette tiche n’a jamais été com-
plétement perdue de vue par la chrétienté ; celle-ci n’a cessé
d’avoir la conviction qu’aucun ordre social n'oppose & son
ceuvre un obstacle absolument insurmontable, mais aussi ne
peut la décharger de ses devoirs.

Mais I’Evangile ne renferme-t-il pas quelque chose de plus,
n’embrasse-t-il pas une doctrine précise sur les biens terrestres
et un programme économique et social déterminé ? On se l'est
bien figuré au temps de 'ancienne Eglise, au moyen éage et de
nouveau a notre époque, mais c’est a tort. Il n’est possible de
trouver dans I’Evangile, dans le Nouveau Testament, des lois
politiques et sociales qu’en considérant celui-ci comme un
code, et c’est 1a une entreprise arbitraire qui ne peut manquer
de bientot échouer. Elle est arbitraire, parce que notre religion
est une religion de liberté et que les devoirs qui en découlent
se présentent & chacun comme des problémes individuels et
a4 chaque époque sous un angle particulier. Elle ne peut
qu’échouer ; car les données économiques du Nouveau Testa-
ment étant discordantes, on ne saurait en tirer un systéme.
Faut-il, comme le jeune homme riche, vendre tout ce qu’on
posséde, ou bien se borner & ne pas s’amasser des trésors sur
la terre, ou encore, avec l'apotre Paul, garder ce que l'on a
et ce que l'on vous donne, mais lui assigner une destination
charitable? Est-il défendu au chrétien de jamais étre arbitre
dans une question d’héritage? Ne lui est-il permis de se mettre
en dépense que pour une onction ou ose-t-il le faire pour
autre chose ? Peut-il avoir une caisse ou non? « Travaille et
ramasse-tol quelque chose avec l'ceuvre de tes mains pour
avoir de quol donner a celul qui est dans le besoin, » voila
I’essentiel et il importe de résister sérieusement & la tentation
de faire endosser & ’Evangile un autre principe social que celui-
ci: « Vous devez rendre compte a Dieu de tous les dons que
vous avez recus, et par conséquent aussi de ce que vous pos-
sédez ; vous devez I'’employer au service du prochain. »

Ce qui, dans I’Evangile, dénote une autre tendance ne le



270 AD. HARNACK

fait qu’en apparence, ou appartient au jugement individuel,
ou encore est conditionné soit par la situation économique de
I'époque, bien moins compliquée que la notre, soit par les cir-
constances historiques. Il ne faut pas comparer un temps ol
le capital se réduisait & ce qu’on serrait dans ses greniers et
était improductif, avec un temps ot I'on considére comme un
devoir sacré de travailler pour l'avenir.

Mais inversément, du fait que I’'Evangile ne renferme pas de
régles économiques fixes, il ne s’en suit pas que le domaine
des intéréts matériels doive étre indifférent au chrétien. Au
contraire, quand il voit qu'un régime est devenu une cause de
misére pour ses fréres, il a I'obligation de chercher 4 y remé-
dier ; car c¢’est d’un Sauveur qu’il est le disciple. Si quelgqu’un
tombe & l’eau, il suffit de le repécher pour le secourir. Mais
pour arracher & sa position un malheureux enfermé dans une
maison en flammes, il faut éteindre le feu. Libre 4 chacun de
discuter si c¢’est 14 du christianisme social, ou du christianisme
pur et simple, ou tout uniment un devoir d’humanité. Peu im-
porte, pourvu que la charité sache que partout elle doit ainsi
préter assistance et qu’elle ne s’en fasse pas faute.

Pour venir en aide au prochain et obvier & I'indigence et a
la misere, I'Eglise a, dés le début, usé de trois moyens qui sont
encore aujourd’hui ceux dont elle dispose. Tout d’abord, elle
aiguisa la conscience individuelle et forma ainsi des hommes
nouveaux, au caractere fortement trempé, et pénétrés jusqu’au
fond du cceur de l'esprit de sacrifice. C’est la 'essentiel. La
voie qu’elle suivit pour arriver a ce résultat ne fut pas toujours
la méme : elle agit tantot du dedans au dehors, tantdt du dehors
au dedans, suivant en cela la double méthode du Maitre. Mais
toujours elle tendit & former des personnalités consacrées, a
produire et & rendre visible la vertu de I'amour agissant d’in-
dividu a individu. Le régne de Dieu ne s’édifie pas au moyen
d’institutions, mais d’hommes vivant dans la communion avec
Dieu et se dévouant avec joie pour autrui, chacun pour ce qui
le concerne.

Le second moyen mis en ceuvre par I’Eglise fut de constituer
ses communautés en une union solide et efficace, fondée et



LE ROLE SOCIAL DE L’EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 271

maintenue par 'amour fraternel; car sans un pareil lien tous
les efforts restent isolés. L’Eglise n’a jamais oublié qu’il est
une condition indispensable de son existence sur la terre |
mais c’est au commencement de son histoire qu’il fut le
plus fort ; nous verrons combien il s’affaiblit dans la suite.
Nous en venons au troisieme moyen qu'elle employa pour
remplir sa mission charitable. La religion ne se développe pas
libre de toute attache. Méme retirée du monde, elle doit entrer
en rapport avec 'ordre social qu’elle y trouve, ordre dont la
constitution, bonne ou mauvaise, ne lui est, nous l’'avons vu,
pas indifférente. En un temps ol regnaient l’extorsion et la
violence, unies & l'esclavage et & une oppression tyrannique,
les apotres ont, il est vrai, exhorté les croyants a ne se soucier
de rien ; mais ceux-ci n’en ont pas moins des ’abord commencé
& agir sur les institutions, pour en faire disparaitre le désordre
moral, le péché dont elles portaient la marque, donnant ainsi
aux hommes un exemple propre a les remplir de confusion et
a les stimuler. Quelques dizaines d’années apres, les apolo-
gétes chrétiens se tournent déja vers les empereurs, avec
leurs suppliques, et vers la société paienne, avec leurs écrits :
ils réclament ’abolition des abus les plus grossiers et des
crimes officiellement reconnus. Mais, autant qu’on peut en
juger, ils ne dépassent pas une limite bien déterminée: il ne
leur vient pas a ’esprit de proposer des réformes économiques
ou de toucher a des institutions telles que l'esclavage. Ce
qu’ils réclament c’est que les vices et les infamies soient ex-
tirpés et considérés, méme par la conscience grecque et ro-
maine, comme condamnables et déshonorants. Dans un siécle
ou I'on était moins sensible que jamais & l'indigence et a la
misere, 1ls estiment que, méme sous l'oppression et les maux
de toute sorte, I'image de Dieu dans I’homme ne doit pas dis-
paraitre, qu’elle est souillée par la boue de la sensualité, que
par conséquent I’on ne doit plus tolérer des coutumes publi-
ques de nature a lui porter atteinte: ainsi la débauche autorisée
et privilégiée, la prostitution dans toutes les classes, le meurtre
domestique, 'exposition des enfants. C’est 14 un point trés
important. On reproche de notre temps au christianisme de



2 AD. HARNACK

n’avoir jamails, au cours de son histoire, pris l'initiative de
réformes économiques. Méme quand cette assertion, formulée
d’une maniére aussi générale, se trouverait juste, elle ne serait
pas un reproche, étant donnée la nature spécifique de la reli-
gion. 11 lui suffit, en effet, de préparer les esprits aux grandes
transformations et aux bouleversements sociaux, de pressentir
les nouvelles obligations morales qu’ils entrainent, de savoir
s’en accommoder et de trouver le point oli, avec les ressour-
ces dont elle dispose, elle peut utilement agir et travailler, Une
religion qui a pour but le salut de 'dme et le changement de
I’homme intérieur et qui, en présence de la puissance du mal,
fait peu de cas des rapports extérieurs, une telle religion ne
peut intervenir qu’en suivant les variations de ces rapports,
et n’est pas qualifiée pour diriger le mouvement économique.

Apres quoi, il est vrai, tout n’est pas dit. On ne peut nier
que le grand danger des églises établies ait toujours été de
devenir indolentes, conservatrices dans le mauvais sens du
mot, et de mettre leur paresse a I’abri des plus hautes pensées
de la foi. Au lieu de tendre une main secourable au frere
pauvre et malheureux, on lui préche la « sainte indifférence, »
qui ne doit diriger I'individu que dans la maniere d’envisager
son propre sort sur la terre. Déja aux jours ou fut écrite la
lettre de Jacques, les chrétiens disaient a leur frére dans le
besoin : « Dieu t’assiste! » mais ne lui donnailent rien. Dés lors
on exploita souvent le caractere de la religion, qui nous oriente
vers le monde 4 venir, en oubliant I'amour dans celui-ci.

Il n’est pas étonnant que ce mauvais quiétisme ait des le
début provoqué comme contre-partie des tendances subver-
sives. Si c’est lindifférence en ce qui concerne les biens
terrestres, et non I'amour, qui doit régler les rapports avec
le prochain, de pareilles tendances, qui visent au partage entre
tous et au nivellement de ces biens, sont au moins aussi justi-
fiées que celles qui rejettent tout ce qui tient & la terre. Le
monde antique avait, d’ailleurs, légué a I'Eglise 1'idée fantai-
siste d’'une organisation communiste de la société, et cette idée
n’a cessé de l'accompagner comme une ombre tantot faible,
tantot épaisse. On la rattacha & celle d’une vie & l'écart du



LE ROLE SOCIAI, DE L’EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 273

monde qu’on fuvait et au réalisme des espérances eschatolo-
giques qu’on nourrissait, et déclarant ainsi la guerre a la
«sainte indifférence, » on considéra sa réalisation comme la
meilleure issue de 'ceuvre sociale du christianisme. Présentée
naivement, jamais réalisée parce qu’elle est impraticable, elle
a eu pour effet, — et ce fut 1a son utilité, — de secouer la chré-
tienté de sa paresse, d’atlirer son attention sur les déficits de
I'ordre social existant et de modifier dans un sens plus large
la notion absolue de la propriété en honneur dans le monde
romain. Mais plus grands ont été ses inconvénients que ses
avantages. Ceux qui voulurent s’y conformer ou seulement y
préter 'oreille perdirent le sens des devoirs prochains, furent
aveuglés sur les progres réalisables, en vinrent a rabaisser
I'ceuvre toute simple de la miséricorde personnellement éprou-
vée et pratiquée, pour lui préférer des formes sociales au
moyen desquelles on devait venir & bout de toutes les miseéres,
tandis qu’en réalité on fit tout le contraire et profana la religion,
en prétendant faire descendre le ciel sur la terre. Ajoutons
que les périodes de I'histoire de I’Eglise o1 'on se rapprocha
le plus des théories communistes furent celles ou, religieuse-
ment parlant, on fut le plus égoiste. Car le plus puissant mobile
du communisme ne fut jamais 'amour fraternel, mais tantot
un désir de fuir le monde incompatible avec la sollicitude pour
autrul, tantdt une soif de bien-étre terrestre qui se trompait
elle-méme avec I’illusion de réaliser ici-bas la perfection d’en
haut.

Nous avons essayé d’indiquer & grands traits la position de
la religion chrétienne en face des questions sociales, et en
meéme temps de faire toucher du doigt les points o1, son carac-
tere spécifique ayant été méconnu, il devait en résulter de
faicheuses conséquences. Jetons maintenant un regard sur
I'histoire.

II

Pour décrire I'attitude de la chrétienté primitive en présence
des problémes sociaux 1l faut avant tout distinguer entre les
paroles, les prédications d’une part, et les actes, les faits de



274 AD. HARNACK

Pautre. En théorie, on se laisse volontiers aller aux extrémes
et les dispositions que l'on manifeste sont dominées par la
«sainte indifférence » et par la pensée de la prochaine fin du
monde. De 14 des expressions comme celles-ci: « Que per-
sonne ne considere quol que ce soit comme lul appartenant
en propre. Nous avons tout en commun. Abandonnez tous vos
biens terrestres. » Dans les moments de grande soufirance et
de persécution aigué, les actes étaient ici et 14 conformes aux
paroles: c’est ainsi qu’il arrivait aux membres d’une église
particuliere, conduits par un homme fanatique, de vendre
effectivement tout ou de se retirer au désert. En Asie mineure,
des prophétes enthousiastes réussirent méme durant une
période de dix & vingt ans & faire sortir du monde des milliers
de chrétiens, des communautés entiéres et & briser l'ordre
naturel des choses. Dans de petites congrégations hérétiques,
pour ne pas parler de D'essai tenté & Jérusalem, sur lequel
nous n’avons pas de rapport clair, il y eut des essais d’organi-
sation communiste, nettement inspirés par le modele de
Platon. Mais ces apparitions isolées ne constituent pas laregle.
Dans son courant principal, la vie ecclésiastique est bien plu-
tot calme, vigoureuse, consciente du but & poursuivre et méme
sobre dans le meilleur sens du mot. Dans les écritsles plus con-
sidérés et les plus répandus, nous lisons des développements
comme celui-ci!: «Puisse le corps entier de I'Eglise trouver
son salut en Jésus-Christ, et que pour cela chacun se soumette
a son prochain selon le don qui a été conféré & celui-ci par
grace! Que le fort ne néglige pas le faible, que le faible accorde
au fort 'estime qu’il lui doit! Quele riche soutienne le pauvre,
que le pauvre remercie Dieu de lui avoir donné quelgqu’un pour
subvenir & ce qui lul manque! Que le sage montre sa sagesse
non pas en paroles, mais en bonnes ceuvres! Que celui qui
est numble ne se loue pas lui-méme, mais laisse & d’autres
le soin de rendre témoignage 4 son humilité! Que celui qui
vit dans le célibat n’en tire pas gloire, mais reconnaisse que
c’est d'un autre qu'’il tient la continence ! » Quoi de plus pon-
déré que ces exhortations !

T Lettre de I'Eglise de Rome a celle de Corinthe.



LE ROLE SOCIAL DE L’EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 275

Mais il est 4 coup sdr un point sur lequel tous les chrétiens
dignes de ce nom n’admettalent pas de compromis: ils faisaient
résolument front contre le culte des idoles, contre ’obscénité
et les plaisirs grossiers, contre la cruauté, l'inhumanité qui
les entouraient. S’abstenir de tout cela et se maintenir purs,
c’était pour eux la meilleure maniére de résoudre la question
sociale. Combattre contre ce monde de péché, souffrir et mourir
pour ne pas étre enlacés dans ses piéges, tel élait leur principe
fondamental. Dans ce combat ils sont allés parfois jusqu’a s’élever
contre tout ce qui touche auxsens, estimant qu’il est préférable
pour I’homme de mépriser ce qui en lui tient & la terre platot
que d’étre déshonoré par cette partie de son étre. Ne raillons
pas ces ascetes et ces martyrs ; ils ont soutenu une lutte dont
nous tous recueillons encore les fruits; ils mouraient pour
faire disparaitre la corruption du monde ou la forcer du
moins & ne pas s’étaler au grand jour, et extirper ainsi ce
qu’il v avait de plus ignoble et de plus vil de la culture dont
nous sommes les héritiers. D’excellents philosophes avaient
admirablement parlé et écrit sur la dignité de 'nomme. Mais
ils ne s’en étaient pas moins accommodés du culte des faux
dieux et n’avaient montré de vertu puritaine ni en présence
des idoles ni en face de l'immoralité publique. Maintenant
entrait en scéne une société religieuse dont les membres con-
formaient vraiment leur vie aux principes qu’ils proclamaient :
savoir la dignité de ’ame immortelle et le titre d’enfants de
Dieu conféré aux hommes.

A coOté de la pureté morale, elle avait & sa base l'amour
fraternel. Chez elle, tout était subordonné au désir de réunir
chaque communauté et la chrétienté tout entiére en un peuple
de fréres, qui fat vivant et agissant au dedans et au dehors.
Toute l'organisation des Eglises, en tant qu’elle comprenait
des évéques et des diacres, est née de cette aspiration et s’est
développée, pour atteindre son but, avec une vigueur non
moins remarquable que la variété des formes qu’elle a su re-
vétir. L’alliance fraternelle des chrétiens devait embrasser non
seulement l’adoration commune de Dieu, mais toutes les
relations de la vie. Jusqu’alors on n’avait rien vu de pareil &



276 AD. HARNACK

cela; tout au plus pouvait-on v comparer les synagogues dis-
persées dans l'empire, mais leur sphere d’influence était
restreinte par le particularisme national et le lien qui unissait
leurs membres était plus faible. Au sein de I’Eglise, les nations,
les classes, les conditions étalent mises sur le méme pied au
point de vue religieux. On vit bientdot se manifester quelle
égalité 1l y a dans la possession commune de biens spirituels,
éternels. Méme les plus hautes charges ecclésiastiques furent
conférées & des esclaves. On protégea aussi ’honneur et la
dignité de la femme. De quelle délicatesse a I'égard des esclaves
du sexe faible ne témoignent pas quelques actes de martyrs!
La chasteté était le trait principal de cette vie loin du monde.
Mais par dessus tout, I’Evangile fut vraiment préché aux
pauvres, c’est-a-dire que pour la premiére fois une religion
spirituelle fut rendue accessible a tous, méme aux classes les
plus humbles. Pour se convaincre de ce qu’il y avait la de
nouveau, il suffit de lire les écrits polémiques de Celse et
d’Origéne; le philosophe paien ne peut faire autrement que de
I'avouer, mais il trouve aussi dans 'ordre gue Platon n’ait écrit
que pour les esprits cultivés et les dmes pures ; car seuls, selon
Jul, les aristocrates sont capables d’aborder de pied ferme les
plus hautes questions. En opposition a ce point de vue, les
chrétiens voient le sceau de la supériorité et de la vérité de
leur religion dans le fait qu’elle s’adresse aux hommes de
toutes les couches sociales; elle n’est pas seulement la religion
de la misericorde, mais aussi celle de I’humanité. Le dix-
huitiéme siecle n’a fait que retrouver ce que le second siécle
chrétien avait déja possédé.

Phénomene digne de remarque, ’exercice de la bienfaisance
fut mis dans le rapport le plus étroit avec le culte. Avec les
dons du ciel on recevait ceux de la terre; en s’engageant &
offrir & Dieu corps et 4me en sacrifice vivant et vrai, on sacri-
fiait en méme temps les biens de ce monde pour ses fréres. Quel
encouragement il y avait 12 & donner! et qui aurait eu a rougir
de recevoir des dons qui lui venaient, pour ainsi dire, de la
main de Dieu? Une table dressée comme autel servait de lien
entre 'expression de I’'amour de Dieu et celle de 'amour du



LE ROLE SOCIAL DE L'EGLISE A TRAVERS LES SIECLES 277

prochain. C’était I'dme du « systeme, » que les paiens admi-
ralent et qui était le meilleur moyen de propagande a coté de
la bienfaisance privée. « Quand I'un d’entre eux souflre, tous se
sentent atteints, » atteste le caustique Lucien. Il n’y avait
encore aucune institution officielle; mais la communauté tout
entiere fonctionnait comme une institution libre de charité
fraternelle et d’assistance.

En outre, le devoir du travail fut fortement inculqué dans
les esprits. Non gqu’on reconnit dans le travail une bénédiction
particuliere, mais on y voyait un devoir qui allait sans dire.
(’est pourquoi on devait en procurer au frére pauvre qui se
trouvait inoccupé. « Au malade des secours, au bien portant
du travail, » lit-on dans un ancien écrit. Ce n’était pas la une
prescription légale, mais une obligation morale. Personne ne
songeait alors a4 des mesures destinées a prévenir d’une
maniére générale la pauvreté. On se contente de la considérer
comme un triste sort qu’il faut adoucir par des aumones.
D’autre part, la profonde défiance & I’égard du mammon injuste
ne poussait jamais ou presque jamais a s’en défaire pour des
raisons de principe. La richesse aussi était un sort ficheux,
dont il fallait écarter ou du moins atténuer par la charité les
graves conséquences.

Les institutions politiques, juridiques et économiques exis-
tantes étaient en partie reconnues, en partie seulement sup-
portées. Le sujet doit respecter l'empereur et ['autorité,
Iesclave son maitre; en revanche, le maitre chrétien doit voir
dans l'esclave son frére. De méme que dans le christianisme
primitif on ne constate aucune tendance républicaine, il ne s’y
manifeste aucune aspiration vers I’émancipation des esclaves.
A quoi 1l faut ajouter que Tertullien méme n’estime pas encore
qu’un empereur puisse étre chrétien, et que l’esclavage était
considéré comme appartenant aux institutions destinées & dis-
paraitre avec le monde mauvais lui-méme.

Le chrétien doit autant que possible abandonner la vie
publique et politique; jusqu’a quel point il peut y participer
pour l'améliorer, c’est sur quoi I'on n’était pas d’accord, et
dans la pratique les uns agissaient d’'une maniéere, les autres



278 AD. HARNACK

de l'autre. En tous cas, ce qu’on pouvait arranger et trancher
au sein de la communauté n’était pas porté au forum et il allait
de sol que dans les affaires matrimoniales et familiales, I'Eglise
suivait la loi chrétienne.

Au cours dusecond siécle s’accomplit lentement une transfor-
mation qui eut de graves conséquences. Au début, il y avait
eu des missionnaires et des docteurs libres qui s’imposaient
spontanément certaines abstinences & cause de leur vocation,
tout en jouissant de certains droits et de certains honneurs;
bientot ils disparaissent pour faire place 4 des conducteurs
spirituels revétus d’'un mandat officiel et choisis parla commu-
nauté. Ceux-ci prirent sur eux une partie des obligations parti-
culieres auxquelles se soumettaient les docteurs et on leur
attribua une moralité supérieure; ils héritérent aussi des droits
de leurs prédécesseurs et devinrent toujours plus les chefs des
communauteés. Quant a ces derniéres, par suite de leur accrois-
sement elles perdirent leur caractére primitif, qui reposait sur
la libre collaboration des charismes individuels, pour n’étre
bientot plus que des troupeaux passifs dirigés par ces chefs;
a leur téte était I'évéque. Cette évolution €tait naturelle et
nécessaire, mais elle donna lieu & deux travers qui jus-
qu’alors availent été comprimés: la paresse des uns et I'esprit
de domination des autres, quine tardérent pas & avoir en mains
tous les pouvoirs et aussi la fortune de I'Eglise. Il en résulta
aussi une nouvelle distinction au sein des Eglises, distinction
tout & fait indépendante des qguaiités religieuses et morales de
leurs membres.

Un autre point mérite de fixer I'attention : les aumodnes ne
furent plus données par amour fraternel; mais on considéra
comme quelque chose de méritoire en soi de se dépouiller
d’une partie de son avoir. Le désir de fuir le monde commence
A inspirer la charité. Bien que I’on doive se garder de porter
la-dessus un jugement trop sévere, — la foi vivante en un
monde et en un bonheur a venir est toujours un acte moral, et
c’est cette toi qui est ici & la base, — on ne peut méconnaitre
que les vues égoistes et aussil'idée fausse du mérite des
ceuvres ne font pas non plus défaut. (A suivre.)



	Le rôle social de l'Église a travers les siècles

