Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: Le sens des commandements de Jésus : dans le discours sur la
montagne

Autor: Soderblom, Nathan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379626

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JESUS

DANS LE DISCOURS SUR LA MONTAGNE

PAR

NATHAN SODERBLOM

pasteur suédois & Paris.

Comment comprendre les commandements que Jésus donne
dans le chapitre V de Matthieu et les passages paralléles, en op-
position & ce qui était dit aux anciens, ou plutdt pour lui servir
de complément ? L’exégése a beaucoup de réponses a cette
(fuestion. Et la question n’a pas seulement un intérét théorique.
Pour beaucoup de chrétiens, tant laiques que pasteurs, c’est une
question de conscience. Tolstoi a prétendu que nous n’avons
pas le droit de nous dire chrétiens, si nous n’appliquons pas
immédiatement ces paroles de Jésus interprétées a la lettre.
Et je ne crois pas que la difficulté de conscience, qui se pré-
sente ici, puisse étre levée aussi facilement qu’on croit pouvoir
le faire généralement.

D’un autre coté on prétend que, justement, ces paroles de
Jésus montrent, par leur forme antisociale et inapplicable en
pratique, que Jésus ne convient plus & notre temps. Sommes-
nous chrétiens ? Devons et pouvons-nous étre chrétiens ? Voila
deux questions, que souléve linterprétation des nouveaux
commandements de Jésus dans le discours sur la montagne.

Le probléme se divise en une question de fait et une question
de droit. D’abord nous avons a rechercher ce que Jésus a dit
et voulu dire, pour nous demander ensuite quelle valeur et
quelle autorité ces commandements de Jésus ont pour notre
vie morale et religieuse.



248 NATHAN SODERBI.OM

I

Les commandements dont 1l s’agit peuvent se réduire i six. !
Le premier, Mat. V, 21-26, traite du meurtre: « Moi, je vous
dis que tout homme qui se met en colére témérairement contre
son frére, sera punissable par le jugement, » etc. Le second,
versets 27-30, défend ’adultere: « Moi je vous dis que tout
homme qui regarde une femme pour la convoiter a déja commis
adultere avec elle dans son cceur. » Le troisieme, v. 31-32,
parle de I'indissolubilité du mariage. Dans le quatrieme, v. 33-
37, Jésus dit : « Moi, je vous dis de ne pas jurer du tout, » etc.
Le cinquieme, v. 38-42, s’oppose & la loi du talion : « Je vous
dis de ne pas résister au méchant. » Le sixieme enfin, v. 43-47,
étend I'amour du prochain aux ennemis.

Nous observons que le cinquieme et le sixiéme sont étroite-
ment liés, de méme que le second et le troisieme. *

Jésus présente dans ces paroles une morale d’un caractére
absolu, sans les limites qu’il trouvait dans la morale de son
temps. Il élimine d’abord les limites quant au sujet moral:
Iapplication de la loi n’est pas restreinte aux manifestations
extérieures du péché, mais elle comprend aussi les mouve-
ments secrets du cceur. Il élimine ensuite les limites quant a
la qualité de 'objet moral : le commandement de ’amour n’est
pas limité au prochain, mais s’applique & tous sans exception,
en d’autres termes, le jus talionis est supprimé et fait place au
principe de ne pas résister au méchant, 'amour doit s’étendre
meme aux ennemis. Kt le mariage, qui estle lien le plus intime
entre les hommes, ne perd pas sa valeur d’engagement par
suite de fautes plus ou moins graves du coté de la femme,
comme disaient les écoles rabbiniques en interprétant avec
plus ou moins de rigueur la loi du mariage. Enfin 'obligation
de dire la vérité n’est pas limitée au serment, mais s’applique
a tout ce qu'on dit ; tout serment est une prise en vain du nom
de Dieu. « Ne jurez pas du tout. Que votre parole soit oui, ouli,
non, non.»

U Tolstoi et Hilgenfeld en comptent cing.
2 Pour le texte et Pordre, voir Wendt, Die Lelhre Jesu, 1, 1886, p. 58-63.



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JESUS 249

Comment nous comporter vis-a-vis de cette morale, qui est
absolue dans ses exigences et qui n’admet pas les concessions
que la relativité et I'imperfection de la vie demandent ? La ré-
ponse n’est pas difficile quant aux premier, second et sixiéme
commandements, — jentends théoriquement, car en pra-
tique il est par exemple plus difficile d’aimer ses ennemis que
de ne pas résister au méchant. Tout le monde est du méme
avis au sujet de l'interprétation des paroles sur le meurtre et
sur I'adultére; et les termes dont Jésus se sert ne donnent lieu
a aucune équivoque, lorsqu’il exige ce qui est le plus élevé, le
plus irrationnel : Pamour des ennemis, la priére pour les per-
sécuteurs, etc. Au contraire, les opinions se divisent en ce qui
concerne les trois autres paroles.

Ce que Jésus dit de l'indissolubilité du mariage demande
d’abord une courte explication. Nous en trouvons chez Matthieu
deux versions : Mat. V, 32 et XIX, 9. Dans le premier de ces
textes il est dit que 'homme divorcé rend sa femme adultere
par le divorce, parce qu’en se remariant, méme aprés la sépa-
ration, elle viole son premier mariage. Selon l'autre passage
Phomme lui-méme devient adultére en se remariant malgré le
divorce. Cette différence n’a pas d’importance. Car dans les
deux cas le divorce est présenté comme non valable, de sorte
gquun nouveau mariage devient adultéere. C’est-a-dire que le
mariage est considéré comme indissoluble d’apres les deux
versions.

Mais il y a des paralléles & ces deux textes: Luc XVI, 18
pour Mat. V, 32, ol nous trouvons la parole de Jésus sans mo-
tif historique particulier ; et Marc X, 11 pour Mat. XIX, 9, ou
le commandement est présenté comme reponse a la question
des pharisiens sur le divorce. La fin des paroles de Jésus, dans
Luc XVI, est identique & Mat. XIX, ce qui indique que c’est
la forme primitive!. Maintenant nous observons dans les deux

! Holtzmann, Handcommentar. Origéne a aussi dans Mat. XIX, 9 la fin de
Mat. V, 32. Holtzmann, lui, garde les mots mapexroc 2éyov wopveiac et tient le
texte de Mat. V, 32 pour le texte authentique. I1 commente : En cas que la femme
ait déja commis mopveia, Phomme ne la rend pas adultére par le divorce, parce
qu'elle T'est déja.

THEOL. ET PHIL. 1897 17



200 NATHAN SODERBLOM

textes de Matthieu une particularité, qui manque et chez Marc
et chez Luc. Il y a ces mots en plus : mupextog doyou Topveiag, « Sl
ce n’est pour cause de fornication, » ce qui constitue une res-
triction & l'universalité de la régle, qui ne se trouve ni chez
Marc, ni chez Luc. Notre conclusion, que ces mots sont une
addition aux véritables paroles de Jésus, est confirmée par le
contexte méme de Mat. XIX, 3 sq. « Et les pharisiens s’appro-
chérent de lui pour le tenter, et pour lui dire: Est-il permis
4 un homme de répudier sa femme pour quelque sujet que ce
soit ? Mais, répondant, il lear dit: N’avez-vous pas lu que celui
qui les fit, dés le commencement les fit homme et femme, et
qu’il dit: A cause de cela 'homme quittera son pere et sa
mere, et s’attachera a sa femme, et les deux deviendront une
seule chair? En sorte qu’ils ne sont plus deux, mais une seule
chair. Que ce que Diew a uni, Uhomme ne le sépare donc
point. »

Donc la parole de Jésus sur I'indissolubilité du mariage était
absolue, différente non seulement des vues des écoles de
Hillel et Akiba, mais aussi de celle de Schammai, méme diffé-
rente de Moise lui-méme!. Jésus condamne le divorce purement
et simplement?. Cette défense absolue du divorce est difficile,
meéme impossible & appliquer. Mais cette difficulté ne peut évi-
demment pas étre écartée par une simple addition, comme le
fait le premier évangile.

Les deux autres défenses — celle de jurer et celle de résis-
ter au méchant — présentent une difficulié pareilie, et ’'évan-
géliste n’a pas cherché a I'éloigner. Mais ce qui n’a pas été
fait par I'interpolation, on cherche & le faire par I'interprétation.
Comment veut-on éviter les difficultés qui apparaissent a
I'application de ces commanderments dans leur forme absolue?
En somine, 11 y a deux méthodes qu’on emploie: 1° on donne
aux mots un sens autre que celui qu’ils semblent avoir & pre-

! Reuss, La Bible, Nouv. Test. L. Histoire évangélique, p. 521 @ « La loi esl
formelle, U'exégese la plus subtile ne pouvait en faire disparaitre Uautorisation du
divorce, considéré d'une maniere théorique. Clest la seule fois dans toute histoire
évangélique, qu'un pareil antagonisme sc présente. »

2 Reuss, liv. cit. p. 520.



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JESUS 251

miere vue; ou bien 2° on déclare paradoxales ces expressions
de Jésus, en les comparant & d’autres telles que : « Si ta main
droite te scandalise, coupe-la, et jette-la loin de toi. Pourquoi
remarques-tu le brin de paille qui est dans ’ceil de ton frere,
tandis que tu n’apercois pas la poutre qui est dans ton ceil? »
ete.

Nous trouvons la premiére méthode employée pour linter-
diction du serment. Jésus a dit de ne pas jurer du tout. Mais
on prétend qu’il a voulu dire autre chose. Afin de modifier le
sens on s’en référe aux mots suivants du Sauveur. Jésus ajoute :
« Ni par le ciel, parce que c’est le trone de Dieu ; ni par la terre
parce que c’est le marche-pied de ses pieds; ni par Jérusalem,
parce que c’est la ville du grand Roi. Ne jure pas non plus par
ta téte, parce que tu ne peux rendre blanc ou noir un seul
cheveu. » Calvin en conclut que Jésus n’interdit que ces ser-
ments-1at. Mais que devient alors le dws du texte : éym 3 Mye
opiv pn ousowe Slws ? Et 'opposition & ce qui était dit aux anciens
devient assez faible. Wendt emploie un autre procédé pour
écarter linterprétation littérale de la parole de Jésus. Il
s’attache aux mots qui suivent plus loin: « Mais que votre
parole soit: Oui, ouil ; non, non ; car ce qui est dit de plus vient
du méchant. » Wendt raisonne de la maniere suivante: Les
juifs pensaient que seul le serment, ou seuls certains serments
obligealent & dire la vérité. On n’était pas scrupuleux outre
mesure & I'endroit de la vérité, quand aucun serment n’était
ajoulé. Jésus veut qu'on dise la vérité méme sans serment.
Donc «je vous dis de ne pas jurer du tout » veut dire: les ser-
ments faits avec la pensée qu'on n’est pas tenu d’observer la
vérité, sauf quand un serment s’y ajoute, sont défendus. Mais
quelle interprétation compliquée de la parole si claire de Jésus!
Et pourquoi alors énumeérer les dits serments en faisant ob-
server que tous se rapportent & Dieu? Non, Jésus a dit ce qu’il
a voulu dire. L’objection que Jésus lui-méme a prété serment
ne compte pas. Car pour ce qui est de la question du grand
prétre, elle ne se trouve pas sous la forme sacramentelle dans
Marc, et quant au mol amen, il n’était évidemment pas consi-

1 Opera, tome XLV, 181.



252 NATHAN SODERBLOM

déré par Jésus comme un serment, comme une prise en vain
du nom de Dieu.

Pour éviter la difficulté que présente le caractere absolu de
ces commandements, on emploie, avons-nous dit, une autre
méthode, celle qui consiste & les tenir pour des paradoxes.
Elle est appliquée surtout ala parole de Jésus que nous n’avons
pas encore examinée, celle de « ne pas résister au méchant. »
Cette paroleinterditlalégitimedéfense,toutemploide la violence.
Elle n’est que la conséquence de cette autre, dans laquelle tout
le monde reconnait la plus haute expression de la loi de
Pamour?! : « Aimez vos ennemis; » car on ne peut aimer
personne en le tuant. — Cette opinion n’est qu’une abstraction.
Le professeur Wendt, dans sa caractéristique de l’enseigne-
ment de Jésus, a présenté comme un trait distinctif que Jésus
«cherche & obtenir la plus grande clarté possible par le chemin
le plus court possible.? » Wendt voit dans cette méthode de
Jésus une opposition 4 la casuistique des pharisiens qui spéci-
fiaient soigneusement tous les cas et toutes les exceptions 3.
Jésus a employé sans doute des exemples qui sont paradoxaux
par leur forme concise et concrete, afin de mieux accentuer
ses exigences morales. Nous n’avons pas besoin de chercher
longtemps pour en trouver. En voici quatre : « Si quelqu’un
vient & moi, et ne hait pas son peére et sa mére, et sa femme
et ses enfants, et ses fréres et ses sceurs, et jusqu’a sa propre
vie, il ne peut étre mon disciple' » (Luc XIV, 26.) « Si ton ceil
droit te scandalise, arrache-le et le jette loin de toi. » (Mat. V,
29.) « Si quelqu’un te frappe sur la joue droite, présente-lui
aussi 'autre. » (Mat. V, 39.) « Que votre parole soit : Oui, oui;
non, non; car ce qui est dit de plus vient du méchant. » Par
ces exemples d’une concision paradoxale Jésus donnait & ses
commandements un caractere populaire qui se gravait dans le

! Oldenberg, Buddha. Berlin 1881, p. 298. Le bouddhisme ne commande pas
d’aimer 'ennemi, mais plutdt de ne pas le hair. — Bousset, Jesu Predigt in
threm Gegensalzs zum Judenthum. Gittingen, 1892, p. 50.

* Wendt, Die Lehre Jesu 11, 96 ; « Das Princip grosste Deutlichkeit auf dem
kiirzesten Wege zu erstreben. »

3 Liv. cit. p. 99.



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JESUS 253

cceur et dans la mémoire. — Mais ces expressions sont la pour
rendre claires des régles trés précises. Cette distinction entre
le paradoxe et la régle est tres importante a faire. C’est en la
négligeant que Wendt et plusieurs autres exégetes comptent
aussi les commandements de ne pas jurer du tout et de ne pas
résister au meéchant parmi les expressions paradoxales. Cher-
chons le sens des quatre paroles que nous venons de rappeler.
La premiére : « Si quelqu’un vient & moi et ne hait pas son
peére etc., » est expliquée par la régle : « Celui qui affectionne
pére ou meére plus que moi, n’est pas digne de moi » etc.
(Mat. X, 371.) Reuss donne bien le sens de cet autre exemple
paradoxal « arrache ton ceil, coupe ta main, » en disant qu’il
signifie « 'importance de résister avec une énergie préte a
tout sacrifice aux penchants de notre nature animale.?2 »
« Présenter 'autre joue » donne un exemple de la régle tres
claire et précise de ne pas résister au méchant, et « dire : Oui,
oul; non, nony» de celle de ne pas jurer du tout. Ces derniéres
expressions ne sont pas parmi les exemples de paradoxes, mais
parmi les régles précises qu’il faut comprendre a la lettre.

On objecte : Mais Jésus lul-méme n’a pas présenté l'autre
joue & I'huissier du souverain sacrificateur quand il lui donna
un coup de verge.Jésus lui répondit au contraire : « Si j’al mal
parlé, rends témoignage de ce mal, mais si j’ai bien parlé,
pourquol me déchires-tu ?» (Jean XVIII, 22-23). A cette objection
je réponds : Il n’a pas suivi & la lettre I’exemple paradoxal de
présenter lautre joue, mais bien la regle de ne pas résister au
méchant. En effet, il reprocha & son disciple le dessein de le
défendre : « Remets ton épée en son lieu; car tous ceux qui
auront pris I’épée périront par ’épée. » (Mat. XXVI, 52.) Et il
consentit au meurtre judiciaire dont il fut lui-méme la victime,
en nereésistant pas aux méchants, en disant plutot 4 leur sujet :
« Pére, pardonne-leur, car ils ne savent ce qu’ils font. » C’est
ainsi qu'il a vaincu le mal.

Notre examen de tous ces textes nous a montré que Jésus a
voulu dire ce qu'il a dit3.

1 Cf. Marc VII, 9-13. — 2 La Bible, p. 428. — 3 Tolstoi, Renouvier, Weiss.



254 NATHAN SODERBLOM

Avant de quitter cette question de fait pour passer a notre
question de droit, arrétons-nous un moment et cherchons le
pourquoi de ces interprétations qui viennent donner aux com-
mandements de Jésus une autre portée que celle qu’ils semblent
avoir et qu’ils ont. Ce geunre d’interprétation se rattache non
pas toujours, mais tres souvent & une maniére d’étudier et de
comprendre les paroles de Jésus, qui devrait étre abandonnée
de nos jours. La majeure de ce raisonnement est celle-ci: Jésus
est la vérité; il faut que tout ce qu’il a dit soit acceptable et
praticable. La mineure : ces commandements du discours sur
la montagne ne sont pas cela, ils sont plutét étranges et
scandalisants dans leur forme absolue. La conclusion : il faut
lesinterpréterautrement. Je ne puis pas complétement absoudre
Wendt de semblables vues. Il dit!: « Il y a beaucoup de cas
particuliers, dans les jugements et les exigences de Jésus, qui
nous paraissent tout d’abord étranges et choquants; c’est seule-
ment par la connaissance de ce principe d’enseignement — sa-
voir la plus grande clarté par le plus court chemin possible —
qu'on en trouve une explication satisfaisante, autrement on
reste dans I'incertitude s'il faut tenir les paroles de Jésus pour
forcées et impraticables ou les adoucir en leur donnant une
interprétation figurée. »

Dans la littérature d’édification nous trouvons beaucoup de
représentants de cette méthode d’interprétation. Cette idée
que tout ce que Jésus a fait et dit doit étre compris et justifié
par nous pour étre réei, n’est pasencore complétement éliminée.
La méme ou des vues historiques sont adoptées, ce principe
dogmatique s’y méle et égare le jugement.

Je nommerai ici une autre maniére de comprendre les paroles
de Jésus, qui, pour étre contraire & la précédente, n’en est pas
plus historique. Le représentant le plus grand et le plus carac-
téristique en est le philosophe danois Soren Kierkegaard. Selon
'exégése dont je parlais tout & I’heure il faut que les paroles de
Jésus ne soient pas — pour citer Wendt — schroff und be-
fremdlich, étranges et choquantes. Elles doivent pouvoir passer
comme la monnaie morale courante de notre temps. Kierke-

t Liv, cit. 11, 97.



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JESUS 255

gaard, au contraire!, prend pour point de départ le fait que
Jésus est vraiment étrange et choquant. Ce qui est paradoxal,
ce qui n’est pas semblable & nous et qui se soustrait & notre
jugement, c'est ce qu’il y a de plus véritable, de plus authen-
tique en Jésus. L’austérité intransigeante de son idéal moral,
cette austérité qui repousse et scandalise, — c’est ce qui attire
ces hommes. La morale du Sauveur n’est pas appliquable a
la société qui mene une vie tranquille et heureuse; elle ne peut
étre appréciée et réalisée, que quand les flots des événements
sont soulevés, et par les esprits & demi révolutionnaires qui
semblent n’avoir jamais assez de place dans leur temps et leur
milieu social. Tel est le principe d’ou part Kierkegaard en inter-
prétant les paroles de Jésus. Nous comprenons qu’il n’essaye pas
d’atténuer 'austérité des commandements dont nous parlons.
Au contraire, son principe dogmatique 'égare & son tour jus-
qu’a lui faire considérer les mots : « tout horame qui regarde
une femme pour la convoiter, etc., » comme une interdiction
absolue du mariage!

La premiére de ces deux méthodes a sa valeur en ce qu’elle
sait & sa maniere changer le trésor moral de l'évangile en
menue monnaie pour les besoins journaliers de la société. Elle
est méme en un sens nécessaire pour réduire la morale de
Jésus, que Kierkegaard appelle « une morale pour les témoins
de la vérité, » — & étre aussi une morale pour le peuple chrétien.
Mais & tout prendre le second principe ressemble davantage a
I'esprit de Jésus. Jésus était vraiment « étrange et choquant. »

L’influence de ces hommes qui 'appliquent est aussi plus
forte et plus durable.

Mais nous devons, autant que nous pouvons le faire, — car
nous ne pourrons jamais traiter Jésus d’une maniere tout-a-fait
désintéressée,'si nous voulons le comprendre — laisser de coté
nos opinions personnelles sur ce que Jésus devait dire, afin de
constater d’abord ce ¢u’il a vraiment dit, pour rechercher
ensuite quelle valeur cela a pour nous. J’ajoute que toutes les
fois que nous nous sommes assurés de l'authenticité d’une

1 Cf, aussi Kihler, Der sogenannte lastorische Jesus wnd der geschichtliche
biblische Ghristus.



256 NATHAN SODERBLOM

parole de Jésus qui nous scandalise et nous semble étrange a
premiére vue, nous trouvons, ou nous trouverons, une nouvelle
preuve que Jésus est plus grand que nos pensées. L’Eglise n’a
rien & craindre du travail historique et critique sur la vie de
Jésus, mais a beaucoup a en attendre. Le résultat du conflit
entre les opinions traditionnelles des hommes sur Jésus et sa
figure réelle, telle qu’elle ressort de I’évangile mieux compris,
parce qu’ll est étudié avec plus de méthode et plus de res-
sources, peut selon mon avis se caractériser exactement par
les mots de Jean-Baptiste : « Il faut qu’il croisse et que je
diminue. »

Nousverrons cette expérience confirmée par notre probléme
d’aujourd’hui.

IT

Deux auteurs qui ne sont ni 'un ni 'autre theéologiens de
profession, mais dont la facon de traiter de I’enseignement de
Jésus est, chacune a sa maniére, trés remarquable, ont nouvel-
lement? exprimé sur l'interprétation littérale des commande-
ments de Jésus dans le sermon sur la montagne, la méme
opinion que celle a laquelle notre examen nous a conduit.
Tolstoi et Renouvier® admettent tous les deux que Jésus a
voulu dire ce qu’il a dit. « Nous ne pouvons que prendre & la
lettre la plus extréme des exigences de lamorale de Jésus, celle
qui interdit la défense personnelle : « Vous savez qu’on vous a
dit : ceil pour il 3 ete. »

Mais ils en ont tiré des conclusions absolument difiérentes.
Le grand moraliste russe insiste avec toute la force desafoisur
la mise en pratique absolue des paroles de Jésus. C’est en
évitant leurs exigences absolues que la chrétienté a foulé aux
pieds son triomphe et son bonheur. Si nous voulons étre appelés
chrétiens, il faut supprimer immédiatement le serment, la dé-

! Ce travail a ét¢ In dans la Soci¢té de theéologie protestante de Paris, le
21 mai 1895.

2 Renouvier, Etude philosophique sur la doctrine de Jesus-Christ. — Annee
philosophique 1893.

3 Liv, cit. p. 68,



LE SENS DES GCOMMANDEMENTS DE JESUS 257

fense personnelle, la punition, la guerre, la dissolubilité du
mariage, en faisant du sermon sur la montagne la loi des indi-
vidus et des sociétés.

L’éminent philosophe frangais comprend qu'il est impossible
d’introduire une telle morale dans la société présente. Donc ces
paroles de Jésus montrent que sa morale n’est pas pour notre
temps. Renouvier parle de « Pinadaptation de cette morale a
une société qui veut vivre, sa convenance exclusive a des temps
d’épreuve et d’attente, a la veille du jugement dernier!. » « La
proximité de la fin du monde, ajoutée ala prévision trés fondée
que Jésus avait de son supplice et des persécutions auxquelles
ses disciples devaient s’attendre, nous donne I’explication satis-
faisante, la seule entiérement satisfaisante, du sacrifice absolu
qu’il réclamait de quiconque, voulant suivre le Christ, devrait
porter sa croix, et surtout de la morale de la charité absolue
et de non-résistance au mal, préchée dans le discours sur la
montagne2. » « Au lieu de servir a une société qui doil durer,
ces préceptes sont destinés & opérer la sélection finale des €lus
dans une société qui va mourir?. »

La différence dans 'appréciation de la morale de Jésus ne
peut guere étre plus grande. Tolstoi considere ces paroles avec
I'obéissance du disciple, pour qui Jésus est devenu une autorité
absolue. Renouvier les examine avec le regard critique de
I'historien. A qui donner raison? Est-ce que nous sommes
encore & Jésus, ou devons-nous en attendre un autre?

Les paroles de M. Renouvier nous ont déja montré que cette
différence dépend de I'idée qu’on se fait du rovaume de Dieu
dans ’enseignement de Jésus. Notre probléme est étroitement
lié a la discussion présente sur le caractére eschatologique de
la prédication de Jésus, que M. Ehrhardt nous a exposée?, et
au sujet de laquelle il a donné son opinion si instructive et si
remarquable dans son livre : Der Grundcharakter der [thik
Jesu tm Verhdltniss zu den messianischen Hoffnungen seines

v Liv. cit. p. 47. — 2 Liv. cit. pag. 55. — 3 Liv. cil. pag. 62.

+ Voiv @ Lu récente controverse sur l'eschalologie de Jésus en Allemmagne, par
Eugéne Ehrhardt, dans la Revue de (heol. et de phil. de sept. 1805 (pag. 450-
482,)



258 NATHAN SODERBLOM

Volkes und zu seinem Messiasbewusstsein (Freiburg i. B.1895.)
Tolstoi attribue & Jésus un idéal tout a fait terrestre, Renouvier
un idéal complétement transcendant. Il convient donc de jeter
un coup d’ceil sur cette discussion afin de découvrir le caractére
général de la morale de Jésus, ce qui nous fera comprendre
les commandements dont nous parlons icl.

(’est un grand progrés vers une conception moins abstraite
et plus historique de la personne de Jésus, que d’avoir accentué
le caractére eschatologique de son enseignement!, « Jésus n’a
pas été un doctrinaire du progrés social?. » Jésus n’était pas
du tout un moraliste ou un philosophe3. Il n’a pas parlé, avec
la circonspection du philosophe proclamant des doctrines, d’un
systeme qu’il aurait acquis péniblement par I'analyse critique.
Ses paroles, dans le discours sur la montagne, coulent de sa
bouche spontanément, comme bat le cceur. Et elles sont nées
dans la situation personnelle la plus extraordinaire. Il se trouve
a la veille d’'une catastrophe. Son intérét absorbant est la déci-
sion morale & prendre par les individus 4 la perspective de
cette catastrophe. C'est pour cela que Jésus a retiré ses dis-
ciples des circonstances sociales ordinaires de la vie, et que
lui-méme a vécu -— parmi les hommes, & la vérité, mais —
hors de la société. Ses regards se portent vers un royaume &
venir.

Mais quand M. Renouvier croit pouvoir en finir avec les pa-
roles de Jésus en se plagant & ce seul point de vue, c’est une
maniére de voir trop étroite qui se condamne elle-méme par
son appréciation inexacte de la valeur de la morale de Jésus
pour nous. Ce qui n’est pas moins vrai, c’est que Jésus possé-
dait quelque chose d’actuel et qu’il préchait aussi pour le pré-
sent. Il interrogeait un jour ses disciples en disant: « Qui est-
ce que les hommes disent que je suis? » Ils répondirent:

1 Voir surtout J. Weiss, Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes, Gottingen 1892.

2 Renouvier,

3 Jacob, Jesu Stellung zum mosaischen Gesetz, Gottingen 1893, p. 1: « Sittliche
Ideale werden nicht von den Moralisten evdacht, sondern erwachsen in der
Geschichte » (les idéals moraux ne sont pas créés par les moralistes, mais sc pro-
duisent au cours de I'histoire).



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JESUS 259

« Jean le baptiseur; d’autres: Elie; et d’autres: I'un des pro-
phétes. » Et il leur dit: « Et vous, qui dites-vous que je suis? »
Et Pierre, répondant, lui dit : « Tu es le Christ. » Si Jésus
n’avait fait que proclamer quelque chose & venir, il n’aurait été
qu'un prophete?. Les autres, dout parlent les disciples, auraient
eu raison contre Pierre, et beaucoup de modernes auraient
raison contre nous qui, avec Luther, nous approprions la con-
fession de Pierre sous une forme un peu modifiée: Je crois que
Jésus-Christ est mon maitre. Lorsque Jésus accepte le titre de
Messie, il dit par 124 méme que le royaume de Dieu est en
quelque sorte présent. Nous ne pouvons pas nous céfendre de
I'impression que Jésus a vécu dans le présent, ayant des buts
trés positifs et trouvant sa joie parmi les hommes et dans la
nature. Un exemple : lorsqu’il donne la régle : « Ne soyez point
en soucl pour votre vie, » etc., il ne la motive pas par la courte
durée de ce monde; non, il dit: « Votre Pére céleste sait que
vous avez besoin de toutes ces choses,» «lelendemain prendra
souci de ce qui lui appartient. » Et il laisse ses regards reposer
avec joie sur les oiseaux, qui ne sément pas, et sur les lis des
champs, qui ne filent point. En ce qui concerne les intéréts
positifs de cette vie, Jésus forme nettement opposition au sen-
timent eschatologique qui se reflete dans la littérature apoca-
lyptique, et & Jean Baptiste. Plusieurs trouvaient méme qu'’il
prenait trop de part aux jouissances de la vie: « Voici, disait-
on, un mangeur et un buveur! »

Nous n’avons bas besoin d’aborder ici la question de savoir
comment ces deux choses: l'idéal transcendant et I'intérét po-
sitif pour la vie humaine présente, se conciliaient dans la con-
science de Jésus2. En nous pénétrant de sa vie, nous pourrons
arriver a entrevoir tout au moins comment tout se tenait chez
lui. Mais nous ne parviendrons jamais a faire une analyse psy-
chologique satisfaisante de la personne de Jésus; car il était
trop au-dessus de nous.

Pour notre sujet, il convient d’observer que le royaume de

t Cf. Ehrhardt.
2 Yoir les travaux de MM. Baldensperger, Schmoller, J. Weiss, Bousset,
Ehrhardt.



260 NATHAN SODERBLOM

Dieu ¢ venir et la messianité présente n’étaient que les formes
extérieures de la particularité religieuse de Jésus. Ces deux
facteurs ont leur point de départ commun et leur unité dans sa
conscience d’étre le Fils de Dieu, son Pére. L’étude plus féconde
de I'évangile de Jean le montrera davantage; ce n’est qu'un
emploi trop exclusif des synoptiques qui a pu cacher ce fait &
certains de nos contemporains.

Nous pouvons exprimer 'unité des deux tendances de Jésus
en disant! qu’il avait en lui un trésor transcendant a faire
valoir des cette vie en l'appliquant a la tiche de l'existence
présente.

La morale de Jésus a ce méme double caractére que nous
avons constaté dans ’ensemble de son enseignement. D’un
coté, ses commandements ont un cachet transcendant et
étrange, qul ne semble pas convenir a I'imperfection de cette
vie. Christophe Schrempf, le disciple de Soren Kierkegaard,
dit du Nouveau Testament ce qui s’applique surtout au sermon
sur la montagne : « Ce n’est pas un traité de morale élémen-
taire. C’est fausser les paroles de Jésus que d’en faire un ma-
nuel de vie tranquille et paisible en toute piété et honnéteté 2. »
Ainsi certains commandements de Jésus peuvent méme devenir
dangereux quand on veut, comme le fait Tolstoi pour les inter-
dictions du serment et de la résistance au méchant, les intro-
duire immédiatement dans la vie ordinaire de la société pré-
sente.

D’un autre coté, la morale de Jésus n’est pas fantastique et
sans application & I’égard d’une société qui veut vivre. La
meilleure preuve en est que la morale de Jésus a été l'inspira-
trice de I’essor moral le plus grand et le plus fécond que I'his-
toire connaisse. Ce que nous appelons le coté transcendant de
la morale de Jésus ne la rend pas temporaire, applicable tout
au plus pour une secte eschatologique et fanatique, mais lui

1 Comp. Ehrhardt, loc. cit., p. 102.

2 Die Wahrheit, 1893, p. 49. — Schrempf admet méme dans sa discussion avec
Lange, qui voudrait remplacer la morale chrétienne par une morale patriotique,
que I'enseignement moral doit commencer par étre seulement patriotique pour
devenir chrétien a un ige plus avancé.



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JESUS 261

ouvre un horizon infiniment plus vaste. Elle ne peut pas s’é-
puiser dans un certain moment de I'histoire, pour faire place &
une morale plus élevée, mais elle peut servir & constituer le but
éternel de I’humanité. Comme l'attente de la catastrophe &
venir et la messianité présente ont leur fond commun dans le
sentiment de filialité de Jésus, ainsi sa morale trouve son unité
dans l'idéalité inouie et intransigeante avec laquelle 1l proclame
I’'amour de Dieu et des hommes.

J’adopte les paroles de M. Bousset!: « Le détachement
absolu de la prédication de Jésus de toutes les circonstances
sociales conditionne en méme temps la pureté et la précision
avec lesquelles elle pose les fondements éternels de la vie
sociale, les obligations toujours les mémes des hommes entre
eux dans leurs rapports les plus simples. »

Appliquons ce principe aux trois commandements de Jésus
dans le sermon sur la montagne que nous avons icl en vue.

M. Ehrhardt a fait remarquer le caractere a double entente de
la parole sur la non-résistance au mal. Elle peut s’entendre
comme une régle utile & la société: 'amour 'emporte sur la
haine par sa patience et sa grandeur mieux que par la force.
Elle peut aussi étre comprise comme un principe révolution-
naire et antisocial, exigeant I’abolition du droit de punir pour
I’Etat et de celui de défense personnelle. La méme obser-
vation s’applique aux deux autres commandements. L’inter-
diction du serment peut étre interprétée comme un commande-
ment de sincérité et de simplicité dans les relations humaines,
mais on peut aussi en user en vue d’abolir une institution qui
était, au temps de Jésus comme maintenant, un appui de la
vie sociale. « Le mariage ne doit pas étre rompu. » Voila une
prédication utile et nécessaire contre la légéreté et la disso-
lution; mais elle pourrait quelquefois causer une difficulté
morale de plus. Est-ce qu’il faut alors, avec Tolstoil, supprimer
le serment, la justice punitive, etc.? Sinon, quel jugement
porter sur notre christianisme ?

Si notre foi était aussi grande que celle de Jésus, si le chris-
tianisme était dans notre société une force tout autrement

1 Liv, cit.,; p. 72, 73.



262 NATHAN SODERBLOM

puissante (u’elle ne l'est, cette question serait inutile. Quoi
qu’il en soit, Jésus nous a donné lui-méme la clef pour com-
prendre la situation de notre société en face de ses commande-
ments. En discutant avec les pharisiens la question du mariage
il a dit : « C’est & cause de la dureté de votre cceur que Moise
a écrit pour vous ce commandement », & savoir la permission
de répudrer la femme. Siles commandements de Jésus ne sont
pas immeédiatement appiicables, c’est & cause de la durelé de
nos cceurs, a4 cause du péché humain, de la faiblesse morale.
La morale absolue ne peut pas étre immeédiatement réalisée
dans la vie de ’Etat, parce que tous ne sont pas chrétiens. Nos
législateurs sont obligés de faire comme le législateur d’Israél
selon la parole de Jésus. Il faut admettre un principe pédago-
gique, qui veut éduquer pour tendre au but, au lieu du prin-
cipe absolu qui parle par la bouche de notre Seigneur. Car
Jésus n’a pas eu en vue I'Etat ; il n’a pas dirigé ses commande-
ments contre les lois de la société humaine: il a parlé aux
individus, il a placé 'homme seul en face de la catastrophe,
c’est-a-dire en face de Dieu, en lui proposant I'idéal absolu.

Done, si les lois humaines font usage de la force et du ser-
ment et permettent le divorce, il ne faut pas prétendre que cela
soit chrétien, soit en recourant & une interpolation, comme
fait le premier évangile, soit au moyen d’une interprétation qui
donne aux paroles de Jésus un autre sens, destiné a lever la
difficulté; mais il ne faut pas non plus éliminer la morale
de Jésus comme étant eschatologique et inapplicable, & cause
d’un fait qui lui donne au contraire sa grandeur unique.

C’est toujours, et surtout dans la vie morale, une méthode
pernicieuse que celle qui consiste & diminuer les exigences
pour augmenter les résultats. Il faut admettre que notre société
n’est pas encore chrétienne, parce qu’elle est obligée de s’ac-
commoder a la dureté du cceur humain, mais que nous recon-
naissons dans la morale de Jésus le but supréme et positif au-
quel tendent tous les efforts du chrétien. Luther! a bien carac-
térisé la position du chrétien dans la vie de la société en ce
qui concerne ces commandements : « Le chrétien, dit-il, vit

1 Edit. d’Erlangen, tome XLIII, p. 141,



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JESUS 263

vis-a-vis de chacun en supportant tout pour lui-méme, mais en
meéme temps il vit comme étant dans ce monde, en employant
et en pratiquant tout ce que nécessite le droit de V'état, de la
ville, du citoyen, de la famille. Il veut, non pas renverser
’état social ni s’enfuir et abandonner le monde et ses obliga-
tions, mais en user tout en appartenant intérieurement & un
état de choses différent. »

Ces paroles de Luther montrent que lui, qui a compris et
apprécié comme personne la valeur morale de la vocation
humaine, a reconnu aussi 'autre face de la vérité chrétienne,
a savoir que le christianisme ne peut jamais étre compléte-
ment réalisé dans la vie de la société humaine!. Notre vocation
humaine ne saurait épuiser notre idéal chrétien. Notre sociéte,
comme telle, ne deviendra jamais le royaume de Dieu. 1y
aura toujours un au deld. « Notre cité est dans le ciel. » Nos
regards doivent étre dirigés en avant, mais surtout en haut.

L'W. Bousset, Jesu Predigt in threm Gegensatz zum Judenthum. Gotlingen
1892, parle bien, p. 75-77, du danger que court la théologie moderne d'identilier
le christianisme et la « culture. »

Page 76 : « Hier (von Jesu) wird cin Leben ganz in der Wirklichkeit der Dinge
gefiihet, ohne Halbheit, ohne Riickwirtschauen, ein Leben in der unendlichen
Furcht vor dem Richter der Lebendigen und Toten, in unendlichem Vertrauen auf
den himmlischen Yater, in Gehorsam lauschend auf seine Stimme, in Liche die
Jiinger hineinzichend in seine Welt. Lasst es nur eimmal Sabbatstille werden, nur
einmal die Blicke der Menschen ganz voll und allein aul die letzte Wahrheit und
Wirklichkeit gerichtet sein, die Arbeit, das Sorgen nn Diesseits wird sich schon
ganz von selbst gelautert, verklirt wieder einstellen. ». — « ler (par Jésus) une
vie est vécue entierement dans la réalite des choses, sans partage, sans regard en
arri¢re, une vie dans la crainte absolue devant le juge des vivants et des morts,
dans la conliance absolue au Pere céleste, en ceoutant dans Pobcissance sa voix,
en attirant par lamour ses diseiples dans son monde @ lui. Laissez sculement
s'établir le calme du sabbat, laissez une fois les regards des hommes se diriger
enticrement et exclusivernent vers la supréme vérite el la rcalite finale, le tra-
vail, le souci, dans le monde présent, se retrouvera de lui-méme, mais ¢épure,
transfigure. » — Voir aussi W. Hervmann, Gottesdienstliche Vortrige, Freiburg i/b.,
1892, p.49: « Jedes neu erstehende Geschlecht sicht sich durch Christus vor
dieselbe unendliche Aufcabe gestellt, und muss erfahren, dass er allein es ist, der
uns emporfithrt. » « Chagque génération nouvelle qui surgit se voit placce par le
Christ en face de la meéme Giche infinie, et doit faire Pexpérience que c'est lui

seul qui nous ¢léve au-dessus de ce monde. »



	Le sens des commandements de Jésus : dans le discours sur la montagne

