
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: Le sens des commandements de Jésus : dans le discours sur la
montagne

Autor: Söderblom, Nathan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379626

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JÉSUS

DANS LE DISCOURS SUR LA MONTAGNE

NATHAN SODERBLOM

pasteur suédois à Paris.

Comment comprendre les commandements que Jésus donne
dans le chapitre V de Matthieu et les'passages parallèles, en

opposition à ce qui était dit aux anciens, ou plutôt pour lui servir
de complément? L'exégèse a beaucoup de réponses à cette
question. Et la question n'a pas seulement un intérêt théorique.
Pour beaucoup de chrétiens, tant laïques que pasteurs, c'eM une

question de conscience. Tolstoï a prétendu que nous n'avons

pas le droit de nous dire chrétiens, si nous n'appliquons pas
immédiatement ces paroles de Jésus interprétées à la lettre.
Et je ne crois pas que la difficulté de conscience, qui se

présente ici, puisse être levée aussi facilement qu'on croit pouvoir
le faire généralement.

D'un autre côté on prétend que, justement, ces paroles de

Jésus montrent, par leur forme antisociale et inapplicable en

pratique, que Jésus ne convient plus à notre temps. Sommes-

nous chrétiens? Devons et pouvons-nous être chrétiens? Voilà
deux questions, que soulève l'interprétation des nouveaux
commandements de Jésus dans le discours sur la montagne.

Le problème se divise en une question de fait et une question
de droit. D'abord nous avons à rechercher ce que Jésus a dit
et voulu dire, pour nous demander ensuite quelle valeur et

quelle autorité ces commandements de Jésus ont pour notre
vie morale et religieuse.



248 NATHAN SÒDERBLOM

I

Les commandements dont il s'agit peuvent se réduire à six.l
Le premier, Mat. V, 21-26, traite du meurtre : « Moi, je vous
dis que tout homme qui se met en colère témérairement contre
son frère, sera punissable par le jugement, » etc. Le second,
versets 27-30, défend l'adultère : «Moi je vous dis que tout
homme qui regarde une femme pour la convoiter a déjà commis
adultère avec elle dans son cœur. » Le troisième, v. 31-32,
parle de l'indissolubilité du mariage. Dans le quatrième, v. 33-

37, Jésus dit : « Moi, je vous dis de ne pas jurer du tout, » etc.
Le cinquième, v. 38-42, s'oppose à la loi du talion : « Je vous
dis de ne pas résister au méchant, n Le sixième enfin, v. 43-47,
étend l'amour du prochain aux ennemis.

Nous observons que le cinquième et le sixième sont étroitement

liés, de même que le second et le troisième. -

Jésus présente dans ces paroles une morale d'un caractère
absolu, sans les limites qu'il trouvait dans la morale de son

temps. Il élimine d'abord les limites quant au sujet moral :

l'application de la loi n'est pas restreinte aux manifestations
extérieures du péché, mais elle comprend aussi les mouvements

secrets du cœur. U élimine ensuite les limites quant à

la qualité de l'objet moral : le commandement de l'amour n'est

pas limité au prochain, mais s'applique à tous sans exception,
en d'autres termes, le jus talionis est supprimé et fait place au

principe de ne pas résister au méchant, l'amour doit s'étendre
même aux ennemis. Et le mariage, qui est le lien le plus intime
entre les hommes, ne perd pas sa valeur d'engagement par
suite de fautes plus ou moins graves du côté de la femme,
comme disaient les écoles rabbiniques en interprétant avec
plus ou moins de rigueur la loi du mariage. Enfin l'obligation
de dire la vérité n'est pas limitée au serment, mais s'applique
à tout ce qu'on dit ; tout serment est une prise en vain du nom
de Dieu. «Ne jurez pas du tout. Que votre parole soit oui, oui,
non, non. »

1 Tolstoï et Hilgenfeld en comptent cinq.
- l'ouï le texte et l'ordre, voir Wendt, Die Lehre Jesu, I, 188(1, p. 58-113.



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JÉSUS 249

Comment nous comporter vis-à-vis de cette morale, qui est

absolue dans ses exigences et qui n'admet pas les concessions

que la relativité et l'imperfection de la vie demandent? La

réponse n'est pas difficile quant aux premier, second et sixième

commandements, — j'entends théoriquement, car en
pratique il est par exemple plus difficile d'aimer ses ennemis que
de ne pas résister au méchant. Tout le monde est du même
avis au sujet de l'interprétation des paroles sur le meurtre et

sur l'adultère ; et les termes dont Jésus se sert ne donnent lieu
à aucune équivoque, lorsqu'il exige ce qui est le plus élevé, le

plus irrationnel : l'amour des ennemis, la prière pour les

persécuteurs, etc. Au contraire, les opinions se divisent en ce qui
concerne les trois autres paroles.

Ce que Jésus dit de l'indissolubilité du mariage demande

d'abord une courte explication. Nous en trouvons chez Matthieu
deux versions : Mat. V, 32 et XIX, 9. Dans le premier de ces

textes il est dit que l'homme divorcé rend sa femme adultère

par le divorce, parce qu'en se remariant, même après la
séparation, elle viole son premier mariage. Selon l'autre passage
l'homme lui-même devient adultère en se remariant malgré le
divorce. Cette différence n'a pas d'importance. Car dans les

deux cas le divorce est présenté comme non valable, de sorte

qu'un nouveau mariage devient adultère. C'est-à-dire que le

mariage est considéré comme indissoluble d'après les deux
versions.

Mais il y a des parallèles à ces deux textes : Luc XVI, 18

pour Mat. V, 32, où nous trouvons la parole de Jésus sans motif

historique particulier ; et Marc X, 11 pour Mat. XIX, 9, où
le commandement est présenté comme réponse à la question
des pharisiens sur le divorce. La fin des paroles de Jésus, dans

Luc XVI, est identique à Mat. XIX, ce qui indique que c'est
la forme primitive1. Maintenant nous observons dans les deux

1 Holtzmann, Handcommentar. Origene a aussi dans Mat. XIX, 9 la fin de

Mat. V, 32. Holtzmann, lui, garde les mots rrap£/cròc ?.óyov rropvsiaç et tient le

texte de Mat. V, 32 pour le texte authentique. Il commente : En cas que la femme

ait déjà commis rropvda, l'homme ne la rend pas adultère par le divorce, parce
qu'elle l'est déjà.

THÉOL. ET PHIL. 1897 17



250 NATHAN SÖDERBLOM

textes de Matthieu une particularité, qui manque et chez Marc
et chez Luc. Il y a ces mots en plus : mxpexrôs Xfyou nopvùotç, « si

ce n'est pour cause de fornication, » ce qui constitue une
restriction à l'universalité de la règle, qui ne se trouve ni chez

Marc, ni chez Luc. Notre conclusion, que ces mots sont une
addition aux véritables paroles de Jésus, est confirmée par le
contexte même de Mat. XIX, 3 sq. « Et les pharisiens s'approchèrent

de lui pour le tenter, et pour lui dire : Est-il permis
à un homme de répudier sa femme pour quelque sujet que ce

soit? Mais, répondant, il leur dit : N'avez-vous pas lu que celui

qui les fit, dès le commencement les fit homme et femme, et

qu'il dit : A cause de cela l'homme quittera son père et sa

mère, et s'attachera à sa femme, et les deux deviendront une
seule chair? En sorte qu'ils ne sont plus deux, mais une seule
chair. Que ce que Dieu a uni, l'homme ne le sépare donc

point. »

Donc la parole de Jésus sur l'indissolubilité du mariage était
absolue, différente non seulement des vues des écoles de

Hillel et Akiba, mais aussi de celle de Schammaï, même
différente de Moïse lui-même '. Jésus condamne le divorce purement
et simplement3. Cette défense absolue du divorce est difficile,
même impossible à appliquer. Mais cette difficulté ne peut
évidemment pas être écartée par une simple addition, comme le

fait le premier évangile.
Les deux autres défenses — celle de jurer et celle de résister

au méchant — présentent une difficulté pareille, et l'évangéliste

n'a pas cherché à l'éloigner. Mais ce qui n'a pas été

fait par l'interpolation, on cherche à le faire par l'interprétation.
Comment veut-on éviter les difficultés qui apparaissent à

l'application de ces commandements dans leur forme absolue?
En somme, il y a deux méthodes qu'on emploie: 1° on donne

aux mots un sens autre que celui qu'ils semblent avoir à pre-

1 Reuss, La Bible, Nouv. Test. I. Histoire évangélique, p. 521 : « La loi est

formelle, l'exégèse la plus subtile ne pouvait en l'aire disparaître l'autorisation du

divorce, considéré d'une manière théorique. C'est la seule fois dans toute l'histoire

évangélique, qu'un pareil antagonisme se présente. »

5 Reuss, liv. cit. p. 520.



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JÉSUS 251

mière vue; ou bien 2° on déclare paradoxales ces expressions
de Jésus, en les comparant à d'autres telles que : « Si ta main
droite te scandalise, coupe-la, et jette-la loin de toi. Pourquoi
remarques-tu le brin de paille qui est dans l'œil de ton frère,
tandis que tu n'aperçois pas la poutre qui est dans ton œil? »

etc.
Nous trouvons la première méthode employée pour l'interdiction

du serment. Jésus a dit de ne pas jurer du tout. Mais

on prétend qu'il a voulu dire autre chose. Afin de modifier le

sens on s'en réfère aux mots suivants du Sauveur. Jésus ajoute :

« Ni par le ciel, parce que c'est le trône de Dieu ; ni par la terre
parce que c'est le marche-pied de ses pieds ; ni par Jérusalem,

parce que c'est la ville du grand Roi. Ne jure pas non plus par
ta tête, parce que tu ne peux rendre blanc ou noir un seul

cheveu. » Calvin en conclut que Jésus n'interdit que ces
serments-là1. Mais que devient alors le ôXwç du texte : èyà Sé liya
ûjiïv pi 'op.iaa.1 oXw;l Et l'opposition à ce qui était dit aux anciens
devient assez faible. Wendt emploie un autre procédé pour
écarter l'interprétation littérale de la parole de Jésus. Il
s'attache aux mots qui suivent plus loin : « Mais que votre
parole soit: Oui, oui ; non, non ; car ce qui est dit de plus vient
du méchant.» Wendt raisonne de la manière suivante: Les

juifs pensaient que seul le serment, ou seuls certains serments
obligeaient à dire la vérité. On n'était pas scrupuleux outre
mesure à l'endroit de la vérité, quand aucun serment n'était
ajouté. Jésus veut qu'on dise la vérité même sans serment.
Donc «je vous dis de ne pas jurer du tout » veut dire: les

serments faits avec la pensée qu'on n'est pas tenu d'observer la

vérité, sauf quand un serment s'y ajoute, sont défendus. Mais

quelle interprétation compliquée de la parole si claire de Jésus

Et pourquoi alors énumérer les dits serments en faisant
observer que tous se rapportent à Dieu? Non, Jésus a dit ce qu'il
a voulu dire. L'objection que Jésus lui-même a prêté serment
ne compte pas. Car pour ce qui est de la question du grand
prêtre, elle ne se trouve pas sous la forme sacramentelle dans

Marc, et quant au mot amen, il n'était évidemment pas consi-

1 Opera, tome XLV, 181.



252 NATHAN SÖDERBLOM

déré par Jésus comme un serment, comme une prise en vain
du nom de Dieu.

Pour éviter la difficulté que présente le caractère absolu de

ces commandements, on emploie, avons-nous dit, une autre
méthode, celle qui consiste à les tenir pour des paradoxes.
Elle est appliquée surtout à la parole de Jésus que nous n'avons

pas encore examinée, celle de « ne pas résister au méchant. »

Cette parole interdit la légitime défense,tout emploi de la violence.
Elle n'est que la conséquence de cette autre, dans laquelle tout
le monde reconnaît la plus haute expression de la loi de

l'amour1 : «Aimez vos ennemis; » car on ne peut aimer

personne en le tuant. — Cette opinion n'est qu'une abstraction.
Le professeur Wendt, dans sa caractéristique de l'enseignement

de Jésus, a présenté comme un trait distinctif que Jésus

«cherche à obtenir la plus grande clarté possible par le chemin
le plus court possible.2 » Wendt voit dans cette méthode de

Jésus une opposition à la casuistique des pharisiens qui
spécifiaient soigneusement tous les cas et toutes les exceptions2.
Jésus a employé sans doute des exemples qui sont paradoxaux

par leur forme concise et concrète, afin de mieux accentuer
ses exigences morales. Nous n'avons pas besoin de chercher
longtemps pour en trouver. En voici quatre : « Si quelqu'un
vient à moi, et ne hait pas son père et sa mère, et sa femme
et ses enfants, et ses frères et ses sœurs, et jusqu'à sa propre
vie, il ne peut être mon disciple- » (Luc XIV, 26.) « Si ton œil
droit te scandalise, arrache-le et le jette loin de toi. » (Mat. V,
29.) « Si quelqu'un te frappe sur la joue droite, présente-lui
aussi l'autre. » (Mat. V, 39.) « Que votre parole soit : Oui, oui;
non, non; car ce qui est dit de plus vient du méchant. » Par
ces exemples d'une concision paradoxale Jésus donnait à ses

commandements un caractère populaire qui se gravait dans le

1 Oldenberg, Buddha. Berlin 1881, p. 298. Le bouddhisme ne commande pas

d'aimer l'ennemi, mais plutôt de ne pas le haïr. — Bousset, Jesu Predigt in
ihrem Gegensatz %um Judenthum. Güttingsn, 1892, p. 50.

5 Wendt, Die Lehre Jesu II, 96 : « Das Princip grösste Deutlichkeit auf dem

kürzesten Wege zu erstreben. »

3 Liv. cit. p. 99.



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JÉSUS 253

cœur et dans la mémoire. — Mais ces expressions sont là pour
rendre claires des règles très précises. Cette distinction entre
le paradoxe et la règle est très importante à faire. C'est en la

négligeant que Wendt et plusieurs autres exégètes comptent
aussi les commandements de ne pas jurer du tout et de ne pas
résister au méchant parmi les expressions paradoxales.
Cherchons le sens des quatre paroles que nous venons de rappeler.
La première : « Si quelqu'un vient à moi et ne hait pas son

père etc., » est expliquée par la règle : « Celui qui affectionne

père ou mère plus que moi, n'est pas digne de moi » etc.

(Mat. X, 37 L) Reuss donne bien le sens de cet autre exemple
paradoxal « arrache ton œil, coupe ta main, » en disant qu'il
signifie « l'importance de résister avec une énergie prête à

tout sacrifice aux penchants de notre nature animale.2 »

« Présenter l'autre joue » donne un exemple de la règle très
claire et précise de ne pas résister au méchant, et « dire : Oui,

oui; non, non » de celle de ne pas jurer du tout. Ces dernières

expressions ne sont pas parmi les exemples de paradoxes, mais

parmi les règles précises qu'il faut comprendre à la lettre.
On objecte : Mais Jésus lui-même n'a pas présenté l'autre

joue à l'huissier du souverain sacrificateur quand il lui donna

un coup de verge. Jésus lui répondit au contraire : « Si j'ai mal

parlé, rends témoignage de ce mal, mais si j'ai bien parlé,
pourquoi me déchires-tu » (Jean XVIII, 22-23). A cette objection
je réponds : Il n'a pas suivi à la lettre l'exemple paradoxal de

présenter l'autre joue, mais bien la règle de ne pas résister au
méchant. En effet, il reprocha à son disciple le dessein de le

défendre : « Remets ton épée en son lieu; car tous ceux qui
auront pris l'épée périront par l'épée. » (Mat. XXVI, 52.) Et il
consentit au meurtre judiciaire dont il fut lui-même la victime,
en ne résistant pas aux méchants, en disant plutôt à leur sujet :

« Père, pardonne-leur, car ils ne savent ce qu'ils font. » C'est

ainsi qu'il a vaincu le mal.
Notre examen de tous ces textes nous a montré que Jésus a

voulu dire ce qu'il a dit3.

» Cf. Marc VII, 9-13. - 2 La Bible, p. 428. - 3 Tolstoi, Renouvier, Weiss.



254 NATHAN SÖDERBLOM

Avant de quitter cette question de fait pour passer à notre
question de droit, arrêtons-nous un moment et cherchons le
pourquoi de ces interprétations qui viennent donner aux
commandements de Jésus une autre portée que celle qu'ils semblent
avoir et qu'ils ont. Ce genre d'interprétation se rattache non
pas toujours, mais très souvent à une manière d'étudier et de

comprendre les paroles de Jésus, qui devrait être abandonnée
de nos jours. La majeure de ce raisonnement est celle-ci : Jésus

est la vérité; il faut que tout ce qu'il a dit soit acceptable et
praticable. La mineure : ces commandements du discours sur
la montagne ne sont pas cela, ils sont plutôt étranges et
scandalisants dans leur forme absolue. La conclusion : il faut
lesinterpréterautrement. Jene puis pas complètement absoudre
Wendt de semblables vues. Il dit1 : « Il y a beaucoup de cas

particuliers, dans les jugements et les exigences de Jésus, qui
nous paraissent tout d'abord étranges et choquants ; c'est seulement

par la connaissance de ce principe d'enseignement —
savoir la plus grande clarté par le plus court chemin possible —
qu'on en trouve une explication satisfaisante, autrement on
reste dans l'incertitude s'il faut tenir les paroles de Jésus pour
forcées et impraticables ou les adoucir eu leur donnant une
interprétation figurée. »

Dans la littérature d'édification nous trouvons beaucoup de

représentants de cette méthode d'interprétation. Cette idée

que tout ce que Jésus a fait et dit doit être compris et justifié
par nous pour être réel, n'est pas encore complètement éliminée.
Là même où des vues historiques sont adoptées, ce principe
dogmatique s'y mêle et égare le jugement.

Je nommerai ici une autre manière de comprendre les paroles
de Jésus, qui, pour être contraire à la précédente, n'en est pas

plus historique. Le représentant le plus grand et le plus
caractéristique en est le philosophe danois Sören Kierkegaard. Selon

l'exégèse dont je parlais tout à l'heure il faut que les paroles de

Jésus ne soient pas — pour citer Wendt — schroff und
befremdlich, étranges et choquantes. Elles doivent pouvoir passer

comme la monnaie morale courante de notre temps. Kierke-

1 Liv. cit. II, 97.



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JÉSUS 255

gaard, au contraire1, prend pour point de départ le fait que
Jésus est vraiment étrange et choquant. Ce qui est paradoxal,
ce qui n'est pas semblable à nous et qui se soustrait à notre
jugement, c'est ce qu'il y a de plus véritable, de plus authentique

en Jésus. L'austérité intransigeante de son idéal moral,
cette austérité qui repousse et scandalise, — c'est ce qui attire
ces hommes. La morale du Sauveur n'est pas appliquable à

la société qui mène une vie tranquille et heureuse; elle ne peut
être appréciée et réalisée, que quand les flots des événements
sont soulevés, et par les esprits à demi révolutionnaires qui
semblent n'avoir jamais assez de place dans leur temps et leur
milieu social. Tel est le principe d'où part Kierkegaard en

interprétant les paroles de Jésus. Nous comprenons qu'il n'essaye pas
d'atténuer l'austérité des commandements dont nous parlons.
Au contraire, son principe dogmatique l'égaré à son tour
jusqu'à lui faire considérer les mots : « tout homme qui regarde
une femme pour la convoiter, etc., » comme une interdiction
absolue du mariage

La première de ces deux méthodes a sa valeur en ce qu'elle
sait à sa manière changer le trésor moral de l'évangile en

menue monnaie pour les besoins journaliers de la société. Elle
est même en un sens nécessaire pour réduire la morale de

Jésus, que Kierkegaard appelle « une morale pour les témoins
de la vérité, » — à être aussi une morale pour le peuple chrétien.
Mais à tout prendre le second principe ressemble davantage à

l'esprit de Jésus. Jésus était vraiment « étrange et choquant. »

L'influence de ces hommes qui l'appliquent est aussi plus
forte et plus durable.

Mais nous devons, autant que nous pouvons le faire. — car
nous ne pourrons jamais traiter Jésus d'une manière tout-à-fait
désintéressée,[si nous voulons le comprendre — laisser de côté

nos opinions personnelles sur ce que Jésus devait dire, afin de

constater d'abord ce qu'il a vraiment dit, pour rechercher
ensuite quelle valeur cela a pour nous. J'ajoute que toutes les

fois que nous nous sommes assurés de l'authenticité d'une

1 Cf. aussi Kahler, Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche

biblische Christus.



256 NATHAN SÒDERBLOM

parole de Jésus qui nous scandalise et nous semble étrange à

première vue, nous trouvons, ou nous trouverons, une nouvelle

preuve que Jésus est plus grand que nos pensées. L'Eglise n'a
rien à craindre du travail historique et critique sur la vie de

Jésus, mais a beaucoup à en attendre. Le résultat du conflit
entre les opinions traditionnelles des hommes sur Jésus et sa

figure réelle, telle qu'elle ressort de l'évangile mieux compris,
parce qu'il est étudié avec plus de méthode et plus de

ressources, peut selon mon avis se caractériser exactement par
les mots de Jean-Baptiste : « Il faut qu'il croisse et que je
diminue. »

Nous verrons cette expérience confirmée par notre problème
d'aujourd'hui.

II

Deux auteurs qui ne sont ni l'un ni l'autre théologiens de

profession, mais dont la façon de traiter de l'enseignement de

Jésus est, chacune à sa manière, très remarquable, ont
nouvellement1 exprimé sur l'interprétation littérale des commandements

de Jésus dans le sermon sur la montagne, la même

opinion que celle à laquelle notre examen nous a conduit.
Tolstoï et Renouvier2 admettent tous les deux que Jésus a

voulu dire ce qu'il a dit. « Nous ne pouvons que prendre à la

lettre la plus extrême des exigences de la morale de Jésus, celle

qui interdit la défense personnelle : « Vous savez qu'on vous a

dit : œil pour œil3, etc. »

Mais ils en ont tiré des conclusions absolument différentes.
Le grand moraliste russe insiste avec toute la force de sa foi sur
la mise en pratique absolue des paroles de Jésus. C'est en

évitant leurs exigences absolues que la chrétienté a foulé aux
pieds son triomphe et son bonheur. Si nous voulons être appelés

chrétiens, il faut supprimer immédiatement le serment, la dé-

1 Ce travail a été lu dans la Société de théologie protestante do Paris, le
21 mai 1895.

2 Renouvier, Etude philosophique sur la doctrine de Jésus-Christ. — Année

philosophique 1893.

3 Liv. cit. p. 68.



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JÉSUS 257

fense personnelle, la punition, la guerre, la dissolubilité du

mariage, en faisant du sermon sur la montagne la loi des

individus et des sociétés.

L'éminent philosophe français comprend qu'il est impossible
d'introduire une telle morale dans la société présente. Donc ces

paroles de Jésus montrent que sa morale n'est pas pour notre
temps. Renouvier parle de « l'inadaptation de cette morale à

une société qui veut vivre, sa convenance exclusive à des temps
d'épreuve et d'attente, à la veille du jugement dernier1. » « La

proximité de la fin du monde, ajoutée à la prévision très fondée

que Jésus avait de son supplice et des persécutions auxquelles
ses disciples devaient s'attendre, nous donne l'explication
satisfaisante, la seule entièrement satisfaisante, du sacrifice absolu

qu'il réclamait de quiconque, voulant suivre le Christ, devrait
porter sa croix, et surtout de la morale de la charité absolue
et de non-résistance au mal, prêchée dans le discours sur la

montagne2. » « Au lieu de servir à une société qui doit durer,
ces préceptes sont destinés à opérer la sélection finale des élus
dans une société qui va mourir3. »

La différence dans l'appréciation de la morale de Jésus ne

peut guère être plus grande. Tolstoï considère ces paroles avec
l'obéissance du disciple, pour qui Jésus est devenu une autorité
absolue. Renouvier les examine avec le regard critique de

l'historien. A qui donner raison? Est-ce que nous sommes

encore à Jésus, ou devons-nous en attendre un autre?
Les paroles de M. Renouvier nous ont déjà montré que cette

différence dépend de l'idée qu'on se fait du royaume de Dieu
clans l'enseignement de Jésus. Notre problème est étroitement
lié à la discussion présente sur le caractère eschatologique de

la prédication de Jésus, que M. Ehrhardt nous a exposée*, et

au sujet de laquelle il a donné son opinion si instructive et si

remarquable dans son livre : Der Grundcharakter der Ethik
Jesu im Verhültniss zu den messianischen Hoffnungen seines

1 Liv. cit. p. 47. — - Liv. cit. pag. 55. — 3 Liv. cd. pag. 62.

' Voir : La récente controverse sur l'eschatologie de Jésus en Allemagne, par

Lugène Ehrhardt, dans la Revue de théol. et de phil. de sept. 1895 (pag. 450-

482.)



258 NATHAN SÖDERBLOM

Volkes und zu seinem Messiasbewusstsein (Freiburg i. B. 1895.)
Tolstoï attribue à Jésus un idéal tout à fait terrestre, Renouvier
un idéal complètement transcendant. Il convient donc de jeter
un coup d'œil sur cette discussion afin de découvrir le caractère
général de la morale de Jésus, ce qui nous fera comprendre
les commandements dont nous parlons ici.

C'est un grand progrès vers une conception moins abstraite
et plus historique de la personne de Jésus, que d'avoir accentué
le caractère eschatologique de son enseignement1, « Jésus n'a

pas été un doctrinaire du progrès social2. » Jésus n'était pas
du tout un moraliste ou un philosophe3. Il n'a pas parlé, avec
la circonspection du philosophe proclamant des doctrines, d'un
système qu'il aurait acquis péniblement par l'analyse critique.
Ses paroles, dans le discours sur la montagne, coulent de sa

bouche spontanément, comme bat le cœur. Et elles sont nées

dans la situation personnelle la plus extraordinaire. Il se trouve
à la veille d'une catastrophe. Son intérêt absorbant est la décision

morale à prendre par les individus à la perspective de

cette catastrophe. C'est pour cela que Jésus a retiré ses

disciples des circonstances sociales ordinaires de la vie, et que
lui-même a vécu — parmi les hommes, à la vérité, mais —
hors de la société. Ses regards se portent vers un royaume à

venir.
Mais quand M. Renouvier croit pouvoir en finir avec les

paroles de Jésus en se plaçant à ce seul point de vue, c'est une
manière de voir trop étroite qui se condamne elle-même par
son appréciation inexacte de la valeur de la morale de Jésus

pour nous. Ce qui n'est pas moins vrai, c'est que Jésus possédait

quelque chose d'actuel et qu'il prêchait aussi pour le
présent. Il interrogeait un jour ses disciples en disant: « Qui est-
ce que les hommes disent que je suis? » Ils répondirent:

1 Voir surtout J. Weiss, Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes, Göttingen 1892.

- Renouvier.
3 Jacob, Jesu Stellung nun mosaischen Gesetz, Cöttingen 1893, p. 1 : « Sittliche

Ideale werden nicht von den Moralisten erdacht, sondern erwachsen in der

Geschichte » (les idéals moraux ne sont pas créés par les moralistes, mais se

produisent au cours de l'histoire).



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JÉSUS 259

« Jean le baptiseur; d'autres: Elie; et d'autres: l'un des

prophètes. » Et il leur dit : « Et vous, qui dites-vous que je suis? »

Et Pierre, répondant, lui dit : « Tu es le Christ. » Si Jésus

n'avait fait que proclamer quelque chose à venir, il n'aurait été

qu'un prophète1. Les autres, dont parlent les disciples, auraient
eu raison contre Pierre, et beaucoup de modernes auraient
raison contre nous qui, avec Luther, nous approprions la

confession de Pierre sous une forme un peu modifiée : Je crois que
Jésus-Christ est mon maître. Lorsque Jésus accepte le titre de

Messie, il dit par là même que le royaume de Dieu est en

quelque sorte présent. Nous ne pouvons pas nous défendre de

l'impression que Jésus a vécu dans le présent, ayant des buts
très positifs et trouvant sa joie parmi les hommes et dans la

nature. Un exemple : lorsqu'il donne la règle : « Ne soyez point
en souci pour votre vie, » etc., il ne la motive pas parla courte
durée de ce monde ; non, il dit : « Votre Père céleste sait que
vous avez besoin de toutes ces choses, » «le lendemain prendra
souci de ce qui lui appartient. » Et il laisse ses regards reposer
avec joie sur les oiseaux, qui ne sèment pas, et sur les lis des

champs, qui ne filent point. En ce qui concerne les intérêts
positifs de cette vie, Jésus forme nettement opposition au
sentiment eschatologique qui se reflète dans la littérature
apocalyptique, et à Jean Baptiste. Plusieurs trouvaient même qu'il
prenait trop de part aux jouissances de la vie : « Voici, disait-

on, un mangeur et un buveur »

Nous n'avons bas besoin d'aborder ici la question de savoir

comment ces deux choses: l'idéal transcendant et l'intérêt
positif pour la vie humaine présente, se conciliaient dans la
conscience de Jésus2. En nous pénétrant de sa vie, nous pourrons
arriver à entrevoir tout au moins comment tout se tenait chez

lui. Mais nous ne parviendrons jamais à faire une analyse
psychologique satisfaisante de la personne de Jésus; car il était

trop au-dessus de nous.
Pour notre sujet, il convient d'observer que le royaume de

i Cf. Ehrhardt.
'2 Voir les travaux de MM. Baldensperger, Schmoller, J. Weiss, Bousset,

Ehrhardt.



260 NATHAN SÖDERBLOM

Dieu à venir et la messianité présente n'étaient que les formes
extérieures de la particularité religieuse de Jésus. Ces deux
facteurs ont leur point de départ commun et leur unité dans sa

conscience d'être le Fils de Dieu, son Père. L'étude plus féconde
de l'évangile de Jean le montrera davantage. ; ce n'est qu'un
emploi trop exclusif des synoptiques qui a pu cacher ce fait à

certains de nos contemporains.
Nous pouvons exprimer l'unité des deux tendances de Jésus

en disant1 qu'il avait en lui un trésor transcendant à faire
valoir dès cette vie en l'appliquant à la tâche de l'existence
présente.

La morale de Jésus a ce même double caractère que nous
avons constaté dans l'ensemble de son enseignement. D'un
côté, ses commandements ont un cachet transcendant et

étrange, qui ne semble pas convenir à l'imperfection de cette
vie. Christophe Schrempf, le disciple de Sören Kierkegaard,
dit du Nouveau Testament ce qui s'applique surtout au sermon
sur la montagne : « Ce n'est pas un traité de morale élémentaire.

C'est fausser les paroles de Jésus que d'en faire un
manuel dévie tranquille et paisible en toute piété et honnêteté2. »

Ainsi certains commandements de Jésus peuvent même devenir
dangereux quand on veut, comme le fait Tolstoï pour les
interdictions du serment et de la résistance au méchant, les introduire

immédiatement dans la vie ordinaire de la société
présente.

D'un autre côté, la morale de Jésus n'est pas fantastique et

sans application à l'égard d'une société qui veut vivre. La
meilleure preuve en est que la morale de Jésus a été l'inspiratrice

de l'essor moral le plus grand et le plus fécond que l'histoire

connaisse. Ce que nous appelons le côté transcendant de
la morale de Jésus ne la rend pas temporaire, applicable tout
au plus pour une secte eschatologique et fanatique, mais lui

1 Comp. Ehrhardt, loc. cit., p. 102.
2 Die Wahrheit, 1893, p. 49. — Schrempf admet même dans sa discussion avec

Lange, qui voudrait remplacer la morale chrétienne par une morale patriotique,
que l'enseignement moral doit commencer par être seulement patriotique pour
devenir chrétien à un âge plus avancé.



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JÉSUS 261

ouvre un horizon infiniment plus vaste. Elle ne peut pas
s'épuiser clans un certain moment de l'histoire, pour faire place à

une morale plus élevée, mais elle peut servir à constituer le but
éternel de l'humanité. Comme l'attente de la catastrophe à

venir et la messianité présente ont leur fond commun dans le

sentiment de filialité de Jésus, ainsi sa morale trouve son unité
dans l'idéalité inouïe et intransigeante, avec laquelle il proclame
l'amour de Dieu et des hommes.

J'adopte les paroles de M. Bousset1: «Le détachement
absolu de la prédication de Jésus de toutes les circonstances
sociales conditionne en même temps la pureté et la précision
avec lesquelles elle pose les fondements éternels de la vie
sociale, les obligations toujours les mêmes des hommes entre
eux dans leurs rapports les plus simples. »

Appliquons ce principe aux trois commandements de Jésus

dans le sermon sur la montagne que nous avons ici en vue.
M. Ehrhardt a fait remarquer le caractère à double entente de

la parole sur la non-résistance au mal. Elle peut s'entendre
comme une règle utile à la société : l'amour l'emporte sur la
haine par sa patience et sa grandeur mieux que par la force.
Elle peut aussi être comprise comme un principe révolutionnaire

et antisocial, exigeant l'abolition du droit de punir pour
l'Etat et de celui de défense personnelle. La même observation

s'applique aux deux autres commandements. L'interdiction

du serment peut être interprétée comme un commandement

de sincérité, et de simplicité dans les relations humaines,
mais on peut aussi en user en vue d'abolir une institution qui
était, au temps de Jésus comme maintenant, un appui de la
vie sociale. « Le mariage ne doit pas être rompu. » Voilà une
prédication utile et nécessaire contre la légèreté et la dissolution

; mais elle pourrait quelquefois causer une difficulté
morale de plus. Est-ce qu'il faut alors, avec Tolstoï, supprimer
le serment, la justice punitive, etc.? Sinon, quel jugement
porter sur notre christianisme?

Si notre foi était aussi grande que celle de Jésus, si le
christianisme était dans notre société une force tout autrement

1 Liv. cit., p. 72, 73.



262 NATHAN SÜDEHBLOM

puissante qu'elle ne l'est, cette question serait inutile. Quoi
qu"il en soit, Jésus nous a donné lui-même la clef pour
comprendre la situation de notre société en face de ses commandements.

En discutant avec les pharisiens la question du mariage
il a dit : « C'est à cause de la dureté de votre cœur que Moïse

a écrit pour vous ce commandement », à savoir la permission
de répudier la femme. Si les commandements de Jésus ne sont

pas immédiatement applicables, c'est à cause de la dureté de

nos cœurs, à cause du péché humain, de la faiblesse morale.
La morale absolue ne peut pas être immédiatement réalisée
dans la vie de l'Etat, parce que tous ne sont pas chrétiens. Nos

législateurs sont obligés de faire comme le législateur d'Israël
selon la parole de Jésus. Il faut admettre un principe pédagogique,

qui veut éduquer pour tendre au but, au lieu du principe

absolu qui parle par la bouche de notre Seigneur. Car
Jésus n'a pas eu en vue l'Etat ; il n'a pas dirigé ses commandements

contre les lois de la société humaine : il a parlé aux
individus, il a placé l'homme seul en face de la catastrophe,
c'est-à-dire en face de Dieu, en lui proposant l'idéal absolu.

Donc, si les lois humaines font usage de la force et du
serment et permettent le divorce, il ne faut pas prétendre que cela

soit chrétien, soit en recourant à une interpolation, comme
fait le premier évangile, soit au moyen d'une interprétation qui
donne aux paroles de Jésus un autre sens, destiné à lever la

difficulté; mais il ne faut pas non plus éliminer la morale
de Jésus comme étant eschatologique et inapplicable, à cause
d'un fait qui lui donne au contraire sa grandeur unique.

C'est toujours, et surtout dans la vie morale, une méthode

pernicieuse que celle qui consiste à diminuer les exigences

pour augmenter les résultats. Il faut admettre que notre société
n'est pas encore chrétienne, parce qu'elle est obligée de
s'accommoder à la dureté du cœur humain, mais que nous
reconnaissons dans la morale de Jésus le but suprême et positif
auquel tendent tous les efforts du chrétien. Luther1 a bien caractérisé

la position du chrétien dans la vie de la société en ce

qui concerne ces commandements : « Le chrétien, dit-il, vit
1 Edit. d'Erlangen, tome XLIII, p. 141.



LE SENS DES COMMANDEMENTS DE JÉSUS 263

vis-à-vis de chacun en supportant tout pour lui-même, mais en

même temps il vit comme étant dans ce monde, en employant
et en pratiquant tout ce que nécessite le droit de l'état, de la

ville, du citoyen, de la famille. Il veut, non pas renverser
l'état social ni s'enfuir et abandonner le monde et ses obligations,

mais en user tout en appartenant intérieurement à un
état de choses différent. »

Ces paroles de Luther montrent que lui, qui a compris et

apprécié comme personne la valeur morale de la vocation
humaine, a reconnu aussi l'autre face de la vérité chrétienne,
à savoir que le christianisme ne peut jamais être complètement

réalisé dans la vie de la société humaine '. Notre vocation
humaine ne saurait épuiser notre idéal chrétien. Notre société,
comme telle, ne deviendra jamais le royaume de Dieu. Il y

aura toujours un au delà. « Notre cité est dans le ciel. » Nos

regards doivent être dirigés en avant, mais surtout en haut.

1 W. Bousset, Jesu Predigt in ihrem Gegensatz vim Jitdenthum. Gottingen

1892, parle bien, p. 75-77. du danger que court la théologie moderne d'identifier
le christianisme et la t< culture. »

Page 76 : < Hier (von Jesu) wird ein Leben ganz in der Wirklichkeil der Dingt

geführt, ohne Halbbett, ohne Rückwärtschauen, ein Leben in der unendlichen

Furcht vor dem Richter der Lebendigen und Toten, in unendlichem Vertrauen auf

den himmlischen Vater, in Gehorsam lauschend auf seine Stimme, in Liebe die

Jünger hineinziehend in seine Welt. Lasst es nur einmal Sabbatstille worden, nur

einmal die Blicke der Menschen ganz voll und allein auf die letzte Wahrheit und

Wirklichkeit gerichtet sein, die Arbeit, das Sorgen im Diesseits wird sich schon

ganz von selbst geläutert, verklart wieder einstellen. — « Ici (par Jésus) une

vie est vécue entièrement dans la réalité des choses, sans partage, sans regard en

arrière, une vie dans la crainte absolue devant le iuîre des vivants et des morts

dans la confiance absolue au Père céleste, en écoutant dans l'obéissance sa voix,

en attirant par l'amour >cs disciples dans son monde a lui. Laissez seulement

s'établir le calme du sabbat, laisse/ une fois les regards des hommes se diriger
entièrement et exclusivement vers la suprême vérité el la réalité finale, le

travail, le souci, dans le monde présent, se retrouvera de lui-même, mais épuré,

transfiguré. > — Voir aussi W. Herrmann, Guttesdietislliche Vorträge, Freiburg i/B.,
1892, p. 49 : " Jedes neu erstehende Geschlecht sieht sich durch Christus vor

dieselbe unendliche Aufgabe gestellt, und muss erfahren, dass er allein es ist, der

uns emporführt. • « Chaque génération nouvelle qui surgit se voit placée par le

Christ en face de la même tâche infinie, et doit faire l'expérience que c'est lui

seul qui nous élève au-dessus de ce monde. »


	Le sens des commandements de Jésus : dans le discours sur la montagne

