
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: Vinet interprète du nouveau testament

Autor: Combe, Ernest

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VINET INTERPRETE DU NOÜYEAÜ TESTAMENT

ERNEST COMBE

En renouvelant connaissance avec Alexandre Vinet, à l'occasion

du centenaire de sa naissance (17 juin 1797), qui coïncide

avec le cinquantenaire de sa mort (4 mai 1847), j'ai cru initier
quelques personnes à son interprétation du Nouveau Testament,

et, sur la demande qui m'en est faite, je livre ici un
fragment de ce cours public professé à l'Université de Lausanne,
de novembre 1896 à mars 1897.

Mais n'y a-l-il pas quelque exagération et même quelque
injustice à imposer ce titre à un homme autrement connu sous

tant et d'excellents rapports? Il ne l'a jamais revendiqué, celui-

là, pas plus que ceux d'individualiste, de penseur, d'apologiste,
de critique, qui lui sont restés et dont se serait offusquée sa

modestie, son humilité chrétienne.

Interprète pourtant, il l'a été. dans le domaine littéraire
certainement. Sa carrière de professeur et d'écrivain, il l'a passée,

trente années durant, à interpréter, de vive voix ou la plume
à la main, de nombreux auteurs français ; preuve en soit la

plupart des volumes issus de ses leçons de Bâle et de

Lausanne, ou de ses articles au Semeur de Paris. Sa pénétration
dans une œuvre va jusqu'à l'individualité de celui qui l'a conçue
et rédigée. De là sa satisfaction quand il peut dire : « Les Pensées

de Pascal ne sont point un livre. Elles sont, s'il faut leur
donner un nom et les qualifier, elles sont Pascal lui-même, tout

THÉOL. KT Pilli.. 18'J7 14



202 ERNEST COMBE

Pascal. » Il est incontestable que ce qui a conduit Vinet à se

placer à ce point de vue de chercher dans la littérature une
force morale et sociale, et lui a permis de s'y maintenir, ce

sont ses convictions, c'est l'idée chrétienne, qui en a été l'inspiration

constante.
Enonce-t-il ses propres idées, il emprunte ses épigraphes à

la seconde épitre aux Corinthiens III, 17 : « Là où est l'Esprit
de Dieu [du Seigneur, xupio-j], là est la liberté, » pour le Mémoire

en faveur de la liberté des cultes ; IV, 13 : « J'ai cru, c'est pourquoi

j'ai parlé, » pour l'Essai sur la manifestation des convictions

religieuses. Son volume Essais de philosophie morale et

de morale religieuse débute ainsi : « La double épigraphe que
deux nobles esprits [Mmede Staci et Pascal] ont fournie au titre
de cet ouvrage, et que, sur le seuil de ce discours même [sut-
la réduction des dualités], une parole tombée de plus haut

complète et résume à la fois, pourrait, ce semble, nous tenir
lieu d'introduction et de préface. » Cette parole est reproduite
de l'original grec : ÀvaxEyK/aiwoweai rà. nóara. èv tû Xpiani. (Eph. I,
10.)

Matthieu VII, 21, Jacques I, 27, lui suggèrent une poésie, Le
vrai culte :

O Seigneur, ô Sauveur, que nos lèvres te louent ;

Mais qu'avec nos accents nos œuvres soient d'accord ;

Si par nos actions nos cœurs te désavouent,

Dans nos chants les plus beaux, tout ¦•st vain, tout est mort.

Du stérile figuier que sécha ta parole
Un feuillage opulent décorait les rameaux ;

Qu'importe! il fut maudit; ainsi, vide et frivole,
Le culte du méchant consumera ses os.

Tu naquis pour servir, et servir fut ta gloire;
Servir est à jamais le sceau de tes enfants.

Qui fait peu, t'aime peu ; qui se borne à te croire,
Ne te croit point encore, ò Sauveur des croyants!

Que de maux, de périls et de besoins m'appellent
Que de frères, d'amis Dieu jette dans mes bras

Que d'œuvres à fonder! que d'œuvres qui chancellent

Travaillons, le loisir n'appartient qu'aux ingrats.



VINET INTERPRETE DU NOUVEAU TESTAMENT 20o

Nul n'ignore que Vinet fut prédicateur, à sa façon. Au souvenir

d'un de ses auditeurs, Edmond Scherer, « ce qui faisait de

la prédication de Vinet quelque chose d'inimitable, c'était moins
le talent que la fidélité avec laquelle cette prédication exprimait

une noble et sainte personnalité. Il est un caractère de sa

parole, un trait de sa manière, qui dominait et, pour ainsi dire,
qui enveloppait tous les autres : nous voulons dire la sincérité
dans le sens le plus étendu du mot. Le secret du charme
inconnu sous lequel on se sentait en l'entendant, c'est qu'il était
entièrement vrai. C'est à peine si l'on remarquait la voix si

pleine et si sonore, la noblesse native du geste, la dialectique
déliée des raisonnements, l'abondance et l'originalité des

pensées, le goût exquis du style et du débit ; on était absorbé par
quelque chose de plus nouveau et de plus puissant. On avait
devant soi un homme qui montait en chaire parce qu'il avait
quelque chose à dire; on sentait que ce qu'il donnait, c'était
sa vie, c'était lui-même. Vinet était parfaitement sérieux, c'est-

à-dire, encore une fois, parfaitement sincère; l'humilité, chez

lui, enfantait la simplicité, la simplicité produisait le naturel ;

point de dogmatique apprise, point de phrases faites, point de

jargon religieux, point de passages cousus au bout les uns des

autres pour cacher le vide de la pensée; tout allait à l'édification

; rien ne trahissait la complaisance du prédicateur qui se

regarde penser ou s'écoute parler ; le ton émouvait et pénétrait
parce que celui qui parlait était, tout le premier, ému et pénétré.

Vinet entraînait, non de propos arrêté, mais par une force
toute religieuse et spirituelle ; il faisait verser des larmes, mais
des larmes d'humiliation ; on admirait, mais on admirait l'esprit

de Dieu et sa puissance ; en y réfléchissant, on reconnaissait

bien qu'un art consommé présidait à une œuvre aussi achevée,

mais on était en même temps forcé de reconnaître que cet
art lui-même consistait dans la sincérité qui proportionnait
l'expression au sentiment, la forme à la pensée, et subordonnait

tout à un but évangélique. » Sous ce rapport, il a moins

vieilli que ses contemporains Grandpierre, Verny, Adolphe
Monod.

Le professeur de Montauban, néanmoins, était dans le vrai



204 ERNEST COMBE

aussi, quand, le 18 octobre 1837, il avertissait Vinet : «... Il me

semble, cher frère, que ce que vous écrivez dans le Semeur

manque quelquefois, notamment dans l'article que je viens de

lire [sur Victor Hugo], de simplicité. De simplicité comme
auteur : les pensées ont quelque chose de recherché, en

apparence du moins, et de tourmenté; les expressions ont le même

caractère. Vous m'avez l'air parfois de vous jouer avec la faculté

que le Seigneur vous a accordée de tout exprimer et de tout

peindre, et de vous mettre en présence de vos pensées plutôt
qu'en celle de Dieu, qu'il faut glorifier, et des hommes, qu'il
faut sauver. Dallais dire encore de simplicité comme chrétien,
mais je vois que j'ai mis cette pensée dans le développement
de la première ; et j'avais tort en effet de les séparer, car vous
n'êtes pas auteur et chrétien, vous êtes auteur chrétien. Votre
idée est souvent si abstraite que, pour ma part, j'ai peine à la

suivre, et quelquefois je suis contraint d'y renoncer, à ma
confusion, sans doute, et à mon regret; mais je me demande s'il
n'y a pas à cela un peu de la faute de l'auteur, et s'il n'est pas
à craindre que beaucoup de ses lecteurs n'y perdent une partie
du fruit précieux qu'ils pourraient recueillir de ses réflexions.
Encore si cela n'arrivait que pour sa pensée littéraire; mais

si c'était la pensée chrétienne qui fût tellement voilée sous

l'élégance, la délicatesse et l'abstraction du langage qu'elle fût

presque au-dessus de la portée du lecteur chrétien, combien

plus de l'homme du monde? »

Publiciste ou prédicateur, Vinet restait fidèle à son interprétation

du Nouveau Testament. Il s'en occupa plus particulièrement

depuis son arrivée, comme professeur de théologie
pratique, à l'Académie de Lausanne. Dans son discours
d'installation, le 1er novembre 1837. il disait : « La prédication est
devenue plus intimement biblique ; non pas seulement en ce

sens que les citations textuelles de la Bible se sont multipliées
dans les sermons, et que le langage de nos ministres s'est

trempé plus avant dans celui des apôtres et des prophètes (ici
la chaire nouvelle aurait même quelque abus à confesser) ;

mais en ce sens bien plus important, que la Parole de Dieu y a

substantiellement abondé, que l'autorité divine y a partout im-



VINET INTERPRETE DU NOUVEAU TESTAMENT 20b

primé son sceau, que le prédicateur, s'effaçant derrière sa

mission, n'a laissé voir que l'ambassadeur du Très-Haut. Si

l'individualité a subi des pertes, ce qu'on ne saurait nier, c'est notre
faute et non celle du principe, qui, bien loin de réclamer un
tel sacrifice, ne l'accepte pas. La vérité demande à se personnaliser

en chaque homme ; elle veut, pour mieux faire éclater

son unité, se multiplier autant de fois qu'il y a d'âmes qui la

reçoivent ; elle ne s'estime point enrichie de nos pertes ; elle

ne fait point de ruines autour d'elle ; chose vivante, elle ne
s'associe point à la mort ; elle fait de Jacques, de Pierre et
de Jean, saint Jacques, saint Pierre et saint Jean ; mais en

ajoutant la sainteté, elle n'enlève pas l'humanité. Dieu,
d'ailleurs, en instituant la prédication, a voulu un contact de

l'homme avec l'homme; il a attaché à ce contact une mystérieuse

et inimitable vertu ; or, qui ne sait qu'il n'y a d'homme
réel que l'individu, et que c'est par sa personnalité qu'un
homme agit sur un autre? Au reste, lorsque le prédicateur est
animé d'un vrai zèle, l'individualité sait bien où se reprendre;
c'est toujours avec sa propre âme qu'on aime, qu'on supplie
et qu'on pleure ; et, à travers une trop grande uniformité de

langage et de méthode, l'être personnel se fait jour, fût-ce
malgré lui, et son sceau s'imprime sur une œuvre dont son
humilité craintive n'a rien voulu se réserver.

» Ce profond respect, ce culte de la Parole inspirée, l'a fait
littéralement abonder dans nos chaires, d'où elle ne descendait

plus que goutte à goutte. Le sermon a plus souvent fait

place à l'homélie, à la paraphrase ; expliquer l'Ecriture sainte,
et, autant que possible, l'expliquer par elle-même, a paru,
comme aux premiers jours de l'Eglise, la plus précieuse mission

du prédicateur. »

L'enseignement de Vinet, outre l'homilétique et la théologie
pastorale, comprenait tantôt l'explication de textes détachés,
ce qui, après les Discours de 1830 déjà, a formé les Nouveaux
discours et, depuis sa mort, les Méditations, les Etudes et les

Nouvelles études évangéliques, sans parler des fragments inédits

publiés dans divers journaux religieux; tantôt l'explication
suivie d'un livre, comme ce fut le cas en 1841 pour l'épître aux



206 ERNEST COMBE

Colossiens jusqu'à III, 15, et pour celle de Jacques, en 1844,

jusqu'à III, 12. Je renvoie à l'appendice le tableau des indications

qui faciliteront à chacun la recherche des portions abordées,

d'après l'ordre de nos traductions. Il va de soi que
l'absence des Actes, du billet à Philemon et de tels autres écrits
canoniques, ne prouve pas que Vinet les rejetât, mais uniquement

qu'il n'a pas eu l'occasion de les expliquer publiquement
ou qu'il n'en reste plus trace dans ses notes ni dans celles de

ses étudiants.
Voilà où nous pouvons spécialement le trouver interprète du

Nouveau Testament, interprète, entendons-nous bien, préoccupé

de saisir et de développer la pensée des textes, non
exégète, exclusivement attaché à une explication mot à mot.

Et en signalant le Nouveau Testament, gardons-nous de croire
que l'Ancien fût indifférent à Vinet. Les pages qu'il lui consacre
protesteraient contre ce jugement.

« Quelle longue et déplorable histoire (lisez-vous dans la
méditation sur Esaïe VIII, 5-8) que celle des désobéissances du

peuple élu Quelle longue et touchante histoire que celle de la

patience de Dieul L'Ancien Testament n'est que le récit de

cette lutte obstinée entre l'homme qui cherche sans cesse à

échapper à Dieu, et Dieu sans cesse occupé à le retenir ou à le

ramener.... Cessons de nous étonner de tous les soins, de

toutes les attentions, de toutes les délicatesses du divin amour ;

comprenons, en particulier, que l'attention que Dieu ne refuse

pas aux individus, il l'accorde aux nations; aimons à

reconnaître, dans sa conduite avec le peuple d'Israël, son caractère
et les rapports qu'il a voulu former avec l'humanité ; car Dieu
n'a rien fait, n'a rien été pour ce peuple, qu'il ne fasse et qu'il
ne veuille être pour tous les peuples et pour tous les hommes;
seulement il a agi avec Israël à découvert et par une providence

miraculeuse, afin que nous sachions le reconnaître là
même où sa providence agit par les causes secondes et par les

lois de la nature.
« Etudions donc avec soin l'histoire du peuple d'Israël : c'est

notre histoire ; étudions, si j'ose le dire, le Dieu d'Israël : c'est
notre Dieu. Que cet Ancien Testament, trop négligé, si néces-



VINET INTERPRETE DU NOUVEAU TESTAMENT 207

saire, devienne notre conseiller et notre moniteur ; appliquons-
nous toutes les exhortations, tous les reproches, toutes les

menaces que Dieu adressait à son peuple par la voix des

prophètes ; sachons bien que cette voix des siècles passés a parlé

pour tous les siècles et pour tous les hommes ; que, sous ce

rapport, l'Ancien Testament n'est pas ancien, ne le sera jamais,
et qu'il y aura toujours un peuple d'Israël pour lire le livre
d'Israël. »

« Ce fut un peuple extraordinaire (s'exprime encore Vinet
dans son exorde à un discours sur Esaïe XLIX, 1-7) que celui
dans le sein duquel naquirent les Esaïe, les Ezéchiel et les

Jérémie. Extraordinaire, en effet, puisqu'il a fourni, pendant une

longue suite de générations, une longue suite d'hommes inspirés,

confidents des mystères des cieux, spectateurs et
interprètes des ineffables scènes de l'éternité. »

Seulement il est visible que l'Ancien Testament intéresse
Vinet dans la mesure où il l'amène à l'Evangile. Le Begard, à

propos de Nombres XXI, 9, en est un exemple, dès les
premières lignes : « Bien que nous marchions par la foi, et non

par la vue, c'est à un regard que notre salut est attaché, et la

foi qui nous sauve n'est autre chose que ce regard. Il en est de

l'homme dans le désert de la vie comme des Israélites dans cet

autre désert ; ceux-ci revivaient en levant les yeux vers le

serpent d'airain, celui-là ressuscite à une nouvelle vie en levant
les yeux vers la croix. C'est de ce regard que je voudrais vous
entretenir.... L'objet proposé à nos regards est d'une telle
nature, a une telle vertu, que, regardé, il nous rend la vie, comme
le serpent de Moïse rendait la vie à ceux qui le regardaient. La

vertu vivifiante du regard de la foi : tel est le sujet de nos
réflexions. » Et ces réflexions conviendraient pour la plupart à la

contemplation du Fils, dans Jean VI, 40.

A un jeune rabbin, qui lui avait donné communication d'un

sermon, Vinet écrit de Bâle, le 12 octobre 1834 : « ...J'ai fait,
monsieur, sur le contenu de votre discours, une ou deux
observations que je prendrai la liberté de vous soumettre, persuadé

que le sérieux de leur objet vous les fera accueillir avec quelque

intérêt.



208 ERNEST COMBE

ï Vous m'avez dit que, dans les discours appelés deraschah

(si je m'en souviens bien), vous vous appliquez à relever par
des commentaires l'insignifiance du texte. Je suppose que le
texte dont vous parlez n'est pas celui de la Loi ; car tout a, dans
la Loi, une haute signification. Quand il s'agit d'un texte tiré
des saintes Ecritures, on ne peut prétendre qu'à se tenir au
niveau (je ne parle ici ni d'art, ni de talent, mais de doctrine).
Votre texte est religieux ; n'exprimàt-il qu'une vérité morale,
il serait religieux dans sa source. Toute morale, dans la Bible,
est religieuse, et, si j'ose le dire, votre discours ne l'est pas
assez. Vous ne rattachez point assez fortement vos exhortations
à l'idée de Dieu ; vos motifs ne sont pas assez tirés de la volonté
et des droits de Dieu ; vos préceptes, vos conseils appartiennent
trop à la morale humaine ; et certes, vous savez aussi bien que
moi que la régénération de votre peuple et de l'humanité en

général ne peut se puiser à cette source. Je ne puis que m'éton-
ner que, prédicateur d'une loi éminemment théocratique, où

tout, jusqu'aux plus petites choses, est rapporté à Dieu, où les
moindres préceptes, les plus minimes ordonnances reçoivent
cette solennelle sanction : « Ainsi a dit l'Eternel 1 » vous puissiez
négliger de donner cette même sanction aux exhortations que
vous adressez à vos frères. Votre discours est plutôt le discours
d'un philosophe, d'un philanthrope, que celui d'un Israélite.

» Non seulement, dans un tel sujet, vous deviez beaucoup
parler de Dieu, mais vous deviez parler du Messie. A ce mot,
n'allez pas croire que je vous veuille prêcher ma religion. Non,
monsieur, je ne vous parle point en chrétien, mais en Juif. Je

me fais Israélite en ce moment ; et cela m'est bien facile ; car,
quel chrétien n'est pas Israélite en un certain sens? Or, votre
religion est pleine d'un Messie. Le Messie est la clef de votre
Loi, la justification de votre histoire, la lumière de vos destinées.

Sans le Messie, tout cela est une énigme. Sans le Messie

vous ne savez ni pourquoi vous souffrez, ni pourquoi vous
existez. C'est l'attente du Messie qui vous tient réunis. Otez le

Messie, ce que vous avez de mieux à faire et de plus pressé,
c'est d'abdiquer comme nation, et de vous perdre le plus tôt
possible parmi les Goim, comme une rivière dans l'océan. Sans



VINET INTERPRETE DU NOUVEAU TESTAMENT 209

le Messie vous n'avez d'espérance ni pour ce monde ni pour
l'autre, oit vous arriverez sans introducteur, sans patron, sans

garant, chargés de tout le poids de vos péchés, dont personne
ne vous aura déchargés. Il faut donc bien, aux termes de votre
Loi, aux termes de vos livres prophétiques, au nom de vos
intérêts éternels, que vous parliez d'un Messie quelconque. Et je
ne conçois pas, monsieur, que vous puissiez faire une prédication,

je dis une seule, sans entretenir vos auditeurs d'un Messie.

Si vous y croyez, pourquoi n'en parlez-vous pas? Si vous n'y
croyez pas, qu'est-ce alors que la nationalité et la religion
juives? Un vain mot, un non-sens. »

Pour Vinet, l'Ancien Testament aboutit au Nouveau, suivant
le vieil adage : Vêtus Testamentum in Novo patet, et son
interprétation en définitive concerne ce dernier.

Jusqu'à quel point y était-il préparé? Par ses études
académiques ou personnelles avait-il une préparation suffisante pour
interpréter ex cathedra le Nouveau Testament? A première
vue, non. Il n'avait pas fait, comme quelques professeurs
d'aujourd'hui, son tour d'Allemagne et de France. Dès sa vingtième
année, avant l'obtention de son grade final, il avait passé, sans

transition, des bancs de l'Académie de Lausanne à son
enseignement de la langue et de la littérature françaises au Gymnase
de Bâle.

Lui-même, avec son scrupule habituel, a pris soin de le
relever, dans une lettre du 23 juillet 1831 à M. Merle, en réponse
à la Société évangélique de Genève : « Je ne vous remercierai

pas d'avoir songé à moi ; vous n'accepteriez pas mes remerciements

; la seule chose que je puisse me permettre, c'est de

vous dire combien une ouverture si honorable m'a rendu confus;

jamais la pensée ne me fût venue que je pusse être appelé
à concourir à vos travaux. M'y intéresser vivement, y prendre
une part, indirectement, par mes prières, c'est tout ce que je
me réservais dans cette belle œuvre. Votre lettre n'a fait que
me rendre plus vif le sentiment de mon incapacité. De cette

incapacité, vous pourrez juger a priori, pour ainsi dire, si je
vous dis que j'ai fait à l'Académie de Lausanne les études les

plus faibles, les plus insignifiantes, qu'il n'y a pas jusqu'à mes



210 ERNEST QOMBE

hnmanités que je ne dusse refaire ; que, sorti de Lausanne deux

ans avant ma consécration, je me suis trouvé dès lors engagé
dans une carrière où, si j'ai été jusqu'à un certain point utile
aux autres, je ne l'ai pas été à moi-même ; que, pendant
quatorze ans, je n'ai pas gagné en instruction théologique ce qu'une
année de bonnes études, d'études régulières, aurait pu me
procurer ; que des souffrances physiques ont absorbé une grande
partie de mes loisirs ; que j'ai été mauvais économe du reste,
et qu'à l'heure qu'il est je me trouve dans l'étrange position
d'un homme qui ne se sent plus à sa place, et pour qui il n'y a

de place presque nulle part. Je ne dis pas qu'il ne puisse se

présenter quelque carrière où je pourrai entrer sans faire
violence à mes inclinations, ni à ma conscience ; mais, quoique
vous ne me disiez point précisément à quoi vous comptez m'oc-

cuper, je vois bien, en considérant l'ensemble de votre œuvre,
que je ne suis point fait pour elle.

» Il vous faut pour cette lutte (car c'en est une) des hommes

forts, des hommes préparés, des hommes qui joignent à la
vertu la science ; il vous faut des théologiens, des savants
armés de toutes pièces, suffisants non seulement pour une sphère
assignée, mais pour une foule de besoins et de circonstances

qu'on ne saurait prévoir. Je ne suis point de ces hommes-là.
Mes forces intellectuelles et physiques sont au-dessous de

ces conditions. Mais il vous faut surtout des hommes de foi,
des chrétiens complets, des serviteurs éprouvés ; oh
monsieur, cherchez-les ailleurs. »

Mêmes impressions, en d'autres paroles, le 24 mars 1833,
écrivant à son ami Leresche : ce Voici la troisième fois que je
suis appelé à Montauban. Décidément ces messieurs me croient
savant ; trouves-tu que je m'en sois donné les airs? Je réponds

pour la troisième fois que je suis un âne. Peut-être qu'ils m'en
croiront. »

Peu de mois après (26 février 1834), il refusa également les

offres du Conseil d'Etat du canton de Vaud, alléguant toujours
sa prétendue incapacité : « Je ne sais bien quoi que ce soit, je
suis un ignorant frotté de science ; j'ai ce qu'il me faut pour la

tâche qui m'est confiée ; mais à un pas au delà le terrain me



VINET INTERPRÈTE DU NOUVEAU TESTAMENT 211

manque aussitôt.... Je n'ai peut-être pas l'esprit moins juste
que bien d'autres, mais l'élément pratique lui manque presque
absolument. Souvent, je sais après coup très bien ce qu'il
aurait fallu faire ; avant et pendant l'action, je n'en sais rien.
Presbyte au moral, comme je suis myope au physique, il me
faut voir toute affaire à distance pour la bien voir.... Composer
et dans l'occasion parler au public, ce sont là mes uniques et

encore bien faibles capacités. »

Pour contrebalancer la modestie, parfois excessive, de ce
savant chrétien, il ne nous suffirait pas de lui opposer le

diplôme de docteur en théologie que lui conféra l'Université de

Berlin, le 13 juin 1846, avec la lettre d'envoi, par laquelle le

recteur, Hengstenberg, avouait gravement son intention
d'honorer les pasteurs démissionnaires en la personne de Vinet. Il
a des titres plus sûrs que nous nous reprocherions de ne pas
vous présenter.

D'abord n'exagérons pas la faiblesse des études entreprises à

l'Académie de Lausanne de 1812 à 1817. Les programmes
valent par l'usage qu'en font professeurs et étudiants. Or, à côté
des cours préférés de Jacques Durand et qui, outre des incursions

dans la littérature française, portaient spécialement sur
la morale, Vinet ne dédaignait ni .le latin de Philippe Dutoit, ni
le grec de Moïse Conod, ni l'interprétation des livres saints de

Louis Bridel. Peut-être, à cette époque, la dogmatique et l'histoire

étaient-elles en souffrance ; non les humanités, forme et
fond. Evidemment nos pères avaient des connaissances
scientifiques insuffisantes ; en général ils possédaient, incontestablement

mieux que la jeunesse actuelle, leurs classiques, cette
base indispensable de toute vraie culture. C'était, entre autres
chez Vinet, affaire de goût et de conscience.

Ainsi fut-il amené, en 1817, à fonder, avec quelques camarades,

une société destinée à perfectionner la traduction des

Ecritures bibliques. « Depuis longtemps, écrit-il. je gémissais
de voir nos saints livres traduits d'une manière aussi imparfaite

qu'ils le sont, et je désirais voir quelques changements

apportés à leur interprétation. L'exécution d'un semblable
dessein eût exigé des forces extraordinaires, la réunion d'un grand



212 ERNEST COMBE

nombre de savants, etc. Il fallait donc borner mes projets; je
rédigeai, en conséquence, un prospectus dans lequel j'invitais
mes condisciples à former une société d'étude de la Bible, qui
remplirait l'idée de son titre en s'occupant à traduire d'après
l'original, et avec tout le soin possible, un certain nombre de

morceaux choisis dans l'Ecriture ; chaque membre de la

société, disais-je, présentera à son tour un chapitre ou deux de

cette sainte Parole, traduits par lui-même, sur le texte, avec

toutes les précautions nécessaires pour établir le sens des

passages, avec toute la justesse et la clarté possibles. Ces

morceaux lus et examinés dans la société, seraient ensuite transcrits

et conservés, pour l'instruction de nos successeurs, dans

un recueil formé à cet effet. Je n'ai pas besoin de vous montrer
les avantages de cette institution ; ils ont été sentis par vingt
des plus distingués de mes condisciples,... qui se sont empressés

de se joindre à moi, et nous avons commencé nos travaux,
après avoir appelé la bénédiction de Dieu sur notre entreprise.
J'ai la confiance qu'elle réussira et qu'elle aura des développements

fort utiles soit pour notre instruction, soit pour celle des

proposants qui viendront après nous. »

Cette association ne resta pas inactive, même après le départ
de Vinet, parmi quelques membres du corps pastoral vaudois ;

il en est sorti, en 1839, un Nouveau Testament, « traduit en

Suisse, » comme porte malencontreusement une réimpression
subséquente. Adolphe Monod, à Paris, l'appréciait assez équi-
tablement, à l'occasion de sa publication sur saint Paul : « Dans

ce travail, je fais souvent usage de la version du Nouveau
Testament qui a paru en 1839 à Lausanne, sous ce titre : Le Nouveau

Testament de notre Seigneur Jésus-Christ, traduit sur
l'original par une société de ministres de la Parole de Dieu.
Cette version, trop littérale à mon gré pour être adoptée dans
le culte commun, offre un précieux avantage qui tient à ce
défaut même : exacte jusqu'au scrupule, elle tient lieu de l'original,

autant que cela est faisable, à ceux qui n'y peuvent pas
recourir. Cette classe nombreuse de lecteurs du Nouveau
Testament devraient toujours avoir la version de Lausanne à leur
portée, au moins pour la consulter. »



VINET INTERPRÈTE DU NOUVEAU TESTAMENT 213

Ses devoirs professoraux de grammairien, de littérateur, au

Gymnase bàlois ne détournèrent pas Vinet de ses préoccupations
scripturaires. k Je prends une part active au travail de la Société

biblique de Bâle, écrit-il à M. Monnard le 29 décembre 1817 ;

si je joins à tout cela l'allemand, que je voudrais apprendre, le

grec, l'hébreu, l'exégèse, etc., qu'il faut que j'apprenne, il me
semble que voilà beaucoup d'ouvrage. »

Le besoin d'une traduction, conforme aux originaux, n'a pas
quitté Vinet, devenu professeur de théologie à Lausanne. Au

contraire. Il répétait à ses étudiants : « Cette Bible, traduite

par Ostervald, Martin ou tel autre, n'est la Parole de Dieu que
sous bénéfice d'inventaire.... Pouvons-nous prendre pour texte
la traduction défectueuse d'un passage de la Bible? Non; ce

serait ériger les traducteurs en prophètes, en hommes inspirés.
Nos textes doivent être pris dans l'original, et si la version en

usage en a altéré le sens, il faut qu'elle soit rectifiée. Ce

procédé causera quelque surprise s'il s'agit d'un passage très

connu ; mais le scandale est déjà donné par la divergence des

traductions en usage. Il est donc très important d'étudier le

texte dans l'original.... Il y a à constater, dans chaque passage,
le sens verbal ou extérieur, et le sens intérieur. Le premier est

ce qu'on appelle communément la signification, l'idée que portent

immédiatement les signes dans l'esprit, indépendamment
de toute considération ultérieure, je veux dire étrangère aux
éléments philologiques dont le passage est composé. Le second
est l'idée qu'au moyen de ce sens extérieur l'auteur du passage
a voulu communiquer à l'esprit du lecteur.... Pour ne pas errer
sur le sens que nous appelons extérieur, il faut avoir une idée

précise de la langue des auteurs, je veux dire de la valeur des

signes et des formes de cette langue, comparés aux formes et

aux signes correspondants de notre propre langue. » (Homilétique,

p. 91, 95.)
Dans ce but, il faut nécessairement recourir à l'hébreu de

l'Ancien Testament, et à coup sûr au grec du Nouveau Testament.

Mais à l'hébreu aussi. Ainsi, à la fin de la première lettre
que Vinet écrit d'Ober-Castel (Thurgovie), dans l'été de 1837,

quelques semaines avant son départ pour Lausanne, à propos



214 ERNEST COMBE

de deux sermons du Dr Dwight touchant le sabbat juif et le
dimanche chrétien, dans cette note : « Reste le texte de
Genèse II, 1, 3. C'est, dans la question présente, le document le
plus imposant et le plus grave. J'aurais à présenter, sur ce

passage, plusieurs observations, mais je sens la nécessité de
les ajourner jusqu'à ce que j'aie consulté l'original et fait quelques

recherches ultérieures. »

La langue grecque, Vinet l'abandonne si peu que, dans son
agenda de 1836, 22 septembre, il note incidemment : « J'ai dû

passer la journée au lit. J'ai été, en fait de lecture, une véritable

autruche. Lu deux ou trois discours de Massillon, deux
de Sailer, cinq ou six pages en grec de Chrysostome. » D'ailleurs

il n'attendit pas ces années 1836,1837, pour se maintenir
en rapport avec le grec des Pères, des classiques et du Nouveau

Testament. Le 2 octobre 1822 déjà, il en parlait à Louis
Leresche : « ...Il y a quelques mois que je me suis remis à

l'étude du grec, sans autre vue, tu penses bien, que de remplir
en partie un vide considérable de mes études, je dirais de nos
études ; car qui de nous sait le grec, et qui l'apprendra chez

nous, hormis des Guisan et d'autres volontaires généreux,
pauci quos aequus amavit Jupiter? Il n'y a pourtant point de

culture véritable et complète pour qui a négligé cette étude, qui
est notre guide vers la belle nature. Il est injuste de se

prétendre littérateur quand on n'a pas puisé à la source de cette
belle antiquité, qui a formé, inspiré, perfectionné tous nos
modernes classiques. Et ce n'est pas seulement le goût qui doit

gagner à cette étude, mais la raison, l'esprit, toutes les facultés.

Il y a une sève si abondante et si pure dans les écrits de

ces anciens! ils sont si bien la nature il y a tant d'autorité
dans leur accent, inspiration immédiate de cette auguste
nature Combien ne doit-on pas déplorer que de fausses routines
et des préjugés volontaires tuent cet enseignement dans notre
Académie de Lausanne

» Tu sauras que j'ai suivi pendant six mois les leçons
théologiques du célèbre professeur de Wette, actuellement à Bâle.
Elles m'ont fait un grand plaisir ; il me semblait que pour la

première fois je faisais de l'exégèse. Nous avons lu, dans l'ori-



VINET INTERPRETE DU NOUVEAU TESTAMENT 215

ginal, l'épître aux Galates et celle aux Romains. Doctrine pure
et ferme, critique judicieuse et réservée, vues belles et

profondes, talent de faire saisir la suite des passages et l'ensemble
de l'écrit, exposition précise et méthodique : voilà les mérites

qui m'ont frappé dans les leçons de ce professeur, dont la probité

littéraire et théologique est encore plus remarquable que
le talent et l'érudition. Sa doctrine n'a pas toujours été la
même ; il a cherché de bonne foi la vérité, il l'a obtenue

progressivement, il est parvenu par suite de ses recherches à un
résultat que Dieu accorde, toujours à la bonne foi : il s'est arrêté
dans une orthodoxie pure et nette, et me parait plus solidement

ancré dans la vérité que ceux qui acceptent la croyance
imposée tout à la fois et sans réserve, chose presque contraire
à la marche de la nature quand il s'agit d'un vaste ensemble de

doctrine. »

Le professeur de Wette, que la politique avait repoussé de

l'Allemagne, venait d'accepter l'appel de l'Université de Bâle,

qui le garda jusqu'à sa mort (1849). D'aimables relations ne

tardèrent pas à se former entre lui et Vinet. Vinet traduisit en

français un sermon intitulé : L'épreuve des esprits, que de

Wette avait prêché le jour de la Pentecôte. Malgré leur désaccord

momentané sur les théories morales, par trop sentimentales

ou esthétiques, de de Wette, les deux professeurs
continuèrent à voisiner, à se réunir familièrement tantôt chez l'un,
tantôt chez l'autre, à avoir « des cafés, » comme l'on disait alors,
où l'on devisait sur les sujets les plus divers, notamment sur
la théologie et l'exégèse.

Sur le terrain exégétique, Vinet n'a pas cessé d'admirer le

célèbre critique et de vanter, comme en 1826 et plus tard, « les

excellentes leçons de M. de Wette qui, à elles seules,
rendraient le séjour de Bâle précieux. » Il apprécie hautement et

il citera à l'occasion la traduction de la Bible que de Wette
avait entreprise de concert avec Augusti, et qu'il reprit à son

compte en 1831. Après l'Ancien Testament (livres canoniques
et Ihres apocryphes), étudié précédemment, de Wette, pendant

son professorat à Bâle, s'occupa avec prédilection du

Nouveau Testament. Son Introduction (Lehrbuch der histo-



216 ERNEST COMBE

risch-kritischen Einleitung in die kanonischen Bûcher des N.

T., 1826) et le Manuel exégétique (Kurzgefasstes exegetisches
Handbuch zum Neuen Testament, 3 vol., dont le premier de

1836) ont passé sous les yeux de Vinet. Cette incursion dans

l'étude des textes avec un maître aussi érudit, cet examen
approfondi des documents bibliques ont intéressé Vinet beaucoup
plus que les discussions relatives à leur formation, à leur
authenticité, à leur intégrité, à leurs divergences.

Vinet n'a jamais rien écrit contre la critique en elle-même,
lui qui voulait, au contraire, la pleine lumière, la libre recherche.
Mais il laissait la tâche à d'autres : les disputes, avec leurs
écarts, lui étaient en horreur. Au tome III de ses Etudes sur la
littérature française au dix-neuvième siècle, page 385, il a

cette remarque : « Un homme de science et de probité,
l'illustre Schleiermacher, a déclaré n que l'exégèse, traitée sans

» un véritable intérêt théologique et chrétien, est aussi vaine
» qu'elle le serait sans l'esprit et l'art philologiques. » — « Chez

quiconque a lu l'histoire de l'Eglise, ce mot d'exégèse, si innocent

en apparence, éveille des idées tristes et de tragiques
souvenirs. Où est l'exégèse vraiment simple? Où sont les

interprètes candides? S'ils abondent quelque part, ce n'est pas sur
le terrain où tout semble renforcer la loi de la droiture et aggraver

le tort de la subtilité. Exégèse, glose, chicane, extorsion,
qui ne serait tenté quelquefois de croire ces termes synonymes?
Parlons-nous seulement des esprits mal faits et des cœurs
doubles? Mais c'est là précisément que les meilleurs cœurs et

les meilleurs esprits ont bronché et sont tombés, » pense-t-il
au cours d'un article du Semeur, en 1842, page 115.

Il avait lu les négations hypercritiques de David Strauss, dont
la Vie de Jésus lui paraissait excessivement dangereuse. Aussi

quelles chaudes félicitations (le 30 mars, veille de Pâquesl839)
il envoie, dans le Semeur, aux Zuricois, qui ont demandé et

obtenu la destitution de Strauss, avant même qu'il eût pris
possession de sa chaire académique. « Ce n'est pas que nous
voulions voir dans ce fait plus qu'il ne contient. Ces quatre-
vingt mille personnes qui crient tout d'une voix : « On a en-
y> levé mon Seigneur et je ne sais où on l'a mis, » ne sont pas



VINET INTERPRETE DU NOUVEAU TESTAMENT 217

probablement quatre-vingt mille âmes converties. Nous allons
bien plus loin : il est possible qu'un grand nombre, dans ce

nombre, ne croient pas à l'Evangile de la foi qui justifie et qui
régénère. Peut-être qu'un grand nombre, à leur insu, recèlent
dans leur cœur un fond d'opposition à l'Evangile. Et, de fait,
un grand nombre de ces personnes ont été, de longues années

durant, les témoins impassibles d'une œuvre de démolition
dont l'œuvre du docteur Strauss n'est que la consommation. Il
leur manquait, pour comprendre la portée de ce qui se faisait
sous leurs yeux, un sens qui est précisément le sens de la vraie
foi. Tant que les noms des choses, tant que les faits extérieurs
sont restés debout, ils ne se sont doutés de rien. La substance
du christianisme avait été lentement et subtilement soutirée ;

la forme seule avait été épargnée, pour masquer l'œuvre sourde
de destruction qui s'accomplissait au dedans ; quand cette
œuvre a été accomplie, on a cru que le moment était venu de

souffler sur la forme ; et vraiment un souffle semblait devoir
suffire; mais cette dernière tentative a ouvert tout à coup des

yeux longtemps fermés ; le fait historique du christianisme,
Jésus-Christ lui-même, enlevé du sein du christianisme, Jésus-

Christ de moins dans l'histoire de l'humanité, cette éclipse
soudaine, quoique longuement préparée, du « soleil de justice,
qui porte la santé dans ses rayons, » leur a semblé menacer
les siècles d'une éternelle nuit. Impiaque aeternam timuerunt
saecula noctem. Ils ont senti dans leurs cœurs les ténèbres et

le froid de la mort, et cette impression les a réveillés.
» Voilà le fait qui reste acquis à l'humanité, car l'humanité

tout entière est avertie par ce qui vient de se passer. Ce fait,
disons-nous, lui reste acquis, quoi qu'il arrive, et quelque
suite que donne ce peuple à son premier mouvement. Ce fait
est pour jamais à l'abri ; rien ne peut l'effacer, rien ne peut
l'affaiblir. Il sera toujours vrai qu'au fort du dix-neuvième siècle,
un peuple entier, que sa culture plaçait au premier rang parmi
les nations, a protesté solennellement en faveur de Jésus-Christ

comme Fils de Dieu et comme Sauveur du monde. Ce fait dépose

contre le monde ; ce fait déposerait contre la nation qui l'a
consommé, si plus tard elle le désavouait en actions ou en paroles.

TIIKOL. KT PHIL. 1897 1")



218 ERNEST COMBE

Nous espérons mieux, beaucoup mieux ; nous croyons que le
vent de Dieu a soufflé sur ce peuple et sur le monde, et que l'Esprit

de l'Eternel, comme aux premiers jours de l'univers, plane
sur l'abîme et couve le chaos. Mais si la lumière qui vient de

resplendir dans une vallée des Alpes helvétiques devait mourir où
elle est née, le souvenir en resterait ; et son apparition a

doucement réchauffé le cœur des amis de l'Evangile et de l'humanité.

Christ est donc bien le désir des nations ; Christ est donc
bien l'objet inconnu des soupirs des peuples : Christ est la

suprême nécessité du monde et le dernier mot de l'humanité,
comme il est le dernier mot de Dieu. Il faudra bien, ô France

que tu apprennes de tes malheurs et de tes gloires à épeler ce
dernier mot, et qu'il devienne le nom de ton avenir, si tu dois
avoir un avenir

» Je ne puis m'empêcher, au milieu de beaucoup de présages
effrayants, de tirer un augure favorable d'un des traits essentiels

de l'esprit de la France. C'est, en partie, à un abus de la
méthode scientifique que sont dus ces systèmes dont la subtilité

vient d'expirer devant le sens droit et simple d'une
peuplade helvétique. Pour que la science eût toute sa pureté, de

science, l'Allemagne l'a trop séparée de la vie; elle a trop
sévèrement, dans le savant, isolé le savant de l'homme. Elle a

trop exclu du labeur scientifique le cœur, les instincts, la
conscience. L'intelligence, en refusant leur concours, s'est privée
de ses aides les plus légitimes et les plus indispensables; elle

a écarté, comme à plaisir, quelques-uns des éléments les plus
essentiels à la solution de ses problèmes. Jamais la science ne

sera cultivée en France avec cette sévérité ; le caractère national

y répugne invinciblement; c'est plutôt l'autre excès qu'on
peut craindre; le savant français ne s'abstrait pas à ce point de

l'humanité, de la vie et de lui-même. Le plus savant parmi les

savants reste homme néanmoins, et plus qu'il ne voudrait. Ce

stoïcisme de la science allemande, ce désintéressement fabuleux

et souvent extravagant de la spéculation n'est pas à notre

portée ; et sous ce rapport nous sommes plus que l'Allemand
dans les conditions du vrai dans les matières où la vie a ses

données à fournir. C'est la vie plutôt que la pensée qui nous



VINET INTERPRETE DU NOUVEAU TESTAMENT 219

rend incrédules ; la pensée ne vient qu'en seconde ligne, et
jamais seule ; ailleurs c'est l'inverse. Et si un jour les réalités, si

l'expérience nous poussent vers l'Evangile, ce n'est pas la
spéculation qui nous retiendra. Le système de Strauss est chez

nous condamné d'avance, non par aucun principe positif, mais
d'une manière négative, par les répugnances de notre nature.
On sentira qu'il est faux avant d'en avoir la démonstration
formelle. »

Dès ce moment, et pour toujours, Vinet redoute les excès de

l'exégèse scientifique. C'est qu'il en est d'elle comme de toute
autre connaissance raisonnée : par elle-même, à ne prendre
que les textes du Nouveau Testament, elle éloigne ou elle
rapproche de la vérité centrale, lumière et vie, je veux dire de la
Parole devenue chair, dans la mesure où le critique, sans peur
et sans reproche, consent à s'expliquer et à expliquer l'existence

réelle des faits et des discours rapportés, au travers d'un
mythe, d'une légende, d'une simple tradition ou de l'histoire
vraie.

Vinet ne contredisait pas à cette méthode scientifique : trop
loyal pour tenter un détour, il ne la pratiquait pas non plus,
et par suite de diverses causes.

Son éducation, à la maison et à Lausanne, l'avait tenu à

l'écart des investigations librement poursuivies. Marc Vinet, le

père, homme de discipline et de tradition, n'entendait pas que
personne, chez lui, eût d'autres croyances que les doctrines

supranaturalistes formulées dans sa vénérable Eglise nationale
du commencement de ce siècle. Nature aussi impressionnable

que sincère, le fils, à son tour professeur responsable, ne pouvait

pourtant pas s'empêcher de soumettre à quelque essai

d'analyse ses idées recueillies de confiance et de laisser percer
quelques réflexions hardies. Esprit d'indépendance, qui enfante

les doutes et les sectes, pense aussitôt son mentor paternel,
qui, le 4 avril 1819, répondant à l'une de ses lettres, ajouta :

« J'ai été bien plus frappé du passage concernant la théologie
et les théologiens, et c'est avec un sentiment d'inquiétude que
j'ai réfléchi à la cause probable de ta façon de voir actuelle.

Elle me paraît provenir de tes relations avec de jeunes tètes



220 ERNEST COMBE

allemandes, et ne justifier que trop, peut-être, l'opinion de

M. Curtat sur le danger de pareilles relations dans l'époque
actuelle. Quoi qu'il en soit, je me fais un devoir de père de

t'avertir bien sérieusement de ne pas te constituer toi-même
en théologien, de ne point, candidat au saint ministère dans le
canton de Vaud, substituer tes opinions particulières à la

doctrine reçue et enseignée dans l'Eglise de ce canton. Souviens-
toi bien et toujours que c'est cette foi ou doctrine que tu seras

appelé à prêcher et non ta manière de voir individuelle. Où en
serions-nous en pareille matière si chaque ministre, chaque
étudiant voulait faire le réformateur Nous aurions une
confusion désastreuse au lieu de l'unité de foi et de doctrine qui
règne heureusement chez nous. Dans toutes les théologies
possibles il s'est introduit des choses qui ne seraient pas reçues
en philosophie ; mais comme la nôtre, telle qu'elle est établie,
ne contient rien d'essentiellement défectueux, on aurait grand
tort d'y toucher sous le vain prétexte de quelques interprétations

susceptibles de critique. Que dans un concile, ou synode,
ou assemblée de l'Eglise dûment convoquée pour l'examen de

quelque point de doctrine, chaque membre émette alors et

avec prudence son avis sur la question dont il s'agirait, cela
serait en place ; mais hors de ce cas, qui n'arrivera pas, Dieu
aidant, le serviteur de l'Eglise doit toute soumission à la
doctrine reçue par elle, et il ne peut sans félonie, sans crime, en
dévier dans l'exercice des fonctions que l'Eglise lui a confiées.

Telle est aussi, je m'assure, la façon de voir de M. Curtat, qui
aurait bien autant qu'un autre le droit d'avoir une opinion
personnelle, mais qui, j'en suis certain, en a toujours fait et en fera

toujours le sacrifice à la doctrine qu'il est chargé, par conséquent

obligé de prêcher, au nom de l'Eglise, lorsque cette
opinion individuelle pourrait être en conflit avec cette doctrine, ce

qui, au reste, ne peut avoir lieu que sur des points peu essentiels,

car les principes fondamentaux sont aussi conformes à la
raison universelle que bienfaisants pour l'humanité, et c'est

encore, à tout prendre, la vocation dans laquelle un homme
instruit et vertueux peut opérer le plus de bien pour la
génération présente et pour celle à venir.... Cette matière exigerait



VINET INTERPRÈTE DU NOUVEAU TESTAMENT 221

un développement beaucoup plus étendu. Nous pourrons en

conférer pour notre commune édification, Dieu aidant, à ton

prochain voyage. En attendant, garde-toi bien, mon cher ami,
de toute innovation de doctrine, de toute exaltation d'opinion
individuelle. « Ne sois point sage à tes propres yeux. Crains

» Dieu, et garde-toi du mal. » Frémis en pensant où pourrait
mener une disposition contraire. Cultive ta raison et acquiers
des lumières. Plus tu verras de haut tout ce qui tient à ta vocation

présumée, plus tu seras à même de l'exercer dignement,
d'éviter toute polémique, et de marcher droit dans la carrière
évangélique, visant toujours à l'essentiel pour la gloire de Dieu

et le bonheur des hommes, et t'en rapportant pour le reste aux
lumières de l'Eglise dont tu seras appelé à être non le docteur,
mais le fidèle ministre. » Ainsi e;; fut-il jusqu'à la dernière
heure (8 juin 1822) de ce chef de famille, plein de touchante
sollicitude pour tous les siens.

Alexandre Vinet en écrivait à l'ami Leresche : « ...Mon bien-
aimé père était depuis si longtemps la règle de ma conduite, la

lumière de mon jugement, le point de vue de toutes mes
relations, qu'il me semble être maintenant dans un état hors de

nature ; le ressort de ma vie est comme rompu ; je suis
désorienté dans le monde, et ce n'est qu'en tournant mes yeux vers
le ciel que je sens que je tiens quelque chose d'immuable,
d'assuré, d'éternel. » Après tout, remarque respectueusement
la belle-fille du défunt : « Quand on réfléchit à la force des

préjugés dont s'enveloppait chez M. Vinet le père un esprit vif
et droit, un cœur loyal et pieux, on ne peut qu'adorer la

dispensation providentielle qui, à la veille des révolutions de l'âme
et de la pensée qu'allait subir son fils, les affranchit tous deux

d'inexprimables souffrances. »

Malheureusement avec son professorat de plus en plus occupant,

des prédications et les exigences de sa carrière mouvementée

de publiciste, les loisirs manquèrent à Vinet pour
parcourir, pièces en main, la voie ouverte par de Wette et d'autres.
Il ne suffisait pas d'en reconnaître les clartés imposantes, il
s'agissait de se munir, archéologiquement et historiquement,
de l'outillage spécial du critique de profession, et cela, Vinet,



222 ERNEST COMBE

tout instruit qu'il était et persévérait à l'être en originaux du

Nouveau Testament, n'avait plus le temps ni peut-être le désir
de l'acquérir ou de l'employer, quand éclata la crise à laquelle
Mme Vinet faisait allusion tout à l'heure.

Nous n'avons pas à noter, chez son mari, les étapes de ce

travail intérieur. Quelle qu'en soit exactement la naissance, il
apparaît entre l'opération douloureuse qu'il avait subie en 1821

et la maladie qui faillit l'enlever vers la fin de l'été 1823. Le

mouvement du réveil, qu'il avait critiqué autrefois, et dont il
blâmait encore avec verve les aberrations, l'absence de théologie

ou la théologie démodée, avait fini par se justifier à ses

yeux par quelque côté, par l'émotion mystique, par la foi
personnelle en Jésus-Christ vivant.

Il s'en ouvrait à son ami Leresche, dans une lettre du 19

décembre de cette année 1823, en même temps qu'il lui communiquait

l'impression qu'il venait de recevoir de l'ouvrage récemment

paru : Béflexions sur l'évidence intrinsèque de la vérité
du christianisme. « J'ai lu en entier, avec un plaisir bien pur,
le livre d'Erskine ; je compte bien le relire. Tu as raison, la

méthode y manque. Mais quelle simplicité quelle conviction

quelle vraie chaleur quels aperçus nouveaux et intéressants
La qualité de laïque de l'auteur a singulièrement contribué au

plaisir que m'a fait ce livre ; elle lui donne même un mérite et

un caractère particuliers. Si je ne haïssais pas par principe ces

expressions : « Je suis d'Apollos ou de Cephas, » je me laisserais

aller volontiers à dire : Je suis d'Erskine. Il n'enveloppe

pas l'Evangile de ténèbres ; il nous fait bien sentir que si l'on
ne peut concevoir le comment des mystères de la religion, le

pourquoi est parfaitement accessible à notre raison, qu'il doit
l'être et qu'il n'y a point de vraie foi sans cela. »

Non moins déterminantes furent, dans cette direction, ses

relations avec une personnalité qu'il connaissait de lecture et à

qui il pouvait affirmer, le 3 avril 1826 : «Vos écrits, monsieur,
ont marqué dans ma vie; ils ont, pour moi, jeté un nouveau

jour sur ces vérités attendrissantes et sublimes que le Christ

nous a révélées ; ils m'ont présenté, dans le point de vue et sous

les formes qui convenaient le mieux à ma tournure d'esprit, ces



VINET INTERPRETE DU NOUVEAU TESTAMENT 223

dogmes divins qui se saisissent d'autant mieux du cœur qu'ils
provoquent avec plus d'empire l'assentiment de la raison. Les

vues particulières de mon esprit se sont trouvées complétées
et confirmées ; et, dès lors, j'ai mieux connu et j'ai davantage
aimé Celui qui représente et remplace pour nous le Dieu
invisible, Celui qui réalise tout ce qui fait le prix de la vie. » Cet

homme, chacun le sait, était Philippe-Albert Stapfer, successivement

professeur de théologie à Berne, ministre de l'instruction

publique et des cultes de la république helvétique, pléni-
potentaire suisse à Paris, où il rentra bientôt dans la vie privée
et se fixa, pour s'adonner à ses études de prédilection, Kant et

Jésus-Christ.
Dans la notice que Vinet fut appelé à lui consacrer en 1844,

nous lisons : « Il est des hommes qui, saisis dès leur jeunesse
de quelque pensée grande et forte, l'emportent avec eux à

travers toute la vie, comme un flambeau qui doit en éclairer la

nuit, et cette autre nuit plus sombre et plus épaisse, la nuit de

la mort. Pour tous ceux qui croient, leur foi même est cette
idée ; mais dans l'enceinte d'une foi commune, plusieurs
s'affectionnent à quelque aspect particulier de la vérité, où la
vérité tout entière se réfléchit, d'où la vérité ressort tout entière.
Une de ces lumières brilla sur toute la carrière de M. Stapfer,
et fut pour lui l'étoile du matin et l'étoile du soir. La personnalité
humaine de Jésus-Christ, envisagée comme la réalisation
divine du type de la perfection morale ou comme l'incarnation
de la suprême justice, domina toutes les révolutions de sa

pensée et même toutes les phases de sa théologie. Cette
manière de concevoir ou plutôt de connaître le Christ avait
imprimé à la piété de M. Stapfer un caractère particulier de

tendresse. Pour tant d'autres, même des mieux convaincus, Jésus-

Christ est pour ainsi dire un fait; pour notre ami, Jésus-Christ

était, sans préjudice du mystère ineffable de son apparition,
une personne aussi réelle, aussi distincte qu'il avait pu l'être

pour cette femme qui, en un jour mémorable, répandit sur ses

pieds des parfums et des pleurs. Il chérissait comme le frère le

plus généreux et le plus dévoué celui qu'avec toute l'Eglise il
adorait comme un Dieu : sa voix, quand il parle de cet être



224 ERNEST COMBE

profondément aimé, tremble tout à la fois de crainte, de douleur

et de joie ; et l'éloquence de son amour, où l'enthousiasme
se contient dans le respect, a des inflexions que nous n'avons
retrouvées chez aucun autre écrivain. Cette vue et cette
impression donnent un caractère presque inimitable au sermon
sur la dignité de Jésus, prêché et publié à Berne en 1797. Cet

écrit, où la foi de l'auteur relevait autant au-dessus de la

philosophie que sa philosophie l'élevait au-dessus d'une orthodoxie
de formules, exprimait des idées qui, même de nos jours, peuvent

passer pour nouvelles. On dut cependant alors s'étonner
un peu plus qu'on ne le ferait aujourd'hui en lisant des paroles
comme celles-ci : « La foi religieuse est un état moral, un état
» complexe, résultant du concours actif et harmonique de

» toutes les forces de l'âme. » Assertion d'autant plus importante

que ce concours, aux yeux de M. Stapfer, n'est pas moins
le gage de la certitude en matière de religion que la condition
sous laquelle la foi religieuse est quelque chose de mieux
qu'une certitude. »

Au témoignage de Charles Secrétan (Bévue chrétienne, 1883)

« Vinet s'est beaucoup occupé de Kant, et d'assez bonne heure,
peut-être dans l'origine, en méditant sur les écrits de P.-A.
Stapfer, qu'il prisait si fort. » — « Historiquement, note Vinet,

page 323 dea Nouvelles études évangéliques, le principe du
protestantisme de Luther et de Calvin a été de n'admettre d'autre
autorité que celle de la Bible ; mais, philosophiquement, le

principe emportait davantage. Aussi, après avoir examiné le

catholicisme au moyen de la Bible, on a examiné la Bible avec
la raison. Plus tard, Kant est venu, qui a examiné la raison

avec la raison même. Un protestant, à prendre ce mot dans

toute la force de sa signification, est un homme qui examine

avant de se soumettre. » Sans insister ici sur ses nombreuses
constatations de l'harmonie préétablie entre l'Evangile et la

conscience, il appert, d'autre part, que Vinet a réagi contre
Kant en rendant à l'élément mystique son importance comme
procédé de connaissance et sa grande valeur religieuse.

Pour ces raisons provenant de sa première éducation, du

temps, du réveil autant que du kantisme, Vinet, dans son inter-



VINET INTERPRÈTE DU NOUVEAU TESTAMENT 225

prétation du Nouveau Testament, s'est habitué à prendre, des

textes, sans retard, la vérité en elle-même et pour elle-même.
Tel est son procédé, non pas uniquement parce qu'il visait à

une explication homilétique, à une exégèse édifiante, en quelque

sorte, mais parce que, à part quelques exceptions,
heureuses même, il arrive promptement, trop promptement, à

l'idée émise, la dégage vite de son enveloppe primaire, temporaire,

locale, qui en constitue pourtant aussi l'originalité, s'en
saisit et ne la quitte qu'après l'avoir tournée et retournée,
pénétrée et s'en être pénétré jusqu'à la moelle. « L'exégèse

proprement dite n'a pour but que d'indiquer et de déterminer le

sens du texte, les rapports logiques entre les parties du texte ;

mais l'explication homilétique part des résultats obtenus par
l'exégèse, ou du moins elle ne fait que les mentionner pour les

constater et les donne pour base à ses explications qui, pour
ainsi dire, extraient le suc de ce sens donné, le justifient, le

décomposent, le multiplient, et enfin l'appliquent, »

remarquait-il dans son introduction à l'épître aux Colossiens.

Il est facile dès lors, aux lecteurs de Vinet, d'esquisser le

résultat de son interprétation du Nouveau Testament. Je l'essaie

en quelques citations suivies.
Jean IV, 22 : -h aa-ropia. h tûv imSaicm ètrrh. Cette reproduction

de l'original permet plus facilement la comparaison et la

distinction avec le verset 10 d'Apocalypse VII : h nw-r,pin ™ Beû

riuMv, que Vinet rappelle plus loin.
« Le salut vient des Juifs. » Je ne puis répéter cette parole

du Maître sans penser tout aussitôt à l'impression qu'elle doit
produire sur quiconque n'est pas chrétien. Permettez-moi de

m'y arrêter un instant. Je laisserai volontiers ce qu'a d'étrange
et de choquant pour une oreille non chrétienne le mot de
salut. Tout le monde veut être heureux, nul ne veut être sauvé.

Et encore nous passerait-on le mot, si nous consentions à lui
donner un sens purement temporel, et s'il désignait, dans notre
pensée, le triomphe, douloureusement obtenu, chèrement
payé, de l'être humain sur tout ce que la création renferme
d'éléments hostiles à son bonheur. Eh bien, pour le moment,
qu'il en soit ainsi Mais quel scandale de s'entendre déclarer



226 ERNEST COMBE

que le salut, quelle qu'en soit la nature, vient des Juifs

Quelques-uns, qu'on n'étonnerait point en leur disant que le salut
vient des Français, et qui peut-être en des termes différents,
l'ont déclaré mille fois, s'indignent qu'on donne pour origine
au bonheur du monde un malheureux peuple, courbé depuis
des milliers d'années sous le poids d'un mépris universel. Mais

d'autres, et c'est probablement le plus grand nombre, s'étonnent

simplement qu'on prétende faire d'un peuple particulier
le dépositaire et pour ainsi dire le dispensateur de la commune
félicité....

» Quoi qu'il en soit, et quelle que soit la diversité des

opinions sur le salut du monde, personne ne veut qu'il vienne
d'une nation (si ce n'est peut-être de la sienne), personne surtout

qu'il vienne des Juifs. Je veux dire : personne excepté les

chrétiens. Eux sans doute, ils souscrivent respectueusement
aux paroles que je vous propose : « Le salut vient des Juifs ; »

mais tous peut-être ne se rendent pas compte du sens et de la

valeur de ces expressions.
» Sur le sens du premier de ces mots, point de division. Ce

salut est le salut éternel, par conséquent le salut individuel,
puisque ni les nations ni l'humanité ne sont éternelles. Tout au

plus est-il nécessaire de faire observer que ce salut comprend
aussi le bien de l'humanité comme telle et l'accomplissement
de ses destinées, de quelque manière qu'on veuille l'entendre.

» Mais ce salut, quel qu'il soit, vient des Juifs, c'est-à-dire,

pour ne plus parler ici de bénédictions temporelles, d'avantages

sociaux, d'humanitarisme, c'est-à-dire que la réconciliation

de l'âme avec son divin auteur, le droit de l'appeler notre
Père, la régénération du cœur, la sanctification de la vie, le

privilège de puiser librement dans les trésors de l'Esprit divin,
la paix et l'espérance ici-bas, la gloire et l'immortalité dans le
ciel, et, pour tout dire en un mot, la participation de l'homme
à la nature divine (car c'est ainsi qu'un apôtre s'est exprimé),
tout cela, pour chaque homme, pour tous les hommes, pour les

hommes de tous les pays et de tous les temps, tout cela vient
des Juifs. Personne, assurément, ne prendra le canal pour la

source, et à prendre les termes dans toute leur force, chacun



VINET INTERPRETE DU NOUVEAU TESTAMENT 227

répétera avec la multitude des rachetés au livre de l'Apocalypse

que « le salut vient de notre Dieu. » (Apoc. VII, 10.)
Mais enfin les Juifs sont le canal ; si ce n'est pas d'eux proprement,

c'est par eux que nous vient le salut; et le salut, c'est le

ciel, le salut, c'est Dieu même.
» Dans son ignorance naïve, l'antique poésie appelait

certaines contrées le pays ou le berceau de l'aurore, comme si

l'aurore s'arrêtait jamais, et comme si quelque lieu, dans l'univers,

eût pu être témoin de sa naissance et de son départ. L'aurore

n'a point de pays, l'orient est partout, et les contrées d'où
nous vient le soleil l'ont vu venir de quelque autre contrée,
qui, elle aussi, l'a vu venir. Mais oui, dans le monde de la
vérité et de la grâce, il y a un pays de l'aurore, et toute contrée
n'est pas un orient. Le salut vient des Juifs. Oui, terre déshéritée,

où la fumée ardente du courroux de Dieu éclaire seule

d'effroyables ténèbres, tu fus le pays de l'aurore; oui, peuple
infortuné, postérité d'un autre Cam, race tellement humiliée

que les plus méprisables se croient le droit de te mépriser,
peuple abîmé dans la honte, notre gloire nous vient de toi;
nous sommes des nouveaux venus, couverts de tes dépouilles
et riches de ton opulence. Le salut vient de toi. Oh puisse le

salut retourner à toi, et cet Occident, que tu as éclairé, devenir

à son tour un Orient pour toi
» Le salut vient des Juifs. » Mais comment? Est-ce uniquement

parce que le Sauveur des hommes et le pasteur de

l'humanité naquit au milieu de ce peuple, et, dans sa merveilleuse

enfance, puisa la vie aux mamelles d'une Juive? Est-ce encore

parce que les trente-trois années de son existence terrestre
s'écoulèrent au sein de la Judée? parce que l'éternelle vérité
s'exprima par sa bouche dans le langage des descendants de

Jacob? parce que les premiers disciples du Maître par excellence

appartenaient eux-mêmes à ce peuple extraordinaire?

parce que le premier germe de l'Eglise chrétienne et du monde

moderne fut jeté dans cette poussière que le sang de Jésus

allait détremper et rendre féconde? Est-ce parce que Gethsémané

est juif, parce que le Calvaire est juif, et parce qu'un
arbre de la Judée a fourni le bois maudit où fut cloué le divin



228 ERNEST COMBE

combattant de l'humanité? Est-ce enfin, ô douleur parce que
les fils d'Abraham ont planté de leurs mains cet arbre de la

mort, ont attaché à ses horribles rameaux les mains bienfaisantes

du Christ, et ont placé sous le sang qui en découlait
goutte à goutte leurs têtes et celles de leurs enfants? Est-ce
uniquement dans ce sens que le salut vient des Juifs? Voilà
la question qui se présente et à laquelle nous essayons de

répondre.

» Je l'ai déjà dit, mais j'y reviens à dessein : si « le salut
vient des Juifs, » ce n'est pas, ce ne peut pas être dans le même
sens que « le salut vient de notre Dieu; »car deux déclarations
de l'Evangile ne sauraient se contredire, et les élus parlant
dans le ciel ne peuvent démentir Jésus-Christ parlant sur la

terre. Le salut vient des Juifs, comme Tonde d'un fleuve vient
d'un bassin creusé dans le roc au sommet d'une montagne.
C'est là que l'eau s'est amassée, et c'est de là qu'elle s'écoule.
Le peuple juif est ce bassin, ce réservoir, cette coupe immense
où les eaux vives du salut se sont peu à peu rassemblées. Mais

ces eaux sont les eaux du ciel, qui les a lentement distillées
dans cette coupe ou dans ce bassin. Nous nous entendons là-
dessus : il faut passer plus loin.

» Le salut, nous dit-on, n'est autre chose que Jésus-Christ

reçu dans l'âme. Que Jésus-Christ et l'âme se rencontrent, de

ce seul fait vient le salut. Qu'a donc à faire le peuple juif dans

un fait si simple et tout individuel? et comment peut-on dire

que le salut vient des Juifs? »

» Oui, vous dites bien : que Jésus-Christ et l'âme se rencontrent,

il suffit ; mais comment, mais à quel prix votre âme a-
t-elle fait cette rencontre? Je soupçonne que vous ne le savez

pas.
» Lorsque, vers le midi d'une journée brûlante, quand votre

force et même votre vie s'enfuit dans les ardeurs de la soif,
vous venez à rencontrer une rivière, et qu'un peu de son eau,
une goutte peut-être, vous restaure et vous fait revivre, vous
bénissez la goutte d'eau, car c'est elle qui vous a rafraîchi, non
le fleuve : vous n'avez pas bu le fleuve, mais le fleuve ne vous
a-t-il pas apporté la goutte d'eau et sans le fleuve l'auriez-vous



VINET INTERPRÊTE DU NOUVEAU TESTAMENT 229

bue? où serait-elle, sinon dans le sable qui l'aurait absorbée,
à vingt lieues peut-être de vous? Il fallait cette masse d'eau que
vous ne boirez pas pour rouler jusqu'à vous la goutte que vous

avez bue : ainsi, tout considéré, c'est le fleuve qui vous a

sauvé.
» De même, en un sens spirituel, c'est l'Eglise qui vous

sauve, parce que c'est elle qui vous donne Jésus-Christ. Loin
d'ici l'erreur catholique, d'après laquelle c'est l'Eglise qui croit
à Dieu, et chaque chrétien à l'Eglise. Nous maintenons avec

joie que les rapports du fidèle avec l'eau vive, qui est Christ,
sont immédiats; mais l'Eglise, c'est-à-dire la communauté
chrétienne dans la succession des âges, est le torrent ou le

fleuve qui porte jusqu'à vous le nom, la connaissance de Jésus-

Christ et, pour ainsi dire, Jésus-Christ lui-même. Sans l'Eglise,
point de christianisme et point de chrétiens. Si toutes ces

larmes du ciel ne trouvent pas un lit qui les rassemble, si

toutes ces gouttes d'eau vive ne deviennent pas un fleuve, le

terrain les absorbe, les retient, et la vérité ne vient point
jusqu'à vous. Le livre même qui les contient s'altère, s'oublie ou

périt ; et à moins d'une révélation toute nouvelle, d'un miracle
incessamment répété, vous demeurez dans l'ignorance et dans

la mort. L'Eglise, par sa masse et par son poids, forme un courant

qui coule jusqu'à vous, et porte à chacun de vous ce mot,
ce nom, cet invisible élément, qui Ya, s'incorporant à vous,
renouveler tout votre être. Et à quelles conditions s'est-il formé,
ce courant? L'ignorez-vous? Regardez bien ces flots, rouges
de sang humain et troublés par la cendre des bûchers. La
perpétuité de la vérité, mille combats l'ont payée ; ce sont les
souffrances qui préviennent la prescription : la douleur est le

ciment de cet immortel édifice. Vous dites : Un mot chrétien
prononcé par une bouche amie, un seul passage de la Bible,
moins que cela peut-être, c'est ce qui m'a converti; mais

qu'est-ce qui avait formé autour de vous cette atmosphère
chrétienne que vous n'avez pu vous empêcher de respirer?
qu'est-ce qui a créé dans votre cœur ces besoins spirituels
dont, avant l'Evangile, on n'avait pas l'idée? qu'est-ce qui a

préparé, pour cette heure de silence et de recueillement, cette



230 ERNEST COMBE

action mystérieuse, cette influence occulte, à laquelle vous avez
cédé A votre insu, c'est l'Eglise ; et si vous me croyez, vous
comprendrez, pour la première fois peut-être, l'importance que
les apôtres et Jésus-Christ lui-même attachent à l'idée de

l'Eglise, cette personnification vive et continuelle de l'ensemble
des croyants, et la remarquable préoccupation qui porte si

souvent les auteurs sacrés à parler de l'Eglise là où vous
auriez parlé seulement de l'âme. Au fait, votre christianisme, si

individuel qu'il puisse être (et il ne le sera à mon gré jamais
assez), est extrait, s'exprime pour ainsi dire du christianisme
de soixante générations ; le chrétien, aussi bien que l'homme
physique, porte dans ses veines le sang de mille et mille
personnes, dont les alliances successives et combinées aboutissent
et se terminent à lui. Les siècles et les peuples ont travaillé
pour chacun de vous ; chacun de vous est l'héritier de l'antiquité

et l'œuvre de tout un monde.
s Ceci nous prépare à entendre sans étonnement cette parole

de mon texte : « Le salut vient des Juifs. » Pourquoi, lorsque
chacun de nous procède de l'Eglise, l'Eglise elle-même ne
procéderait-elle pas des Juifs?... » (Un peuple et l'humanité, dans
Etudes évangéliques.)

Ephésiens II, 8 : rri z&pm l<rrs aeaatrpévot Stà mtrzeuç. Le grec
exigerait une traduction comme : « C'est par la grâce que vous
êtes sauvés, au moyen de la foi, » plutôt que la version
habituelle, qu'adopte Vinet : « Vous êtes sauvés par grâce, par la
foi. »

« C'est aux Ephésiens, naguère idolâtres, sans Dieu et sans

espérance dans le monde, que saint Paul adresse les paroles
de notre texte. Il n'était besoin d'aucune circonstance particulière

pour le déterminer à leur tenir ce langage. Leur parler
ainsi, c'était tout simplement leur annoncer l'Evangile, dont la

doctrine, quelque vaste qu'elle soit, se résume tout entière
dans les paroles que nous avons lues. Il est probable toutefois

que ces paroles ont, dans cet endroit, une intention particulière.

Environnés de Juifs, mêlés à des Juifs, les nouveaux
chrétiens avaient à craindre, même de la part des Juifs qui



VINET INTERPRETE DU NOUVEAU TESTAMENT 231

avaient comme eux embrassé le christianisme, les plus funestes
influences. Les Juifs, avec leurs traditions et leur esprit tout
légal, pouvaient leur intercepter les rayons, quelques rayons
du moins, de la lumière évangélique. Car, même en acceptant
Jésus-Christ, les anciens disciples de Moïse voulaient devoir
quelque chose à leurs œuvres, et, jusqu'à un certain point, être
sauvés par leurs œuvres. A peine proclamée, la bonne nouvelle
allait donc être altérée, dénaturée. C'est à ce péril, ou peut-être
à ce mal déjà flagrant, que saint Paul oppose l'autorité de sa

parole. Quoi qu'on vous dise, semble-t-il crier aux Ephésiens,
quoi qu'on vous allègue, sachez-le bien, vous êtes sauvés, non

par vos mérites, mais par pure grâce, non par vos œuvres,
mais par le moyen de la foi. Cette même voix de saint Paul

gourmande, à toutes les époques, ces Juifs, non de naissance,
mais de cœur, qui s'obstinent sans cesse à parler de justice où

il ne peut être question que de grâce, à se prévaloir des œuvres
au lieu de s'appuyer sur la foi. Car, dans l'erreur des Juifs,
l'apôtre a découvert deux erreurs, auxquelles il oppose deux
vérités. Les Juifs prétendent se sauver eux-mêmes, ce qui
signifie, à le bien prendre, qu'ils prétendent n'avoir pas besoin
d'être sauvés ; leur salut, que payeront leurs mérites, est, à

leurs yeux, affaire de droit rigoureux et de justice pure ; on
leur répond : Non, mais la grâce toute seule fera les frais de

votre salut. Les Juifs se reposent sur leurs œuvres, c'est-
à-dire sur des actions proprement dites, sur un déploiement
extérieur de leurs forces. Non, leur dit saint Paul, vos œuvres,
quelles qu'elles soient, vos œuvres comme œuvres, ne vous
seront pas imputées : on ne vous imputera que votre foi.
C'est par grâce et par la foi que vous pouvez être sauvés.

Est-ce à dire, qu'il y ait deux moyens de salut La grâce fait-
elle une moitié de l'œuvre et la foi l'autre moitié? Les expressions

mêmes de saint Paul nous défendent de le penser ; elles

rapportent évidemment tout notre salut à la grâce ou à Dieu.
« Vous êtes sauvés par grâce, » dit-il, et il ajoute même un peu
plus bas : « Cela ne vient point de vous. » Et pourtant l'apôtre
dit aussi : « Vous êtes sauvés par la foi. » Que vient faire ici la

foi Dans quel rapport se trouve-t-elle avec la grâce Comment



232 ERNEST COMBE

la laisse-t-elle substituer tout entière? Comment l'homme peut-
il être sauvé par sa foi icar assurément la foi c'est sa foil et

devoir néanmoins tout son salut à la grâce? C'est ce que nous
voudrions éclaircir. En général, il importe à chaque chrétien,
et à chaque homme, de bien entendre cette partie de la théologie

qui traite de la grâce et de la foi. Que ce qui est impénétrable

reste impénétrable, mais que ce qui est fait pour être

compris soit bien compris. Prenons garde de n'avoir entre nos

mains, au lieu d'idées, que de vains mots. Ayons la clef de

notre trésor, et osons l'ouvrir. Apprenons de l'Evangile et de

l'expérience quels sont les rapports vrais, naturels, inévitables,
de la foi avec la grâce ; sauvons-nous ainsi de ces malentendus

qui glacent le cœur ou l'irritent, et qui, à l'ordinaire, font l'un
et l'autre.

« Vous êtes sauvés, » dit l'apôtre : par conséquent vous étiez

perdus. Cette dernière idée n'est pas une idée simple. La

perdition de l'homme se compose de deux éléments, ou se

présente sous deux aspects. L'homme est condamné, l'homme est

mort dans ses fautes et dans ses péchés. Mais ces deux faits ne
font-ils que s'ajouter l'un à l'autre N'ont-ils pas de rapport
plus intime? Ils en ont un si intime, que la vraie difficulté n'est

pas de les lier, mais de les distinguer. En quoi consiste la
condamnation? quelle en est pour ainsi dire la matière et l'étoffe
N'est-ce pas. avant tout, par-dessus tout, notre séparation

spirituelle d'avec Dieu?..
« Et maintenant, dit l'apôtre, vous qui étiez perdus, vous

» êtes sauvés.... j>

» La grâce n'est donc pas le moyen de notre salut; elle en

est le principe, la source, la raison, la cause. Notre salut sort
tout entier de la grâce ou de la volonté miséricordieuse du Père

des esprits, comme l'oiseau sort tout entier de l'œuf, comme
le fruit sort tout entier du rameau, quoiqu'il ait fallu la chaleur

pour faire éclore l'œuf et la main pour cueillir le fruit. La grâce
est donc la cause, la source du salut ; la foi n'est que le moyen,
ou, si vous le voulez, il y a deux grâces, celle qui s'accomplit
hors de nous, et que l'apôtre appelle simplement la grâce, et

une autre qui s'accomplit en nous, et que l'apôtre appelle la



VINET INTERPRÈTE DU NOUVEAU TESTAMENT 233

foi. En principe, la grâce est une, mais elle a divers moments,
divers lieux, diverses formes. Il y a plusieurs dons, mais tout
est don. Grâce hors de nous, grâce en nous, voilà l'Evangile.

» Ainsi donc les termes du texte ne désignent ni deux

moyens, puisque Ja grâce n'est pas un moyen, ni deux moitiés
d'un tout, puisque la grâce est tout. La grâce est le tout, dont
la foi est une partie. Vous êtes sauvés par grâce, voilà la vérité
générale ; vous êtes sauvés par la foi, voilà la vérité particulière.

En d'autres termes, il faut, pour que le salut se

consomme, que la grâce produise la foi....
» En soi, disons-le bien, la grâce est complète ; c'est la porte

de la maison paternelle rouverte à deux battants, et les richesses
de cette demeure livrées à discrétion à quiconque voudra
entrer. La grâce, c'est le coupable considéré comme innocent. La

grâce, c'est tout le passé aboli, et un nouveau point de départ
donné à la vie humaine et à l'humanité. La grâce, ce sont des

enfants qui retrouvent leur père, et un père qui retrouve ses

enfants. Mais on a beau faire, il faut, pour que cette grâce se

réalise, que celui qui la donne en donne aussi la connaissance.
11 le faut, à moins qu'on ne veuille que le bonheur des cieux
soit tout matériel, auquel cas la connaissance préalable serait
sans doute inutile, le cœur de l'homme n'ayant pas besoin
d'être changé pour goûter un bonheur matériel ; mais un
bonheur de cette espèce serait indigne de Dieu, et même, s'il faut
tout dire, serait indigne de l'homme. Or, quel est le bonheur
des cieux Un bonheur spirituel ; il n'y a qu'à voir de quel nom
l'Ecriture le nomme : voir Dieu, le voir tel qu'il est, lui être

conforme, connaître comme on a été connu, posséder l'héritage
des saints dans la lumière ; la paix extérieure de cet état

nouveau, où il n'y aura plus ni pleurs, ni cri, ni travail, ne fait que
compléter l'idée de cette félicité et ne la constitue pas. Or, qui
peut goûter ce bonheur, sinon celui dont le cœur a été changé
et quels cœurs pourront être changés, sinon ceux qui auront
connu déjà sur la terre à quel point le Seigneur les a aimés et
de quelle manière il leur a certifié son amour? Et voilà pourquoi

la foi fait partie de la grâce qui sauve, et pourquoi saint
Paul dit aux Ephésiens : « Vous êtes sauvés par grâce, par le

THÉOL. F.T PHIL. 1897 Ili



234 ERNEST COMBE

» moyen de la foi. » La foi est la main avec laquelle nous
saisissons le pardon, les promesses, l'amour du Père; et c'est à

nous pourvoir de cette main spirituelle que consiste le second
acte de la divine charité, le second miracle de la grâce. La foi
est la mystérieuse insertion qui nous fait être autant de

sarments du cep qui est Jésus-Christ, duquel, étant unis à lui,
nous tirons désormais toute notre sève, et dont la vie devient
la nôtre....

» L'acte destiné à nous mettre en communion de pensées, de

volonté, d'habitude avec Jésus-Christ, doit être un acte moral.
La foi est un désir, la foi est un hommage, la foi est une
promesse, la foi est presque un amour. Elle est à la fois tout cela,
et elle est en même temps tout ce qu'il y a de plus simple : un
regard du cœur vers le Dieu de miséricorde, une sérieuse et
véhémente considération de Jésus-Christ crucifié, l'abandon
de tous nos intérêts entre ses mains divines, le repos de l'esprit

et la paix du cœur dans la certitude de son amour et de sa

puissance, notre main placée enfantinement dans sa main

comme dans celle d'un protecteur et d'un guide : telle est la
foi. Elle peut avoir pour point de départ une certitude
historique, mais cette certitude n'est pas la foi ; elle peut prendre la

forme d'une théorie philosophique, mais cette théorie n'est pas
la foi ; elle peut rester à l'état d'opinion, mais cette opinion
n'est pas la foi ; elle peut se réduire à un préjugé populaire,
mais ce préjugé n'est pas la foi. Croire, c'est se confier ; croire,
c'est compter sur Dieu. Ainsi crut Abraham, et c'est cette foi,
cette foi seule, qui fut imputée à justice

» C'est ainsi que nous concevons les rapports de la grâce et
de la foi. La grâce est l'objet de la foi, la foi est le complément
de la grâce. Mais arriverons-nous au terme sans rencontrer
aucune objection Ne se trouvera-t-il personne pour nous dire :

L'objet de la foi, ce n'est point un fait impersonnel, c'est une

personne, c'est Jésus-Christ, et ce n'est pas une partie de

Jésus-Christ ou de son œuvre, c'est Jésus-Christ tout entier?
La question que les premiers prédicateurs de l'Evangile adressaient

à leurs néophytes était celle-ci : Croyez-vous en Jésus"
Christ et quiconque répondait affirmativement, dès l'in-



VINET INTERPRÈTE DU NOUVEAU TESTAMENT 235

stant même passait pour chrétien. Nous sentons le poids de

cette objection, et nous en admettons le principe. A Dieu ne
plaise que nous divisions Jésus-Christ Oui, c'est bien Jésus-

Christ et Jésus-Christ tout entier qui est l'objet de la foi, et

nous n'oublions pas qu'il nous a été fait de la part de Dieu
sagesse, justice, sanctification et rédemption, toutes ces choses

ensemble, aucune séparément. Mais tout cela ensemble, c'est
la grâce, et c'est de la grâce tout entière que nous avons fait
l'objet de la foi. Avoir la foi, c'est croire à toutes ces choses,
dont le foyer, le centre, la source est Jésus-Christ crucifié. La
foi qui ne croirait pas à toutes ces choses et ne les recevrait
pas toutes ensemble comme grâce, la foi qui diviserait, ou qui
diminuerait Jésus-Christ, ne serait pas la foi, et pour n'avoir
pas voulu embrasser tout son objet, on peut dire en toute
vérité qu'elle n'en aurait point. Nous avons assez montré que qui
croirait à la grâce du pardon sans croire à la grâce de la

régénération, ne croirait réellement pas au pardon, qui est illusoire
sans la régénération. La foi complète embrasse la conviction

que Celui qui n'a point épargné son propre Fils, mais qui l'a
livré pour nous tous, nous donnera avec lui tout le reste, ce

qui est dire en d'autres termes qu'il ne se repentira point de

son premier don et qu'il ne le retirera point. Sous le nom de

grâce, c'est donc bien Jésus-Christ et Jésus-Christ tout entier

que nous avons proposé comme l'objet de la foi, et non seulement

le Dieu, mais l'homme, ni seulement sa mort, mais sa

vie ; ni seulement sa doctrine, mais son exemple ; ni seulement

son sacrifice, mais sa gloire ; car c'est par toutes ces choses

réunies, sans en excepter aucune, sans en diminuer aucune,

que Jésus-Christ est notre Sauveur.... » (La grâce et la foi, dans

Etudes évangéliques.

« Un fait, une personne, une nouvelle création, voilà
comment la religion nous est présentée dans l'Evangile. Le fait est

le point de départ, le fond et la substance de tous ses

enseignements. Aussi Jésus-Christ n'a-t-il pas dit : Je montre le

chemin, j'enseigne la vérité, je communique la vie ; mais il
dit : « Je suis le chemin, la vérité et la vie. » (Jean XIV, 6.)



236 ERNEST COMBE

Ne mettons donc pas, comme on le fait trop souvent, le
christianisme à la place de Jésus-Christ. Etre chrétien, c'est appartenir

à Jésus-Christ, vivre avec lui, avoir commerce avec lui. Il
semble singulier de dire cela à des chrétiens, mais il est nécessaire

de le leur faire entendre. La méprise dans laquelle
certaines personnes tombent à cet égard pourrait se comparer à

la conduite insensée d'un homme exposé à un extrême danger,
et auquel on vient d'apprendre qu'une offre généreuse, destinée
à le tirer de peine, lui est faite. Rien ne l'empêcherait de se

rendre auprès de son bienfaiteur ; il peut le voir, l'entendre,
obtenir de lui sans retard la réalisation de ses promesses; mais

non, il se tient à distance, il préfère aller au loin aux informations

; il lui semble que l'important est de connaître les noms,
l'histoire, les titres de l'ami qui le veut sauver, tandis que le

plus simple et le plus pressé serait d'entrer dans la pièce
voisine où il est, et de lui rendre grâce en se jetant dans ses bras.
Ah qu'il se hâte d'ouvrir la porte, car il ne peut rien recevoir

que de la main même du bienfaiteur, et en entrant en communication

directe avec lui. Nous aussi, allons et voyons ; à

l'histoire, au système, au christianisme, préférons Jésus-Christ ;

soyons chrétiens par le commerce immédiat avec Jésus-Christ,
au lieu de nous borner à l'être en nous familiarisant avec la

doctrine et avec la science qui se rapportent à lui. » (5 janvier

1847, une des dernières leçons de Vinet.)

Loin de moi la prétention de vouloir, par le choix de ces

trois morceaux, donner une Chrestomathie de Vinet. Eugène
Rambert a bien fait d'insérer au tome second de la sienne le
Vase de parfums (Marc XIV, 3-9). Il y en aurait d'autres

encore : Simon-Pierre (Math. XVI, 13-18; Jean I, 42), le Samaritain

(Luc X, 29-37), les Complices de la crucifixion du Sauveur

(Héb. VI, 6), le Fidèle achevant les souffrances de Christ
(Col. I, 24), etc.

Ces extraits ne sauraient suppléer à la lecture directe et
complète des compositions d'un auteur aussi individuel que Vinet.
Les jeunes gens ne s'y intéressent pas tout de suite; la

méthode, à la fois grave et déliée, du professeur lausannois exige



VINET INTERPRÈTE DU NOUVEAU TESTAMENT 237

une attention soutenue, une certaine maturité : sanctae res
sancta mente. Il m'a semblé utile de les en instruire.

Pour ne pas se préoccuper assez des détails d'érudition
historique ou philologique, ce maître, d'ailleurs informé et très
consciencieux, n'est pas absolument exempt de recherche, de

subtilité même. Sous ce rapport, l'imiter, — si c'est, possible,
— serait fastidieux et dangereux. Ce serait infailliblement tomber

dans une analyse minutieusement personnelle, quintes-
senciée, maladive. Le remède ne serait-il pas dans l'étude
solide et impartiale des documents chrétiens, avec grammaire,
dictionnaire, géographie, histoire ; mais en y joignant ce qui
manque trop souvent aussi, il faut le reconnaître, à la plupart
des commentaires : la psychologie ou l'intuition des scènes

transmises? L'exégèse, en somme, est une résurrection psychologique

au moyen des données des textes. A cet égard, et toutes
réserves entendues, il n'est pas excessif de compter Vinet au
nombre des interprètes du Nouveau Testament.



238 ERNEST COMBE

APPENDICE

D. pour Discours sur quelques sujets religieux;— N. D.,
Nouveaux discours; — M. E., Méditations évangéliques; — E. E.,
Etudes évangéliques; — N. E. E., Nouvelles études evangéliques;—

A. P., Année pastorale de Bonnefon, première série; —

— C. E., Chrétien évangélique.

Matthieu.
V, 17-20.

V, 47

VII, 16

XI, 16-19

XII, 30

XVI, 13-18.

XVIII, 3.

XIX, 16-25.

Marc.
XIV, 3-9.

Luc.
V, 16

VII, 2-9

IX, 43-56.

IX, 50.

X, 29-37.

XII, 35

XIX, 10

XIX, 37-38.

XXI, 6

M. E.
N. D.
N. E. E.

N. D.
D.
N. E. E.
D.
D.; M. E.

N. D.

N. E. E.
M. E.
M. E.
D.

N. D.
N. E. E.

A. P.

D.
E. E.

Jean.

1,42 N.E. E.

IV, 22 E.E.

IV, 42.
V. 1-9

V, 44

VI, 28-29

VI, 67-68.

XIV-XVII
XVI, 7

XVII, 15.

XVIII, 37-38

XX, 29

Romains.

II, 15

III, 11.

III, 22.

VIII, 32

XI, 32.

XII, 1.
XII, 18

XIV, 4.

XVI, 3-4

D.
M. E.

D.
N. D.
A. P.
N. E.E.
E. E.

A. P.
N. E.E.
D.

D.
N. E.E.
D

M E.

N.D;M.E
D
A P.

M E.

M E.

1 Corinthiens.
11,9 D.
111,18 N.D.
XII, 20-22 D.

XVI, 14 A. P.



VINET INTERPRÈTE DU NOUVEAU TESTAMENT 239

Galates.

VI, 10. N. D.

Ephésiens.

II, 8 D.; E. E.

II, 12 D.
V, 14 D.

V, 21 N. D.

V, 22-27 M. E.

Ph ilippiens.
IV,13. A. P.

Colossiens

I, 1-8 C. E. 1862

I, 8 E. E.

1,9-14. C. E. 1863

I, 15-20 CE. 1864

I, 21. CE. 1868

I, 24. E.E.
11,8. E.E.
II, 8-9. E.E.
II, 9-15 C.E. 1868

II, 16-23 C.E. 1869

11,20-23. E.E.
III, 2 D.

III, 3 A.P.
111,5-11. CE. 1870

III, 12-15 CE. 1871

111,14. C E. 1872

IV, 6. M. E.

1 Thessaloniciens.

IV, 3 M. E.
V, 16 N.D.;M.E.
V, 19 Liberté chrét. 1870

V, 22 A. P.

1 Timothée.

I, 5 N.D.
IL 8 E.E.;A.P.
VI, 6 A.P.
VI, 12 A.P.

2 Timothée.

II, 8 A. P.

Ili, 7 D.

Hébreux.

VI, 6 N.E.E.

Jacques.

II, 10-11 N.E.E.
II, 12-13 N. E. E.

11,14-26 N.E.E.

1 Jean.

Ili, 1-3 N. E. E.

XIV, 0,

Apocalypse.

D.


	Vinet interprète du nouveau testament

