
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: La notion biblique de la descente du Christ aux enfers. Partie 2

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379622

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DU CHRIST AUX ENFERS

PAR

C. BRUSTON

SECONDE PARTIE

I

De la substitution de l'idée ecclésiastique de la descente

aux enfers à l'idée apostolique.

Il serait intéressant de savoir comment, sous quelles
influences et par quelle série d'altérations successives l'idée
ecclésiastique se substitua sur ce point, comme sur plusieurs
autres, à la notion apostolique. On en est malheureusement
réduit aux conjectures, les documents antérieurs à Justin Martyr

et à Hermas, chez qui cette idée apparaît, sous deux formes
d'ailleurs assez différentes, étant fort peu nombreux et ne
fournissant à peu près aucun renseignement à ce sujet1.

Cependant la découverte récente d'un fragment d'un évangile

apocryphe de cette époque, — l'évangile de Pierre, — est

1 Huidekoper (ouv. cit., p. 10), Lightfoot, Harnack (Dogmengesch. I, p. 14-6,

note) ont vu une allusion à la descente aux enfers dans les épitres d'Ignace aux

Magnésiens (chap IX) et aux Philadelphiens (chap. IX). Mais à tort. Les prophètes

« furent sauvés » par leur espérance et leur foi en Jésus-Christ. (Philad. V.) Pour

les ressusciter, Jésus-Christ n'eut donc pas besoin de descendre aux enfers, où

ils n'étaient pas. Magn. IX fait sans doute allusion simplement à Mat. XXVII, 52,



170 C. BRUSTON

venue apporter à la question un élément nouveau. Cet évangile

nous montre la légende sous une forme plus simple et plus
poétique que celle qu'elle a reçue des Pères de l'Eglise. Au
moment de la résurrection de Jésus-Christ, deux jeunes
hommes (des anges) descendent du ciel et entrent dans le

tombeau; peu après, « trois hommes en sortent, les deux
premiers relevant le troisième ; et la croix les suivait ; la tête des

deux premiers atteignait jusqu'au ciel, mais celle de celui
qu'ils conduisaient par la main s'élevait au-dessus des cieux.
Et on entendait une voix venant des cieux, qui disait : Tu as

prêché à ceux qui dormaient (Èx«pu|aç zoïç »>tu.wuivoiç). Et une
réponse était entendue venant de la croix : Tvp.wi. Elles sont
dépouillées » (les puissances de l'enfer.)

D'après cela, Jésus-Christ était descendu aux enfers avec la
croix ; et le but de cette descente était double : 1° prêcher aux
morts; 2° dépouiller de leur pouvoir les puissances infernales.

Cette dernière idée a passé telle quelle dans la doctrine
ecclésiastique. Mais il n'en est pas de même des deux autres.

Tandis que, d'après l'évangile de Pierre, Jésus-Christ prêcha
aux morts en général, sans restriction, l'effet de cette prédication

fut restreint peu après aux seuls justes de l'ancienne
Alliance.

Quant à l'image poétique de la croix descendant aux enfers

et remontant à la suite de Jésus, elle fut abandonnée ; ce qui
est assez naturel.

Or, il est évident que l'idée de la prédication aux morts
provient de la première épître de Pierre, comme le montre
l'emploi de la même expression : !x«puÇaç, èx-hpu^sv. Il est donc
vraisemblable que les deux autres idées : celle que les

puissances de l'enfer furent dépouillées de leur puissance et celle

que la croix, — qui proclame leur défaite, — descendit avec
Jésus aux enfers (comme l'arme avec laquelle il triompha des

puissances des ténèbres), proviennent aussi de certains textes

bibliques plus ou moins détournés de leur sens réel.
Elles ne se trouvent pas dans l'épître de Pierre.
Les textes de saint Paul qui parlent de captifs faits par

Jésus-Christ, dans « les parties inférieures de la terre, » et



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 171

d'habitants de ces régions qui se soumettent volontairement à

lui, ne suffisent pas non plus à les expliquer ; car il n'y est

question ni du dépouillement des puissances de l'enfer ni de

la croix comme instrument de la victoire.
Mais le texte de l'épître aux Colossiens discuté plus haut:

«OTSxoWdtfiEvoj rà; àpyiç xcà rà; ÉÇo-jai'aç èSer/pà-riCcv, èv KCtppvitxia. Bpiap,-

j3s'J(T«ç a-ji-oùç h aÙTû (II, 15), renferme précisément, — du moins
en l'interprétant d'une certaine façon, — les deux idées que
nous cherchons : celle du dépouillement des puissances infer
nales et celle de la croix, instrument du triomphe. Il faut
savoir, en effet, qu'on a souvent rapporté èv «ùt« à la croix
(ina-ophç), qui est mentionnée au verset précédent, et qu'Origène
cite fréquemment ce texte en remplaçant èv aùrû par èv tû Çù)>«,

in Ugno crucis. C'est une erreur sans doute; de plus, ànsx^vuâ-

(iivoç a pour sujet Dieu et non Jésus-Christ, et les puissances
mentionnées ici ne sont certainement pas celles de l'enfer,
comme nous l'avons montré plus haut ; mais il n'en demeure

pas moins, que les chrétiens du second et du troisième siècles,
— qui n'y regardaient pas de si près et dont l'exégèse était
souvent bien libre et bien inexacte, — ont vu dans ce texte que
Jésus-Christ a dépouillé les puissances infernales et qu'il en a

triomphé avec la croix. C'est donc vraisemblablement de là

que l'auteur de l'Evangile de Pierre a tiré ces deux idées1.

L'auteur de cet évangile connaissait donc la première épître
de Pierre et celle de Paul aux Colossiens, d'autres aussi sans

doute, ainsi que les évangiles canoniques. Et de même qu'il a

essayé de compléter les récits évangéliques par des combinaisons

et des additions plus ou moins arbitraires, de même il a

trouvé dans ces deux épîtres l'idée de ce qui avait dû se passer
entre la mort et la résurrection de Jésus-Christ.

Il a presque aussi mal compris le passage de l'épître de

Pierre que celui de l'épître aux Colossiens, car il a placé

1 Les Pères de l'Eglise ont vu, avec plus de raison, celle du dépouillement des

puissances infernales dans Mat. XII, 29 et Luc XI, 22. Seulement c'est pendant

son ministère terrestre, — et non après sa mort, — que Jésus, d'après ces textes,

a vaincu et dépouillé Satan, puisque les guérisons de démoniaques accomplies par
lui sont, d'après le contexte, la conséquence et la preuve de sa victoire.



172 C. BRUSTON

entre la mort et la résurrection de Jésus la prédication que
saint Pierre place après la résurrection ; et il a restreint aux
morts ce que l'apôtre avait dit de tous les êtres coupables du
monde invisible, même des plus coupables. Mais ce sont là des

erreurs qui ne nous surprendraient pas même chez l'un ou
l'autre des Pères de l'Eglise, à plus forte raison dans un évangile

apocryphe.
On ne tarda pas à restreindre et à déformer davantage

encore la pensée de l'apôtre, en appliquant aux justes de

l'ancienne Alliance seulement ce que l'apôtre avait dit de tous
les coupables, et d'eux seulement, et ce que l'évangile de Pierre
avait encore entendu de tous les morts.

Ceci dut être la conséquence logique d'une idée grossière
ou judaïque de la résurrection, qui se répandit alors dans

l'Eglise, par réaction contre la notion trop vague ou trop subtile

des gnostiques. On s'imagina que le corps matériel, la chair,
devait ressusciter, sortir du tombeau (d'après Jean V, 29, mal

compris, Job XIX, 26 [LXX], etc.), et l'on fut obligé naturellement

de transporter la résurrection ainsi entendue à la fin
du monde ou à la seconde venue de Jésus-Christ, d'après
1 Cor. XV, qui ne dit d'ailleurs rien de pareil1.

Mais si les fidèles de la nouvelle Alliance ne ressuscitaient

pas dans le ciel au moment de leur mort, mais seulement à la
fin du monde, il devait à plus forte raison en être de même
des justes et des prophètes de l'ancienne Alliance. Où étaient-
ils donc allés en mourant? Dans l'Hadès, comme tous les

autres hommes.

Cependant il n'était pas admissible qu'ils fussent exclus du
salut. Alors c'est que Jésus-Christ était allé les délivrer.

Mais pourquoi entre sa mort et sa résurrection, plutôt
qu'après sa résurrection (ce qui se fût écarté un peu moins de

l'enseignement apostolique)?
Probablement parce qu'il est dit dans l'évangile de

Matthieu XXVII, 52 et 53, qu'au moment de la mort de Jésus « les

sépulcres s'ouvrirent et beaucoup de corps des saints endor-

1 Voir La vie future d'après saint Paul.



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 173

mis ressuscitèrent, et étant sortis de leurs tombeaux, après sa

résurrection entrèrent dans la ville sainte et apparurent à

beaucoup. » On crut sans doute devoir conclure de là que la

descente de Jésus aux enfers mentionnée par Paul et Pierre
avait eu lieu au moment de sa mort. Erreur exégétique qui a

duré dix-huit siècles, causé les plus étranges et les plus funestes

aberrations dans la doctrine chrétienne, et dont les Eglises
réformées elles-mêmes ne sont pas encore parvenues à se

débarrasser entièrement.
Mais il est intéressant de constater que cette erreur, comme

beaucoup d'autres, qui se sont perpétuées aussi dans l'Eglise
catholique, provient des évangiles apocryphes.

On ne tarda cependant pas à s'apercevoir (c'est Origene qui
nous l'apprend) que l'idée ecclésiastique était en contradiction
avec la promesse de Jésus au brigand converti : « Aujourd'hui
tu seras avec moi dans le Paradis. » Mais elle était déjà si fortement

enracinée dans les esprits qu'on préférait recourir aux

interprétations les plus invraisemblables et même à l'hypothèse,

— plus inadmissible encore, s'il est possible, — d'une

interpolation postérieure, plutôt que de l'abandonner1.
Au quatrième et au cinquième siècles, l'article de la descente

aux enfers pénétra même dans le symbole apostolique, d'abord
dans le nord de l'Italie, puis en Gaule et ailleurs.

Enfin, la Réforme commença à mettre la hache à la racine
de ce dogme funeste. Malheureusement, elle fit fausse route à

cet égard de deux manières : elle manqua de décision en ne
l'excluant pas purement et simplement du symbole comme

antiscripturaire ; et, d'autre part, elle eut la hardiesse de

contester que les apôtres Paul et Pierre eussent parlé d'une des-

1 Voir Huidekoper, ouv. cit., p. 138. Il est bien surprenant que Fr. Bonifas

donne ce texte comme un de ceux qu'on invoquait pour prouver que Jésus était

descendu dans l'Hadès (Histoire des dogmes, I, p. 351). Il serait injuste d'attribuer

aux écrivains ecclésiastiques du second et du troisième siècles l'erreur de quelques

exégètes très modernes. Voir La rie future d'après l'enseignement de Jésus-

Christ, p. 8, et cf. encore, par exemple, Cyprien, De morlalitate, 26: « Amplec-

tamur diem qui assignat singulos domicilio suo, qui nos istinc ereptos... paradiso

restituii et regno. Quis non peregre constitutus properaret in patriam

regredì'.'... Patriam nostrani paradisum computamus, » etc.



174 C. BRUSTON

cente du Christ aux enfers, — quoique dans un sens tout
différent, — et dut avoir recours pour cela aux interprétations
les moins vraisemblables.

La situation violente où se trouvaient les réformateurs, les

ménagements et la prudencequ'elleleurcommandaitexpliquent
suffisamment la première de ces erreurs. L'état de l'exégèse
à leur époque excuse la seconde. Ils espéraient sans doute par
des explications dans le genre de celle de Calvin, — d'ailleurs
absolument arbitraires, — rendre cet article du symbole
inoffensif. Mais cela aussi était une illusion : les explications subtiles

s'oublient ; un texte gravé dans la mémoire et répété
journellement ne s'oublie pas ; et quand il est l'expression d'une

erreur, il arrive toujours un moment où il produit ses fruits
naturels. On en a eu la preuve.

Quoi qu'il en soit, les circonstances qui expliquent et

excusent la conduite des réformateurs à cet égard n'existent
plus aujourd'hui. Les églises protestantes du vingtième siècle
feront ce que celles du seizième ne pouvaient pas faire sans

s'exposer à de grands dangers. Si elles ne veulent pas renoncer
à la lecture de cet antique document, elles seront obligées d'y
introduire de sérieuses modifications. A moins qu'on ne préfère
continuer à le lire sans attacher aucun sens précis à quelques-
uns de ses articles (ce qui n'est déjà que trop fréquent) ou en

ayant pleine conscience de croire tout autre chose que ce qu'on
a toujours entendu par là jusqu'à l'époque de la Réformation et

au delà.
« Bien loin d'être un article de foi nécessaire, dit très justement

Huidekoper (p. 371), au sujet de la descente aux enfers,
c'est là une opinion à laquelle tout chrétien intelligent, qui ne
veut pas faire du christianisme une moquerie, devrait se refuser

à souscrire et qu'il ne devrait pas exprimer. »

Espérons que ces fortes paroles seront comprises et appliquées

à l'article de la résurrection de la chair, aussi bien qu'à
celui de la descente aux Enfers.

Au reste, la notion apostolique de la descente du Christ aux
Enfers donne satisfaction au sentiment élevé et généreux qui
a fait parfois renaître de nos jours la doctrine ecclésiastique au



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 175

sein des Eglises protestantes, je ne dis pas aussi bien, mais

beaucoup mieux que cette doctrine elle-même.
Laissons parler ici le prédicateur que nous avons déjà cité

plusieurs fois : « Il y a donc, dit-il, par delà les régions de cette
terre un monde où de pauvres captifs attendent qu'une parole
libératrice vienne briser leurs fers et, en les affranchissant du

péché, les fasse entrer en partage de la vie éternelle.
« Il y a un monde où le salut est encore possible, oui'Evangile

est encore annoncé, où le Christ accomplit journellement
des miracles de conversion1, » etc.

D'où provient cette idée? Pas de la doctrine ecclésiastique,
évidemment, puisqu'elle restreint à l'intervalle qui sépare la
mort de Jésus-Christ de sa résurrection son séjour aux Enfers
et aux justes seuls de l'ancienne Alliance le résultat de sa

prédication aux morts.
Mais elle ressort très clairement du premier des textes de

l'épître de Pierre (non du second), que le prédicateur cite en

ces termes légèrement inexacts : « Ayant été vivifié par l'Esprit,

il est allé par cet Esprit prêcher aux esprits retenus en

prison. » Car, nous l'avons suffisamment établi, cette activité
miséricordieuse du Christ est placée par l'apôtre à la suite de la
résurrection (non avant), et il ne lui assigne ni terme dans le

temps, ni restriction en ce qui concerne son efficacité. Même

les plus coupables, les plus sévèrement châtiés ont entendu ou
entendront la bonne nouvelle du salut par la repentance et par
la foi et pourront l'accepter.

Et il en est de même des deux textes de saint Paul que nous
avons expliqués aussi.

Ces trois passages concordent parfaitement avec la déclaration

de Jésus, que « tout péché et blasphème sera pardonné
aux hommes, » excepté le blasphème contre l'Esprit, lequel
« ne sera pardonné ni dans ce siècle ni dans le siècle à venir »

i A. Gout, La descente du Christ aux enfers, p. 10. C'est nous qui soulignons.
Cf. aussi Fr. Bonifas, Histoire des dogmes, I, p. 352 et suiv. : « Ramenée à son

sens et à sa simplicité primitive, cette doctrine est une magnifique confirmation

de l'universalité du salut, » etc.



176 C. BRUSTON

(Mat. XII, 32), ce qui suppose manifestement que les autres
péchés pourront l'être.

Nous sommes heureux de constater, en terminant, non
seulement que la doctrine apostolique est vraie, tandis que la
doctrine ecclésiastique est fausse, mais encore qu'elle est infiniment

plus belle, plus large et plus consolante que tout ce que
les hommes avaient mis à la place.

Déjà les théologiens protestants qui ont essayé de remettre
en honneur cette doctrine l'ont adoptée sous la forme qu'elle
avait révolue à Alexandrie plutôt que sous sa forme ordinaire
ou ecclésiastique ou catholique. Qu'ils fassent un pas de plus :

qu'ils reconnaissent explicitement (ils le reconnaissent déjà
implicitement) ;

4" que cette mission du Christ dans le monde invisible n'a

pas eu lieu avant, mais après sa résurrection ;

2° qu'elle avait pour but, non d'apporter la délivrance aux
justes de l'ancienne Alliance, — qui n'étaient pas aux Enfers,
puisque, au contraire, d'après la réponse du Sauveur aux Sad-

ducéens, « ils avaient été jugés dignes d'obtenir ce monde-là
et la résurrection d'entre les morts» (LucXX, 35)et que « aller
dans le sein d'Abraham » était pour les Juifs synonyme d'aller
au ciel ou au Paradis1, — mais d'offrir le salut à tous les
pécheurs et même à tous les êtres coupables, quels qu'ils soient,
dont l'Enfer ou les Enfers (peu importe) sont le séjour naturel ;

et ils auront retrouvé la vraie notion apostolique de la
descente du Christ « dans les régions inférieures. »

Il n'est pas admissible que le prétendu symbole des apôtres
ait plus d'autorité pour nous que les écrits authentiques de

saint Paul et de saint Pierre et que les paroles les plus claires
et les plus solennelles de Jésus-Christ lui-même.

1 Voy. La vie future d'après renseignement de Jésus-Christ.



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 177

II

Des déformations successives de l'eschatologie chrétienne.

La conception eschatologique qu'on présente si souvent
comme distinctive du christianisme primitif, est au contraire
le produit d'une altération profonde ou, pour mieux dire,
de toute une série d'altérations de la doctrine chrétienne

primitive.
Il est vrai que ces altérations commencèrent de bonne heure ;

mais il fallut un siècle environ pour amener leur triomphe,—¦
d'ailleurs incomplet,— sur le spiritualisme évangélique.

Essayons, en terminant, de marquer les étapes de cette
déformation progressive de la doctrine primitive. Elle
commença, à vrai dire, peu après la mort et la résurrection de

Jésus, parmi cette multitude de Juifs qui adoptèrent la religion
nouvelle.

On sait qu'en reconnaissant en Jésus le Messie, ils n'entendaient

renoncer ni au culte du temple ni aux pratiques du

judaïsme : pourquoi auraient-ils renoncé davantage aux idées

eschatologiques courantes, par exemple, à l'espoir du rétablissement

du royaume d'Israël4
Ils s'attachèrent donc d'abord à l'attente d'un retour

prochain de Jésus-Christ, qui aurait un tel résultat. C'est par là,
— autant que nous pouvons en juger, — que dut débuter
l'altération de l'enseignement de Jésus-Christ sur ce point. Ce que
Jésus avait dit de la venue prochaine du Fils de l'homme sur
les nuées du ciel, avec une grande puissance et gloire 2, fut
entendu au sens littéral : on espéra voir bientôt apparaître
dans les nuages le Ressuscité, accompagné de ses saints et de

ses anges.
Jusqu'à quel point les apôtres eux-mêmes partagèrent cette

illusion, c'est ce qu'il est difficile de dire. Il dut y avoir là des

différences, des degrés divers.

1 Actes I, 16.
2 Voy. La vie future d'après Venseignement de Jésus-Christ.

THÉOL. ET PHIL. 1897 12



178 C. BRUSTON

Mais Saul, de Tarse, quand il se convertit, accepta cette
opinion, du moins dans une certaine mesure, comme le montrent

surtout ses premières épîtres. Cela était inévitable : nouveau

venu dans l'Eglise, il ne pouvait avoir du premier coup
la prétention d'en mieux comprendre les doctrines que ceux
qui l'en avaient instruit.

Mais il ne tarda pas à en comprendre les dangers, en voyant
la désorganisation qu'elle apportait dans les églises : à quoi
bon travailler, puisque le retour imminent du Maître allait
changer toutes les conditions de la vie?

A cela Paul répond rudement d'abord que celui qui ne
travaille pas ne doit pas non plus manger, et ensuite que le
retour du Christ n'est pas, en tout cas, aussi prochain qu'on
se l'imagine1. Et, sans abandonner cette idée, il la laisse peu
à peu passer à l'arrière-plan de sa pensée religieuse. Le

triomphe de Jésus-Christ est certain; mais quand et sous
quelle forme se réalisera-t-il? C'est ce qu'on ne voit pas
clairement dans ses dernières épîtres.

En revanche, il s'attache d'autant plus fermement et nettement

à l'idée vraiment chrétienne que la résurrection et le

jugement ont lieu pour le fidèle immédiatement après la mort.
Il sait, — et tous les chrétiens savent aussi bien que lui (nous
savons), — que quand son corps sera détruit, il sera revêtu
d'un corps nouveau, spirituel, céleste, semblable à celui de

de son Maître glorifié, et qu'il vivra pour toujours auprès de

lui. (2 Cor. V, etc.2)

Que signifieraient, dans une telle conception, une nouvelle
résurrection et un nouveau jugement à la fin des temps? La
fin viendra, sans doute, c'est-à-dire que l'humanité parviendra
un jour à la fin ou au but que Dieu lui a assigné et pour lequel
il a fait de Jésus son Roi ; et alors, quand toute puissance hostile

de péché et de mort aura été abattue, le Christ rendra à

Dieu ce pouvoir royal qu'il avait reçu de lui3. Mais qu'il
doive y avoir à ce moment-là une résurrection des corps dé-

1 Epîtres aux Thessaloniciens.
2 Voy. La vie future d'après saint Paul.
3 1 Cor. XV.



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 179

posés dans le tombeau depuis des centaines d'années peut-
être, et un jugement universel, \oilà ce qu'on chercherait en

vain dans les épîtres de Paul. La résurrection et le jugement
ont eu lieu pour chacun au moment de la mort. Une résurrection

semblable peut se produire encore dans les régions
invisibles pour ceux qui ont été rebelles à Dieu, s'ils acceptent le

message de salut que leur apporte le Christ glorifié1. Mais à

quoi bon une seconde résurrection, corporelle, et un second

jugement, collectif? En tout cas, Paul n'enseigne rien de

pareil.
Mais, ce que les apôtres n'avaient pas enseigné, d'autres

l'affirmèrent. Tenant plus à leurs opinions et espérances
judaïques qu'aux idées spécifiquement chrétiennes, entraînés
aussi sans doute par la logique du système, ils pensèrent que la

résurrection et le jugement de tous les hommes n'auraient
lieu qu'à la fin du monde, au moment de la parousie ou retour
de Jésus-Christ, qu'ils croyaient d'ailleurs prochain. Cela était
assez naturel : si Jésus-Christ devait venir fonder un royaume
terrestre, rendre à Israël son ancienne puissance, il fallait qu'il
eût des sujets.

C'était la porte grande ouverte à toutes les rêveries
apocalyptiques ou judaïques. Il suffit de citer les noms de Cérinthe,
de Papias, de Justin, d'irénée, de Tertullien, etc., pour donner

une idée des aberrations où l'on fut conduit.
Comment se fait-il que l'Eglise fût si vite envahie par cette

doctrine bizarre? Comment les disciples de saint Paul et de

saint Jean maintinrent-ils si faiblement les droits du spitua-
lisme chrétien?

La cause en est vraisemblablement dans le gnosticisme, et plus
particulièrement dans le docétisme, qui, vers la fin du premier
siècle et au début du second, mit en péril les églises d'Asie,
comme le montrent les épitres de Jean et celles d'Ignace ;

par réaction contre ces tendances funestes, on se jeta dans

l'extrême opposé.
Les docètes prétendaient que Jésus-Christ n'avait pas eu un

1 Eph. IV, 8-10.



180 C. BRUSTON

corps réel : on affirma la matérialité de son corps, même après
sa résurrection '.

Les gnostiques identifiaient la résurrection avec la conversion

ou n'avaient que des idées vagues sur la vie éternelle: on
affirma la résurrection de la chair, et cela pour tous les hommes.

Un texte de Job mal traduit par les LXX (XIX, 25 et 2G :

è—i 'fc- i-jxTTrivia -6 Sèoua u.o-j tò àvavrXoûv raûra) et cité SOUS Cette
forme par Clément de Rome xaï ivourrcunç t«v trâpx« po-j t«-jtïjv rhv

à.vxvTlï,?c7v.v -xvre. -iv-« (c. 26Ì, contribua évidemment beaucoup
à la première de ces affirmations2.

La seconde fut empruntée à divers textes du Nouveau-Testament

plus ou moins mal compris, en particulier à Jean V,
28 et29:t.

Après de telles concessions à la tendance matérialiste et

judaïque, il devenait bien difficile de se défendre contre elle.
Aussi la voyons-nous dominante au second siècle.

Pourtant elle aboutissait à des résultats si monstrueux
qu'un grand nombre de chrétiens ne pouvaient pas l'accepter,
comme on le voit par les aveux de Justin Martyr, d'Athénagore,
d'irénée ', etc.

Les deux tendances opposées furent donc en présence pendant

tout le second siècle, et c'est de leur juxtaposition qu'est
sortie la doctrine ecclésiastique des choses finales.

D'un côté, on conserva l'idée chrétienne d'une résurrection
et d'un jugement suivant immédiatement la mort.

De l'autre, on adopta l'idée judaïque de la résurrection de

la chair el du jugement universel à la fin du monde, dans un

1 Ignace, ail Sinyrn., iv aartKt a'rrbv oïâa kcù îztvTci-w lana. Là aussi on

s'appuyait sur un évangile apocryphe (Ignace, 1. c). Mais il faut avouer que
certains détails des évangiles canoniques pouvaient aussi être allégués en faveur de

cette opinion, qui a contre elle cependant des textes encore plus décisifs.

ì La résurrection de la chair ne se trouve ni dans l'épître de Clément (malgré

cette citation), ni dans celles d'Ignace, ni dans celle de Polycarpe, ni dans

celle de Barnabas, mais bien dans l'Homélie Clémentine (II Clem. 9), Hermas

(Simil. V, 7, 2), Justin (Dial. 80), etc.
3 V. Irénée V, 13, 1.

* Justin, Dialog., 80. Athénagore, De resurrect., 1. Irénée, V, 81, 1. Cl. Huide-

koper, ou», cil., p. 157.



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 181

avenir indéfini et plutôt lointain, où l'on transporta aussi la

seconde venue de Jésus-Christ, quoiqu'il eût déclaré si souvent
et si solennellement qu'elle était très prochaine1.

Il en résulte qu'après être entrés dans la gloire céleste, les

rachetés doivent ressusciter un jour et être revêtus de nouveau

de leur corps matériel, de leur ancienne chair, et

qu'après avoir souffert dans leur âme les tortures de l'enfer,
les méchants doivent reprendre aussi leur corps, pour être
de nouveau replongés dans l'enfer

Il en résulte aussi qu'on est jugé deux fois, d'abord
individuellement après la mort, puis collectivement à la fin du

monde.
Qui peut sérieusement admettre de pareilles conséquences?
Ce n'est pas tout. Nous avons vu qu'en même temps, à

peu près, que la doctrine de la résurrection de la chair à la fin
du inonde s'introduisait dans l'Eglise, celle de la descente de

Jésus-Christ aux enfers pour en faire sortir, non les coupables,
mais les patriarches, les prophètes et les justes de l'ancienne
Alliance, y pénétrait aussi.

Mais si même les justes et les prophètes hébreux n'ont pas
été admis dans le ciel à leur mort, mais sont descendus aux
enfers et n'ont pu en sortir que grâce à l'intervention de Jésus-

Christ, à plus forte raison en sera-t-il de même des enfants
morts sans baptême, des païens vertueux, peut-être aussi des

chrétiens tièdes et relâchés. De là sortiront bientôt l'idée des

limbes et celle du feu purgatoire. Et l'Eglise, prenant la place
de Jésus-Christ, s'arrogera le pouvoir de tirer les âmes de ce
lieu de souffrance et d'épreuve, pour les faire entrer au ciel.
Le trafic des messes et des indulgences, voilà où aboutira la

déviation de la doctrine chrétienne des choses finales,
combinée avec les dogmes de l'autorité de l'Eglise et de l'efficacité

magique des sacrements.
La Réforme a abattu les plus grosses branches de cet

arbre vénéneux qui se nomme la doctrine ecclésiastique. Mais
du tronc, qu'elle a trop respecté, sont sorties et sortent encore

1 V. La cie future d'après renseignement de Jésus-Christ.



182 C. BRUSTON

d'autres pousses du même genre, qui, de temps à autre,
viennent jeter sur nos églises leur ombre délétère : idée du
sommeil des âmes, espoir de la restauration du peuple juif
dans sa patrie, attente de la venue corporelle de Jésus-Christ,
etc.

Arrachons enfin le tronc lui-même, je veux dire revenons
au pur enseignement de Jésus-Christ et à celui de ses apôtres,
pour autant qu'il en est le développement légitime.

Que cet enseignement, si manifestement spiritualiste, ne
soit plus obscurci parmi nous, — si ce n'est même étouffé, —

par quelques textes isolés, plus ou moins difficiles à

comprendre. Quel que puisse en être le vrai sens, ils ne doivent
pas, en tout cas, prévaloir sur l'ensemble de la doctrine
évangélique, laquelle est aussi claire et cohérente que belle et

vraie, une fois dépouillée des lambeaux d'opinions judaïques
dont elle a été affublée dans le cours des siècles.

A cet égard, bien des commentateurs pourraient faire un
sérieux mea culpa. Ce sont surtout des allemands et des

anglais. Mais ceux qui se sont laissés guider par eux ne sont

peut-être pas non plus tout à fait innocents. Moins préoccupés
de retrouver dans le Nouveau Testament la doctrine ecclésiastique

ou les idées courantes, ils auraient accordé moins
d'importance à quelques textes obscurs ou isolés, qui semblent les

confirmer, et davantage aux passages si nombreux et si clairs
qui expriment des idées contraires.

Quoiqu'il en soit, nous devons, sur ce point comme sur tous
les autres, nous attacher à la vraie doctrine évangélique et

apostolique, et non aux opinions, d'ailleurs très diverses, des

docteurs des siècles suivants.


	La notion biblique de la descente du Christ aux enfers. Partie 2

