
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: Les origines des langues sémitiques

Autor: Spiro, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ORIGINES DES LANGUES SÉMITIQUES1

PAR

JEAN SPIRO

professeur à l'Université de Lausanne.

Le nom de langues sémitiques est un nom conventionnel.
Ce nom cependant est assez exact et présente l'avantage d'être
compris par tout le monde. Celui de langues orientales, par
lequel on a voulu le remplacer, à l'imitation de saint Jérôme,
est beaucoup trop vaste, vu qu'il existe quantité de langues
orientales en dehors de celles qu'on appelle sémitiques. Il en
est de même de la désignation de langues arabiques ou de

langues syro-arabes, termes qui, l'un comme l'autre, offrent
un sens trop restreint.

Nous continuons donc à employer le nom de langues
sémitiques pour désigner les idiomes dont les principaux sont
l'hébreu, le phénicien, l'assyrien, l'araméen, lesabéen, l'arabe
et l'éthiopien. Nous disons langues et non pas, comme on le
fait parfois, dialectes; car les divers idiomes sémitiques sont
bien des langues. Malgré les ressemblances qu'elles présentent,
chacune d'elles a un caractère qui lui est propre; chacune
d'elles a ses particularités, son histoire, son développement,
sa littérature ; bref, chacune d'elles a sa physionomie distincte.
On ne risque jamais de les confondre.

Quand on eut découvert la stèle de Mécha et l'inscription de

1 Leçon d'introduction à mon cours : Les langues sémitiques comparées.
Semestre d'hiver 1896-1897.



LES ORIGINES DES LANGUES SÉMITIQUES 145

Siloé, toutes deux écrites en caractères phéniciens, on n'hésita

pas un instant à déclarer que la langue de l'inscription de

Siloé était du pur hébreu et que celle de la stèle de Mécha

était rédigée dans une langue voisine, sans doute, mais cependant

différente de l'hébreu.
Toutes les langues sémitiques cependant ont un fond commun

et le fait qu'elles sont toutes issues d'une seule et même

source saute aux yeux. « Le type des langues sémitiques est si

tranché et offre si peu de variété, que le doute ou l'incertitude
sur le caractère sémitique ou non de tel ou tel idiome, même

peu connu, ne saurait jamais être de longue durée L » Ainsi,
dès qu'on eût commencé à déchiffrer le texte de la troisième
colonne des inscriptions des Akhéménides, on n'hésita pas
un instant à se prononcer sur le caractère sémitique de la

langue qu'on venait de découvrir. Dès qu'on eut lu quelques-
unes des inscriptions himyarites ou sabéennes, on put dire
avec la plus entière certitude : voilà de nouveau une langue
sémitique. Par contre, quand on eut déchiffré quelques mots
et quelques phrases des inscriptions cunéiformes de Van en

Arménie ou de la deuxième colonne des Akhéménides, on
constata immédiatement, avec non moins de certitude, que cette
fois on n'avait pas affaire à des langues sémitiques.

La source d'où sont issues les diverses langues dont nous
nous occupons nous est inconnue. Réussira-t-on un jour à

reconstituer la langue mère, la langue sémitique primitive? Il
est permis d'en douter. Il ne suffit évidemment pas de réunir
ce que les diverses langues sémitiques ont de commun au
point de vue grammatical et lexicographique et de proclamer
ce fond commun, la langue primitive. Car il se peut fort bien

que telle forme, telle racine, tel détail conservés par une des

langues, négligés ou perdus dans la suite des siècles par toutes
les autres, aient fait partie de l'idiome primitif.

La question, pour aride qu'elle soit, n'est cependant ni
oiseuse ni insignifiante : Plus nous nous approcherons du point
de départ des langues sémitiques, plus nous découvrirons des

1 Renan, Histoire générale des langues sémitiques, p. 44.

THÉOL. ET PHIL. 1897 10



146 JEAN SPIRO

rapports avec d'autres groupes de langues et plus se montrera
à nos yeux l'unité de la famille humaine.

Quoi qu'il en soit, nous ne connaissons les langues
sémitiques que depuis une époque où elles étaient déjà différenciées

en langues diverses. On ne peut donc pas dire qu'elles
sont issues l'une de l'autre et il n'est pas possible d'attribuer
la priorité à l'une d'elles plutôt qu'à l'autre. Toutes sont
sœurs ; toutes ont conservé certaines particularités de la

langue primitive qu'elles ont développées de préférence à

d'autres, mais toutes ont conservé, dans ses traits essentiels et

sans altération notable, l'ancien fond sémitique, tant au point
de vue grammatical qu'au point de vue lexicographique.

Les racines essentielles se retrouvent dans toutes les langues
sémitiques ; la manière d'exprimer les idées, de les grouper et
de les coordonner est la même partout; celle de conjuguer le
verbe, par exemple, n'a jamais varié à travers les siècles.

Qu'on lise les plus anciens morceaux de l'ancien Testament,
les plus anciennes inscriptions assyriennes ou phéniciennes,
ou une page de littérature arabe moderne, un journal de Tunis
ou de Beyrout, si vous voulez, c'est toujours dans le fond la
même langue et les mêmes procédés.

Mais si le fond est commun, chaque langue s'est développée
à sa manière et d'une façon indépendante. Si donc tel savant
déclare l'hébreu plus primitif, si tel autre donne la priorité
à l'araméen, tel autre à l'assyrien ou à l'arabe, c'est du pur
arbitraire et provient de ce qu'on concentre une attention
exclusive sur telles particularités en négligeant telles autres,
ou bien de ce qu'on prend pour primitif ce qui souvent n'est

qu'une altération. La seule chose qu'on puisse dire, avec
Renan, c'est que certaines langues sémitiques se sont arrêtées,
dans la série des développements, plus tôt que d'autres.

L'arabe, tant pour l'abondance de ses formes grammaticales

que pour sa richesse lexicographique, est plus riche que
l'hébreu, mais aussi le développement de l'hébreu s'est arrêté
beaucoup plus tôt. S'il avait vécu plus longtemps et surtout
s'il s'était trouvé dans d'aussi favorables circonstances, il
aurait certainement acquis le même développement. Car tout



LES ORIGINES DES LANGUES SÉMITIQUES 147

ce qui se trouve dans l'arabe, parvenu à sa pleine maturité,
se rencontre en germe dans l'hébreu qui, de même que
l'assyrien ou l'araméen, connaît et possède tous les procédés qui
constituent la richesse de l'arabe.

Revenons encore un instant à la dénomination des langues
sémitiques.

La table généalogique de Genèse X nous donne comme
descendants de Sem des peuples qui, en effet, parlent ou ont
parlé l'une ou l'autre des langues que nous appelons
sémitiques.

Ces tables de Genèse X et XI sont certainement de vieux
documents et constituent, sans doute aucun, une partie du

fond primitif de la littérature hébraïque. Pour s'en convaincre,
il suffit de lire les efforts souvent désespérés de la Critique
pour leur attribuer une origine relativement moderne. Un seul

exemple pourra suffire :

La note sur Nimrod (X, 8-12)^n'est pas élohiste, c'est-à-dire,
dans le langage de la Critique, est relativement récente ; or,
tout ce qui précède et tout ce qui suit ressemble à cette note;
donc, tout le chapitre X, n'est pas élohiste. (Kuenen, Histoire
critique des livres de l'Ancien Testament, tome I, p. 95.)

Les plus anciennes histoires que nous possédions ne sont,
en effet, que des généalogies, des nÌl?Ìn ou comme disent

les Arabes, des nisbât. Rien, chez les peuples orientaux, ne se

garde avec autant de soin que les généalogies. Nulle part on

n'en possède d'aussi longues, car la noblesse consiste pour
l'Oriental à descendre en droite ligne de tel ou tel chef de

tribu i.
Le fait même que la Genèse range parmi les descendants de

Sem des peuples qui plus tard ne parlaient plus de langues
sémitiques et donne au contraire, comme descendants de

Kham, des peuples très sémitiques, prouve la haute antiquité
de ces listes généalogiques, dans lesquelles on remarque la

tendance à placer parmi les descendants de Kham, le fils

1 Renan, toc. cit., p. 26.



148 JEAN SPIRO

maudit de Noé, des peuples très sémitiques, mais, dès la plus
haute antiquité, ennemis des Hébreux. Il en est ainsi, par
exemple, du peuple si profondément sémitique des Phéniciens.
Nous ne devons pas oublier, du reste, que dans la suite des

siècles, de grands bouleversements, de continuelles émigrations

et immigrations ont dû avoir lieu.
La Genèse attribue à Kham quatre fils : tÖ-13, D"H2rÖj t^S

et 1233.
Le premier, Koush, en effet, n'est pas un Sémite. Dans les

temps les plus anciens, Koush indique la Haute-Egypte, la
Nubie et l'Ethiopie. Cela ressort clairement des inscriptions
cunéiformes qui, fréquemment, mettent Koush en rapport avec
Mousourou, en arabe Misr, la Basse-Egypte. De plus, l'expression

de « roi de Mousour (Basse-Egypte) et de Miloukhi (Méroé,
Haute-Egypte! » alterne souvent dans les inscriptions avec
celle de « roi de Mousour et de Koush. » Koush était donc

identique à Méroé, c'est-à-dire la Haute-Egypte1.
Plus tard, dans les livres postérieurs de l'Ancien Testament

et déjà dans certaines inscriptions cunéiformes, l'expression
Koush prend une extension beaucoup plus grande et
comprend aussi l'Ethiopie ou l'Àbyssinie. Et c'est pour cela

que IZJîQ se rattache à notre domaine sémitique. De très
bonne heure, il a dû y avoir des émigrations de l'Est vers
l'Ouest et le Nord-Ouest, et, bien que nous ne connaissions

guère la langue et la littérature éthiopiennes que depuis l'ère
chrétienne, l'histoire nous atteste que des populations
sémitiques s'étaient établies en Ethiopie depuis des temps très
reculés. Quoiqu'il en soit, la langue éthiopienne fait partie
intégrante de notre groupe des langues sémitiques, dans lequel
elle joue un rôle d'autant plus intéressant qu'elle est comme
une sorte d'intermédiaire entre les langues du Sud (Arabe,

1 Certains Assyriologues contestent l'identification de Miloukhi avec Méroé par
la raison qu'il se trouvai! aussi un pays de Miloukhi en Babylonie.

Mais ce Miloukhi babylonien est aussi différent de celui que nous plaçons en

Afrique que les Koushim [kocgeioi) assyriens diffèrent des Koushim africains.

Aucun raisonnement ne peut renverser le fait que l'on rencontre le plus souvent

Miloukhi en rapport avec Misir, la Basse-Egypte.



LES ORIGINES DES LANGUES SÉMITIQUES 149

Sabéen) et les langues du Nord (Hébreu, Araméen, Assyrien).

Mais quant à l'ancienne langue de Koush, je veux dire
l'ancienne langue égyptienne, elle n'est pas une langue sémitique.
Toutefois, il a dû exister entre la langue sémitique primitive
et l'ancien égyptien des hiéroglyphes des rapports incontestables.

Bien des fois j'ai été frappé, comme tant d'autres, par
des analogies remarquables de racines et surtout de formes

grammaticales. La langue sémitique primitive et l'ancienne
langue des hiéroglyphes nous paraissent comme les deux

branches maîtresses du même tronc.
Le second fils de Kham est D'HSJïï. la Basse-Egypte et la

région du Delta. Parmi les descendants de Misrayim, nous découvrons

de nouveau des peuples qui nous appartiennent en leur
qualité de Sémites. Non pas les D'HI? ni les D12jJ) qui,
d'après l'ingénieuse hypothèse de M. Halévy, désigneraient
diverses classes ou castes d'Egyptiens. Les Loudim (pluriel de

Loud, mot qui, en égyptien, signifie cultivateur) seraient la
caste des agriculteurs, des fellahs ; les 'Anamim (pluriel de

'Anam, homme de classe supérieure) désigneraient les Seigneurs.
Il pourrait en être de même des DTlPi?. des DT!fiS3 et

des D10^n3- Ces noms désigneraient diverses parties de

l'Egypte1. Cependant, comme dans la belle inscription de Taima,
il est question du prêtre 3TtöÜ?2J) fils de ''D1Ï33, (dévoué à

Osiris), nous pourrions voir dans les Patrousim (avec J"l pour
D) le collège des prêtres d'Osiris et dans les Naphtoukhîm,
celui des prêtres de Ptah.

Mais je revendique pour nous les DTPD3 dont sont issus

les WFithS (Philistins) et les D'HIdSO- Kaphtor est l'île de

Chypre, si riche en inscriptions et en souvenirs sémitiques.
Parfois aussi Kaphtor désigne l'île de Crète, car pour les
anciens Hébreux le nom de Kaphtor, comme du reste celui de

toutes les îles, avait toujours quelque chose de vague et d'in-

1 Ainsi, d'après A. Erman, C'DTa serait le pays du Nord et C'HF.Ej (pour

DYlöns) le pays du Sud. Zeitschrift de Stade, 1890, p. 118.



150 JEAN SPIRO

déterminé. D'après une ancienne tradition, la ville philistine
de Gaza aurait été une colonie crétoise. Les quelques mots de
la langue philistine qui nous ont été conservés ne s'expliquent
que par des racines sémitiques : la ville de Gaza, TW$ ; le dieu

poisson, "pjrl ; les noms de quelques rois des Philistins que
l'on rencontre dans les inscriptions assyriennes, comme Mi-
tenti, rpnna ; sidqa rrptx.

Le troisième fils de Kham, D-IS? représente probablement
les Berbères ou plutôt la race noire en général. C'est, je pense,

par pure haine nationale que les Israélites se sont plu à placer

parmi des descendants maudits de Kham les Egyptiens et
les Cananéens, les deux peuples qu'ils détestaient le plus.
Cela leur a dû venir d'autant plus facilement à l'esprit pour
ce qui concerne les Egyptiens que ceux-ci appelaient leur

pays (la vallée du Nil) Khêmi, la noire, c'est-à-dire la terre
noire.

Le quatrième fils de Kham, "JpD3, est un vrai Sémite. Dans

la Bible, Kanaan comprend tantôt la totalité de ce que nous
appelons la Palestine et la Phénicie (Lév. XIV, 34), tantôt la

seule Phénicie (Esaïe XXIII, 11), tantôt le pays des Philistins
(Soph. II, 5).

Les Phéniciens ne s'appelaient pas eux-mêmes de ce nom,
ils s'appelaient 7p3D, nom qu'on retrouve sur des monnaies

phéniciennes. Et comme les Phéniciens étaient dans l'antiquité
le peuple marchand par excellence, le nom de Kananéen
devint synonyme de celui de marchand (Osée XII, 8; Esaïe XXIII,
8) et le nom commun HÎJDD prit la signification de marchandise.

Dans les inscriptions assyriennes, le pays de Kanaan est

désigné par mat akharri, littéralement Hinterland, de HlHì* (ce

qui est derrière), le pays de l'Occident et comprend la Palestine

dans sa plus grande étendue. Ainsi, on lit dans une
inscription : mat Khatti; mat akharri ana sihartisa, mat Surru,
mat Sidunu, mat Humri, mat Udumu, mat Palastav adi ili
tihamti rabiti sa dimu samsi ; c'est-à-dire:



LES ORIGINES DES LANGUES SÉMITIQUES loi
Le pays des Khatti (l'Aramée).
Le pays de l'Occident, dans sa totalité, à savoir : le pays de

Tyr, le pays de Sidon, le pays d'Omri (Israël), le pays d'Edom,
le pays de la Palestine (la Philistée et la Judée) jusqu'à la

grande mer, vers le couchant du soleil.
La langue qu'on parlait soit dans les métropoles de Tyr et

de Sidon, soit dans les innombrables colonies phéniciennes,
était une vraie langue sémitique, car bien que les documents
littéraires n'abondent pas, nous pouvons cependant parler
d'une langue et d'une littérature phéniciennes ou kananéennes.
La langue présente les plus grands rapports avec l'hébreu dont
elle ne se distingue que très peu au point de vue de la grammaire

et moins encore au point de vue de la lexicographie.
Sous ce dernier rapport cependant, elle nous a conservé
certains mots que les auteurs bibliques n'ont pas eu l'occasion

d'employer.
La relation entre les deux langues hébraïque et kananéenne,

qui avait frappé déjà les auteurs anciens, était connue aussi

par les auteurs sacrés et, si les Hébreux, poussés par leur haine

nationale, ont placé les Kananéens parmi les descendants de

Kham et leur ont dénié la descendance de Sem, ils se

rendaient parfaitement compte de cette conformité de langage.
Jamais ils ne font la moindre allusion à une différence entre
leur parler et celui des Kananéens. L'araméen, l'assyrien, tout
en étant des langues sémitiques étaient, pour les Hébreux,
des langues étrangères, mais jamais le kananéen, au point
qu'Esaïe (XIX, 18) appelle tout simplement l'hébreu I12Ö

"jJ/33 la langue kananéenne.

Dans l'histoire de la conquête de Kanaan par les Israélites,
jamais ces derniers n'éprouvent la moindre difficulté à

s'entendre avec les indigènes; jamais il n'est question d'interprètes.

Les noms de villes et de personnes kananéennes qu'ils
nous transmettent sont du pur hébreu '. Et on ne peut pas dire

que ces noms aient été traduits après coup. Ce n'était pas l'habi-

1 ^ba/as* PlrT^'?' cnr nnjj. etc.



152 JEAN SPIRO

tude des Israélites, qui nous transmettent sans les traduire des

noms perses ou égyptiens.
L'étude des documents nous conduit au même résultat. Pour

comprendre les inscriptions phéniciennes, dont le nombre
actuellement est considérable, bien que toutes, malheureusement,

se meuvent dans un cercle d'idées assez restreint, il
suffit de savoir un peu d'hébreu.

Remarquons ici encore que selon la tradition musulmane,
Kanaan est un descendant de Sem et non pas de Kham.

En résumé, parmi les peuples que la Genèse nous donne

comme descendants de Kham, nous trouvons deux peuples qui
ont parlé des langues bien sémitiques: l'éthiopien et le
phénicien, avec les dialectes qui en sont dérivés.

Arrivons maintenant aux fils de Sem.

Selon Genèse X, 22, ils sont au nombre de cinq : D?1}),

1WH, "IÇJ2S1N, Tlb et uns. Mais la Genèse ne nous
donne que les généalogies d'Arpakshad et d'Aram. Toutefois
les trois autres peuples nous sont également bien connus.

Elam. Les Elamites, tels qu'ils se présentent à nous dans

l'histoire, sont un peuple non sémitique. Il n'y a aucun doute
à cet égard. Dans les inscriptions assyriennes Elam se rencontre
fréquemment sous la forme îlam ou ilamti et ce terme correspond

dans la grande inscription trilingue de Behistun, à Uvaja,
c'est-à-dire, la Susiane1. Il est admissible, cependant, que la

population primitive d'Elam ait été fortement mélangée
d'éléments sémites et que pendant longtemps elle fût gouvernée par
une dynastie sémite. C'est cette dynastie qui dans l'histoire
s'appelle celle des Koudourides, parce que plusieurs de ses rois

portaient un nom qui commence par "HD, prononciation
adoucie de l'hébreu 1J"1D couronne, et dont, outre Koudour-

laomer le contemporain d'Abraham, nous connaissons encore
Koudournankhaundi et Koudourmabouk. Ces rois d'Elam ont

1 Comparez aussi Daniel Vili, 2: Lorsque j'eus cette vision, il me sembla que

j'étais à Suso la capitale, dans la province d'Elam.



LES ORIGINES DES LANGUES SÉMITIQUES 153

plus d'une fois étendu leurs conquêtes sur la Babylonie et

même sur le mat Akharri, ou la Palestine, et ne craignaient
pas de s'intituler: rois de Babylonie et de mat Akharri. Dans

tous les cas, comme ce détail historique est loin encore d'être
élucidé, il me semble pour le moins hasardeux de voir dans

l'invasion, racontée Genèse XIV, une invasion arienne et non

pas sémite.
Ce qui a pu confirmer les Hébreux dans la croyance que les

Elamites étaient des Sémites, c'est que les Perses avaient

adopté l'écriture assyrienne et que de bonne heure, la langue
pehlvi en est la preuve, des éléments sémitiques étaient entrés
dans leur langue. Bien plus, déjà sous les Akhéménides, la

langue araméenne était devenue la langue de la chancellerie

perse et servait à la correspondance officielle des rois avec
leurs satrapes et leurs vassaux.

Le second fils de Sem est Loud clans lequel, malgré l'opinion
contraire de Pœnan et d'autres savants, il est permis de reconnaître

les Lydiens et même, dans un sens plus large, les
populations de l'Asie Mineure, où sous les rois Sadyattes (Sad yatôn,
le dieu Sacl a donné) et Alyattes (El yatôn, le dieu El a donné)
les Lydiens avaient dans tous les sens étendu leurs conquêtes.
Je ne veux nullement prétendre par là qu'à mes yeux les

populations de l'Asie Mineure aient été des Sémites. Bien au

contraire, je crois que les Sémites ne se sont jamais établis
d'une manière durable au delà du Tauros, mais il me semble

plausible d'admettre qu'à un certain moment, peut-être sous

Asourbanipal (669-626), les Lydiens, peuple sémitique, ont
exercé la domination en Asie Mineure. Nous connaissons trop
peu malheureusement de la langue lydienne pour oser nous

prononcer d'une façon certaine.

Le troisième fils de Sem est Ashshour. C'est le peuple
assyrien, peuple éminemment sémitique. Si, dans sa seconde
édition de l'histoire générale des langues sémitiques, Renan

hésitait encore à admettre les Assyriens au nombre des Sémites,
de nos jours ni doute, ni hésitation ne sont plus possibles. Pour



154 JEAN SPIRO

s'en convaincre il suffit d'avoir quelques notions de l'hébreu
et d'avoir pénétré, tant soit peu, dans le génie des langues dont
nous nous occupons.

Nous connaissons la langue assyrienne, dont le babylonien
ne diffère que fort peu, depuis la seconde moitié de ce siècle
seulement, grâce au déchiffrement des inscriptions cunéiformes.
L'étude en a fait de si rapides progrès qu'il est permis actuellement

d'affirmer, avec la plus entière certitude, que dans la
langue assyrienne ne se trouvent ni racine, ni forme qui ne
s'expliquent par les autres langues sémitiques. Elle emploie les
mêmes procédés pour exprimer la pensée, elle possède les
mêmes racines verbales, elle présente les mêmes formes
grammaticales que ses sœurs et elle est d'autant plus intéressante

pour nous qu'elle a conservé quantité de choses, perdues
ou indiquées seulement dans les autres langues.

L'auteur de Genèse X avait ainsi de bonnes raisons pour
placer Ashshour, parmi les lus de Sem, et nous pouvons être
certains qu'il n'en avait pas de moins bonnes pour y placer
Elam et Loud. Le nom indigène de l'Assyrie est Assour, ce qui
explique en hébreu le daguesh dans le D. Quelquefois cependant,

on trouve écrit Asour ce qui était le nom delà principale
divinité des Assyriens et aussi le nom de l'ancienne capitale
dont les ruines ont été retrouvées à Qalèh-Shergat, au sud de

Ninive, sur la rive droite du Tigre. C'est la capitale qui a donné

son nom à l'empire.

Le quatrième fils de Sem est Aram, dont la langue constitue
une des principales branches du tronc sémitique. Un pays
d'Aram est difficile sinon impossible à limiter ou à définir
exactement. Au fond, il n'y a jamais eu un empire araméen

compact. L'histoire, comme les inscriptions, ne connaît que
des peuples qui ont parlé la langue araméenne et qui étaient
répandus en Mésopotamie, en Syrie et dans le nord de l'Arabie.
Car ce qui manquait aux Araméens, c'était avant tout un esprit
politique. Rons commerçants, remuants, sans être pourtant
entreprenants, adonnés au commerce tranquille des caravanes,
ayant le don de se débrouiller dans les milieux les plus divers,



LES ORIGINES DES LANGUES SÉMITIQUES 155

ils se contentaient de vivre, de voir passer les orages et de
faire des affaires. Ils étaient faits pour être subjugués. Que leurs
maîtres fussent les Assyriens, les Babyloniens ou les Perses,
ils n'en avaient cure. De temps en temps, l'un ou l'autre des

peuples araméens parvint à fonder un royaume, et la Bible
connaît plusieurs de ces petits royaumes araméens. Parfois
même ils fondaient une dynastie puissante1, mais jamais d'une
manière durable. Par contre, la langue araméenne, en raison de

sa simplicité et de sa clarté, réussit, dans la suite des siècles,
à refouler peu à peu les autres langues sémitiques, jusqu'au
jour où elle-même, elle dut céder la place à l'arabe.

De tout temps on a dû confondre, comme ne le font que trop
souvent les inscriptions.assyriennes, les habitants de la

Mésopotamie, de la Syrie et de la Palestine. Dans les inscriptions
assyriennes le nom d'Aram est rendu par les formes Aramu,
Arumu, Arimi. Tantôt, dans les inscriptions, ce nom sert à

désigner le même peuple ou le même pays que celui des Khatti,
tantôt les inscriptions distinguent entre Khatti et Arimi. Il
semble pourtant que le terme de mat Khatti avait un sens plus
large que celui de mat Aramu, car les rois de Khatti portent le
titre de Sar, comme les rois d'Assyrie (sar mat Khatti) tandis

que les rois des Arimi devaient se contenter souvent du titre
inférieur de malki. Je ne dois pourtant pas passer sous silence

qu'il règne ici encore une grande confusion. Bien des savants
orientalistes vont jusqu'à nier que les Khatti soient des Sémites
et en font des Arméniens. Pour moi, ils n'ont pas pu me
convaincre, et jusqu'à nouvel ordre, il me paraît résulter de

l'ensemble des inscriptions qu'il faut voir dans le mat aramu,
l'Aramée, dans un sens restreint, c'est-à-dire, la Mésopotamie,
jusqu'à Hamath; dans le mat Khatti, l'ancien royaume Syrien
ou de Damas, c'est-à-dire, depuis Hamath jusqu'aux limites de

Kanaan2, et dans le mat akharri ou pays de l'Occident, la

Palestine avec la Phénicie et le pays des Philistins.

1 Ainsi le royaume de Hamath, dont plusieurs rois, portant tous des noms

sémitiques, nous sont connus.
2 Bien souvent cependant les Khatti ont étendu leurs limites soit vers le nord,

soit vers l'est. Car nous voyons le royaume de Karkemich, au nord d'Hamath, et



156 JEAN SPIRO

Amos IX, 7, semble faire partir les Araméens du Nord, en
les faisant émigrer des rives du Kour, qui coule au Nord de la

Mésopotamie, en Arménie. Ce passage a été souvent de l'eau

sur le moulin de ceux qui, à tout prix, veulent faire venir les
Sémites du Nord, et non pas, comme c'est le cas, du Sud.

Mais pour comprendre Amos IX, 7 (3rr$D ,32D Xi?"
'fl^n ^nfcp~na< tfiVn nirpfow Vìnfoì '33 "ò oris
ST»|pa'Dn«l "flflBSH D^fltìVÉfl DnSa y-ISa) il faut

absolument le comparer à Amos I, 5. De celte comparaison il
résulte qu'il s'agit d'une prophétie. Aram sera exilé en Arménie,

mais de là Jéhova, quand il le voudra, pourra le faire

remonter, comme jadis il a fait monter les Israélites de l'Egypte.
Nous ne voulons pas examiner ici si cette menace est une
prophétie ante ou post eventum ; toutefois, il nous paraît probable

que la menace s'est réalisée et qu'il y a eu, en effel, une
émigration d'Araméens vers le Nord, comme le semble indiquer le

nom d'un des fils d'Aram, EJÖ> rappelant les monts Masius,

qui séparent la Mésopotamie de l'Arménie.
La ressemblance des noms fait confondre bien souvent aussi

Araméens et Arméniens, sans parler du fait que quantité de

mots araméens ont de bonne heure pénétré dans l'arménien.
Un autre des fils d'Aram, "UHìl, nous fait assister à une

immigration d'Araméens dans l'Arabie Pétrée. La masse
araméenne toutefois s'est établie en Syrie, comme 'S^V ('a vallée
de Damas), et b-lP! (la plaine qui s'étend au pied de l'Anti-
Liban).

Mais où ne trouvons-nous pas des Araméens? Sur toute
l'étendue du monde sémitique, comme en Asie-Mineure,
comme en Egypte, nous trouvons leurs traces et aucune autre
des langues sémitiques n'a donné naissance à autant de
dialectes que l'Araméen.

Le cinquième et dernier fils de Sem est Arpaksiiad,
dont sont descendus les Hébreux par ")2^J et les Arabes

celui de Bit Arimi (pg fV2 - Bois XIX., \iï comptés dans le mat Khatti. Oui,

même dans une inscription île Salmanassar il, le mit Khatti semble s'étendre de

la chaîne du Liban à celle de l'AmanuS.



LES ORIGINES DES LANGUES SÉMITIQUES 157

par iwiP1- Faut-il, avec Bochart et avec les savants modernes

qui l'ont suivi, identifier Arpakshad avec Vxpocnrtc/Jn; que
Ptolémée place au Nord de l'Assyrie (le Kourdistan actuel) et faire
venir de là Hébreux et Arabes? Je ne le crois pas ; je ne vois

aucun rapport entre Arpakshad et Arrapakhitis et s'il nous
faut absolument une étymologie pour le nom de ce dernier fils
de Sem, rien ne s'oppose à adopter celle de Josephe : fT\H,
borne, limite, territoire et "HÖD, la Kaldée ; le territoire ou le

pays des Kasdes, des Kaldéens. C'est là, en effet, en Kaldée,

que nous devons chercher le lieu d'origine et le point de

départ des peuples sémitiques. C'est de la Kaldée et non pas de

l'Arménie que sont parties les dernières émigrations sémitiques.

La généalogie d'Arpakshad (Gen. X, 24) nous fait, selon

une ingénieuse hypothèse de Renan, assister en quelque sorte
aux divers moments de ces émigrations. Le fils d'Arpakshad
est rOXÙ, qui engendra 13p qui, à son tour, engendra

Shélakh, c'est le moment où les Sémites commencent leurs
émigrations et quittent la Kaldée; 'Eber, nous retrace leur
passage de l'Euphrate ; Pèleg, leur dispersion en Syrie et en

Arabie. Une autre généalogie (Gen. XXII, 22) appuyé notre
opinion, en rattachant j""HF; dont est issu Abraham, à la

Kaldée, car elle fait descendre de "llpìj, frère d'Abraham, non

seulement les Araméens, mais aussi 1ÙJ3, c'est-à-dire leurs

concitoyens demeurés en Kaldée.
Nous affirmons donc, malgré toutes les opinions contraires

à la nôtre, que les Kasdes ou Kaldéens ne sont pas des Ariens,
des Indo-Européens, mais des Sémites.

De prime abord, le monde sémitique se partage en deux

grands groupes : le groupe arabe-éthiopien et le groupe assy-
rien-araméen-kananéen. Chacun de ces deux groupes est

nettement caractérisé. Ils se sont donc séparés de bonne heure
du tronc commun.

S'il y a eu depuis la plus haute antiquité, depuis l'invasion
de Kedor-Laomer jusqu'aux temps plus récents, des rapports
fréquents entre les peuples de la Babylonie, de l'Aramée et du



158 JEAN SPIRO

littoral méditerranéen, l'histoire paraît ignorer complètement
des rapports entre ces mêmes peuples et ceux de l'autre
groupe, les Sémites du Sud et de la presqu'île arabique.

Cependant les langues des deux groupes proviennent
évidemment de la même souche. Dans les unes comme dans les

autres, nous rencontrons les mêmes racines et les mêmes
procédés grammaticaux. Mais, en même temps, nous assistons
clans les deux groupes à un développement de la langue différent.

Nous trouvons de même de grandes différences au point de

vue religieux. Les Panthéons ne sont pas les mêmes. Ce sont
de tout autres divinités que nous trouvons chez les Arabes
et chez les Assyriens-Araméens-Kananéens; il en est de même
des mythologies et des cosmogonies. Le récit du déluge, par
exemple, qui se retrouve chez tous les peuples du groupe nord
est inconnu chez ceux du groupe sud. Nous le répétons, les
deux groupes ont dû se séparer de bonne heure, mais d'où
sont-ils partis '

Tournons-nous d'abord vers les Sémites du nord ; quel fut
leur point de départ? D'aucuns nomment l'Arménie.
Pourquoi? Parce que, dit-on, la tradition nous apprend qu'Abraham

est un Kaldéen, vu qu'il est parti de Our-Kasdim et que
les Kasdim ou les Kaldéens sont des Ariens. Non, disons-nous,
s'il est vrai qu'Abraham est un Kaldéen, parti d'Our-Kasdim,
il n'est pas vrai que les Kaldéens sont des Ariens ; ce sont des

Sémites.

Mais pour quelle raison a-t-on voulu faire des Kaldéens des

Ariens et les chercher en Arménie? Ces raisons sont
nombreuses, sans être bien fortes ; c'est d'abord l'identification
arbitraire d'Arpakshad avec l'Arrapakhitis de Ptolémée, c'est-à-
dire avec la région qui sépare l'Arménie de la Haute-Mésopotamie.

C'est ensuite la tradition qui place le Paradis vers les

1 Dans ce qui va suivre, nous avons eu la joie de nous rencontrer presque partout

avec les idées de M. E. Schrader dans son intéressant article, Die Abstammung

der Chaldäer und die Ursilie der Semiten. Zeitschrift der ü, M. Ges.

Band XXVII, p. 397 et suivantes.



LH S ORIGINES DES LANGUES SÉMITIQUES 159

sources du Tigre et de l'Euphrate i. C'est encore la tradition qui
fait arrêter l'arche de Noé sur le mont Ararat, et selon laquelle
le mont Ararat doit signifier l'Arménie. En un mot, les Kaldéens
sont des Ariens, parce que chez plusieurs savants s'était ancrée
l'idée qu'il devait en être ainsi et qu'ils ne voulaient pas en

démordre. Sans cela, Renan aurait-il pu écrire cette phrase aussi

inexplicable que contradictoire : Depuis les temps historiques,
l'Arménie me paraît comme une terre arienne, bien qu'elle ait
dû être le séjour primitif des Sémites2. Non, l'Arménie a

toujours été une terre arienne, par sa langue, par ses mœurs et

par sa religion. Ce n'est pas de là que les Sémites sont partis.
Mais d'où est-elle venue cette idée préconçue et cette tradition

qui cherche les Kaldéens en Arménie? Xénophon3 connaît

des Kaldéens habitant l'Arménie et les met en rapport
avec les Kardoukes ou les Kourdes. Ces Kaldéens ne sont pas
des Sémites ; ni l'arménien, ni le kourde ne sont des langues
sémitiques, cela est certain. De plus, les mœurs de ces Kaldéens
de l'Arménie sont entièrement différentes de celles que nous
avons coutume de trouver chez les Sémites. Et jamais
personne n'aurait eu la pensée de faire un rapprochement entre
ces Kaldéens-là et ceux de la Babylonie, s'ils n'avaient pas

porté le même nom. Avouons que cela ne suffit pas pour les

identifier. Nous avons vu (Gen. X, 13) un Loud, descendant
de Kham, et (Gen. X, 22) un Loud, descendant de Sem, et

nous n'avons pas été tentés un seul instant d'y voir le même

peuple. Il y a plus. Ces Kaldéens-Arméniens n'entrent dans

l'histoire que très tard. Xénophon est le premier qui nous en

parle. Les inscriptions assyriennes qui nous font connaître

tant de peuplades arméniennes les ignorent. Les Assyriens ne

connaissaient donc pas de Kaldéens en Arménie, soit parce

1 Qu'il me soit permis de redresser en passant une petite erreur de Segond qui

traduit le passage (Gen. II, li) Tris" no^jî *b,1H KW b^nn par « le Tigre

qui coule à l'Orient de l'Assyrie, » ce qui est bien vague et, au surplus, inexact.

11 faut traduire ces mots par <i le Tigre qui coule devant Asuur, » l'ancienne

capitale de l'empire assyrien, située sur le Tigre.
2 Histoire générale des langues sémitiques, p. 5-2.

3 Anabase IV, 3, i; VU, 8. Cyropédie III, 1, 31.



160 JEAN SPIRO

qu'à cette époque il n'y en avait pas, soit parce qu'ils portaient
un autre nom et c'est, en effet, ce que nous apprend Strabon

1 : oi o"é vvv yjzlàaiat yJ/Jl:j3z- to ~rxl/xihv wvouiöovTO.

Mais si nous nous refusons à chercher l'origine des Kaldéens
en Arménie, où devons-nous la chercher? Demandons-le aux
Kaldéens eux-mêmes. Les inscriptions cunéiformes nous
apprennent que vers l'an 900, dans tous les cas, mais évidemment
déjà bien auparavant, les Kaldi ou Kaldéens étaient établis en
Babylonie et avaient même donné leur nom au pays. Ainsi la

grande inscription de Khorsabad termine une longue enumeration

de villes babyloniennes et assyriennes par ces mots
« Siharti mat Kaldi: totalité du pays des Kaldi. » Comme la
même inscription nous apprend que le pays des Kaldi s'étendait

jusqu'au golfe Persique, nous pouvons en conclure qu'il
se confondait avec l'empire babylonien, dans sa plus grande
extension. Les habitants de ce pays, nous en sommes absolument

certains aujourd'hui, parlaient une langue sémitique; de

plus ils y étaient établis depuis fort longtemps, car nous avons
des inscriptions remontant à 2000, à 3000 ans avant notre ère

et qui sont écrites dans la même langue que celle des San-
hérib et des Asarhaddon.

Nous trouvons ainsi, depuis l'antiquité la plus reculée, en

Babylonie, des peuples parlant sémite, car le babylonien-assyrien

est une langue aussi sémitique que l'hébreu ou l'arabe.
Mais si les Kaldéens sont un si vieux peuple, comment

s'expliquer ce passage d'Esaïe (XXIII, 13)? D"HÉ73 ^tf "[Ti

n-n'y ran? ttrpn n»xb rno1 mœx rvn x'V D^n nr
rfbsa1? "Hb rPirUOIN,' que Segond traduit : « Yois les

Chaldéens, qui n'étaient pas un peuple, ces habitants du
désert pour qui l'Assyrie a fondé un pays ; ils élèvent des

tours, ils renversent les palais de Tyr, il les mettent en

ruines, s

Avouons que pour une traduction libre, c'est une traduction

par trop libre et, de plus, elle est fausse.

Comment Esaïe aurait-il pu dire que les habitants de mat

' XII, 549.



LES ORIGINES DES LANGUES SÉMITIQUES 1G1

Kaldi (D'HtDS y^S) n'étaient pas un peuple avant que
l'Assyrie l'eût fondé, quand Jérémie (V, 15) dit des Kaldéens : « C'est

une nation très ancienne D ?iyü 'la, une nation de tout

temps » Aussi Ewald déjà, suivi par presque tous les commentateurs,

par Schrader, par Delitzsch et bien d'autres, suppose
dans le passage d'Esaïe une erreur de copiste et propose au
lieu de D'HfcJD, de lire D^DS- Avec l'écriture dont les
Hébreux se servaient du temps d'Esaïe et dont nous avons un
beau spécimen dans l'inscription de Siloë, une pareille erreur
s'explique très facilement. En lisant ainsi D^^jD à la place
de D'HÊJS» nous obtenons une traduction claire et n'avons

pas besoin d'introduire Tyr dans un passage où il n'y en a pas
trace : « Voici le pays des Cananéens. Ce peuple est devenu

comme un rien ' ; l'Assyrie l'a destiné aux habitants du désert :

ils ont dressé leurs tours, détruit les palais du pays et en ont
fait un tas de ruines, s

Nous pouvons donc affirmer, avec la plus entière certitude,
que depuis la plus haute antiquité les Kaldéens, parlant une
langue sémitique, étaient établis en Babylonie. D'autres peuples,

parlant des langues non sémitiques et auxquels les
Kaldéens auraient emprunté l'écriture cunéiforme, s'y étaient-ils
simultanément fixés C'est possible et c'est cette difficulté
de se comprendre, cette confusion d'idiomes qui, par un

jeu de mots, a pu donner lieu à la légende de la tour de Babel

que la Genèse place, en effet, dans la plaine babylonienne.
Babel, ?33, écrit phonétiquement dans les inscriptions, ba-

bi-lu, nous est expliqué par « le sanctuaire de El » ou II, le
vieux dieu sémitique par excellence.

Ce nom de Babel ne se rapporte qu'à la ville de Babylone
et non, du moins dans les temps anciens, au pays qui
s'appelait "lyjtëj. C'est ainsi que dans les inscriptions de Tell
Amarna, le roi de la Babylonie est intitulé « Sar Shanhar. »

Le mot "lyjiij ne veut pas dire le pays des deux fleuves,

comme s'il y avait ")Ti2 1JÖ, mais le pays des deux villes
"1J5 yO, c'est-à-dire Sumer et Accad. Ainsi on lit dans une

1 üb a souvent force substantive.

THKOL. ET PHIL. 1897 11



163 JEAN SPIRO

des plus anciennes inscriptions : « Il et Bel me soumirent
les habitants de Sumer et Accad. » Il faut donc traduire, Gen.

xi, 2 : i du ntf;] "lyatf y;wa n^pn wsa^t « us
trouvèrent une grande plaine dans le pays des deux villes (la
Babylonie) et ils s'établirent là. »

Quelle était la population aborigène de ce pays, si tant est

que des populations antérieures aux Sémites y aient été
établies? Etaient-ce des Ariens? ou bien des Touraniens? Il ne
m'est pas possible de toucher en passant à cette question
brûlante.

De tout ce que nous venons de dire, il résulte avec évidence

que les Kaldéens, ou les habitants du mat Kaldi, étaient des
Sémites et parlaient une langue sémitique. C'est du milieu
d'eux et spécialement de la ville d'Our qu'a émigré Abraham,
comme nous l'enseigne la Genèse en nous apprenant qu'Abraham

était parti d'Our-Kasdim. Kasdim et Kaldirn est le même

mot, suivant une permutation de s et l, fréquente en assyrien.

La ville d'Our (Ou-rou-ou, dans les inscriptions") pendant un
certain temps capitale d'un empire du même nom, dont nous
connaissons les noms de plusieurs rois, se trouvait située dans
la Babylonie méridionale sur la rive droite de l'Euphrate. On

en a retrouvé les ruines sur l'emplacement du village actuel
de Moughayr.

C'est donc dans la Babylonie méridionale que nous cherchons
le séjour primitif des Sémites, disons, pour le moment, des

Sémites du groupe assyrien-araméen-kananéen, dont les membres

présentent entre eux un caractère indiscutable de parenté.
C'est de la Kaldée, du pays de "1P352J, que partit Nemrod

pour coloniser l'Assyrie et y fonder un empire, car c'est ainsi

qu'il faut entendre Gen. X, 11 : jqp KinH "jHXrTja.
"î^fêjitf « De ce pays, c'est-à-dire du pays de Shinear, sortit
Nimrod pour se rendre en Assyrie, » et non pas avec Segond,
« de ce pays sortit Assour ; » vu qu'il n'y a jamais eu d'homme

appelé Assour1.

i Nimrod, le héros chasseur, est certainement identique au mystérieux per-



LES ORIGINES DES LANGUES SÉMITIQUES 163

Comme nous venons de le dire, les Sémites du groupe nord
et nord-est forment un tout très homogène. Ils ont les mêmes
traditions et les mêmes divinités. Chez tous, on est certain de

rencontrer Baal-Molok-Kamosh et Baalat-Astarté. Chez tous,
également, le culte est le même : l'adoration du ciel étoile, ou

plus particulièrement du soleil Baal-Kamosh, qui fait mourir
et qui fait revivre, et des planètes, comme Istar-Astarté, la

planète Vénus ; Kiwan, la planète Saturne, etc. Ces êtres
célestes étaient représentés sur la terre, chacun par son

image, D?2£; i et ce culte que l'on retrouve dans toute cette

partie du monde sémitique, semble avoir été pratiqué, pendant
un certain temps, même par les Hébreux. Le prophète Amos,
tonnant contre ses concitoyens leur adresse ce reproche :

(v, 26) DsnaVx )vd uni dosVs: moo m nnxtoji
DOV DJV&W "NOS DOTiVn 3313 (« Dans le désert vous
portiez la tente de votre Molok et de Kéwân, vos images, les

étoiles dont vous vous êtes fait vos dieux 2. »

Le récit du déluge qui se retrouve chez tous les Sémites de

ce groupe nous ramène également vers la Babylonie. En voici,
entre autres, une petite preuve bien insignifiante, bien
indirecte, mais qui, précisément à cause de cela, me paraît avoir
de la valeur. L'arche de Noé est appelée n^P, mot qui se

retrouve dans toutes les langues sémitiques, mais sans vouloir
se rattacher à aucune racine sémitique. Aussi, en désespoir de

cause, le mettait-on en rapport avec le Kopte Bißt, caisse, boîte;
mais dans ce cas nous devrions avoir en hébreu H3ÏÎ- Or,
voici M. Halévy qui fait observer qu'en babylonien existe le

mot tubat, dans la signification de coffret. Ce mot tubat par la

sonnage qui joue un si grand rule dans les légendes babyloniennes et notamment
dans le récit du déluge, et qui, lui aussi, fut un fameux chasseur. Nous le voyons
tantôt porter des lions dans ses bras, tantôt se livrer à des combats acharnés

contre toutes sortes de bétes.
1 L'inscription araméenne de Taima est très suggestive sous ce rapport.
2 Ce passage qui doit être fort altéré, à en juger d'après les Septante et la citation

qui en a été faite d'après cette traduction, par saint Etienne (Act. VII, 43)
n'a pas cessé d'être une crux interpretum.



164 JEAN SPIRO

préfixation d'une fi, dérive de abu, en hébreu H3X, roseau,
jonc, matière dont on se servait pour la fabrication de

navires1.

Bevenons-en au déluge. Le rapport entre les récits
babylonien et hébreu est frappant. C'est la même légende, modifiée

par les Hébreux sous l'influence de la religion révélée. De la
version babylonienne nous avions le récit de Bérose, contemporain

de Seleucus Nicator, récit qui nous a été transmis par
Eusèbe de Cesaree en deux recensions, l'une plus développée
provenant d'Alexandre Polyhistor, l'autre plus abrégée et

provenant d'Abydène. Mais, grâce au déchiffrement des inscriptions

cunéiformes, nous en possédons actuellement l'original,
malheureusement dans un état quelque peu fragmentaire
comme tout ce qui nous est parvenu de la bibliothèque du roi
Asourbanipal.

Je ne veux vous en lire que quelques lignes, d'après la
traduction de François Lenormant:

« Samas fit une inondation et il parla dans la nuit: je ferai
pleuvoir du ciel abondamment, entre dans le vaisseau et ferme
la porte. » Vient ensuite le récit très développé du déluge,
allant toujours en augmentant et finissant par couvrir la terre
entière; puis « Istar prononça un discours, la grande déesse

prononça un discours: le monde a tourné au péché et alors,
en présence des dieux, j'ai prophétisé le mal. Les dieux
pleuraient avec elle, les dieux sur leurs sièges étaient assis dans la
lamentation, leurs lèvres étaient closes à cause du mal qui
allait venir-. Six jours et six nuits se passèrent; le vent, la
tempête et l'orage surmontèrent tout. Le septième jour, l'orage
se calma et la tempête qui avait tout démonté, comme un
tremblement de terre, s'apaisa, Samas fit dessécher la terre;
le vent et la tempête finirent. Je fus, — c'est Sisuthrus qui

1 Comparez Job IX, 26, r;x r'"K' navires de roseau.
2 Je me permets de rendre attentif au côté moral du récit. C'est le péché de

l'humanité que les dieux punissent par le déluge; mais s'ils sont justes, ils sont
aussi miséricordieux et déplorent le mal que leur justice doit infliger au genre
humain.



LES ORIGINES DES LANGUES SÉMITIQUES 165

raconte, — je fus porté à travers la mer; tout le genre humain

qui avait tourné au péché, leurs corps flottaient. » A la fin, le
vaisseau s'arrête. Sisuthrus envoya dehors une colombe qui,
ne trouvant pas d'endroit pour se reposer, revint. Il envoya
une hirondelle, qui revint de même et enfin un corbeau qui ne

revint pas. Après cela Sisuthrus sort de l'arche et fait un
sacrifice.

Si la religion et la tradition de ces Sémites présentent un
caractère de remarquable unité, il en est de même de leurs
langues. Nous ne pouvons pas, dans ce moment, entrer dans
des détails à ce sujet ; qu'il nous suffise de dire que les rapports
entre l'assyrien, l'araméen et le kananéen sautent aux yeux.
Chacune de ces langues cependant a un caractère qui lui est

propre et il est impossible d'attribuer la priorité à l'une plutôt
qu'à l'autre. Renan dit avec raison1: « Toute la famille sémitique

ressemble à un tableau mouvant où les masses de

couleurs, se fondant l'une dans l'autre, se nuanceraient,
s'absorberaient, s'étendraient, se limiteraient par un jeu continu.
C'est une action et une réaction réciproques, un échange de

parties communes, une végétation sur un tronc commun, où

chacun des rameaux isolés s'assimile tour à tour les parties
qui ont servi à la vie de l'ensemble, s'accroît, fleurit, se

dessèche, meurt selon que des causes extérieures favorisent ou
arrêtent son développement. »

Jetons encore un rapide regard sur le gioupe sémitique
du sud, qui de bonne heure a dû se séparer du tronc
commun, pour suivre dès lors son propre chemin. En vain
cherchons-nous chez les anciens Arabes du Hedjàz et du Nedjd
des divinités analogues à celles des Assyriens-Kananéens : Istar-
Astarté, Baal-Molok y sont inconnus. Les conceptions
religieuses et le culte sont de même différents-. Mais cela nous

paraissait ainsi parce que le lien entre les deux groupes
nous échappait et que nous étions obligés de prendre comme
terme de comparaison le panthéon des Arabes du nord et

1 L. c. page 409.

- VoirKrehl, Die Relig. der votisi. Araber. Leipzig, 1863.



166 JEAN SPIRO

du centre de la presqu'île. Tout change en prenant comme
point de comparaison le panthéon sabéen ou himyarite, c'est-
à-dire celui des Arabes du Yémen. Depuis la découverte et le
déchiffrement des innombrables inscriptions sabéennes, les

points de contact entre les deux groupes abondent tant au point
de vue de la religion qu'à celui de la langue. En le comparant
avec l'Assyrien, nous nous rendons compte de tout ce que
l'Arabe a conservé de l'ancien fond sémitique.

En résumé nous nous expliquons ainsi l'état des choses: de

la patrie primitive, la Babylonie méridionale, au confluent des

deux grands fleuves, le Tigre et l'Euphrate, diverses émigrations
ont eu lieu dans la suite des siècles. D'abord se sont mises en
route les tribus qui plus tard ont formé les Arabes. Longeant
la rive occidentale du golfe Persique, elles ont suivi leur chemin

pour s'arrêter dans le Hadramaout et le Yemen. De là une
partie a remonté vers le nord et a peuplé le Nedjd et le Hedjâz.
Aussi pour les autres Sémites, pour ceux qui étaient restés
dans le pays d'origine, ces anciens concitoyens sont demeurés
les Occidentaux, car le mot arabe, 21JJ, signifie évidemment
le couchant ou l'occident.

Après cette première émigration, les peuples qui, dans la

suite, ont formé les Araméens, les Hébreux, les Phéniciens,
les Assyriens, sont restés encore longtemps ensemble, ce qui
explique les rapports frappants entre leurs langues, leurs
traditions et leurs religions. Puis les émigrations ont repris.
D'abord celle des Araméens, la tribu la plus remuante et la

plus aventureuse, ne s'est laissée arrêter que par les monts de

l'Arménie, ensuite celle des Assyriens qui suivant le long du

Tigre, se sont dirigés vers le nord-est, et enfin celle desKana-
néens-Hébreux qui ont été poussés vers le littoral méditerranéen.

Une fois séparé, chacun de ces peuples sémitiques a

développé sa langue d'une manière individuelle.
L'hébreu n'est donc pas issu de l'araméen (Renan) ni l'ara-

méeu de l'hébreu (Fürst). Si l'arabe ne nous est guère connu
avant la prédication de l'islam, c'est quand même, comme
nous le démontrent les inscriptions sabéennes, une bien vieille



LES ORIGINES DES LANGUES SÉMITIQUES 167

langue ; il en est de même de l'éthiopien, bien que sa littérature
à nous connue, ne remonte pas au delà de notre ère. L'assyrien
n'est pas la langue primordiale, car d'autres langues sémitiques
possèdent en germe des procédés que l'assyrien a développés.
Mais, ce qui est incontestable, c'est que les diverses langues
sémitiques n'ont jamais cessé dans le cours de l'histoire
d'influer les unes sur les autres et que, comme dans toute lutte
pour l'existence, les unes, favorisées par certaines circonstances,

ont réussi a en refouler d'autres moins favorisées. De

nos jours la seule langue sémitique vraiment vivante est l'arabe,
dont le domaine est immense. Il s'est conservé aussi des

dialectes de l'éthiopien en Abyssinie et de l'Araméen dans quelques
contrées du Liban,

Chacune des langues sémitiques, disais-je, a suivi son propre
chemin. Pour exprimer par une légère modification de la
racine les relations des idées, l'araméen possède trois formes:
Peal, Paël, Aphel, chacune accompagnée d'une forme reflexive.

L'hébreu, qui possède ces mêmes formes (Kal, Piël, Hiphil) avec

une seule forme reflexive, est doué en plus de deux formes

passives internes (Puai, Hophal) et d'une forme moyenne
(Niphal), tandis que l'arabe a développé au moins onze formes
du verbe. De presque toutes ces formes l'arabe, par une
simple modification des voyelles, peut faire un passif, l'hébreu
ne le peut que des deux formes Piël et Hiphil et l'araméen

ignore complètement ce procédé; il en est de même de l'éthiopien.

L'assyrien occupe ici une position intermédiaire entre
l'hébreu et l'araméen: s'il ne connait pas le procédé du passif
interne, il possède le Niphal.

L'article, prédominant en hébreu, phénicien et arabe, manque
en éthiopien et en assyrien et est remplacé en araméen par la
suffixation d'un a et en sabéen d'un n.

Le duel est inconnu en araméen, existe en germe en hébreu
et a reçu son plein développement en arabe et en assyrien.

Le pluriel se forme en hébreu par im, en araméen et en
arabe par in. Les pluriels brisés, c'est-à-dire la formation du

pluriel par une modification interne du mot, si fréquents en



168 JEAN SPIRO

arabe et en sabéen, existent à un moindre degré en éthiopien
et, en germe, en hébreu.

Mais nous allons dépasser les limites de cette leçon
d'introduction. Dans la suite de notre cours, nous étudierons chacune
des langues sémitiques, d'une part pour constater en quoi elle
ressemble à ses sœurs et en quoi elle en diffère, et d'autre

part pour examiner ce que chacune d'elles a produit en œuvres
littéraires.


	Les origines des langues sémitiques

