
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: Essai sur la notion du miracle : considérée au point de vue de la théorie
de la connaissance

Autor: Schinz, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE

considérée an point de vne de la théorie de la connaissance

PAR

ALBERT SCHINZ

C'est quelque chose d'avoir appris que
parmi les questions qui ont le plus agité
l'esprit humain, il en est qui n'ont point
de solution, ni même de sens.

Edmond Scherer.
La distinction entre les laits

contingents et les faits nécessaires est, quant
au fond, la même qu'entre les faits dont
on ignore la cause et ceux dont on connaît

la nature. Soimiie Germain.

De récents débats ont mis en discussion un problème, qui à

vrai dire n'a jamais chômé bien longtemps, celui du miracle1.
La théologie a pris la parole avec MM. Ménégoz et Bois, la

science est intervenue se couvrant du pseudonyme de Medicus.
Cette joute fut intéressante en ce qu'elle laissait voir toute la

distance qui sépare les théoriciens contemporains du miracle,
de ceux d'autrefois. On ne s'anathématise plus, on discute; on

ne travaille plus à creuser un abîme entre les opinions
affirmatives et négatives, on cherche au contraire à combler le
fossé profond de jadis, et des deux côtés on espère pouvoir
bientôt se tendre la main.

Il ne conviendrait pas toutefois de se faire des illusions,
l'entente n'est pas encore parfaite. Et la raison en est, nous
paraît-il, que le véritable motif qui a provoqué et permis ce

1 Revue de théologie de Montauban. 1895. N°» 2 et 3. Revue chrétienne. 1er juillet

et 1er août 1895. Voir aussi : « Lourdes et le surnaturel, » par Medicus. (Paris,
Fischbacher, 1895.)

THÉOL. ET PHIL. 1897 7



98 ALBERT SCHINZ

rapprochement échappe, ou tout au moins n'a jamais encore
été mis en lumière et reconnu. Qu'on nous pardonne : nous
ne voudrions pas avoir l'air de discuter ni la compétence des

théologiens, ni celle des hommes de science; mais il nous
semble qu'un élément de la discussion, ne se trouvant ni chez
les uns ni chez les autres, devait avant tout être pris en
considération ; en d'autres termes, qu'un peu de psychologie n'eût
pas été de trop, avant d'entrer en lice. C'est à nous, hommes,
que certains phénomènes paraissent miraculeux. La solution
du problème du miracle eût dès lors sans doute été hâtée, si

avant de la discuter sur le terrain de la théologie ou des sciences

naturelles, on l'eût mise à l'étude dans le chantier de la théorie
de la connaissance. On dirait vraiment à lire MM. Ménégoz,
Bois, Medicus et tant d'autres, que Kant n'a jamais existé On

discute longuement lois naturelles, et possibilité de violation,
ou de dérogation à ces lois, sans même songer un seul instant
que ces lois n'existent pour nous qu'en temps que nous les

concevons comme telles; on oublie que notre connaissance
du monde sensible ne dépend pas seulement de lois existant
peut-être dans le monde que nous révèle l'expérience, mais

qu'elle dépend avant tout des lois de la pensée au travers
desquelles nous voyons tout ce que nous percevons de la réalité.
En un mot, on ignore absolument la grande conquête de la

philosophie moderne, à savoir que ce n'est pas un monde
objectif qui tombe sous nos facultés perceptives et qui est livré à

notre examen, mais que tout nous apparaît sous le jour
d'un subjectivisme inéluctable. Dès lors ce n'était pas la question

de savoir ce qu'est en soi le miracle et s'il est possible,

qu'il fallait traiter; d'emblée ce problème aurait pu être écarté

comme insoluble. Mais ce qu'il importait de chercher, c'est le

caractère que revêt, en tant que nous le concevons, le phénomène

dit miraculeux, et si une notion adéquate du miracle
peut exister pour nous. En d'autres termes : Pouvons-nous,
oui ou non, concevoir le miracle comme miracle

S'il allait en effet se trouver par hasard que la notion du

miracle est contradictoire, impensable, que le miracle, si on
veut analyser l'idée cachée sous ce terme pris dans son sens



ESSAI SUR LA KOTION DU MIRACLE 99

propre, nous glisse entre les doigts ou s'évanouit, il n'est pas
difficile de tirer la conclusion : toute discussion sur l'objectivité
du miracle est superflue. Tout ce qui implique contradiction,
tout ce que nous ne pouvons concevoir, est pour nous comme
s'il n'existait pas. Et ce quelque chose, existât-il en soi, encore
— n'en pouvant rien concevoir — serions-nous empêchés de

le savoir. Or, ou nous nous trompons fort, ou la notion du
miracle est en effet une de ces notions conduisant à l'absurde:
nous ne pouvons pas concevoir un phénomène auquel on

pourrait logiquement prêter le qualificatif« miraculeux. »

Il est évident que nous ne nions pas qu'on ait pu déclarer

un phénomène miraculeux, — aussi bien qu'on a pu
déclarer réelle une apparition hallucinatoire; — ni même qu'on
ait pu mettre une certaine idée sous ce mot miracle quand on
s'en est servi. Mais ce que nous affirmons, c'est qu'en serrant
d'un peu près ces représentations qu'on se faisait du miracle,
on ne peut les maintenir à cause des conséquences qu'elles
entraînent à leur suite ; non pas, encore une fois, dans le
monde objectif — car là, comme on l'a très justement dit, il
faudrait autant de connaissances pour avoir le droit de nier le

miracle que pour l'affirmer, — mais dans le monde tel qu'il
s'impose à notre connaissance subjective. D'une part nous
verrons que la seule idée qu'on pourrait cas échéant se faire
du miracle est incompatible avec certains éléments de la pensée

qui s'imposent à priori; c'est-à-dire que les conditions du

miracle objectivement conçu, ce qu'on pourrait appeler les
postulats du miracle, n'existent pas. D'autre part nous serons
contraint de reconnaître que si on ne peut maintenir cette conception-là

du miracle (qui est la conception traditionnelle, le miracle
dans le sens de prodige non conforme ou contraire aux lois

naturelles), le miracle en tant que miracle objectif tombe du
même coup. Oui il faut alors oser voir les choses en face et
et ne pas faire comme tant de théologiens modernes qui
reculent devant les conséquences, c'est-à-dire chercher à donner

au miracle subjectif, qui seul nous reste, une couleur
d'objectivité qui ne lui appartient absolument pas. Nous tenons
à être très net et à éviter avant tout d'habiller les concepts



100 AI.BERT SCHINZ

de termes inadéquats, donnant le change aux lecteurs, peut-
être aux auteurs même qui s'en sont servis1 : on n'a plus le
droit de considérer comme miracle un phénomène qui est
déclaré conforme aux lois naturelles.

Pour nous (et, croyons-nous, pour quiconque ne reste pas
à mi-chemin de son argumentation), serait miracle tout
phénomène non conforme aux lois naturelles; ne serait pas
miracle tout phénomène conforme à ces lois. Il se peut qu'un
phénomène s'accomplisse selon des lois naturelles à nous
inconnues : ce phénomène revêt alors pour nous l'apparence du

miracle, mais en soi il n'y a pas miracle. C'est avec raison

qu'on a nommé un tel phénomène : miracle subjectif, par
opposition au miracle objectif qui seul, à notre sens, serait
véritablement miracle.

Toutefois n'anticipons pas, et livrons-nous sans plus tarder
à une analyse aussi consciencieuse que possible de l'idée que
nous pouvons nous faire du miracle. Et d'abord :

I

La notion du miracle objectif. — La question, du point de

vue où nous nous sommes placé et où nous devons nous tenir
jusqu'au bout, est celle-ci : qu'est-ce que nous pouvons,
conformément aux lois de la pensée qui nous lient, nous représenter

sous le concept de miracle objectif?
La notion du miracle est corrélative de celle d'ordre natu-

1 N'est-ce pas là le cas de Medicus, dans la discussion dont nous parlions au

début Son célèbre mot : • Pour la piété parfaite tout est miracle, pour la science

parfaite rien ne le serait, » peut être très beau et très vrai comme expression de

la foi chrétienne, mais ne dit rien du tout si on veut le considérer d'un point de

vue scientifique. Comme on l'a du reste toujours affirmé (et Medicus lui-même),
rigoureusement parlant, si tout est miracle, rieu n'est miracle ; et le miracle

éternel de la création remplaçant tous les autres, ou invoqué pour tous les autres,
élude justement l'objet du débat : les phénomènes miraculeux se manifestant au

milieu des phénomènes naturels. C'est comme si, à la question : pourquoi telle

particularité de construction se fait remarquer dans un édifice, on se contentait

d'en appeler au fait que l'édifice a été construit, sans se croire obligé de rien

ajouter quant à la conception de l'édifice et au mode de construction employé

pour le mener à bonne fin.



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 101

rei; et nous appelons ordre naturel celui qui est le résultat de

lois, naturelles également, selon lesquelles se réalisent les

phénomènes. Voilà comment dès l'abord la notion de loi est

intimement en rapport avec la notion du miracle. Et n'oublions

pas, déjà au début, que ces notions d'ordre naturel et de lois
naturelles sont subjectives; il ne se peut agir que de ce qui
est ordre pour nous et de ce qui est loi pour nous S'il y a

un autre ordre que celui que nous concevons dans l'état actuel
de nos connaissances, il est pour nous comme s'il n'existait
pas, nous ne pouvons en parler. Et pas davantage de lois
possibles mais inaccessibles à notre perspicacité ; elles pourraient
dans certains cas être supposées existantes, mais encore,
rigoureusement parlant, nous n'en savons rien.

Le miraculeux, maintenant, étant (comme nous l'avons dit)
corrélatif d'ordre naturel, est lui-même tout relatif. Ce qui
n'est pas pour nous naturel est pour nous miraculeux, au

sens large de ce terme. En effet, dès que nous ne nous
expliquons pas un phénomène par une loi naturelle, il est pour
nous non naturel. Qu'il y ait ou non une loi régissant
le phénomène, mais qui nous échappe, pour nous qui constatons

c'est tout un : l'événement n'a pas eu lieu selon l'ordre tel

que, d'après nos connaissances du moment, nous pouvions le

concevoir. Si nous demandons ainsi comment un phénomène
miraculeux nous apparaît, la réponse sera : Comme une dérogation

au cours habituel ou naturel des choses, et toujours habituel

pour nous, ou naturel pour nous. Mais de cette façon le champ
du miracle, puisque nous ne pouvons tenir compte que de ce

point de vue subjectif, ira se rétrécissant avec une connaissance

plus étendue des lois naturelles. Un coup de foudre était
considéré comme un miracle aussi longtemps qu'il ne pouvait
pas être considéré comme phénomène naturel.

A cette première proposition se rattache ce corollaire : Si le
miracle au sens objectif existe réellement, nous n'avons en

tous cas aucun critère extérieur pour le distinguer du phénomène

qui n'a que les apparences du miracle. Le lecteur entrevoit

d'ici l'importance de ce corollaire, mais ce n'est pas
encore le lieu d'y insister.



102 ALBERT SCHINZ

Une objection spécieuse a été exprimée par M. Bois dans
les discussions récentes dont nous parlions en commençant,
elle a joué un rôle trop considérable pour que nous la
passions sous silence. M. Bois (et avec lui MM. Bovon et Pillon)
nie le rapport établi par nous entre les notions de lois
naturelles et de miracle. 11 prétend que les anciens Israélites, par
exemple, ne connaissaient pas les lois naturelles et n'en
parlaient cependant pas moins de miracles ; d'où il faudrait
conclure que la notion du miracle peut parfaitement exister
indépendamment de celle de loi. — Cette thèse n'est absolument
pas soutenable. Pour n'avoir pas été saisie dans le sens
philosophique et logique qu'elle comporte, pour n'avoir pas été
formulée en termes scientifiques, l'idée de loi n'en a pas moins de

tout temps existé au milieu des hommes même les plus
primitifs ; et quand on n'en a pas affirmé la connaissance par des

mots, on l'a toujours fait par des actes. Lorsqu'un ancien Israélite

ou tout autre consommait quelque nourriture pour vivre,
il affirmait sa croyance à une loi qu'on peut exprimer, par
exemple, sous cette forme : La consommation d'aliments est la
condition de la subsistance, de la vie. De même s'il se reposait,
s'il marchait, etc. De même encore en face de la nature
extérieure, il était loin d'ignorer que des lois présidaient à la croissance

des végétaux ou des animaux, au cours des saisons, à la
chute des corps. Aussi ne s'étonnait-il pas de voir ses
semblables agir comme lui et n'hésitait-il pas à leur attribuer la
même croyance à l'existence de rapports constants entre
certains phénomènes. Bref, si les anciens ne concevaient pas de

lois aussi mathémathiquement adéquates qu'il nous est possible
de le faire aujourd'hui, de là à dire qu'ils les ignoraient tout à

fait, il y a loin. Et la distinction que M. Bois, en s'appuyant
sur l'indépendance des notions de loi et de miracle, croit pouvoir

faire entre cours naturel et cours habituel des événements

tombe également; l'un et l'autre sont également conçus
par nous, et ce qui est habituel (au sens large du mot auquel
M. Bois en appelle ici) est précisément ce qui est naturel. On

peut bien concéder que la distinction n'est pas fausse absolu-



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 103

ment1, c'est-à-dire qu'il y a une nuance à observer, mais en

tout cas pour le problème qui nous occupe elle est superflue,
elle introduit même dans la discussion des éléments qui ne
conviennent en aucune façon. D'ailleurs, même en la maintenant

ici, il n'est pas sûr du tout qu'on aboutisse vraiment au
but visé par M. Bois. Le miracle est, en effet, généralement
considéré comme résultant d'une intervention divine, et à cette
intervention on attribue avec raison un but : si donc un
homme voit un phénomène qu'il ne s'explique pas naturellement,

mais auquel, d'autre part, il ne saurait découvrir aucun
but que Dieu (ou tout autre être surnaturel) aurait pu avoir en
le produisant, il est très plausible, probable même, que cet
homme finita par admettre que ce phénomène est tout simplement

un phénomène naturel, mais dont il ignore la cause naturelle.

Nous touchons ici du doigt un point très important pour
l'histoire de la notion du miracle; c'est là, en effet, que gît en

réalité l'origine de cette conception plus moderne qui est entre
autre celle de M. Bois, et qui — toute inférieure qu'elle soit, à

notre sens, — a supplanté peu à peu le point de vue scolastique

de Thomas d'Aquin et de ses disciples. Reprenons notre
exemple du tonnerre. On y vit d'abord une manifestation
directe du ciel ; c'était un phénomène miraculeux. On conclut

du fait qu'ayant paru dans telle occasion un signe d'En-
haut, il devait l'être en toute occasion. Longtemps cette
opinion prévalut ; aujourd'hui encore, elle est loin d'être tout à

fait abandonnée par certaines populations de la campagne qui
sonnent les cloches en temps d'orage. Pourtant il n'en fallut
pas moins se rendre à l'évidence ; là où le fanatisme religieux
n'étouffait pas absolument la raison, on arriva à se convaincre

que décidément, le plus souvent, il n'y avait aucune relation à.

saisir entre un coup de tonnerre et une manifestation spéciale
de Dieu ; le but du phénomène conçu comme miraculeux
échappait. Alors se produisit ce mélange de deux croyances
aussi vives l'une que l'autre. D'une part, Dieu existe et se

1 Voir plus bas notre § IV.



104 ALBERT SCHINZ

révèle directement à l'homme dans le cours des événements;
d'autre part, la nature est soumise à des lois fixes, de là
l'ordre que nous y voyons régner. Et ia solution de cette
antinomie, c'est justement le miracle : Dieu intervient dans le

cours de la nature; toutefois, il le fait non pas à rencontre des

lois qu'il a lui-même établies, mais en se servant de ces mêmes

lois. Quoi qu'il en soit de la thèse (que nous examinerons pour
elle-même plus bas) nous voyons ici de la façon la moins
équivoque, qu'il n'y a pas de signe particulier extérieur nous
permettant de distinguer un phénomène vraiment miraculeux s'il
en existe, d'un phénomène qui ne serait que subjectivement
miraculeux c'est-à-dire n'aurait du miracle que l'apparence.

Beprenons maintenant notre raisonnement de tout à l'heure.
Malgré M. Bois nous nous croyons donc en droit de maintenir
notre thèse : la notion du miracle est corrélative de celle de

loi naturelle, et dès lors plus le bilan de nos connaissances de

lois s'accroît, plus se restreint le champ des phénomènes qui
nous apparaissent miraculeux. Ceci nous amène à la question
capitale : Sommes-nous autorisés à considérer les limites des

phénomènes revêtant pour nous le caractère du miracle,
comme pouvant reculer sans cesse et jusqu'à ce que tout
puisse être considéré comme soumis au cours naturel des

choses; ou devons-nous admettre que certains phénomènes
restent en soi inexplicables et paraîtraient miraculeux même à

une intelligence connaissant toutes les lois des phénomènes

sans exception? Car il est certain que si cette seconde aller-
native se vérifie, - mais seulement alors, — nous serons
autorisés à admettre l'existence du miracle au sens propre du

mot ou miracle objectif.
- C'est ici qu'il convient surtout de ne pas perdre de vue que
tout est subjectif dans notre problème et que nous ne pouvons

pas examiner si le miracle objectif existe en soi, mais si nous

pouvons le concevoir existant. Or il n'y a pour nous que deux

possibilités à mettre en présence : ou bien nous envisageons

que tout est soumis aux lois naturelles, ou bien pas. Que

devient le miracle objectif en face de ces deux hypothèses, et



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 105

d'abord, laquelle devons-nous admettre pour la conception du
miracle objectif?

Jusqu'ici nous savons qu'un phénomène peut paraître
miraculeux sans l'être en réalité; et pour dire s'il l'est il faudrait
justement savoir si en fait il est ou non régi par des lois
naturelles ; notre subjectivisme nous en empêche. Cependant si

nous supposons qu'il l'est en effet et que les lois auxquelles il
obéit nous sont seulement inconnues, il est évident qu'il n'est

pas miracle objectif. Ce n'est donc qu'avec la supposition
contraire, qu'il peut vraiment être dit miracle objectif. On aurait
beau prétendre que le phénomène miraculeux est régi par des

lois non seulement inconnues, mais inconnaissables à l'homme,
l'état de la question demeure le même : ou ce sont des lois, et
alors il n'est pas question de miracle objectif; ou ce ne sont

pas des lois, et alors seulement il y a miracle objectif. Soutenir

que le phénomène dit miraculeux est conforme aux lois
naturelles, ou à l'ordre que nous percevons dans la nature, cela

reviendrait à dire que ce phénomène est lui-même naturel.
Nous ne voulons du reste pas insister sur ce qui a déjà été

développé à réitérées fois par d'autres, et mieux que nous ne
saurions le faire '. Cette conception du miracle objectif qui n'a

aucune prétention à l'originalité, n'a d'importance pour nous,
qu'en ce qu'elle nous met en demeure de poser cette thèse :

La notion du miracle objectif comportant la non-conformité
aux lois naturelles, c'est-à-dire cette notion et celle de lois
naturelles étant corrélatives, il en résulte que,

si nous n'admettons pas Vexistence de lois naturelles,
il est impossible de concevoir l'existence du miracle objectif.

Mais nous ne sommes pas tout à fait au bout. Cette non-conformité

aux lois naturelles, condition du miracle objectif, est-

1 Encore dans les débats de MM. Bois et Medicus : Voyez, par exemple, Revue

chrétienne, l;r juillet 1895, p. 17-18. Medicus écrit : « J'appelle m tracie un fait

dûment observé qui déroge aux lois naturelles dûment observées. Un phénomène

produit selon des lois inconnues, mais rentrant dans l'ordre universel et normal,
aurait beau se manifester avec toutes les apparences de l'étrange et du merveilleux,

il ne serait pas du tout un miracle. »



106 ALBERT SCHINZ

elle concevable? Nous laissons ici encore le point de vue
métaphysique de la question ; d'autres ont abordé le problème
sous cette face et ont examiné si, étant donné la toute-science
ou la toute-puissance divines, il était légitime ou probable de

penser que Dieu ait voulu ou dû intervenir brusquement dans

son œuvre et modifier l'ordre qu'il y avait lui-même établi, ou
si ce ne serait pas proclamer la non-perfection de la création

que d'y autoriser des retouches, fussent-elles opérées par le
Créateur lui-même Ce côté-là de la discussion, supposé
même qu'il y ait lieu de lui vouer un examen spécial, ne rentre
en tous cas pas dans ce chapitre de notre travail.

Pour nous, restant dans le domaine de la théorie de la

connaissance, nous nous souvenons que ce qui conditionne ou
rend possible la connaissance, ce ne sont pas seulement les

lois naturelles relatives au monde de l'expérience, mais aussi
les conditions en vertu desquelles nous connaissons et
pensons, soit, ce qu'on a nommé les lois de la pensée, — lois à prio-
ristiques, inéluctables et qui sont loin d'être les moins importantes

à consulter. Ainsi, pour prendre l'exemple que nous
venons de développer, nous devons nécessairement, pour nous

représenter un miracle objectif, le concevoir comme un
phénomène non conforme aux lois naturelles-; car si nous
voulions le déclarer conforme à ces lois naturelles, il perdrait
justement ce qui autorise le prédicat «miraculeux;» ce serait
en contravention avec les lois à prioristiques de la pensée. De

même s'il s'agit de toute autre notion. Ce que nous savons,
nous ne le savons qu'au travers des lois de la pensée, par
conséquent, faire abstraction de ces dernières, c'est se condamner

à ne pas connaître ou à ne pas penser. Penser c'est déjà

imposer des lois. Non seulement l'objet de connaissance est
lié par des lois, mais cette connaissance elle-même est liée ; et
si même, en un certain sens, on peut dire que l'objet de la

connaissance est libre, le mode de la connaissance ne l'est
jamais : Ainsi, dans le domaine physique, il nous est impossible
de concevoir une pierre qui soit en bois, une couleur qui soit

grande; ou dans le domaine psychique une haine aimable,



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 107

etc., exactement comme il nous est impossible de concevoir un

phénomène naturel qui soit un miracle. Ce sont là des notions
contradictoires, impensables, les prédicats s'excluant les uns
les autres.

Or, qu'en est-il maintenant de la notion de loi naturelle à

laquelle nous sommes conduits, puisqu'elle est corrélative de

celle du miracle? Elle ne saurait échapper au contrôle des lois
à prioristiques de la pensée. En effet, le concept de la loi revêt

pour nous le caractère de nécessité, faites-en abstraction et la

notion s'évanouit aussitôt. Quand nous disons « loi, d nous
disons justement rapport necessaire entre deux phénomènes.
Cette définition ne pourrait être contestée en soi qu'au point
de vue objectif, jamais au point de vue subjectif. Or, que nous

importe ce qu'est en soi une loi? Si je fais usage d'un

terme, c'est pour le prendre dans l'acception qu'il a pour moi.
Une loi n'est loi pour moi qu'en tant que je la conçois comme
telle. Le caractère de nécessité ou d'inviolabilité ne lui vient
pas d'elle-même, ou de l'expérience que nous en faisons dans

ses applications autour de nous ; c'est nous qui le lui imposons
de par les lois à prioristiques de la pensée. Nous ne concevons
peut-être pas nécessairement, chaque fois que nous constatons

un phénomène, la loi qui le régit; mais si nous concevons une
loi, nous la concevons nécessaire. Tout revenait donc, ici
comme plus haut pour le miracle, à poser d'une façon précise
la question. Non, il ne s'agit pas de savoir, ou mieux, il est

inutile de chercher à savoir si les lois naturelles sont ou non

contingentes, mais pouvons-nous les concevoir contingentes?
Or la réponse est évidemment impliquée dans la question elle-
même. Puisque nous ne pouvons définir ou concevoir une loi que
comme un rapport nécessaire,— car sans cela qu'est-ce qui
distinguerait pour nous une succession accidentelle de phénomènes
d'un rapport de loi? — ne serait-ce pas tout simplement nier
la définition que de concéder la violabilité de la loi? Une loi
posant un rapport, si ce rapport ne se manifeste pas, c'est qu'il
n'existe pas, c'est donc qu'il n'y a pas de loi. Une loi violée ou
violable n'est pas une loi ; une loi contingente est une contra-



108 ALBERT SCHINZ

diction dans les termes; tout aussi bien que son contraire, une

contingence nécessaire '. Si un phénomène que nous croyons
régi par telle loi naturelle, ne s'explique pas pour nous par
cette loi, nous ne devons et ne pouvons pas en conclure que la

loi soit violée, — puisque, encore une fois, par définition, une
loi non réalisée n'est plus une loi, — mais que le rapport de loi
n'existait pas, ou, en d'autres termes, qu'il n'y avait pas de loi.

Mais considérons maintenant les conséquences de ces déductions

pour le miracle; nous ne serons pas étonnés du résultat.
Comme les lois naturelles perdraient leur caractère spécifique
de lois aussitôt qu'on les considérerait comme violables, il est

évidemment impossible d'admettre l'existence du miracle
objectif, si la condition de ce dernier devait être la violabilité des

lois naturelles. Donc :

si nous admettons l'existence de lois naturelles,
il est impossible de concevoir l'existence du miracle objectif.

Et nous voici dans l'impasse : Nous avons vu tout à l'heure,
en effet, qu'il nous fallait, si nous voulions avoir une notion

logique du miracle objectif, admettre l'existence de lois
naturelles, car s'il n'en existait point on ne saurait les violer et la

notion du miracle objectif disparaissait du même coup. Et nous

voyons maintenant une autre thèse, non moins logiquement
déduite des lois de la pensée, mais qui contredit diamétralement

le résultat final de la première, à savoir que si on admet
l'existence des lois naturelles, l'existence du miracle objectif
devient pour nous impossible ; il se trouve exclu, en effet, de

par l'existence même de ces lois naturelles, invoquées tantôt
comme condition sine qua non de son existence à lui. Qu'est-
ce à dire, sinon que le miracle objectif est quelque chose
d'absolument inconcevable, puisque, partant de l'existence de lois
naturelles, il tombe, et que, partant de la non-existence de telles

1 Remarquons que nous mettons ici le doigt sur l'erreur fondamentale qui est

à la base de l'ouvrage si goûté de beaucoup et qui vient de paraître en seconde

édition : De ta contingence des lois de la nature, par E. Boutroux (Paris, Alcan,
1895).



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 109

lois, il tombe également. Nous ne pouvons donc que l'abandonner,

et voir à quoi nous arrivons si nous concevons le miracle

au point de vue subjectif.

II
Mais auparavant nous devons prévenir quelques objections.
On peut bien, pensera-t-on, concéder la première de nos

thèses : le miracle objectif est corrélatif des lois naturelles ; en

ce sens du moins qu'un phénomène se réalisant dans des

conditions naturelles et au même titre que s'il s'agissait d'un
phénomène quelconque, ne serait jamais un miracle objectif malgré

qu'il en eût les apparences. Cependant, la seconde thèse

serait-elle absolument sans réplique? est-il certain que, des

lois naturelles étant admises, le miracle objectif devienne par
là-même inconcevable? ne pourrait-on pas faire certaines
hypothèses qui, sans entamer la notion de loi, rendraient plausible

l'admission du miracle objectif?

Première objection. — Les lois naturelles, dit-on d'abord,
régissent l'ordre naturel des événements, mais n'existe-t-il rien
au-dessus de cet ordre naturel? Pour n'être pas le résultat de

lois naturelles, le phénomène miraculeux serait-il nécessairement

antinaturel ; ou ne pourrait-il pas y avoir des lois swrna-
turelles et qui réaliseraient des phénomènes miraculeux
indépendants des lois naturelles, mais sans les violer?

L'argumentation se base ici sur l'erreur que depuis la
première ligne de notre travail nous n'avons cessé de combattre :

quand nous parlons de lois, il n'est question que de ce qui peut
être loi pour nous, de lois que, — quand bien même nous ne les

connaissons pas présentement, — nous concevons du moins
comme connaissa6Jes. Or ces lois, telles que nous les concevons,

sont toujours naturelles: pour nous il n'en peut exister
d'autres, parce que nous ne pouvons avoir deux notions
différentes et également valables du concept de loi. En effet, pour
que nous connussions certaines lois comme surnaturelles,
pour qu'elles ne se confondissent pas avec les lois naturelles,
il faudrait qu'elles fussent autre chose que des lois ; bref, il



110 ALBERT SCHINZ

faudrait essayer de concevoir des lois qui ne fussent pas des

lois, puisque si elles étaient identiques aux lois naturelles, ce

ne seraient justement pas des lois surnaturelles. Ainsi, pour
nous, parler de lois surnaturelles est aussi peu rationnel que
de parler de lois contingentes.

En outre, si même de pareilles lois existaient, nous ne
pourrions, en tous cas, jamais savoir où elles entrent en jeu
(puisqu'elles seraient pour nous inconnaissables), et nous demeurerions

dès lors incapables de dire si c'est elles, ou des lois
naturelles inconnues, qui régissent les phénomènes supposés
miraculeux. Votre proposition étant aussi invérifiable que
gratuite, serait en conséquence parfaitement inutile.

Et enfin si l'on prétend que, quoique surnaturelles, ce sont

pourtant des lois, le phénomène n'est toujours que subjectivement

et non objectivement miraculeux.
Ce n'est pas tout. Voulût-on même admettre ces lois

surnaturelles (c'est-à-dire lois s'exerçant dans une région qui n'est

pas à notre portée, mais lois que nous supposons pour les
besoins de l'hypothèse) on ne tarderait pas à voir surgir des

difficultés insurmontables. Beprésentons-nous, en effet, le cours
des événements selon les lois naturelles, tout en admettant un
instant l'existence des lois surnaturelles : ou bien ces lois
surnaturelles n'interviennent pas, et alors les événements suivent
naturellement leurs cours ; ou bien elles interviennent, mais
alors elles interviennent dans le cours naturel et le modifient.
Les lois naturelles sont donc violées, car vous êtes bien forcés
de reconnaître que sans le phénomène miraculeux introduit
par les lois naturelles, les choses se seraient passées autrement ;

vous ne pouvez prétendre, en un mot, que le phénomène
miraculeux, objectivement conçu, ait eu lieu conformément aux
lois naturelles, ce que vous vouliez cependant établir. Soit,
par exemple, une guérison miraculeuse interprétée à ce point
de vue : Les lois naturelles se fussent réalisées au cas où le
malade eût continué à être malade. Mais survient un être doué

d'un pouvoir surnaturel et qui guérit par son intervention : les

lois naturelles sont alors suspendues ou violées dans leur cours.
Et qu'on ne dise pas qu'à ce taux toute guérison par un mède-



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 111

ein quelconque suspend les lois naturelles : le médecin, en

effet, est lui-même produit des lois naturelles, appartient par
sa personne et par ses actes au monde des phénomènes, rentre
comme partie intégrante dans le cours naturel des
événements1. Nous opposer cet argument serait d'ailleurs aussi
logique que de dire que la loi de la pesanteur est violée
lorsqu'une pierre est retenue dans sa chute vers terre par ma

main, ou tout autre corps interposé, et que j'accomplis un
miracle en interceptant cette chute; chacun sait, d'abord, que la

pesanteur continue à s'exercer sur la pierre dans ma main,
ensuite que cette dernière a été déterminée d'une façon toute
concrète dans son mouvement : c'était un phénomène naturel,
modifiant un autre phénomène naturel, et par voie naturelle.
Tandis qu'il n'en est pas de même du phénomène miraculeux ;

ou s'il en était ainsi, s'il n'y avait pas là un élément extranaturel,

empêchant le cours naturel des événements, il n'aurait du

miracle que le nom. Conclusion : ou bien admettre le miracle
objectif avec violation des lois naturelles, ou bien renoncer
d'emblée au miracle objectif.

Mentionnons ici une variante, — peut-être ferions-nous mieux
de dire une correction, — de l'objection que nous venons de

présenter. C'est la conception du miracle qui a été si brillamment

développée par B. Bothe, et par tant d'autres après lui,
dernièrement encore par Medicus. On en appelle à la

Prévoyance ou Providence divine, pour écarter toute intervention
divine particulière dans les événements du monde au cours de

son évolution. Tout est prévu : le phénomène miraculeux
comme tout autre, et cela de la façon suivante. La cause
spéciale, surnuméraire, et modifiant le cours naturel des événe-

1 Nous nous rendons très bien compte que nous touchons ici la question
considérable de la liberté humaine. Il ne saurait être question de l'aborder. Disons

seulement que pour nous, du point de vue de la théorie de la connaissance

auquel nous sommes forcés de nous tenir, un acte libre est quelque chose d'inconcevable

au même titre que le miracle objectif. Nous en avons touché quelques

mots dans un article de la Revue de théologie et de philosophie de juillet 1895

(pages 39i à fin). C'est la seule source à laquelle nous puissions, pour le moment,

renvoyer le lecteur.



112 ALBERT SCHINZ

ments est disposée dès l'origine de la création de telle sorte
qu'elle vienne s'emboîter dans les événements juste au bon

moment pour produire le phénomène miraculeux. Ainsi le

phénomène miraculeux n'est qu'une réalisation des lois
naturelles, par conséquent conforme à ces lois, et pourtant le

caractère extranaturel ne saurait lui être refusé. « Dieu, dit par
exemple Hirzel, ne peut naturellement pas faire que 2x2=5;
mais si à 2 x 2 s'ajoute encore 1, et qu'on arrive ainsi à 5, la

science mathématique ne peut rien avoir à opposer à cela. »

(Ueber das Wunder. Zurich 1863. - L. p. 24.)
On peut répondre premièrement, comme nous l'avons

fait déjà, que, comme le cours des événements, selon les

lois naturelles livrées à elles-mêmes, eût été différent si ce
1 n'était venu s'ajouter, les lois sont pourtant violées dans

leur mode normal de réalisation, — à moins que ce 1 soit

conçu comme ne devant apporter aucune perturbation dans

l'ordre naturel ; mais alors c'est que son action est nulle,
et par conséquent aucun miracle ne se manifeste. Mais,
avant tout, ce 1 d'où vient-il? Ou bien Dieu le fait intervenir
selon l'ordre des lois et alors il n'y a pas de miracle
objectif; ou bien (et c'est ainsi qu'il faut, croyons-nous,
comprendre la chose) Dieu le fait intervenir indépendamment des

lois. Mais, dans ce cas, nous ne voyons pas l'avantage qu'il y a

à placer le décret divin à l'origine du monde, plutôt qu'au
cours même de l'évolution du monde. Pendant comme avant,
c'est un acte de création spéciale, et le miracle objectif est de

nouveau conçu comme non conforme aux lois naturelles, ce

que précisément l'on cherchait à éviter1.

1 M. François Coppée, à la fin de son volume, Que sais-je? (1895) reproduit un
article de la Revue de métaphysique et de morale, dans lequel, traitant la question
de l'origine de la vie sur la terre, il la résout comme Rothe celle du miracle. La

vie organique, dit-il, ne sort pas d'un simple arrangement de la matière, mais

un germe de vie est là dès l'origine (car ainsi Dieu n'a pas à intervenir dans le

cours naturel des événements), germe qui, au moment voulu, quand les circonstances

le permettront, se manifestera. Comme pour Rothe, il faut répondre : que
l'élément surajouté soit placé là avant ou pendant l'évolution, l'acte créateur spécial

est le même, indépendant des lois de la nature et, par conséquent, modifiant
le cours naturel.



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 113

Bien plus, il nous semble qu'on va plutôt à Lencontre de ce

qu'on veut établir en faisant agir Dieu dès l'origine des choses.

L'on veut éviter les lois naturelles en tant qu'elles entraînent
dans les événements un déterminisme rigoureux : mais ne
doit-on pas, justement alors, faire appel d'une façon très
énergique à la réalisation absolument stricte des lois naturelles,

pour que le 1, la cause efficiente du miracle, entre en jeu au
moment précis pour remplir son but. Et puis, si Dieu prévoit
si bien le moment de l'intervention indépendante des lois, ne
serait-il pas plus digne de Lui d'organiser le monde de
manière à n'avoir pas besoin de petites causes secondaires pour
tendre son oeuvre parfaite? Il faut être bien à court d'arguments

pour avoir recours au triste anthropomorphisme de

Hirzel, qui, comparant Dieu à un magistrat républicain régnant
dans un pays où tous sont soumis aux mêmes lois, suppose
qu'il se rencontre des cas exceptionnels que les lois ne
sauraient prévoir, et où l'intervention directe, indépendante des

lois établies, loin d'enfreindre l'ordre, en est justement la

condition.

Qu'on nous pardonne cette courte excursion dans un
domaine qui n'est pas le nôtre; revenons à la conception que
nous pouvons avoir du miracle, et pour terminer ce sujet,
examinons encore clans son fondement l'hypothèse qu'on invoque
dans cette argumentation en faveur du miracle objectif comme
conforme aux lois naturelles. Nous aurons ainsi l'occasion de

faire justice d'une de ces idées funestes qui a engendré tant
de malentendus en théologie et dans la philosophie métaphysique

et qui, notamment dans cette question du miracle, n'a

guère fait qu'embarasser le problème. Nous voulons parler de

l'ordre surnaturel ou divin qu'on oppose à l'ordre naturel des

choses. Le mot ordre ne peut avoir qu'une seule signification
et si dans le langage courant, on lui en donne souvent
différentes, si, en d'autres termes, on accepte de parler d'un ordre
relatif, ce n'est pas une raison pour conserver ce double sens

en science. Rigoureusement parlant, l'ordre est ou il n'est pas;
mais il n'y a pas plus d'ordre et moins d'ordre. Y eût-il seulement

THÉOL. ET PHIL. 1897 8



114 ALBERT SCHINZ

le plus insignifiant détail contraire à l'ordre, on n'a plus le droit
de se servir de ce dernier terme; ce serait là semer à plaisir la
confusion dans nos idées. Partant de là, la distinction entre
ordre naturel et ordre surnaturel est évidemment inacceptable ;

plus que de l'ordre et moins que de l'ordre étant également
désordre. Concédons même qu'il y ait quelque chose au-dessus
de l'ordre naturel; il ne convient pas alors, si l'on ne veut
tout embrouiller, d'appeler encore cela : ordre. Du reste,
pratiquement parlant, si l'on tient à l'idée de deux ordres différents

et simultanément possibles, pourquoi l'un serait-il préférable

à l'autre et pourquoi Dieu jugerait-il bon d'intervenir
(miraculeusement) pour substituer l'un de ces ordres à l'autre
qui est aussi ordre. Non l'ordre est de nouveau une notion
subjective; ici encore c'est pour nous que quelque chose est

ordre ou non. Hors de la nous ne savons rien. Et dans ces
conditions admettre l'idée d'ordre surnaturel, ce serait autoriser

à croire que notre monde est à la fois en ordre (point de

vue naturel) et en désordre (point de vue surnaturel). Et si, se

rangeant enfin à notre point de vue subjectif, on allègue encore

que ce qui est ordre pour nous peut être désordre pour Dieu,
et vice-versa, nous l'accorderons volontiers ; mais alors le mot
ordre signifie à la fois deux choses différentes et ne peut être
mis à contribution dans une discussion.

D'emblée donc, on aurait pu voir ce qu'il y avait d'irraisonné
à en appeler à un ordre surnaturel coexistant avec l'ordre
naturel pour expliquer ou justifier la notion du miracle objectif.

Seconde objection. — Autre essai de sauvegarder le miracle
objectif avec les lois naturelles. Les lois, dit-on, ne sont que
l'expression de la volonté divine : Dieu ne les veut que pour
réaliser ses desseins ; lois n'est qu'un autre mot pour dire volonté
divine. Dès lors rien de ce qui est volonté divine ne saurait
être contraire à ces lois; mais tout événement, qu'il soit miracle
ou qu'il soit selon les lois naturelles, est l'expression de la même

volonté divine libre et toute-puissante, et cette volonté ne saurait

se contredire elle-même. C'est là un argument métaphysique,
cependant nous ne croyons pas devoir le passer sous silence.



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 115

Evidemment nous ne pouvons songer à contester la liberté
divine relativement aux lois naturelles. Mais qui ne voit que
dans le miracle objectif les lois n'en sont pas moins suspendues,

quand bien même ce serait Dieu lui-même qui agit selon
le droit qu'il possède? On ne saurait concevoir ainsi le phénomène

miraculeux comme conforme aux lois naturelles. Il
importe de ne pas confondre coexistant et coagissant ; en effet,
les lois naturelles peuvent, si l'on veut, coexister dans notre
pensée avec le phénomène miraculeux, mais si elles ne peuvent
être conçues comme coagissant, il ne faut plus parler de
phénomène conforme aux lois naturelles. Ou bien si le phénomène
nous paraît seulement, à nous, indépendant des lois naturelles
tout en ne l'étant pas en réalité, nous retombons dans le
miracle subjectif.

Troisième objection. — Nous ne nous arrêterons pas
longtemps à une troisième tentative de sauvegarder le miracle
objectif, celle qui consiste à concevoir d'emblée toute loi
comme contingente. Etant donné tels antécédents plusieurs
issues différentes sont également possibles. Nous avons vu
tout à l'heure ce qu'il y aurait de contradictoire à parler de lois

contingentes et pourquoi il en est ainsi. Ou bien, en effet, les

lois sont conçues nécessaires et alors des circonstances
absolument identiques ne sauraient engendrer qu'un seul phénomène,

en sorte que le miracle objectif tombe. Ou bien vous
admettez l'hypothèse de plusieurs événements possibles, et

légalement possibles, avec des antécédents identiques; mais,
loin d'aboutir à vos fins, vous créez encore des difficultés dont
il ne faut pas songer à sortir. Comment d'abord, s'il en était
ainsi, pourrions-nous prétendre connaître jamais quelque chose

d'une façon adéquate, puisqu'à chaque événement il faudrait

supposer qu'un autre aurait pu tout aussi bien se réaliser?
Comment ensuite serions-nous en mesure de distinguer les cas

où il y a et ceux où il n'y a pas vraiment miracle? Enfin et

surtout, puisque chaque événement naissant des circonstances

supposées aurait lieu conformément aux lois naturelles,
comment parler du miracle objectif? Une fois encore nous



116 ALBERT SCHINZ

sommes ramenés au miracle subjectif seul concevable pour
nous.

Mais enfin, s'écriera-t-on lassé de tant de raisonnements, en
admettant même que nous ne pouvons concevoir un phénomène

miraculeux, il ne résulte pas encore qu'il n'y en ait

point. Si l'histoire prouve d'une façon irrécusable que des

miracles ont eu lieu, il faudra bien les admettre. — Oui mais si

l'on nous a compris, il résulterait justement de ce qui précède

que l'histoire ne peut prouver l'existence de miracles objectifs.
Est-ce d'êtres doués d'autres lois de la pensée que les nôtres

que vous parlez? nous pourrions encore concéder la chose:
mais si c'est de nous qu'il s'agit, alors, non le miracle subjectif,

— dont l'apparence d'ailleurs, nous l'avons vu, se confondrait

toujours pour nous avec celle du miracle objectif, si nous
pouvions parler de ce dernier, — est seul concevable. Car
comment pourrait-on me prouver l'existence de quelque chose

que je ne puis concevoir Je ne puis concevoir un triangle rond,
une pierre en bois et ainsi de suite; ces choses n'existeront
jamais pour moi et personne ne me prouvera, à moi, qu'elles
existent. Encore un coup, les lois de la pensées sont les plus
inéluctables des lois : essayez de concevoir que 2 x2=5,
Eh bien, le miracle objectif s'oppose aux lois de la pensée

comme 2x2 5, un rond carré, une pierre en bois, une
montagne plane, etc. Et toutes ces notions, le miracle objectif

avec elles, répondissent-elles même à une réalité
quelconque, nous n'en saurions jamais rien. — Nous ne songeons

pas à prouver davantage. Mais il en résulte que l'histoire ne

peut nous prouver l'existence du miracle objectif, pas plus
qu'elle ne peut nous prouver que 2x2=5 dans certaines
occasions particulières, ou qu'une pierre soit dans telles
circonstances spéciales en bois. Non 1 on n'a pas encore tout dit
quand on a dit c'est un fait, car il reste l'essentiel : comment
nous concevons ce fait ; rien n'est résolu aussi longtemps que
ce point-là n'a pas été élucidé. Ajoutons encore que si l'histoire

ne peut prouver l'existence du miracle objectif, par le fait
que s'il existait nous ne pourrions pas le savoir, il en résulte



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 117

que toutes les questions relatives à la réalité du miracle, à sa

possibilité, etc., sont comme nous l'avons fait entendre dès le

début parfaitement oiseuses, et il serait à souhaiter que les

savants missent leurs forces au service de problèmes par
essence moins insolubles.

III

La notion du miracle subjectif. — Nous sommes arrivés à

la conclusion que l'existence d'un phénomène dérogeant aux
lois naturelles ne peut être acceptée; non pas pour des raisons

métaphysiques ou théologiques, mais pour le motif bien plus
incontestable que le miracle objectif ne peut être conçu par
nous, en vertu des lois qui régissent nos connaissances et nos

pensées; donc pour nous tout au moins il ne saurait exister.
Reste à voir si nous avons beaucoup perdu en abandonnant

à son sort cette notion du miracle objectif. D'abord en soi, la

vérité n'est jamais regrettable, et, dût sa connaissance entraîner

à sa suite un grand effondrement, nous ne voyons pas qu'il
soit de notre dignité de rester les jouets de l'illusion, quand
une fois nous savons qu'il y a vraiment illusion. Ensuite combien

de fois n'a-t-on pas vu que de pareils regrets sont tout à

fait irraisonnés N'ayant jamais réfléchi par soi-même à ce qui
pourrait faire la valeur de ces idées qu'il s'agit d'abandonner,
on s'y était attaché purement par tradition, — et souvent avec
d'autant plus de force qu'on ne savait pas soi-même pourquoi
il était important de leur rester fidèle. Enfin et surtout,
comment ne pas comprendre que l'édifice entier n'en sera que plus
solide, si, constatant l'existence de matériaux de mauvaise

provenance, vous les remplacez par d'autres dont la qualité est
assurée. Si rien n'a croulé aussi longtemps que les parties
minables rentraient dans le corps du bâtiment, vous ne devez

pas nécessairement en conclure que ces matériaux, que l'examen

a paru démontrer mauvais, sont bons néanmoins: il est

pour le moins aussi légitime (surtout si l'on se souvient de tant
d'autres exemples fournis par l'histoire des dogmes) de
conclure àia solidité des autres parties et du monument dans son



118 ALBERT SCHINZ

ensemble. A un point de vue très exclusivement pratique la

présence ou l'absence de ces éléments dans la foi peut sembler
indifférente, mais chacun reconnaîtra que, s'il faut se prononcer,

ils finiront par être plutôt nuisibles qu'utiles, s'ils ne le
sont peut-être pas encore. Tel est précisément le cas du
miracle objectif ; l'idée qu'on se fait du miracle peut être inoffensive

pour une foi toute pratique, mais en théologie il n'en est

pas de même, le miracle objectif devient même très gênant
quand on essaie de le faire rentrer comme partie intégrante
dans un christianisme raisonné.

Supposez qu'en effet la notion du miracle objectif réponde à

une idée parfaitement accessible à l'homme réfléchi, vous
n'auriez rien gagné du tout. Car il s'agirait maintenant de fournir

un critère propre à distinguer le miracle objectif de ce qui
n'a que les apparences du miracle. Or, par définition, le
comment du miracle, qu'il soit objectif ou subjectif, nous échappe;
s'il n'en était pas ainsi et que nous comprissions de quelle
façon le miracle s'est produit, ce ne serait justement plus un
miracle pour nous. Mais si nous ne saisissons pas ce «

comment, » il devient par là-même impossible de dire si c'est ou
non d'une intervention miraculeuse qu'il s'agit, et si c'est
miracle objectif ou subjectif, tous les deux étant identiques dans

leur façon de se présenter à nous.
Au contraire, en admettant d'emblée le miracle subjectif

seul, le doute ne va pas si loin. Nous avouons, il est vrai, ne

pas connaître les lois particulières qui président à tel phénomène,

mais au moins sommes-nous fermement convaincus

qu'il est régi par des lois et de ces lois nous pouvons remonter
à Dieu qui en est le créateur : sommes-nous, sinon tout à fait

éclairés, au moins dans une sorte de clair-obscur.
En outre, avec l'hypothèse du miracle objectif — et supposé

même que nous sussions qu'il s'agît bien de miracle et non
d'une simple apparence de miracle, — qui nous garantirait que
c'est Dieu qui est intervenu et non une autre puissance
indépendante des lois naturelles? Ce doute serait cependant
regrettable pour la foi chrétienne. Enfin, allons jusqu'à concéder

encore la possibilité de savoir que c'est bien Dieu qui a agi, nous



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 119

n'en serions pas plus avancés. Dieu doit naturellement
comprendre le comment du miracle, sans cela il ne pourrait
l'exécuter. Le miracle est donc, pour Dieu au moins, compréhensible.

Maintenant cette intelligence divine dans le miracle est ou
bien de même essence que la nôtre, c'est-à-dire que Dieu conçoit

ce miracle selon des lois de la pensée analogues à celles

qui gouvernent nos pensées, et alors le miracle reste subjectif,
ou bien on peut imaginer que l'intelligence divine est d'une
autre nature que la nôtre (pas seulement différente de degré,
mais d'essence) en face des phénomènes, mais alors, comme
toute conception relative à cette intelligence divine ainsi
entendue nous échappe entièrement, nous n'aurions aucune raison

pour affirmer si Dieu agit dans tel cas (conformément à

cette intelligence surnaturelle) selon des lois, et pas davantage

dès lors s'il y a miracle objectif ou non. C'est donc

une bien mauvaise spéculation que d'en appeler au miracle
objectif pour rendre compte des récits et faits miraculeux.
Avec le miracle subjectif ou phénomène s'expliquant par les

lois naturelles, nous étions dans un demi-jour, et sous prétexte
de nous éclairer davantage, l'on nous conduit avec le miracle
objectif dans une obscurité complète.

Et on nous permettra une fois encore, à titre d'exception, de

jeter en passant un regard du côté de la théologie proprement
dite. On a de tous temps, ouvertement ou tacitement, estimé
la valeur du miracle à l'élément de finalité qui y est contenu.
Dans la Bible surtout, le miracle est toujours considéré comme
un signe. La résurrection par exemple, abstraction faite du

sens qu'elle a en soi, a pour nous sa vraie valeur dans le signe

que nous devons et pouvons y voir; et, en effet, Jésus aurait

pu ressusciter sans que les apôtres en sussent rien ; il n'en
a pas été ainsi ; ce miracle a dû être manifesté aux hommes

pour qu'ils crussent : « Si Jésus-Christ n'est pas ressuscité
votre foi est vaine. » L'importance du miracle ne gît donc pas
dans le fait du miracle, mais dans le but que l'auteur s'en

propose. Si maintenant Dieu, qui est cet auteur, obtient ce même
but sans intervention spéciale et indépendante des lois
naturelles, il est bien évident que sa sagesse exige l'emploi de ces



120 ALBERT SCHINZ

moyens plus simples; si Dieu atteint les résultais qu'il attend
du miracle, sans miracle proprement dit, il ne recourra pas à

ces petits moyens que nous lui prêtons très généreusement,
mais d'une façon très irréfléchie. Plus les moyens d'action
seront simples, plus sa gloire sera grande; dès lors, admettre le
miraci-1 objectif, serait au point de vue objectif lui-même
rabaisser Dieu et non chanter ses louanges. — Mais, répondra-ton,

comment prêter à Dieu des desseins aussi bas? n'est-ce pas
alors qu'il veut nous tromper, nous faire prendre pour des

miracles ce qui n'en est pas... et c'est là ce qu'on revendique
pour le Tout-Puissant et Tout-Sage?— C'est sorl ir de la question

que de parler ainsi : Dieu ne s'est pas proposé de montrer
aux hommes un miracle pour le fait lui-même; nous le répétons,
le miracle doit être considéré dans son but, et ce but en Dieu
est tout moral. Aussi bien, si vous raisonnez comme vous
le faites, tirez la conclusion que, quand, clans une conversation,
j'ai mal compris mon interlocuteur, c'est ce dernier qui a voulu
me tromper. Du reste, l'argument se retourne contre vous et

votre foi. Imaginez que telle prière que vous avez adressée à

Dieu soit exaucée : le cours des événements a pris naturellement

une tournure qui est toute en votre faveur, ¦— et vous
affirmez que c'est Dieu qui vous a entendu. Mais non, pas du

tout Comment Dieu aurait-il pu vous laisser croire qu'il avait

agi en votre faveur, quand il vous paraissait à vous et à d'autres

que l'ordre naturel a suivi son cours sans dévier? En

agissant naturellement pour vous exaucer, Dieu vous aurait
trompé, sans cela où est-ce que serait la Providence? Pour

que votre foi put demeurer inébranlée, et pour la dignité de

Dieu, il eût donc fallu un vrai miracle, —¦ rien qu'un
miracle

IV

Cependant, en repoussant le miracle objectif, ne prouve-t-on
pas trop, et par conséquent rien? Si le miracle subjectif existait

seul, s'il n'y avait pas pour nous de différence entre ce qui
est miracle et ce qui paraît tel, si tout ce que les lois naturelles
ne nous expliquent pas rentrait pour nous dans la même caté-



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 121

goi'ie de phénomènes miraculeux, le nombre de ces
phénomènes-là ne serait-il pas beaucoup trop grand pour que nous

y attachions encore la moindre importance? N'y aurait-il pas

simplement autant et même plus de phénomènes miraculeux

que de phénomènes naturels, et par conséquent le miracle
serait-il bien encore pour nous miracle A force d'en voir, il
semble bien que nous n'y prendrions plus garde ou plutôt jamais
il ne fût venu à l'idée de personne de parler de miracle. Non
seulement il n'y aurait plus possibilité pour nous de tracer une
limite entre miracle réel et miracle apparent, mais, de fait,
cette différence ne saurait logiquement être maintenue. Or, il
est pourtant dûment établi que les hommes font parfaitement la

différence, et qu'ils nomment parmi les phénomènes non expliqués

pour eux par les lois naturelles, les uns miraculeux, les
autres pas. Nier donc le miracle objectif pour n'accepter que le

miracle subjectif qui n'autorise absolument pas cette différence,
c'est aller, semble-t-il, directement à Lencontre de l'expérience
la plus commune.

Nous répondons : Il est vrai que les hommes n'attribuent
pas le caractère miraculeux à tout phénomène de la cause
duquel ils ne se rendent pas naturellement compte ; et que, de

plus, le miracle subjectif annihile de fait la distinction entre
les deux catégories de phénomènes. D'autre part, notre
conception du problème ne pourra être définitivement rejetée

que si l'on prouve préalablement qu'il est impossible de rendre
compte autrement que par l'admission du miracle objectif, delà
distinction effective que font les hommes parmi les phénomènes
inexpliqués, peut-être inexplicables, en appliquant aux uns le

prédicat miraculeux et en le refusant à d'autres.
Un simple coup d'œil sur les phénomènes qu'on a classés

sous la rubrique du miracle, nous met déjà en mesure de

constater un fait très significatif : à savoir que la limite entre
ce qui est miraculeux et ce qui ne l'est pas, est loin d'être fixe ou
invariable. Ce qui est miracle pour l'un est souvent phénomène
tout naturel pour l'autre et vice-versa. 11 n'en pourrait certainement

pas être ainsi, si l'on devait considérer ces phénomènes
miraculeux comme objectivement tels: le miracle objectif doit



122 ALBERT SCHINZ

être le même pour tous et objectif pour tous ; seul le miracle
subjectif permet de rendre raison de ces divergences. L'expérience
confirme donc absolument en cela notre manière de voir. Un
enfant que le monde met encore chaque jour en face de

phénomènes nouveaux pour lui, ne considérera pas comme extraordinaire

un phénomène qui, à nous, paraîtra au contraire affecter

tous les caractères du mystérieux et du surnaturel ; l'enfant
admet qu'il en sera de ce nouveau phénomène comme de tant
d'autres, inexpliqués pour lui d'abord, mais dont il a fini par
entrevoir le « comment. » Pour l'adulte, au contraire, dont

l'expérience est bien plus riche, un phénomène vraiment
extraordinaire le frappera bientôt; de plus, il est déjà plus
apte en procédant par analogie à discerner si un phénomène
est de ceux dont rendent compte des lois naturelles connues
ou non. Inversement il est bien des phénomènes nous paraissant

à nous fort simples à expliquer, mais en présence desquels
l'enfant criera infailliblement au miracle. Nous n'avons même

pas besoin de citer d'exemples. Il n'en est pas autrement des

sauvages ou, en général, des peuples peu avancés dans la
connaissance des lois naturelles. Il suffit de rappeler le rôle dans

l'histoire des éclipses de lune ou de soleil, l'apparition des

comètes et autres signes célestes, tous phénomènes qui n'ont rien

pour nous que de très naturel. Par contre, là où le plus
forcené des positivistes est contraint d'avouer le mystère, quand
il s'agit, par exemple, de savoir d'où vient, ce monde et
comment il a été créé, il se trouve que bien des peuplades n'ont pas
même de mot exprimant l'idée de creation ; rien n'est plus
naturel pour eux que d'exister; les problèmes les plus immenses

aux yeux de nos hommes de science ne les abordent pas, tandis

qu'ils ne voyent rien d'extraordinaire à croire que l'homme a

été créé par une grosse araignée noire. —A mesure que les
circonstances changent, que l'homme passe de la barbarie à l'état
civilisé, de l'enfance à l'âge mûr, toutes ces conceptions se

modifient. Un enfant cesse de croire au surnaturel d'un phénomène

dès qu'il en a saisi les causes naturelles ; mais avant d'en
être là, le phénomène avait bien dans sa pensée les caractères
du miracle. Miracle est donc pour lui synonyme d'incompris.



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 123

De même pour le sauvage. De même pour nous enfin, car qui
oserait affirmer qu'en faisant chaque jour des progrès dans nos

connaissances, nos conceptions des événements n'en sont pas
profondément modifiées? La foudre, les tempêtes, les éruptions
des volcans, etc., étaient tout autant de miracles pour les
anciens ; comme ils n'expliquaient pas ces phénomènes par les

lois naturelles, l'intervention divine directe leur tenait lieu
d'explication.

De ce qui précède nous retirons, outre une nouvelle
confirmation du fait que le miracle est pour nous toujours purement
subjectif, la certitude qu'il existe bien certains critères que les

hommes invoquent consciemment ou non, pour distinguer
parmi les phénomènes inexpliqués pour eux, ceux qui sont
miraculeux et ceux qui ne le sont pas ; car, s'il n'en était pas
ainsi on ne rendrait raison ni du désaccord qui règne en général

sur ce point, ni de l'accord relatif qui ne s'impose pas
moins à l'observateur.

Essayons d'indiquer au moins deux ou trois des caractères

qui firent attribuer l'épithète de miraculeux à tels phénomènes
inexpliqués plutôt qu'à d'autres. D'abord il fallait que ceux-ci
se manifestassent rarement; plus c'était le cas et plus on était
disposé à y voir les effets d'une intervention surnaturelle. En
outre, on était plus disposé à voir un prodige dans des phénomènes
d'apparence frappante, que dans d'autres qui n'attiraient pas
autant l'attention. Il y en eut, de ces phénomènes, qui passèrent

par des périodes de transition : ainsi on n'était au fond pas
très précis chez les Bomains quant à l'idée qu'il fallait se faire de

telles manifestations célestes en temps d'orage. La foudre ne
fut probablement pas toujours considérée comme phénomène
Surnaturel, par contre, les pluies de pierre ou de sang, les

bolides, etc., conservèrent toujours le nom de prodigia. Un

autre caractère ajoutait beaucoup à la disposition à croire au

miracle à propos d'un phénomène sortant déjà de l'ordinaire :

c'était le cas où l'on voyait devant soi, en chair et en os, l'auteur

de l'acte miraculeux. Ceci du reste ne changeait en rien

l'interprétation de ces actes, comme effet d'une intervention
divine; soit qu'on pensât que Dieu avait communiqué sa puis-



124 ALBERT SCHINZ

sance à un humain, soit que l'on considérât ce dernier comme
une incarnation de la divinité. Voyez Jésus-Christ et tous les

faiseurs de miracles de l'antiquité ; voyez entre autres les

exemples caractéristiques de Paul et Barnabas à Lystre, et de

Paul dans l'île de Crète.
Ce sont là quelques-uns des critères d'ailleurs tout extérieurs

du miracle. Nous n'avons pas à les apprécier, l'admission du

miracle subjectif éliminant d'emblée toute discussion sur leur
valeur. Nous avions à montrer que la différence entro phénomènes

inexpliqués, considérés cependant comme naturels, et

phénomènes inexpliqués, dits miraculeux, pouvait avoir son

origine ailleurs que dans l'admission de la réalité du
miracle objectif opposé aux phénomènes naturels. Mais de

critère en soi il n'en existe pas, il n'en doit et n'en peut exister.
Si l'on se range avec nous à l'opinion du miracle subjectif,
alors le critère est et demeure, nous l'avons dit déjà, tout
moral1. Du reste, ici encore, l'expérience la plus indéniable vient
à l'appui de nos assertions. Pourquoi est-on si disposé, comme
malgré soi, à considérer plutôt comme authentiques les miracles
bibliques que ceux relatés par des auteurs païens? Ce peut
être quelquefois, mais ce n'est certes pas toujours, qu'ils aient

un caractère moins fantastique ; il en est parmi les miracles
des gentils qui se produisent dans des circonstances tout
analogues à celles des récits sacrés, et au point de vue de la
critique historique les auteurs sont aussi peu suspects de pieuse
tromperie que les auteurs chrétiens ou hébreux. Nous n'avons
donc aucune raison pour admettre a priori plutôt les uns que
les autres. Seule, la haute autorité des Ecritures pour nous
peut faire accorder plus de confiance aux récits qui y sont
contenus; mais c'est une autorité toute morale ; logiquement, rien
ne ferait pencher la balance de ce côté plutôt que de l'autre.

1 Nous sommes heureux de nous rencontrer ici et dans les lignes qui suivent

avec M. Aloys Berthoud, de Genève. Nous avons pris connaissance récemment
de son petit ouvrage : « Le surnaturel chrétien en regard de l'hypnotisme et du

spiritisme » (189G). Sa thèse fondamentale ne diffère en rien de celle exprimée ici.
Nous relèverons ici-même, dans un article bibliographique, eu quel point nous

nous séparons de lui et pour quelles raisons nous le faisons.



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 125

Le père des miracles c'est bien, comme on l'a dit souvent, la

foi, — et nous ne disons pas la superstition. Il fallait, pour
tous ceux qui étaient décidés à voir dans le miracle le doigt
de Dieu, que l'on pût saisir bien effectivement une fin, un but

que se proposait le Tout-Puissant vis-à-vis de ses créatures.
Ne comprenait-on pas l'effet visé, — comme il eût été indigne
de l'Etre Suprême d'agir sans but, ou bien on attribuait le
phénomène à un être surnaturel mauvais, ou bien plus simplement

on y voyait un phénomène naturel dont on ne pouvait
rendre compte.

N'est-ce pas, en effet, ce critère qu'on a toujours appliqué?
Quand certains auteurs se sont refusé à rejeter en bloc tous
les miracles païens ou les miracles chrétiens postérieurs à l'âge
apostolique (miracles attestés du reste par des auteurs chrétiens

même, citons seulement saint Augustin), ils ont opéré
le triage en élaguant les phénomènes présentant une grande

apparence de merveilleux peut-être, mais qu'aucun motif moral

ne justifiait. N'est-ce pas également de ce chef qu'on a

éliminé certains faits miraculeux qui avaient été subrepticement
glissés dans les récits sacrés, probablement par des serviteurs
du Seigneur pétris de bonnes intentions, mais dépourvus de

tout bon sens et qui, pour rehausser la gloire divine, usaient
du procédé douteux de multiplier les récits de caractère plus
charlatanesque que religieux. C'est en tout cas en partant de

là que le protestantisme a fait justice de bien des légendes,

propres peut-être à éblouir certains chrétiens peu cultivés,
mais qui, d'abord, n'ont rien à faire valoir pour les justifier,
et ensuite n'expliquent même pas les problèmes à résoudre.

Prenez, par exemple, la légende qui fait de Marie, la mère de

Jésus, une femme sans péché. On voulait probablement rendre
mieux compte par ce moyen de la parfaite pureté morale du

Seigneur : si Jésus, pensait-on, fût né d'une femme pécheresse,
il fût né pécheur lui-môme. Mais, de nos jours, le premier
enfant venu découvrira le vice de cette argumentation : s'il faut
naître d'une femme sans péché, pour être soi-même sans
péché, il faudra que Marie à son tour soit fille d'une femme sans

péché, et ainsi de suite jusqu'à notre mère à tous. A moins



126 ALBERT SCHINZ

d'admettre une intervention divine spéciale pour Marie ; mais,
dans ce cas, puisque c'est le Messie que l'on voulait sans
péché, n'eût-il pas été à la fois plus simple et plus digne de Dieu
de créer directement le Messie sans péché, — car il n'importait

probablement guère à Dieu d'intervenir ici plutôt que là,
si pourtant il devait intervenir une fois.

Nous ne jugeons pas nécessaire de continuer nos investigations

dans ce domaine du miracle subjectif. Ce que nous en

avons dit a fait voir, nous l'espérons, que si nous avons dû
faire abstraction du miracle objectif, la réalité des faits n'a

pas été sacrifiée pour autant. Tout ce qu'on expliquerait avec

l'acceptation du miracle objectif est également expliqué avec
le miracle subjectif; et quand aux faits que le miracle objectif
n'explique pas, le miracle subjectif en rend compte parfaitement.

Tout est donc à l'avantage du miracle subjectif.
Donc, concluons-nous : en soi, tout phénomène dénommé,

miraculeux est compréhensible ou explicable par des lois
naturelles. Mais est-ce à dire cependant que nous les comprendrons

réellement? Nous ne voudrions pas avoir dit cela. Seulement

si nous n'arrivons pas à cette compréhension, ce n'est

pas la faculté elle-même qui nous manque pour cela, mais un
certain degré de cette faculté. Un enfant ne soulève qu'un poids
de 10 kg. ; est-ce à dire qu'il ne soit pas possible en soi de

soulever un poids de 20 kg. Non, certes, un adulte le fera
aisément. Or, qu'est-ce qui a manqué à l'enfant pour soulever
les 20 kg.? La force? Non, mais un certain degré de force.
L'homme soulève aussi les 20 kg. avec de la force ; il n'est pas
revêtu, parce qu'il en soulève plus de 10, d'une faculté
spéciale. Nous pouvons poursuivre plus avant encore notre
comparaison : il n'est pas probable qu'un homme soulève jamais
1000 kg., mais si on soulevait ce poids ce serait encore avec
de la force. Ou bien du fait qu'un homme ne devrait jamais
posséder la force nécessaire pour ces 1000 kg., en résulterait-il
peut-être que jamais un homme n'a eu ou n'aura de force? De

même en est-il du miracle : parce que notre faculté de

connaître sera probablement toujours trop faible pour comprendre



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 127

certains phénomènes connus sous le nom de miraculeux, il est

illégitime d'en conclure que ce ne serait pas de l'intelligence
du tout qui résoudrait ces problèmes pour qui serait en état de

les résoudre, et qu'il faille recourir à la thèse du miracle
objectif.

Démarquons en terminant que ce n'est pas présomption ou

illusion sur la puissance de compréhension humaine, comme
on sera sans doute tenté de nous en accuser, qui nous fait
parler ainsi; la raison en est, tout au contraire, que la thèse du

miracle objectif nous demande quelque chose qui est au-dessus

de notre intelligence, en nous proposant de concevoir un

phénomène qui ne soit pas un phénomène.

Janvier-février 18'Jii.


	Essai sur la notion du miracle : considérée au point de vue de la théorie de la connaissance

