Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: Essai sur la notion du miracle : considérée au point de vue de la théorie
de la connaissance

Autor: Schinz, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379619

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ESSAT SUR LA NOTION DU MIRACLE

considérée au point de vue de la théorie de la connaissance

PAR
ALBERT SCHINZ

C’est quelque chose d’avoir appris que
parmi les questions qui ont le plus agité
I'esprit humain, il en est qui n'ont point
de solution, ni méme de sens.

EpMOND SCHERER.

..... La distinction entre les faits con-
tingents et les faits nécessaires est, quant
au fond, la méme qu’entre les faits dont
on ignore Ja cause et cenx dont on con-
nait la nature. SormE GERMAIN.

De récents débats ont mis en discussion un probléme, qui &
vrai dire n’a jamais chomé bien longtemps, celui du miracle 1.
La théologie a pris la parole avec MM. Ménégoz et Bois, la
science est intervenue se couvrant du pseudonyme de Medicus.
Cette joute fut intéressante en ce qu’elle laissait voir toute la
distance qui sépare les théoriciens contemporaius du miracle,
de ceux d’autrefois. On ne s’anathématise plus, on discute; on
ne travaille plus & creuser un abime entre les opinions affir-
matives et négatives, on cherche au contraire & combler le
fossé profond de jadis, et des deux cOtés on espére pouvoir
bientot se tendre la main.

Il ne conviendrait pas toutefois de se faire des illusions,
I'entente n’est pas encore parfaite. Et la raison en est, nous
parait-il, que le véritable motif qui a provoqué et permis ce

' Revue de théologie de Montauban. 1895, Nos 2 et 3. Revue chrétienne. 1er juil-

let et 1er aout 1895. Voir aussi : « Lourdes et le surnaturel, » par Medicus. (Paris,
Fischbacher, 1895.)

THEOL, ET PHIL. 1897

-1



98 ALBERT SCHINZ

rapprochement échappe, ou tout au moins n’a jamais encore
été mis en lumiére et reconnu. Qu’on nous pardonne: nous
ne voudrions pas avoir 'air de discuter ni la compétence des
théologiens, ni celle des hommes de science; mais il nous
semble qu’un élément de la discussion, ne se trouvant ni chez
les uns ni chez les autres, devait avant tout étre pris en consi-
dération ; en d’autres termes, qu’un peu de psychologie n’efit
pas été de trop, avant d’entrer en lice. C’est & nous, hommes,
que certains phénomenes paraissent miraculeux. La solution
du probléeme du miracle ettt dés lors sans doute été hitée, si
avant de la discuter sur le terrain de la théologie ou dessciences
naturelles, on I'etit mise & I’étude dans le chantier de la théorie
de la connaissance. On dirait vraiment & lire MM. Ménégoz,
Bois, Medicus et tant d’avutres, que Kant n’a jamais existé! On
discute longuement lois naturelles, et possibilité de violation,
ou de dérogation & ces lois, sans méme songer un seul instant
que ces lois n’existent pour nous qu’en temps que nous les
concevons comme telles; on oublie que notre connaissance
du monde sensible ne dépend pas seulement de lois existant
peut-étre dans le monde que nous révele ’expérience, mais
qu’elle dépend avant tout des lois de la pensée au travers
desquelles nous voyons tout ce que nous percevons de laréalité.
En un mot, on ignore abselument la grande conquéte de la
philosophie moderne, & savoir que ce n’est pas un monde ob-
jectif qui tombe sous nos facultés perceptives et qui est livré &
notre examen, mais que tout nous apparait sous le jour
d’un subjectivisme inéluctable. Dés lors ce n’était pas la ques-
tion de savoir ce qu’'est en sol le miracle et s’il est possible,
qu’il fallait traiter; d’emblée ce probléme aurait pu étre écarté
comme insoluble. Mais ce qu’il importait de chercher, c’est le
caractére que revét, en tant que nous le concevons, le phéno-
meéne dit miraculeux, et si une notion adéquate du miracle
peut exister pour nous. En d’autres termes: Pouvons-nous,
out ou non, concevoir le miracle comme miracle ?

S’il allait en effet se trouver par hasard que la notion du
miracle est contradictoire, impensable, que le miracle, si on
veut analyser l'idée cachée sous ce terme pris dans son sens



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 99

propre, nous glisse entre les doigts ou s’évanouit, il n’est pas
difficile de tirer la conclusion : toute discussion sur I’objectivité
du miracle est superflue. Tout ce qui implique contradiction,
tout ce que nous ne pouvons concevoir, est pour nous comme
s'll n’existait pas. Et ce quelque chose, existat-il en soi, encore
— n’en pouvant rien concevoir — serions-nous empéchés de
le savoir. Or, ou nous nous trompons fort, ou la notion du
miracle est en effet une de ces notions conduisant & I'absurde:
nous ne pouvons pas concevoir un phénomeéne auquel on
pourrait logiquement préter le qualificatif « miraculeux. »

Il est évident que nous ne nions pas qu’on ait pu décla-
rer un phénomeéne miraculeux, — aussi bien qu’on a pu dé-
clarer réelle une apparition hallucinatoire; — ni méme gu’on
ait pu mettre une certaine idée sous ce mot miracle quand on
s’en est servi. Mais ce que nous affirmons, c’est qu’en serrant
d’'un peu prés ces représentations qu’on se faisait du miracle,
on ne peut les maintenir a4 cause des conséquences qu’elles
entrainent & leur suite; non pas, encore une fois, dans le
monde objectif — car 14, comme on l'a trés justement dit, il
faudrait autant de connaissances pour avoir le droit de nier le
miracle que pour l'affirmer, — mais dans le monde tel qu'’il
s'impose & notre connaissance subjective. D’'une part nous
verrons que la seule idée qu’on pourrait cas échéant se faire
du miracle est incompatible avec certains éléments de la pen-
sée qui s'imposent & priori; c’est-a-dire que les conditions du
miracle objectivement cong¢u, ce gir’on pourrait appeler les pos-
tnlats du miracle, n’existent pas. D’autre part nous serons con-
traint de reconnaitre que si on ne peut maintenir cette concep-
tion-14 du miracle (qui estla conception traditionnelle, le miracle
dans le sens de prodige non conforme ou contraire aux lois
naturelles), le miracle en tant que miracle objectif tombe du
méme coup. Oui! il faut alors oser voir les choses en face et
et ne pas faire comme tant de théologiens modernes qui
reculent devant les conséquences, ¢’est-a-dire chercher & don-
ner au miracle subjectif, qui seul nous reste, une couleur
d’objectivité qui ne lui appartient absolument pas. Nous tenons
4 étre trés net et & éviter avant tout d’habiller les concepts



100 ALBERT SCHINZ

de termes inadéquats, donnant le change aux lecteurs, peut-
étre aux auteurs méme qui s’en sont servis! : on n’a plus le
droit de considérer comme miracle un phénomene qui esti
déclaré conforme aux lois naturelles.

Pour nous (et, croyons-nous, pour quiconque ne reste pas
& mi-chemin de son argumentation), serait miracle tout phé-
nomene non conforme aux lois naturelles; ne serait pas mi-
racle tout phénomene conforme & ces lois. Il se peut qu'un
phénoméne s’accomplisse selon des lois naturelles & nous in-
connues : ce phénoméne revét alors pour nous 'apparence du
miracle, mais en soi il n’y a pas miracle. C’est avec raison
qu'on a nommé un tel phénomene: miracle subjectif, par
opposition au mairacle objectif qui seul, & notre sens, serait
véritablement miracle.

Toutefois n’anticipons pas, et livrons-nous sans plus tarder
a une analyse aussi consciencieuse que possible de l'idée que
nous pouvons nous faire du miracle. Et d’abord :

I

La notion du miracle objectif. — La question, du point de
vue ou nous nous sommes placé et oi nous devons nous tenir
jusqu’au bout, est celle-ci: qu’est-ce que nous pouvons, con-
formément aux lois de la pensée qui nous lient, nous repré-
senter sous le concept de miracle objectif ?

La notion du miracle est corrélative de celle d’ordre natu-

1 N'est-ce pas 1a le cas de Medicus, dans la discussion dont nous parlions au
début ? Son célébre mot : « Pour la piété parfaite tout est miracle, pour la science
parfaite rien ne le serait, » peut étre trés beau et trés vrai comine expression de
la foi chrétienne, mais ne dit rien du tout si on veut le considérer d’'un point de
vue scientifique. Comme on I'a du reste toujours affirmé (et Medicus lui-méme),
rigoureusement parlant, si tout est miracle, rien n’est miracle ; et le miracle
éternel de la création remplacant tous les autres, ou invoqué pour tous les autres,
élude justement I’objet du débat: les phénoménes miraculeux se manifestant au
milien des phénoménes naturels, C’est comme si, a la question: pourquoi telle
particularité de construction se fait remarquer dans un édifice, on se conten-
tait d’en appeler au fait que I'édifice a été construit, sans se croire obligé de rien
ajouter quant a la conception de l'édifice et au mode de construction employé
pour le mener a bonne fin.



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 101

rel; et nous appelons ordre naturel celui qui est le résultat de
lois, naturelles également, selon lesquelles se réalisent les
phénomeénes. Voilda comment dés 'abord la notion de loi est
intimément en rapport avec la notion du miracle. Et n’oublions
pas, déja au début, que ces notions d’ordre naturel et de lois
naturelles sont subjectives; il ne se peut agir que de ce qui
est ordre pour nous et de ce qui est loi pour nous . S’il y a
un autre ordre que celul que nous concevons dans I’état actuel
de nos connaissances, il est pour nous comme s’il n’existait
pas, nous ne pouvons en parler. Et pas davantage de lois pos-
sibles mais inaccessibles & notre perspicacité ; elles pourraient
dans certains cas étre supposées existantes, mais encore,
rigoureusement parlant, nous n’en savons rien.

Le miraculeux, maintenant, étant (comme nous l'avons dit)
corrélatif d’ordre naturel, est lui-méme tout relatif. Ce qui
n’est pas pour nous naturel est pour nous miraculeux, au
sens large de ce terme. En effet, dés que nous ne nous expli-
quons pas un phénomene par une loi naturelle, il est pour
nous non naturel. Qu’il y ait ou non une loi régissant
le phénomeéne, mais qui nous échappe, pour nous qui consta-
tons c’est tout un: I’événement n’a pas eu lieu selon l'ordre tel
que, d’aprés nos connaissances du moment, nous pouvions le
concevolr. Si nous demandons ainsi comment un phénomeéne
miraculeux nous apparait, la réponse sera : Comme une déroga-
tion au cours habituel ou naturel des choses, et toujours habituel
pour nous, ou naturel pour nous. Mais de cette facon le champ
du miracle, puisque nous ne pouvons tenir compte que de ce
point de vue subjectif, ira se rétrécissant avec une connais-
sance plus étendue des lois naturelles. Un coup de foudre était
considéré comme un miracle aussi longtemps qu’il ne pouvait
pas étre considéré comme phénomeéne naturel.

A cette premiére proposition se rattache ce corollaire : Si le
miracle au sens objectif existe réellement, nous n’avons en
tous cas aucun critére extérieur pour le distinguer du phéno-
meéne qul n’a que les apparences du miracle. Le lecteur entre-
voit d’ici 'importance de ce corollaire, mais ce n’est pas en-
core le lieu d’y insister.



102 ALBERT SCHINZ

Une objection spécieuse a été exprimée par M. Bois dans
les discussions récentes dont nous parlions en commengant,
elle a joué un role trop considérable pour que nous la pas-
sions sous silence. M. Bois (et avec lui MM. Bovon et Pillon)
nie le rapport établi par nous entre les notions de lois natu-
relles et de miracle. 1l prétend que les anciens Israélites, par
exemple, ne connaissaient pas les lois naturelles et n’en par-
laient cependant pas moins de miracles; d’ou il faudrait con-
clure que la notion du miracle peut parfaitement exister indé-
pendamment de celle de loi. — Cette thése n’est absolurnent
pas soutenable. Pour n’avoir pas été saisie dans le sens philo-
sophique et logiyue qu’elle comporte, pour n’avoir pas été for-
mulée en termes scientifiques, I'idée de loi n’en a pas moins de
tout temps existé au milien des hommes méme les plus pri-
mitifs ; et quand on n’en a pas affirmé la connaissance par des
mots, on I’a toujours fait par des actes. Lorsqu’un ancien Israé-
lite ou tout autre consommait quelque nourriture pour vivre,
il affirmait sa croyance & une loi qu'on peut exprimer, par
exemple, sous cette forme : La consommation d’aliments est la
condition de la subsistance, de la vie. De méme s’il se reposait,
s’il marchait, etc. De méme encore en face de la nature exté-
rieure, 1l était loin d’ignorer que des lois présidaient a la crois-
sance des végétaux ou des animaux, au cours des saisons, & la
chute des corps. Aussi ne s'étonnait-il pas de voir ses sem-
blables agir comme lui et n’hésitait-il pas & leur attribuer la
meéme croyance a l'existence de rapports constants entre cer-
tains phénomeénes. Bref, si les anciens ne concevaient pas de
lois aussi mathémathiquement adéquates qu’il nous est possible
de le faire aujourd’hui, de 1a a dire qu'ils les ignoraient tout a
fait, il y a loin. Et la distinction que M. Bois, en s’appuyant
sur 'indépendance des notions de loi et de miracle, croit pou-
voir faire entre cours naturel et cours habituel des événe-
ments tombe également; 'un et I'autre sont également con¢us
par nous, et ce qui est habituel (au sens large du mot auquel
M. Bois en appelle ici) est précisément ce qui est naturel. On
peut bien concéder que la distinction n’est pas fausse absolu-



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 103

ment!, c’est-d-dire qu’il y a une nuance & observer, mais en
tout cas pour le probléme qui nous occupe elle est superflue,
elle introduit méme dans la discussion des éléments qui ne
conviennent en aucune facon. D’ailleurs, méme en la mainte-
nant ici, 11 n’est pas sir du tout qu’on aboutisse vraiment au
but visé par M. Bois. Le miracle est, en effet, généralement
considéré comme résultant d’une intervention divine, et & cette
intervention on attribue avec raison un but : si donc un
homme voit un phénoméne qu’il ne s’explique pas naturelle-
ment, mais auquel, d’autre part, il ne saurait découvrir aucun
but que Dieu (ou tout autre étre surnaturel) aurait pu avoir en
le produisant, il est (rés plausible, probable méme, que cet
homme finira par admettre que ce phénomeéne est tout simple-
ment un phénomeéne naturel, mais dont il ignore la cause natu-
relle.

Nous touchons ici du doigt un point tres important pour
I'histoire de la notion du miracle; c’est 14, en effet, que git en
réalité I'origine de cette conception plus moderne qui est entre
autre celle de M. Bois, et qui — toute inférieure qu’elle soit, &
notre sens, — a supplanté peu a peu le point de vue scolas-
tique de Thomas d’Aquin et de ses disciples. Reprenons notre
exemple du tonnerre. On y vit d’abord une manifestation
directe du ciel; c¢’était un phénomene miraculeux. On con-
clut du fait qu’ayant paru dans telle occasion un signe d’En-
haut, il devait I’étre en toute occasion. Longtemps cette opi-
nion prévalut; aujourd’hui encore, elle est loin d’étre tout a
fait abandonnée par certaines populations de la campagne qui
sonnent les cloches en temps d’orage. Pourtant il n’en fallut
pas moins se rendre a I’évidence ; 12 ol le fanatisme religieux
n’étouffait pas absolument la raison, on arriva 4 se convaincre
que décidément, le plus souvent, il n’y avait aucune relation &
saisir entre un coup de tonnerre et une manifestation spéciale
de Dieu; le but du phénomeéne con¢u comme miraculeux
échappait. Alors se produisit ce mélange de deux croyances
aussl vives 'une que l'autre. D’une part, Dieu existe et se

1 Voir plus bas notre § IV,



104 ALBERT SCHINZ

révele directement & 'homme dans le cours des événements;
d’autre part, la nature est soumise a des lois fixes, de la
I'ordre que nous y voyons régner. Kt la solution de cette anti-
nomie, c’est justement le miracle : Dieu intervient dans le
cours de la nature; toutefois, il le fait non pas & I’encontre des
lois qu’il a lui-méme établies, mais en se servant de ces mémes
lois. Quoi qu’il en soit de la thése (que nous examinerons pour
elle-méme plus bas) nous vovons ici de la facon la moins équi-
voque, quil n’y a pas de signe particulier extérieur nous per-
mettant de distinguer un phénomeéne vraiment miraculeux s’il
en existe, d’'un phénomeéne qui ne serait que subjectivement
miraculeux c’est-a-dire n’aurait du miracle que 'apparence.

Reprenons maintenant notre raisonnement de tout & I'heure.
Malgré M. Bois nous nous croyons donc en droit de maintenir
notre thése : la notion du miracle est corrélative de celle de
loi naturelle, et dés lors plus le bilan de nos connaissances de
lois s’accroit, plus se restreint le champ des phénomenes qui
nous apparaissent miraculeux. Ceci nous améne a la question
capitale : Sommes-nous autorisés a considérer les limites des
phénomeénes revétant pour nous le caractere du miracle,
comme pouvant reculer sans cesse el jusqua ce que tout
puisse étre considéré comme soumis au cours uaturel des
choses; ou devons-nous admettre que certains phénomenes
restent en sot inexplicables et paraitraient miraculeux meme a
une intelligence connaissant loutes les lois des phénoménes
sans exception? Car il est certain que si cette seconde alter-
nalive se véritie, -- mais seulement alors, — nous serons au-
torisés & admettre I’existence du miracle au sens propre du
mot ou miracle objectif.

C’est ici qu'il convient surtout de ne pas perdre de vue que
tout est subjectif dans notre probléme et que nous ne pouvons
pas examiner si le miracle objectif existe en soi, mais si nous
pouvons le concevoir existant. Or il n’y a pour nous que deux
possibilités & mettre en présence : ou bien nous envisageons
que tout est soumis aux lois naturelles, ou bien pas. Que
devient le miracle objectif en face de ces deux hypotheses, et



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 105

d’abord, laquelle devons-nous admettre pour la conception du
miracle objectif ?

Jusqu’ici nous savons qu’un phénomene peut paraitre mira-
culeux sans I'étre en réalité; et pour dire s’il I'est il faudrait
justement savoir si en fait il est ou non régi par des lois natu-
relles; notre subjectivisme nous en empéche. Cependant si
nous supposons qu’il 'est en effet et que les lois auxquelles il
obéit nous sont seulement inconnues, il est évident qu’il n’est
pas miracle objectif. Ce n’est donc qu’avec la supposition con-
traire, qu’il peut vraiment étre dit miracle objectif. On aurait
beau prétendre que le phénoméne miraculeux est régi par des
lois non seulement inconnues, mais inconnatssables a ’homme,
’état de la question demeure le méme : ou ce sont des lois, et
alors il n’est pas question de miracle objectif ; ou ce ne sont
pas des lois, et alors seulement il y a miracle objectif. Soutenir
que le phénomeéne dit miraculeux est conforme aux lois natu-
relles, ou & 'ordre que nous percevons dans la nature, cela
reviendrait & dire que ce phénoméne est lui-méme naturel.

Nous ne voulons du reste pas insister sur ce qui a déja été
développé a réitérées fois par d’autres, et mieux que nous ne
saurions le faire !. Cette conception du miracle objectif qui n’a
aucune prétention & loriginalité, n’a d’importance pour nous,
(qu'en ce qu’elle nous met en demeure de poser cette thése :
La notion du miracle objectif comportant la non-conformité
aux lois naturelles, c’est-a-dire cette notion et celle de lois
naturelles étant corrélatives, il en résulte que,

st nous n'admelttons pas Uexistence de lois naturelles,
il est impossible de concevoir Uexistence du miracle objectif.

Mais nous ne sommes pas tout & fait au bout. Cette non-con-
formité aux lois naturelles, condition du miracle objectif, est-

1 Encore dans les débats de MM. Bois et Medicus : Voyez, par exemple, Revue
chretienne, 10t juillet 1895, p. 17-18. Medicus écrit: « Jappelle miracle un fait
diiment observeé qui déroge aux Jois naturelles diment observées. Un phénomene
produit selon des lois inconnues, mais rentrant dans 'ordre universel et normal,
aurait beau se manifester avec toutes les apparences de I'étrange et du merveil-
leux, 1l ne serait pas du tout un miracle, »



106 ALBERT SCHINZ

elle concevable? Nous laissons ici encore le point de vue mé-
taphysique de la question; d’autres ont abordé le probleme
sous cette face et ont examiné si, étant donné la toute-science
ou la toute-puissance divines, il était légitime ou probable de
penser que Dieu ait voulu ou dua intervenir brusquement dans
son ceuvre et modifier ordre qu’il y avait lui-méme établi, ou
si ce ne serait pas proclamer la non-perfection de la création
que d’v autoriser des retouches, fussent-elles opérées par le
Créateur lui-méme ? Ce coté-la de la discussion, supposé
méme qu’il y ait lieu de lai vouer un examen spécial, ne rentre
en tous cas pas dans ce chapitre de notre travail.

Pour nous, restant dans le domaine de la théorie de la con-
naissance, nous nous souvenons que ce qui conditionne ou
rend possible la connaissance, ce ne sont pas seulement les
lois naturelles relatives au monde de ’expérience, mals aussi
les conditions en vertu desquelles nous connaissons et pen-
sons, soit, ce qu'on a nommeé les lois de la pensée, — lois & prio-
ristiques, inéluctables et qui sont loin d’étre les moins impor-
tantes & consulter. Ainsi, pour prendre l'exemple que nous
venons de développer, nous devons nécessairement, pour nous
représenter un miracle objectif, le concevoir comme un phe-
nomene non conforme aux lois naturelles; car si nous vou-
lions le déclarer conforme a ces lois naturelles, il perdrait jus-
tement ce qui autorise le prédicat « miraculeux;» ce serait
en centravention avec les lois & prioristiques de la pensée. De
méme s’il s’agit de toute autre notion. Ce que nous savons,
nous ne le savons qu’au travers des lois de la pensée, par con-
séquent, faire abstraction de ces dernieres, c’est se condam-
ner a ne pas connaitre ou & ne pas penser. Penser c’est déja
imposer des lois. Non seulement I'objet de connaissance est
lié par des lois, mais cetle connaissance elle-méme est liée ; et
si méme, en un certain sens, on peut dire que l'objet de la
connaissance est libre, le mode de la connaissance ne l'est
jamais : Ainsi, dans le domaine phvsique, il nous est impossible
de concevoir une pierre qui solt en bois, une couleur qui soit
grande; ou dans le domaine psychique une haine aimable,



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 107

etc., exactement comme il nous est impossible de concevoir un
phénomene naturel qui soit un miracle. Ce sont 4 des notions
contradictoires, impensables, les prédicats s’excluant les uns
les autres.

Or, qu’en est-il maintenant de la notion de lol naturelle &
laquelle nous sommes conduits, puisqu’elle est corrélative de
celle du miracle ? Elle ne saurait échapper au controle des lois
a prioristiques de la pensée. En effet, le concept de la loi revét
pour nous le caractere de nécessité, faites-en abstraction et la
notion s’évanouit aussitdét. Quand nous disons « loi, » nous di-
sons justement rapport nécessaire entre deux phénomeénes.
Cette définition ne pourrait étre contestée en sol qu’au point
de vue objectif, jamais au point de vue subjectif. Or, que nous
importe ce qu'est en soi une loi? Si je fais usage d’un
terme, c’est pour le prendre dans 'acception gu’il a pour mos.
Une loi n’est loi pour mot qu’en tant que je la congois comme
telle. Le caractére de nécessité ou d’inviolabilité ne lui vient
pas d’elle-méme, ou de ’expérience que nous en faisons dans
ses applications autour de nous; c’est nous qui le lui imposons
de par les lois & prioristiques de la pensée. Nous ne concevons
peut-étre pas nécessairement, chaque fois que nous constatons
un phénomeéne, la loi qui le régit ; mais si nous concevons une
loi, nous la concevons nécessaire. Tout revenait donc, ici
comme plus haut pour le miracle, & poser d’'une facon précise
la question. Non, il ne s’agit pas de savoir, ou mieux, il est
inutile de chercher a savoir si les lois naturelles sont ou non
contingentes, mais pouvons-nous les concevoir contingentes ?
Or la réponse est évidemment impliquée dans la question elle-
méme. Puisque nous ne pouvons définir ou concevoir uneloi que
comme un rapport nécessaire,— car sans cela qu’est-ce qui dis-
tinguerait pour nous une succession accidentelle de phénomeénes
d’un rapport de loi ? — ne serait-ce pas tout simplement nier
la définition que de concéder la violabilité de la loi? Une loi
posant un rapport, si ce rapport ne se manifeste pas, c’est qu’il
n’existe pas, c’est donc qu’il n’y a pas de loi. Une loi violée ou
violable n’est pas une loi; une loi contingente est une contra-



108 ALBERT SCHINZ

diction dans les termes; tout aussi bien que son contraire, une
contingence nécessaire !. Si un phénomeéne que nous croyons
régi par telle loi naturelle, ne s’explique pas pour nous par
cette loi, nous ne devons et ne pouvons pas en conclure que la
loi soit violée, — puisque, encore une fois, par définition, une
loi non réalisée n’est plus une loi, — mais que le rapport de loi
n’existait pas, ou, en d’autres termes, qu’il n’y avait pas de loi.

Mais considérons maintenant les conséquences de ces déduc-
tions pour le rairacie; nous ne serons pas étonnés du résultat.
Comme ies lois naturelles perdraient leur caractére spécifique
de lois aussitot qu’on les considérerait comme violables, il est
évidemment impossible d’admettre 'existence du miracle ob-
jectif, si la condition de ce dernier devait étre la violabilité des
lois naturelles. Donc :

st nous admettons Uexistence de lois naturelles,
il est tmpossible de concevoir Uexistence du miracle objectif.

Et nous voici dans I'impasse : Nous avons vu tout a I'heure,
en effet, qu’il nous fallait, si nous voulions avoir une notion
logique du miracle objectif, admettre I'existence de lois natu-
relles, car s’11 n’en existait point on ne saurait les violer et la
notion du miracle objectif disparaissait du méme coup. Et nous
voyons maintenant une autre thése, non moins logiquement
déduite des lois de la pensée, mais qui contredit diamétrale-
ment le résuliat final de la premiéere, & savoir que si on admet
I'existence des lois naturelles, ’existence du miracle objectif
devient pour nous impossible; il se trouve exclu, en effet, de
par I’existence méme de ces lois naturelles, invoquées tantot
comme condition sine qua non de son existence 2 lui, Qu’est-
ce & dire, sinon que le miracle objectif est quelque chose d’ab-
solument inconcevable, puisque, partant de ’existence de lois
naturelles, il tombe, et que, partant de la non-existence de telles

t Remarquons que nous mettons ici le doigt sur I'erreur fondamentale qui est
a la base de I'ouvrage si gouté de beaucoup et qui vient de paraitre en seconde
édition : De la contingence des lois de la nature, par E. Boutroux (Paris, Alcan,
1895).



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 109

lois, il tombe également. Nous ne pouvons donc que 'abandon-
ner, et voir & quoi nous arrivons si nous concevons le miracle
au point de vue subjectif.

II

Mais auparavant nous devons prévenir quelques objections.

On peut bien, pensera-t-on, concéder la premiére de nos
théses : le miracle objectif est corrélatif des lois naturelles; en
ce sens du moins qu’un phénomene se réalisant dans des con-
ditions naturelles et au méme titre que s’il s’agissait d’un phé-
nomeéne quelconque, ne serait jamais un miracle objectif mal-
gré qu’il en et les apparences. Cependant, la seconde these
serait-elle absolument sans réplique? est-il certain que, des
lois naturelles étant admises, le miracle objectif devienne par
la-méme inconcevable ? ne pourrait-on pas faire certaines hy-
pothéses (ui, sans entamer la notion de loi, rendraient plau-
sible 'admission du miracle objectif?

Premziére objection. — Les lois naturelles, dit-on d’abord,
régissent I’ordre naturcl des événements, mais n’existe-t-il rien
au-dessus de cet ordre naturel? Pour n’étre pas le résultat de
lois naturelles, le phénomeéne miraculeux serait-il nécessaire-
ment antinaturel ; ou ne pourrait-il pas y avoir des lois surna-
turelles et qui réaliseraient des phénomeénes miraculeux indé-
pendants des lois naturelles, mais sans les violer ?

L’argumentation se base ici sur I'erreur que depuis la pre-
miére ligne de notre travail nous n’avons cessé de combattre :
quand nous parlons de lois, il n’est question que de ce qui peut
étre loi pour nous, de lois que, — quand bien méme nous ne les
connaissons pas présentement, — nous concevons du moins
comme connaissables. Or ces lois, telles que nous les conce-
vons, sont toujours naturelles: pour nous il n’en peut exister
d’autres, parce que nous ne pouvons avoir deux notions diffé-
rentes et également valables du concept de loi. En effet, pour
que nous connussions certaines lois comme surnaturelles,
pour qu’elles ne se confondissent pas avec les lois naturelles,
il faudrait qu’elles fussent autre chose que des lois; bref, il



110 ALBERT SCHINZ

faudrait essayer de concevoir des lois qui ne fussent pas des
lois, puisque si elles étaient identiques aux lois naturelles, ce
ne seraient justement pas des lois surnaturelles. Ainsi, pour
nous, parler de lois surnaturelles est aussi peu rationnel que
de parler de lois contingentes.

En outre, si méme de pareilles lois existaient, nous ne pour-
rions, en tous cas, jamais savoir ou elles entrent en jeu (puis-
qu’elles seraient pour nous inconnaissables), et nous demeu-
rerions dés lors incapables de dire si c’est elles, ou des lois
naturelles inconnues, qui régissent les phénomenes supposés
miraculeux. Votre proposition étant aussi invérifiable que gra-
tuite, serait en conséquence parfaitement inutile.

Et enfin si 'on prétend que, quoique surnaturelles, ce sont
pourtant des lois, le phénomeéne n’est toujours que subjective-
ment et non objectivement miraculeux.

Ce n’est pas tout. Voulit-on méme admettre ces lois surna-
turelles (c’est-a-dire lois s’exerc¢ant dans une région qui n’est
pas & notre portée, mais lois que nous supposons pour les be-
soins de ’hypothése) on ne tarderait pas & voir surgir des dif-
ficultés insurmontables. Représentons-nous, en effet, le cours
des événements selon les lois naturelles, tout en admettant un
instant ’existence des lois surnaturelles: ou bien ces lois sur-
naturelles n’interviennent pas, et alors les événements suivent
naturellement leurs cours; ou bien elles interviennent, mais
alors elles interviennent dans le cours naturel et le modifient.
Les lois naturelles sont donc violées, car vous étes bien forcés
de reconnaitre que sans le phénomeéne miraculeux introduit
par leslois naturelles, les choses se seraient passées autrement ;
vous ne pouvez prétendre, en un mot, que le phénoméne mi-
raculeux, objectivement concu, ait eu lieu conformément aux
lois naturelles, ce que vous vouliez cependant établir. Soit,
par exemple, une guérison miraculeuse interprétée & ce point
de vue : Les lois naturelles se fussent réalisées au cas ou le
malade et continué & étre malade. Mais survient un étre doué
d’un pouvoir surnaturel et qui guérit par son intervention : les
lois naturelles sont alors suspendues ou violées dans leur cours.
Et qu’on ne dise pas qu’a ce taux toute guérison par un meéde-



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 111

cin quelconque suspend les lois naturelles : le médecin, en
effet, est lui-méme produit des lois naturelles, appartient par
sa personne et par ses actes au monde des phénomeénes, rentre
comme partie intégrante dans le cours naturel des événe-
ments 1. Nous opposer cet argument serait d’ailleurs aussi lo-
gique que de dire que la loi de la pesanteur est violée lors-
qu'une pierre est retenue dans sa chute vers terre par ma
main, ou tout autre corpsinterposé, et que j’accomplis un mi-
racle en interceptant cette chute; chacun sait, d’abord, que la
pesanteur continue & s’exercer sur la pierre dans ma main,
ensuite que cette derniére a été déterminée d’une fagon toute
concrete dans son mouvement : ¢’était un phénomeéne naturel,
modifiant un autre phénomeéne naturel, et par voie naturelle.
Tandis qu’il n’en est pas de méme du phénomeéne miraculeux ;
ou s'il en était ainsi, s’il n’y avait pas Ia un élément extranatu-
rel, empéchant le cours naturel des événements, il n’aurait du
miracle que le nom. Conclusion : ou bien admettre le miracle
objectif avec violation des lois naturelles, ou bien renoncer
d’emblée au miracle objectif.

Mentionnons ici une variante, — peut-étre ferions-nous mieux
de dire une correction, — de I’objection que nous venons de
présenter. C’est la conception du miracle qui a été si brillam-
ment développée par R. Rothe, et par tant d’autres aprés lui,
derniérement encore par Medicus. On en appelle & la Pré-
voyance ou Providence divine, pour écarter toute intervention
divine particuliére dans les événements du monde au cours de
son évolution. Tout est prévu : le phénoméne miraculeux
comme tout autre, et cela de la fagon suivante. La cause spé-
ciale, surnumeéraire, et modifiant le cours naturel des événe-

1 Nous nous rendons trés bien compte que nous touchons ici la question consi-
dérable de la liberté humaine, Il ne saurait étre question de I’aborder. Disons
seulement que pour nous, du point de vue de la théorie de la connaissance au-
quel nous sommes forcés de nous tenir, un acte libre est quelque chose d'incon-
cevable au méme titre que le miracle objectif. Nous en avons touché quelques
mots dans un article de la Revue de théologie et de philosophie de juillet 1895
(pages 394 a fin), C’est la seule source a laquelle nous puissions, pour le moment,
renvoyer le lecteur.



112 ALBERT SCHINZ

ments est disposée des l'origine de la création de telle sorte
qu’elle vienne s'emboiter dans les événements juste au bon
moment pour produire le phénomeéne miraculeux. Ainsi le
phénoméne miraculeux n’est qu'une réalisation des lois natu-
relles, par conséquent conforme & ces lois, et pourtant le ca-
ractére extranaturel ne saurait lui étre refusé. « Dieu, dit par
exemple Hirzel, ne peut naturellement pas faireque 2 X 2 =3;
mais si & 2 X 2 s’ajoute encore 1, et qu’on arrive ainsi a 9, la
science mathéiatique ne peut rien avoir & opposer a cela. »
(Ueber das Wunder. Zurich 1863. — L. p. 24.)

On peut répondre premiérement, comme nous l1'avons
fait déja, que, comme le cours des événements, selon les
lois naturelles livrées a elles-mémes, eat été différent si ce
1 n’était venu s’ajouter, les lois sont pourtant violées dans
leur mode normal de réalisation, — & moins que ce 1 soit
concu comme ne devant apporter aucune perturbation dans
I’ordre naturel ; mais alors c’est que son action est nulle,
et par conséquent aucun miracle ne se manifeste. Mais,
avant tout, ce 1 d’ou1 vient-i1? Ou bien Dieu le fait intervenir
selon l'ordre des lois et alors il n’y a pas de miracle ob-
jectif; ou bien (et c’est ainsi qu’il faut, croyons-nous, com-
prendre la chose) Dieu le fait intervenir indépendamment des
lois. Mais, dans ce cas, nous ne voyons pas I’avantage qu’il y a
a placer le décret divin & l'origine du monde, plutét qu’au
cours méme de 1'évolution du monde. Pendant comme avant,
c’est un acte de création spéciale, et le miracle objectif est de
nouveau concu comme non conforme aux lois naturelles, ce
que précisément I’on cherchait & éviter 1.

1 M. Francois Coppée, a la fin de son volume, (Jue sais-je? (1895) reproduit un
article de la Revue de métaphysique et de morale, dans lequel, traitant la question
de Porigine de la vie sur la terre, il la résout comme Rothe celle du miracle. La
vie organique, dit-il, ne sort pas d’un simple arrangement de la matiére, mais
un germe de vie est]a dés Porigine (car ainsi Dieu n'a pas a intervenir dans le
cours naturel des événements), germe qui, au moment voulu, quand les circons-
tances le permettront, se manifestera. Comme pour Rothe, il faut répondre : que
I’élément surajouté soit placé la avant ou pendant I'évolution, 'acte créateur spé-

cial est le méme, indépendant des lois de la nature et, par conséquent, modifiant
le cours nalurel.



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 113

Bien plus, il nous semble qu’on va plutot & 'encontre de ce
qu’on veut établir en faisant agir Dieu dés l'origine des choses.
L’on veut éviter les lois naturelles en tant qu’elles entrainent
dans les événements un déterminisme rigoureux : mais ne
doit-on pas, justement alors, faire appel d’une facon trés éner-
gique & la réalisation absolument stricte des lois naturelles,
pour que le 1, la cause efficiente du miracle, entre en jeu au
moment précis pour remplir son but. Et puis, si Dieu prévoit
si bien le moment de l'intervention indépendante des lois, ne
serait-il pas plus digne de Lui d’organiser le monde de ma-
niére & n’avoir pas besoin de petites causes secondaires pour
rendre son ceuvre parfaite? Il faut étre bien & court d’argu-
ments pouar avoir recours au triste anthropomorphisme de
Hirzel, qui, comparant Dieu & un magistrat républicain régnant
dans un pays ol tous sont soumis aux mémes lois, suppose
qu’il se rencontre des cas exceptionnels que les lois ne sau-
raient prévoir, et ol Uintervention directe, indépendante des
lois établies, loin d’enfreindre l'ordre, en est justement la
condition.

Qu’on nous pardonne cette courte excursion dans un do-
maine qui n’est pas le notre; revenons a la conception que
nous pouvons avoir du miracle, et pour terminer ce sujet, exa-
minons encore dans son fondement ’hypothése qu’on invoque
dans cette argumentation en faveur du miracle objectif comme
conforme aux lois naturelles. Nous aurons ainsi l'occasion de
faire justice d’'une de ces 1dées funestes qui a engendré tant
de malentendus en théologie et dans la philosophie métaphy-
sique et qui, notamment dans cette question du miracle, n’a
guere fait qu’embarasser le probléme. Nous voulons parler de
I'ordre surnaturel ou divin qu'on oppose & l'ordre naturel des
choses. Le mot ordre ne peut avoir qu’une seule signification
et si dans le langage courant, on lui en donne souvent diffé-
rentes, si, en d’autres termes, on accepte de parler d’un ordre
relatif, ce n’est pas une raison pour conserver ce double sens
en science. Rigoureusement parlant, 'ordre est ou 1l n’est pas;
maisiln'y a pas plus d’ordre et moins d’ordre. Y etil-il seulement

THEOL. ET PHIL. 1897 8



114 ALBERT SCHINZ

le plus insignifiant détail contraire a 'ordre, on n’a plus le droit
de se servir de ce dernier terme; ce serait la semer a plaisir la
confusion dans nos idées. Partant de la, la distinction entre
ordre naturel et ordre surnaturel est évidemment inacceptable;
plus que de I'ordre et moins cque de l'ordre étant également
désordre. Concédons méme qu’il y ait (quelque chose au-dessus
de 'ordre naturel; 1l ne convient pas alors, si I'on ne veut
tout embrouiller, d’appeler encore cela : ordre. Du reste, pra-
tiquement parlant, si Uon tient 4 I'idée de deux ordres diffé-
rents et simultanément possibles, pourquoi I'un serait-il préfé-
rable & l'autre et pourquoi Dieu jugerait-il bon d’intervenir
(miraculeusement) pour substituer 'un de ces ordres & 'autre
qui est aussi ordre. Non ! l'ordre est de nouveau une notion
subjective; icl encore c’est pour nous que (uelque chose est
ordre ou non. Hors de la nous ne savons rien. Et dans ces
conditions admettre I'idée d’ordre surnaturel, ce serait autori-
ser & croire que notre monde est & la fois en ordre (point de
vue naturel) et en désordre (point de vue surnaturel). Et si, se
rangeant enfin & notre point de vue subjectif, on allégue encore
que ce qui est ordre pour nous peut étre désordre pour Dieu,
et vice-versa, nous l'accorderons volontiers ; mais alors le mot
ordre signifie & la fois deux choses différentes et ne peut étre
mis a contribution dans une discussion.

D’emblée donc, on aurait pu voir ce qu’il v avait d’irraisonné
a en appeler & un ordre surnaturel coexistant avec l'ordre na-
turel pour expliquer ou justifier la notion du miracle objectit.

Seconde objection. — Autre essai de sauvegarder le miracle
objectif avec les lois naturelles. Les lois, dit-on, ne sont que
I’expression de la volonté divine : Dieu ne les veut que pour réa-
liser ses desseins; lois n’est gqu'un autre mot pour dire volonté
divine. Deés lors rien de ce qui est volonté divine ne saurait
étre contraire & ces lois; mais tout événement, qu’il soit miracle
ou qu’il soit selon les lois naturelles, est I'expression de la méme
volonté divine libre et toute-puissante, et cetle volonté ne sau-
raitsecontredire elle-méme. G’est 1a un argument métaphysique,
cependant nous ne croyons pas devoir le passer sous silence.



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 115

Evidemment nous ne pouvons songer 4 contester la liberté
divine relativement aux lois natureiles. Mais qui ne voit que
dans le miracle objectif les lois n’en sont pas moins suspen-
dues, quand bien méme ce serait Dieu lui-méme qui agit selon
le droit qu’il possede? On ne saurait concevoir ainsi le phéno-
meéne miraculeux comme conforme aux lois naturelles. Il im-
porte de ne pas confondre coexistant el coagissant; en effet,
les lois naturelles peuvent, si I'on veut, coexister dans notre
pensée avec le phénomene miraculeux, mais si elles ne peavent
étre congues comme coagissant, 1l ne faut plus parler de phé-
nomene conforme aux lois naturelles. Ou bien si le phénomeéne
nous parait seulement, & nous, indépendant des lois naturelles
tout en ne I’étant pas en réalité, nous retombons dans le mi-
racle subjectif.

Troisieme objection. — Nous ne nous arréterons pas long-
temps a une troisieme tentative de sauvegarder le miracle
objectif, celle qui consiste & concevoir d’emblée toute loi
comme contingente. Etant donné tels antécédents plusieurs
1ssues différentes sont également possibles. Nous avons vu
tout & ’heure ce qu’il y aurait de contradictoire a parler de lois
contingentes et pourquoi il en est ainsi. Ou bien, en effet, les
lois sont concues nécessaires et alors des circonstances abso-
lument identiques ne sauralent engendrer qu'un seul phéno-
meéne, en sorte que le miracle objectif tombe. Ou bien vous
admettez 'hypothese de plusieurs événements possibles, et
légalement possibles, avec des antécédenls i1dentiques; mais,
loin d’aboutir a vos fins, vous créez encore des difficultés dont
il ne faut pas songer a sortir. Comment d’abord, s’il en était
ainsi, pourrions-nous prétendre connaitre jamais quelque chose
d’une facon adéguate, puisqu’d chaque événement il faudrait
supposer qu’un autre aurait pu tout aussi bien se réaliser?
Comment ensuite serions-nous en mesure de distinguer les cas
ou il y a et ceux ol il n’y a pas vraiment miracle? Enfin et sur-
tout, puisque chaque événement naissant des circonstances
supposées aurait lieu conformément aux lois naturelles,
comment parler du miracle objectif? Une fois encore nous



116 ALBERT SCHINZ

sommes ramenes au miracle subjectif seul concevable pour
nous.

Mais enfin, s’écriera-t-on lassé de tant de raisonnements, en
admeltant méme que nous ne pouvons concevoir un phéno-
meéne miraculeux, il ne résulte pas encore qu’il n’y en ait
point. Si I'histoire prouve d’une fagon irrécusable que des
miracles ont eu lieu, il faudra bien les admettre. — Oui! mais si
I’'on nous a compris, il résulterait justement de ce qui précéde
que I'histoire ne peut prouver 'existence de miracles objectifs.
Iist-ce d’étres doués d’autres lois de la pensée que les notres
que vous parlez? nous pourrions encore concéder la chose :
mais si ¢’est de nous qu’il s'agit, alors, non! le miracle subjec-
tif, — dont I'apparence d’ailleurs, nous I’avons vu, se confon-
drait toujours pour nous avec celle du miracle objectif, si nous
pouvions parler de ce dernier, — est seul concevable. Car com-
ment pourrait-on me prouver l'existence de quelque chose
que je ne puis concevoir ? Je ne puis concevoir un triangle rond,
une pierre en bois et ainsi de suite; ces choses n’existeront
jamais pour mol et personne ne me prouvera, a moi, qu’elles
existent. Encore un coup, les lois de la pensé€es sont les plus
inéluctables des lois : essayez de concevoir que 2 X 2 = 3.
Eh bien, le miracle objectif s’oppose aux lois de la pensée
comme 2 X 2 = 5, un rond carré, une pierre en bois, une
montagne plane, etc. Et toutes ces notions, le miracle objec-
tif avec elles, répondissent-elles méme a une réalité quel-
conque, nous n’en saurions jamnais rien. — Nous ne songeons
pas & prouver davantage. Mais il en résulte que l'histoire ne
peut nous prouver l'existence du miracle objectif, pas plus
qu’elle ne peut nous prouver que 2 X 2 = 5 dans certaines
occasions particuliéres, ou qu'une pierre soit dans telles cir-
constances spéciales en bois. Non! on n’a pas encore tout dit
quand on a dit c’est un fazt, car it resie I'essentiel : comment
nous concevons ce fait ; rien n’est résolu aussi longtemps que
ce point-la n’a pas ¢té élucidé. Ajoutons encore que si 'his-
toire ne peut prouver l'existence du miracle objectif, par le fait
que s’il existait nous ne pourrions pas le savoir, il en résulte



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 15%

que toutes les questions relatives a la réalité du miracle, & sa
possibilité, etc., sont comme nous 'avons fait entendre dés le
début parfaitement oiseuses, et il serait & souhaiter que les
savants missent leurs forces au service de probltmes par es-
sence moins insolubles.

11

La notion du miracle subjectif. — Nous sommes arrivés a
la conclusion que l'existence d'un phénomeéne dérogeant aux
lois naturelles ne peut étre acceptée; non pas pour des raisons
métaphysiques ou théologiques, mais pour le motif bien plus
incontestable que le miracle objectif ne peut étre congu par
nous, en vertu des lois qui regissent nos connaissances et nos
pensées; donc pour nous tout au moins il ne saurait exister.

Reste & voir si nous avons beaucoup perdu en abandonnant
a son sort cette notion du miracle objectif. D’abord en soi, la
vérité n’est jamais regrettable, et, dat sa connaissance entrai-
ner a sa suite un grand effondrement, nous ne voyons pas qu’il
soit de notre dignité de rester les jouets de lillusion, quand
une fois nous savons qu’il y a vraiment illusion. Ensuite com-
bien de fois n’a-t-on pas vu que de pareils regrets sont tout a
fait irraisonnés ! N’ayant jamais réfléchi par soi-méme & ce qui
pourrait faire la valeur de ces idées qu’il s’agit d’abandonner,
on s’y était altaché purement par tradition, — et souvent avec
d’autant plus de force qu'on ne savait pas soi-méme pourquol
il était important de leur rester fidele. Enfin et surtout, com-
ment ne pas comprendre que 1’édifice entier n’en sera que plus
solide, si, constatant I’existence de matériaux de mauvaise pro-
venance, vous les remplacez par d’autres dont la qualité est
assurée. S1 rien n’a croulé aussi longtemps que les parties
minables rentraient dans le corps du béitiment, vous ne devez
pas nécessairement en conclure que ces matériaux, que l’exa-
men a paru démontrer mauvais, sont bons néanmoins: il est
pour le moins aussi légitime (surtout si I'on se souvient de tant
d’autres exemples fournis par I’histoire des dogmes) de con-
clure ala solidité des autres parties et du monument dans son



118 ALBERT SCHINZ

ensemble. A un point de vue trés exclusivement pratique la
présence ou 'absence de ces éléments dans la foi peut sembler
indifférente, mais chacun reconnaitra que, s’il faut se pronon-
cer, ils finiront par étre plutdt nuisibles qu’utiles, s’ils ne le
sont peut-étre pas encore. Tel est précisément le cas du mi-
racle objectif ; I'idée qu’on se fait du miracle peut étre inoffen-
sive pour une foi toute pratique, mais en théologie il n’en est
pas de meéme, le miracle objectif devient méme trés génant
quand on essaie de le faire rentrer comme partie intégrante
dans un christianisine raisonné.

Supposez qu’en effet la notion du miracle objectif réponde &
une 1dée parfaitement accessible & I'homme réfléchi, vous
n‘auriez rien gagné du tout. Car il s’agirait maintenant de four-
nir un critere propre a distinguer le miracle objectif de ce qui
n’'a que les apparences du miracle. Or, par définition, le com-
ment du miracle, qu’il soit objectif ou subjectif, nous échappe;
s’il n’en était pas ainsi et que nous comprissions de quelle fa-
con le miracle s’est produit, ce ne serait justement plus un
miracle pour nous. Mais sl nous ne saisissons pas ce « com-
ment, » il devient par la-méme impossible de dire si c’est ou
non d’une intervention miraculeuse qu’il s’agit, et si c’est mi-
racle objectif ou subjectif, tous les deux étant identiques dans
leur fagon de se présenter a nous.

Au contraire, en admettant d’emblée le miracle subjectif
seul, le doute ne va pas si loin. Nous avouons, 1l est vrai, ne
pas connaitre les lois particulieres qui président & tel phéno-
mene, mais au moins sommes-nous fermement convaincus
qu’il est régi par des lois et de ces lois nous pouvons remonter
a Dieu qui en est le créateur : sommes-nous, sinon tout a fait
éclairés, au moins dans une sorte de clair-obscur.

En outre, avec ’hypothése du miracle objectif — et supposé
méme que nous sussions qu’il s’agit bien de miracle et non
d’une simple apparence de miracle, — qui nous garantirait que
c’est Dieu qui est intervenu et non une autre puissance indé-
pendante des lois naturelles? Ce doute serait cependant re-
grettable pour la foi chrétienne. Enfin, allons jusqu’a conceder
encore la possibilité de savoir que c’est bien Dieu qui a agi, nous



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 119

n’en serions pas plus avancés. Dieu doit naturcllement com-
prendre le comment du miracle, sans cela il ne pourrait I'exé-
cuter. Le miracle est donc, pour Dieu au moins, compréhen-
sible. Maintenant cette intelligence divine dans le miracle est ou
bien de méme essence rue la notre, c’est-a-dire que Dieu con-
colt ce miracle selon des lois de la pensée analogues a celles
qui gouvernent nos pensées, et alors le miracle reste subjectif,
ou bien on peut imaginer que l'intelligence divine est d'une
aulre nature que la notre (pas seulement différente de degré,
mais d’essence) en face des phénomeénes, mais alors, comme
toute conception relative a cette intelligence divine ainsi en-
tendue nous ¢échappe entierement, nous n’aurions aucune rai-
son pour afflirmer si Dieu agit dans tel cas (conformément a
cette intelligence surnaturelle) selon des lois, et pas davan-
tage des lors s’il y a miracle objectif ou non. C’est donc
une bien mauvaise spéculation que d’en appeler au miracle
objectif pour rendre compte des récits et fails miraculeux.
Avec le miracle subjeclif ou phénomene s’expliquant par les
lois naturelles, nous étions dans un demi-jour, et sous prétexte
de nous ¢clairer davantage, ’on nous conduit avec le miracle
objectif dans une obscurité compléte.

[t on nous permettra une fois encore, a titre d’exception, de
jeter en passant un regard du coté de la théologie proprement
dite. On a de tous temps, ouvertement ou tacitement, estimé
la valeur du miracle a I’élément de finalité qui y est contenu.
Dans la Bible surtout, le miracle est toujours considéré comme
un signre. La résurrection par exemple, abstraction faite du
sens qu’elle a en soi, a pour nous sa vraie valeur dans le signe
que nous devons et pouvons y voir; et, en effet, Jésus aurait
pu ressusciter sans que les apotres en sussent rien; 1l n’en
a pas €te ainsi; ce miracle a da étre manifesté aux hommes
pour qu’ils crussent : « Si Jésus-Christ n’est pas ressuscité
votre foi est vaine. » L’'importance du miracle ne git donc pas
dans le fait du miracle, mais dans le but que 'auteur s’en pro-
pose. Si maintenant Dieu, qui est cet auteur, oblient ce méme
but sans intervention spéciale et indépendante des lois natu-
relles, il est bien évident que sa sagesse exige I'emploi de ces



120 ALBERT SCHINZ

moyens plus simples; si Dieu alteint les résultats qu’il attend
du miracle, sans miracle proprement dit, il ne recourra pas a
ces petits moyens que nous lui prétons treés généreusement,
mais d’une fagon tres irrétléchie. Plus les moyens d’action se-
ront simples, plus sa gloire sera grande; dés lors, admettre le
miracle objectlif, serait au point de vue objectif lui-méme ra-
baisser Dieu et non chanter ses lonanges. — Mais, répondra-t-
on, comment préler & Dieu des desseins aussi bas? n’est-ce pas
alors qu’il veut nous tromper, nous faire prendre pour des mi-
racles ce qui n’en est pas... et c’est la ce qu’on revendique
pour le Tout-Puissant et Tout-Sage ?— C’est sortir de la question
(que de parler ainsi : Dieu ne s’est pas propos¢ de montrer
aux hommes un miracle pour le fait lui-méme; nous le répétons,
le miracle doit étre considéré dans son but, et ce but en Dieu
est tout moral. Aussi bien, si vous raisonnez comme vous
le faites, tirez la conclusion que, quand, dans une conversation,
j’ai mal compris mon interlocuteur, ¢’est ce dernier qui a voulu
me tromper. Du reste, I'argument se retourne contre vous et
votre fui. Imaginez que telle priere que vous avez adressée a
Dieu soit exaucée : le cours des événements a pris naturelle-
ment une tournure qui est toute en votre faveur, — et vous
affirmez que c’est Dieu qui vous a entendu. Mais non, pas du
tout! Comment Dieu aurait-il pu vous laisser croire qu'il avait
agi en votre faveur, quand il vous paraissait & vous et a d’au-
tres que l'ordre naturel a suivi son cours sans dévier? En
agissant naturellement pour vous exaucer, Dicu vous aurait
trompé, sans cela oll est-ce que serait la Providence? Pour
que votre fol pat demeurer inébranlée, et pour la dignité de
Dieu, il eut donc fallu un vrai miracle, — rien qu’un mi-
racle!!!

1v

Cependant, en repoussant le miracle objectif, ne prouve-t-on
pas trop, et par conséquent rien ? Si le miracle subjectif exis-
tait seul, s’il n’y avait pas pour nous de différence entre ce qui
est miracle et ce qui parait tel, si tout ce que les lois naturelles
ne nous expliquent pas rentrait pour nous dans la méme cate-



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 121

gorie de phénomeénes miraculeux, le nombre de ces phéno-
menes-1a ne serait-11 pas beaucoup trop grand pour que nous
y attachions encore la moindre importance? N’y aurait-il pas
simplement autant et méme plus de phénoménes miraculeux
que de phénoménes naturels, et par conséquent le miracle se-
rait-il bien encore pour nous miracle? A force d’en voir, il
semble bien que nous n’y prendrions plus garde ou plutot jamais
il ne fat venu a l'idée de personne de parler de miracle. Non
seulement il n’y aurait plus possibilité pour nous de tracer une
limite entre miracle réel et miracle apparent, mais, de fait,
cette différence ne saurait logiquement étre maintenue. Or, il
est pourtant dament établi que les hommes font parfaitement la
différence, et qu’ils nomment parmi les phénomenes non expli-
qués pour eux par les lois naturelles, les uns miraculeux, les
autres pas. Nier donc le miracle objectif pour n’accepter que le
miracle subjectif qui n’autorise absolument pas cette différence,
c’est aller, semble-t-il, directement a 'encontre de 'expérience
la plus commune.

Nous répondons : Il est vrai que les hommes n’attribuent
pas le caractere miraculeux & tout phénomeéne de la cause du-
quel ils ne se rendent pas naturellement compte; et que, de
plus, le miracle subjectif annihile de fait la distinction entre
les deux catégories de phénoménes. D’autre part, notre con-
ception du probleme ne pourra étre définilivement rejetée
que si ’on prouve prealablement qu’il est impossible de rendre
compte autrement que par 'admnission du miracle objectif, de la
distinction effective que font les hommes parmi les phénoménes
inexpliqués, peut-étre inexplicables, en appliquant aux uns le
prédicat miraculeux el en le refusant & d’autres.

Un simple coup d’eeil sur les phénomeénes qu'on a classés
sous la rubrique du miracle, nous met déja en mesure de
constater un fait trés significatif : & savoir que la limite entre
ce qui est miraculeux et ce qui ne I'est pas, est loin d’étre fixe ou
invariable, Ce qui est miracle pour 'un est souvent phénoméne
tout naturel pour 'autre et vice-versa. !l n’en pourrait certaine-
ment pas étre ainsi, si I'on devait considérer ces phénomeénes
miraculeux comme objectivement tels; le miracle objectif doit



122 ALBERT SCHINZ

étre le méme pour tous et objectif pour tous; seul le miracle sub-
jectif permet de rendre raison de ces divergences. L’expérience
confirme donc absolument en cela notre maniére de voir. Un
enfant que le monde met encore chaque jour en face de phé-
nomenes nouveaux pour lui, ne considérera pas comme extraor-
dinaire un phénomene qui, a nous, paraitra au contraire affec-
ter tous les caractéres du mystérieux et du surnaturel ; 'enfant
admet qu’il en sera de ce nouveau phénomene comme de tant
d’autres, inexpliqués pour lui d’abord, mais dont il a fini par
entrevoir le « comment. » Pour l'adulte, au contraire, dont
I’expérience est bien plus riche, un phénomeéne vraiment
extraordinaire le frappera bientdt; de plus, il est déjd plus
apte en procédant par analogie & discerner si un phénomene
est de ceux dont rendent compte des lois naturelles connues
ou non. Inversément il est bien des phénoménes nous parais-
sant & nous fort simples & expliquer, mais en présence desquels
I’enfant criera infailliblement au miracle. Nous n*avons méme
pas besoin de citer d’exemples. Il n’en est pas autrement des
sauvages ou, en général, des peuples peu avancés dans la con-
naissance des lois naturelles. Il suffit de rappeler le role dans
I'histoire des éclipses de lune ou de soleil, 'apparition des co-
metes et autres signes célestes, tous phénomeénes qui n'ont rien
pour nous que de tres naturel. Par contre, 12 ot le plus for-
cené des positivistes est contraint d’avouer le mystere, quand
il s’agit, par exemple, de savoir d’ou vient ce monde et com-
ment il a été créé, il se trouve que bien des peuplades n’ont pas
méme de mot exprimant I'idée de création ; rien n’est plus na-
turel pour eux que d’exister; les problemes les plus immenses
aux veux denos hommes de science ne les abordent pas, tandis
qu’ils ne voyent rien d’extraordinaire a croire que I'homme a
eté créé par une grosse araignée noire. — A mesure que les cir-
constances changent, que 'homme passe de la barbarie al'état
civilisé, de l'’enfance 4 I’dge mur, toutes ces conceptions se
modifient. Un enfant cesse de croire au surnaturel d’'un phéno-
meéne dés qu’il en a saisi les causes naturelles ; mais avant d’en
étre 14, le phénomene avait bien dans sa pensée les caracteres
du miracle, Miracle est donc pour lui synonyme d’incompris.



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 123

De méme pour le sauvage. De méme pour nous enfin, car qui
oserait affirmer qu’en faisant chaque jour des progrés dans nos
connaissances, nos conceptlions des événements n'en sont pas
profondément modifiées? La foudre, les tempétes, les éruptions
des volcans, ete., étaient tout autant de miracles pour les an-
ciens ; comme ils n’expliquaient pas ces phénomeénes par les
lois naturelles, l'intervention divine directe leur tenait lieu
d’explication.

De ce qui précéde nous retirons, outre une nouvelle confir-
mation du fait que le miracle est pour nous toujours purement
subjectif, la certitude qu’il existe bien certains critéres que les
hommes invoquent conscicmament ou non, pour distinguer
parmi les phénomeénes inexpliqués pour eux, ceux qui sont
miraculeux et ceux qui ne le sont pas; car, s’il n’en était pas
ainsi on ne rendrait raison ni du désaccord qui régne en géné-
ral sur ce point, ni de P'accord relatif qui ne s’impose pas
moins a 'observateur.

Essayons d’indiquer au moins deux ou trois des caractéres
qui firent attribuer I’épithéte de miraculeux a tels phénomeénes
inexpliqués plutot qu’a d’autres. D’abord il fallait que ceux-ci
se manifestassent rarement ; plus c’était le cas et plus on était
disposé & v voir les effets d’une intervention surnaturelle. En ou-
tre, on était plus disposé & voir un prodige dans des phénomenes
d’apparence frappante, que dans d’autres qui n’attiraient pas
autant 'attention. Il y en eut, de ces phénomeénes, qui passé-
rent par des péricdes de transition : ainsi on n’était au fond pas
trés précis chez les Romains quant a I'idée qu’il fallait se faire de
telles manifestations célestes en temps d’orage. La foudre ne
fut probablement pas toujours considérée comme phénoméne
Surnaturel, par contre, les pluies de pierre ou de sang, les
bolides, etc., conserverent toujours le nom de prodigia. Un
autre caractére ajoutait beaucoup a la disposition & croire au
miracle & propos d’un phénomeéne sortant déja de l'ordinaire :
c’était le cas ot 'on voyait devant soi, en chair et en os, I'au-
teur de 'acte miraculeux. Ceci du reste ne changeait en rien
I'interprétation de ces actes, comme effet d'une intervention
divine; soit qu’on pensat que Dieu avait communiqué sa puis-



124 ALBERT SCHINZ

sance a4 un humain, soit que 'on considérat ce dernier comme
une incarnation de la divinité. Voyez Jésus-Christ et tous les
faiseurs de miracles de lantiquité; voyez entre autres les
exemples caractéristiques de Paul et Barnabas a Lystre, et de
Paul dans l'ile de Crete.

Ce sont la quelques-uns des critéeres d’ailleurs tout extérieurs
du miracle. Nous n’avons pas & les apprécier, 'admission du
miracle subjectif éliminant d’emblée toute discussion sur leur
valeur. Nous avions 4 montrer que la différence entre phéno-
meénes inexpliqués, considérés cependant comme naturels, et
phénomenes inexpliqués, dits miraculeux, pouvait avoir son
origine ailleurs que dans l'admission de la réalité du mi-
racle objectif opposé aux phénoménes naturels. Mais de cri-
tére en soi il n’en existe pas, il n’en doit et n’en peut exister.
Si'on se range avec nous a l'opinion du miracle subjectif,
alors le critére est et demeure, nous 'avons dit déjd, tout mo-
ral1, Du reste, ici encore, 'expérience la plus indéniable vient
a I'appui de nos assertions. Pourquoi est-on si disposé, comme
malgré soi, & considérer plutot comme authentiques les miracles
bibliques que ceux relatés par des auteurs paiens? Ce peut
étre quelquefois, mais ce n’est certes pas toujours, qu’ils alent
un caractére moins fantastique; il en est parmi les miracles
des gentils qui se produisent dans des circonstances tout ana-
logues a celles des récits sacrés, et au point de vue de la cri-
tique historique les auteurs sont aussi peu suspects de pieuse
tromperie que les auteurs chrétiens ou hébreux. Nous n’avons
donc aucune raison pour admettre a priori plutot les uns que
les autres. Seule, la haute autorité des Ecritures pour nous
peut faire accorder plus de confiance aux récits qui y sont con-
tenus; mais c’est une autorité toute morale ; logiquement, rien
ne ferait pencher la balance de ce co6té plutoét que de l'autre.

1 Nous sommes heureux de nous rencontrer ici et dans les lignes qui suivent
avec M. Aloys Berlhoud, de Genéve. Nous avons pris connaissance récemment
de son petit ouvrage : « Le surnaturel chrétien en regard de I’hypnotisme et du
spiritisme » (1896). Sa these fondamentale ne différe en rien de celle exprimée ici.
Nous reléverons ici-méme, dans un article bibliographique, en quel point nous
nous s¢parons de lui et pour quelles raisons nous le faisons.



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 125

Le pére des miracles c’est bien, comme on I'a dit souvent, la
foi, — et nous ne disons pas la superstition. Il fallait, pour
tous ceux qui étaient décidés a voir dans le miracle le doigt
de Dieu, que 'on pit saisir bien effectivement une fin, un but
que se proposait le Tout-Puissant vis-a-vis de ses créatures.
Ne comprenait-on pas leffet visé, — comme il elit été indigne
de I’Etre Supréme d’agir sans but, ou bien on attribuait le phé-
nomene & un étre surnaturel mauvais, ou bien plus simple-
ment on y voyait un phénomeéne naturel donl on ne pouvait
rendre compte.

N’est-ce pas, en effet, ce critéere qu’on a toujours appliqué?
Quand certains auteurs se sont refusé a4 rejeter en bloc tous
les miracles paiens ou les miracles chrétiens postérieurs a 'age
apostolique (miracles attestés du reste par des auteurs chré-
tiens méme, citons seulement saint Augustin), ils ont opéré
le triage en ¢laguant les phénomenes présentant une grande
apparence de merveilleux peut-étre, mais quaucun motif mo-
ral ne justifiait. N'est-ce pas également de ce chef qu’on a éli-
miné certains faits miraculeux qui avaient été subrepticement
glissés dans les récits sacrés, probablement par des serviteurs
du Seigneur pétris de bonnes intentions, mais dépourvus de
tout bon sens et qui, pour rehausser la gloire divine, usaient
du procédé douteux de multiplier les récits de caractére plus
charlatanesque que religieux. C'est en tout cas en partant de
la que le protestantisme a fait justice de bien des légendes,
propres peut-étre & éblouir certains chrétiens peu cultivés,
mais qui, d’abord, n’ont rien & faire valoir pour les justifier,
et ensuite n’expliquent méme pas les problémes a résoudre.
Prenez, par exemple, la légende qui fait de Marie, la meére de
Jésus, une femme sans péch¢é. On voulait probablement rendre
mieux compte par ce moyen de la parfaite pureté morale du
Seigneur : s1 Jésus, pensait-on, fat né d’une femme pécheresse,
il fat né pécheur lui-méme. Mais, de nos jours, le premier en-
fant venu découvrira le vice de cette argumentation : s’il faut
naitre d’une femme sans péché, pour étre soi-méme sans pé-
ché, 1l faudra que Marie & son tour soit fille d'une femme sans
péché, et ainsi de suite jusqu’a notre meére a tous. A moins



126 ALBERT SCHINZ

d’admeltre une intervention divine spéciale pour Marie ; mais,
dans ce cas, puisque c’est le Messie que ’on voulait sans pé-
ché, n’etit-il pas été a la fois plus simple et plus digne de Dieu
de créer directement le Messie sans péché, — car il nimpor-
tait probablement guére & Dieu d’intervenir ici plutot que la,
si pourtant il devait intervenir une fois.

Nous ne jugeons pas nécessaire de continuer nos investiga-
tions dans ce domaine du miracle subjectif. Ce que nous en
avons dit a fait voir, nous l'espérons, que si nous avons du
faire abstraction du miracle objectif, la réalité des faits n’a
pas éteé sacrifiée pour autant. Tout ce qu'on expliquerait avec
I’acceptation du miracle objectif est également expliqué avec
le miracle subjectif; et quand aux faits que le miracle objectif
n’explique pas, le miracle subjectif en rend compte parfaite-
ment. Tout est donc a 'avantage du miracle subjectif.

Donc, concluons-nous : en soi, tout phénoméne dénommé
miraculeux est compréhensible ou explicable par des lois na-
turelles. Mais est-ce & dire cependant que nous les compren-
drons réellement ? Nous ne voudrions pas avoir dit cela. Seule-
ment si nous n’arrivons pas a celte compréhension, ce n’est
pas la faculté elle-méme qui nous mandque pour cela, mais un cer-
tain degré de cette faculté. Un enfant ne souléve qu’un poids
de 10 kg. ; est-ce & dire qu’il ne soit pas possible en soi de
soulever un poids de 20 kg. ? Non, certes, un adulte le fera ai-
sément. Or, qu’est-ce qui a manque a ’enfant pour soulever
les 20 kg. 7 La force? Non, mais un certain degré¢ de force.
L’homme souléve aussi les 20 kg. avec de la force ; il n’est pas
revétu, parce qu’il en souléve plus de 10, d’'une faculté spé-
ciale. Nous pouvons poursuivre plus avant encore notre com-
paraison : il n’est pas probable qu'un homme souléve jamais
1000 kg., mais si on soulevait ce poids ce serait encore avec
de la force. Ou bien du fait qu'un homme ne devrait jamais
posséder la force nécessaire pour ces 1000 kg., en résulterait-il
peut-étre que jamais un homme n’a eu ou n’aura de force? De
meéme en est-il du miracle : parce gue notre faculté de con-
naitre sera probablement toujours trop faible pour comprendre



ESSAI SUR LA NOTION DU MIRACLE 127

certains phénomeénes connus sous le nom de miraculeux, 1l est
illégitime d’en conclure que ce ne serait pas de l'intelligence
du tout qui résoudrail ces problémes pour qui serait en état de
les résoudre, et qu’il faille recourir & la these du miracle ob-
jectif.

Remarquons en terminant que ce n’est pas présomption ou
illusion sur la puissance de compréhension humaine, comme
on sera sans doute tenté de nous en accuser, qui nous fait
parler ainsi; la raison en est, toutau contraire, que la these du
miracle objectif nous demande quelque chose qui est au-des-
sus de notre intelligence, en nous proposant de concevoir un
phénomeéne qui ne soit pas un phénomene.

Janvier-février 1896,




	Essai sur la notion du miracle : considérée au point de vue de la théorie de la connaissance

