
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: Notes bibliographiques

Autor: Roux, Gustave

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTES BIBLIOGRAPHIQUES

Balfoir : Fondements de la foi. — Laidlaw : L'homme d'après la Bible. —

Bradford: L'hérédité. — Smith : Le gouvernement divin. — Illingword : La

personnalité en l'homme et en Dieu. — Voisey : Le Théisme. — Fraser :

Philosophie du Théisme. — Haeckel: Confession de foi d'un homme de science.

Romanes: Pensées sur la Religion. — Denney: Essais théologiques. —W.-E.
Gladstone : Etudes religieuses.

Nous désirerions dans ces simples notes attirer l'attention des

lecteurs de la Revue sur quelques-unes des productions récentes
de la théologie anglaise. Mais, comme le champ dans lequel on

pourrait ici glaner est singulièrement étendu, nous nous bornerons
dans ce compte rendu rapide à mentionner surtout les œuvres de

philosophie religieuse qui nous sembleraient avoir une utilité
réelle ou présenter un intérêt quelque peu spécial.

L'un des plus solides ouvrages d'introduction à l'étude des

questions que discute la théologie est, sans aucun doute, celui
d'un politique eminent, M. Balfour, qui a porté ses méditations sur
les fondements de la foi chrétienne A L'adversaire qu'il combat
c'est l'agnosticisme ou, comme il l'appelle, le naturalisme, qui
nous condamne à ne connaître que les phénomènes et les lois qui
les relient, et affirme que la seule réalité est « le monde que nos

perceptions nous révèlent et qui est l'objet des sciences
naturelles. »

Dans la première partie de l'ouvrage, qui porte ce til re : «Quelques

conséquences de la foi, » l'auteur place le naturalisme en face

1 The Fondations of Belief, by the Right Hon. A. James Balfour. London,

Longmans Gree & C° — and New-Vork.

[Depuis que ces lignes ont été écrites, l'ouvrage a paru en français sous ce titre :

Les bases de la croyance, par A. J. Balfour, traduit par G. Art, préface de F. Bru-

neuere. In-8°. Paris, Montgradieu : 7 fr. 50. RèdJ\



80 NOTES BIBLIOGRAPHIQUES

de la morale, de l'esthétique, de la raison, et il aboutit à ceci:
Avec le naturalisme la morale devient un catalogue de préceptes
utilitaires, la beauté n'est que l'occasion d'un plaisir passager,
la raison le passage d'un système à un autre, et, comme les appétits

les plus grossiers de l'organisme, cette raison elle-même ne

nous est donnée que pour la satisfaction de nos besoins matériels.
Le devoir? le sacrifice? Ruse habile de la nature qui nous pousse
à des actes d'altruisme parce qu'elle est préoccupée non de notre
bonheur, mais de l'existence de ceux qui nous remplaceront ici-
bas. C'est ainsi qu'elle nous commande des vertus désintéressées

en les recouvrant du manteau splendide dont, seuls, les sentiments
moraux peuvent les revêtir.

Dans une deuxième partie: «Raisons de la foi,» M. Balfour
montre la faiblesse de la théorie empirique de l'univers. Chose

étrange I Cet empirisme même ne redoute pas d'affirmer que le

lien le plus étroit unit le matérialisme à la science, et prétend
attribuer à celle-ci et à celui-là une autorité suprême sur les pensées

et la conscience de l'humanité — L'idéalisme serait-il plus
satisfaisant que l'empirisme Non ; d'où il résulte que nous ne

possédons ni un système de métaphysique, ni une théorie de la
science qui puissent véritablement satisfaire l'âme humaine. Dès

lors « nous ne pouvons nous contenter de cette vue simpliste,
autrefois universellement acceptée, que, lorsqu'une divergence
réelle ou supposée se produit entre la religion et la science, il faut
rejeter le témoignage de la science comme hérétique, ni de cet

autre point de vue également naif, et dont les excès du premier
ont été trop longtemps la cause ou l'occasion, que toute affirmation

théologique est douteuse, si elle n'est pas confirmée par la

science, et fausse si elle ne peut se concilier avec les déclarations
des savants en vogue. »

L'auteur a accompli le côté négatif de sa tâche. Il commence
dans la troisième partie de l'ouvrage à édifier. « L'autorité et la
raison, » tel est le sujet qui l'occupe désormais. Le populaire a

cru longtemps que « raison » et « droit » sont équivalents, et que
((l'autorité» n'est que le refuge des esprits étroits ou absurdes
dans leur bigoterie. A ce point de vue, l'autorité n'a nulle place
parmi les causes légitimes de la foi et la raison « peut seule
sagement façonner les convictions de l'humanité. » Pure exagération
Nulle société ne pourrait exister si chacun de ses membres ne

devait agir que d'après des principes qu'il se fût formés de novo.



NOTES BIBLIOGRAPHIQUES 81

Que disons-nous Jamais cet état de choses ne pourrait se

produire, parce qu'il est impossible à l'individu d'entreprendre sa

marche dans la vie, l'âme entièrement affranchie des influences

prédisposantes de l'éducation et du milieu dans lequel elle est jetée.
Les effets de la raison sur nous sont insignifiants si on les compare

aux influences puissantes que l'autorité et parfois la coutume

exercent sur notre esprit, même à notre insu, soit comme individus,
soit comme membres d'une famille, d'un parti, d'une nation ou
d'une église. N'y a-t-il pas comme un « climat psychologique » à

l'influence duquel nous ne pouvons échapper et qui constitue
comme une base irrationnelle sur laquelle s'élève l'édifice de nos

croyances? comme une source de pensées et de sentiments à

laquelle nous puisons à chaque heure, et d'après lesquels nous
agissons. Les croyances, les idées qui nous dirigent le plus habituellement,

nous nous les approprions non par un raisonnement
conscient, mais comme un don reçu par héritage, en un mot par
des moyens auxquels la raison n'a point de part. Disons que c'est

de l'autorité que la raison tire les prémisses les plus importantes
de ses syllogismes.

Nous voici parvenus à la quatrième partie. Ici l'auteur expose
les idées qui nous aideront à nous former une philosophie provisoire,

et nous conduiront sur le seuil de la théologie. M. Balfour
estime qu'une présupposition telle que celle d'un « Dieu vivant »

est nécessaire à la science. Si on l'admet dans ce premier domaine
on ne peut la refuser à l'éthique, à l'esthétique et à la théologie.
Acceptée comme un principe général applicable à la foi, elle nous
donne la solution de quelques-unes au moins des difficultés que
le naturalisme ne peut résoudre. Ici du reste on ne peut s'arrêter
à un pur théisme. Qui nous dira en effet l'intérêt moral que Dieu
prend à nous? Tous les membres de l'humanité ne peuvent
s'adonner à l'analyse spéculative de leur nature morale qui seule

nous les fournirait. Qui fera donc pénétrer en nous cette vérité
essentielle qu'aux yeux de Dieu l'immutabilité des cieux est

d'importance inoindre que la croissance d'une âme humaine dans
le domaine moral? Il n'y a nulle part de moyen plus efficace pour
atteindre ce but que la doctrine chrétienne de l'Incarnation.

Disons en terminant que ce qui constitue une force décisive
dans l'argumentation de l'auteur c'est la preuve qu'il nous donne

que la science a besoin d'affirmations d'abord sans preuve, et de

présuppositions, aussi bien que la théologie ; et qu'il n'y a aucune
théol. et phil. 1897 6



82 NOTES BIBLIOGRAPHIQUES

des difficultés que l'on soulève contre les fondements de la foi
religieuse, que l'on ne puisse élever dans une égale mesure ou
dans une mesure supérieure contre les fondements de la science

elle-même.
Cet ouvrage remarquable a été l'objet d'un grand article du

professeur Kaftan de Berlin dans les Preussische Jahrbücher :

«Introduction à la théologie » imprimé depuis lors à part, il y a quelques

mois. Comme M. Balfour, le Dr Kaftan cherche à limiter la
sphère des sciences naturelles, et nie qu'elles aient le droit d'exercer

leur juridiction dans le domaine de la philosophie et de la
théologie. Enfin l'un et l'autre, en établissant les bases sur
lesquelles ils élèveront leur édifice, choisissent, comme le sol solide

qui pourra le supporter, les besoins pratiques de l'être humain.
L'enseignement de l'Ecriture sur la nature humaine, tel est le

sujet exposé par le Dr Laidlaw1. Rejetant la théorie de la triple
division de l'être humain, il affirme que, selon les saints livres,
l'homme est composé de deux éléments, l'un « dérivé de la terre, »

l'autre « déposé en l'homme par le souffle divin. » Dans le Nouveau

Testament, les mots âme et esprit sont employés librement, et

l'un pour l'autre, pour désigner la nature intime de l'homme. Pour
la psychologie biblique, le mot esprit indique d'abord l'origine
divine de la vie physique elle-même en l'homme ; en second lieu
l'aspect le plus intime de la vie intérieure naturelle ; enfin dans
le système le plus récent de] la pensée chrétienne (Paul) la vie
regénérée ou spirituelle par laquelle l'homme est de nouveau uni à

Dieu par Jésus Christ. Quant à l'image de Dieu en l'homme, elle
consiste dans l'intelligence, la conscience et la personnalité. L'original

divin d'après lequel l'homme a été formé nous est ainsi
présenté non comme une pure volonté souveraine mais comme

un amour absolu.
L'auteur touche à l'idée de la préexistence de Jésus Christ et fait

observer que les relations entre le Logos préexistant et l'humanité,
considérées comme une préparation à celles qu'il devait avoir
avec l'homme dans son Incarnation, ont une portée considérable
dans la sotériologie du Nouveau Testament. Il estime aussi que
de grandes déclarations encore inexplorées des Saints Livres
unissent la relation du Fils à l'univers, et celle du Rédempteur
glorifié au rétablissement de toutes choses. Après avoir montré

1 The Bible Doctrine of Man, by J. Laidlaw, D- D. Edinburgh, Clark.



NOTES BIBLIOGRAPHIQUES 83

l'insuffisance de la théorie de l'immortalité conditionnelle, il y
trouve une preuve de l'impossibilité d'accepter la division tripartite

de l'homme sur laquelle elle s'appuie, et montre qu'une
conception vraie de l'immortalité est intimement unie à une doctrine
saine de la nature humaine.

C'est également de l'homme que le Dr Bradford s'occupe dans

son récent ouvrage sur l'hérédité1. Ici de graves problèmes ont
été soulevés parles savants. L'auteur s'est minutieusement enquis
des faits et des prétentions avancées par les écoles rivales de

Darwin et de Weissmann dont il expose très clairement les
doctrines. A ces faits, il en a joint un certain nombre empruntés à

ses études et à sa propre expérience. Il reconnaît la force de

l'argument tiré des tendances qui sont transmises par l'hérédité, et

se demande quelle influence ces idées doivent avoir sur nos
conceptions de la responsabilité morale. Il est si désireux de n'oublier
jamais l'influence des mauvais éléments dans l'héritage que le
criminel a reçu de ses pères, qu'il serait porté à tenir à peine un
compte légitime de cette grande vérité que l'hérédité est le moyen
divin que Dieu a choisi pour conserver les vertus ou les grâces

acquises péniblement par plusieurs générations. L'auteur discute
ensuite tous les sujets qui se rattachent à ce grave problême,
éducation, paupérisme, vice et crime. Il arrive enfin à celui de la foi
et à toutes les questions qui se rapportent à la personne de Christ.
Pour lui « le salut est la délivrance de la loi de l'hérédité, en tant
que celle-ci touche à la possession et à la transmission d'une
nature mauvaise. C'est la substitution en l'homme d'une ente pure
à une ente affaiblie et corrompue, » et il cite à ce sujet les mémorables

paroles de saint Paul : « Nous soupirons en nous-mêmes

en attendant la rédemption de notre corps. » Dans le dernier
chapitre, il affirme que Christ ne peut être expliqué par les lois de

l'hérédité ou de l'influence du milieu.
Le gouvernement de Dieu dans sa relation avec l'évolution de

l'humanité, tel est le sujet qu'étudie M. Smyth 2. Spencer ne peut
admettre que Dieu se manifeste en Christ d'une manière personnelle.

Ce philosophe prétend que la science dépouillera de plus
en plus l'objet de la religion de tous les attributs humains dont

i Heredity and Christian Problems, by A. H. Bradford, D. D. London,
Macmillan.

2 The Government of God, in relation to the Evolution of Man by W. W

Smyth (Stock).



84 NOTES BIBLIOGRAPHIQUES

l'anthropomorphisme des siècles passés l'a revêtu, pour ne laisser
à l'homme, comme le Dieu de l'avenir, que l'Inconnaissable. Il
estime que la Puissance insondable peut posséder un mode d'existence

supérieure à la personnalité. Notre auteur maintient fermement,

au contraire, que dans ses douleurs, dans sa mort, sous
tous les cieux, l'homme a aspiré non à une réalité vaporeuse et

vague, supérieure à la personnalité, mais bien à un Dieu personnel.
Pour lui, la limite suprême du progrès poursuivi dans l'évolution
n'a pu être atteinte que lorsque Dieu est venu lui-même directement

en aide à la créature humaine. Il affirme, en un mot, que
pendant les siècles écoulés depuis Adam, ce progrès qui atteint
en Christ son point culminant s'est poursuivi sans relâche, et c'est
cela même qui constitue la pensée profonde du gouvernement
divin.

C'est un sujet intimement uni au précédent ouvrage qu'étudie
Illingworth * : La personnalité humaine et la personnalité
divine. Après avoir montré comment l'homme arrive d'une
manière successive à la reconnaissance de sa propre personnalité, et

analysé les éléments qui constituent cette conception complexe,
il trace à grands traits l'évolution de l'idée de la personnalité en

Dieu, atteignant son point suprême dans la doctrine de la Trinité.
Mais si Dieu et l'homme sont des personnes, il est manifeste
qu'une communion peut s'établir entre eux. « Il est naturel que,
dans la mesure de l'énergie de notre, foi en un Dieu personnel,
nous attendrons qu'il se révèle non seulement à quelques rares
privilégiés, mais à la race humaine. » « Nous ne pouvons concevoir

une personne appelant librement à la vie des personnes
distinctes d'elle, à moins que son dessein, ne soit d'entrer en relation

avec elles. »

Les signes de cette attente, l'auteur les trouve 1° dans les plus
anciennes manifestations religieuses, qui sont surtout préhistoriques

; et 2° dans toutes les grandes religions antérieures au
christianisme. « Le théiste a le droit d'aborder l'histoire religieuse
de l'humanité avec une présomption initiale. Il croit en un Dieu
personnel, et le besoin de se communiquer à autrui est un
élément de toute personnalité. La prière montant vers la divinité et
la réponse à la prière sont les deux faces d'un seul et unique
fait spirituel. En conséquence, il s'attend à trouver la religion

1 Personality human and divine, by Illingworth, M. A. London. Macmillan.



NOTES BIBLIOGRAPHIQUES 85

universellement établie, dès le moment où l'homme commence
à mériter le nom d'homme ; et il est assuré que partout où
ces manifestations religieuses se sont produites, leur contrepartie

divine s'est aussi rencontrée. Cette foi ne repose pas sur les

déclarations de l'histoire, mais sur l'analyse de sa personnalité
elle-même et de son expérience religieuse. Il la porte avec lui, non
comme une induction déguisée, mais comme une attente antérieure

aux faits eux-mêmes dans l'étude des faits de l'histoire.» C'est

cette longue attente de l'humanité, dont il a tracé l'origine et

l'affirmation graduelle, qui a trouvé sa satisfaction finale dans
l'Incarnation de Jésus Christ.

Pour le Rév. Voisey le théisme est la religion du sens commun1.
U a la valeur d'une science parce qu'il est basé uniquement sur
des faits et des faits naturels que nul ne conteste. Mais ce Dieu,
sans l'affirmation de l'existence duquel les phénomènes de ce

monde seraient inexplicables, est-il bon ou mauvais? L'auteur
démontre avec beaucoup de soin qu'il est bon. Il sonde alors le

sens de la douleur et de la mort et découvre l'élément de bonté

qu'ils renferment, et le rapport qui les unit à l'amour divin. Si

nous pouvons le suivre jusque là, ce que nous ne saurions
admettre ce sont les déclarations suivantes : « Le théisme doit entrer
en conflit avec la révélation et en ruiner les bases, comme il le

fait pour l'athéisme. » Si on l'interprète comme le font les écoles

extrêmes, peut-être pourrait-on hasarder une opinion rapprochée
de celle-là ; sainement entendue, la Révélation ne sera jamais
rendue inutile ni ruinée par le théisme.

C'est ce que confirme le théologien Fraser dans sa Philosophie
du théisme'2. Si nous lui demandons quelle est la solution du
problème de l'univers la plus raisonnable pour l'intelligence et la
seule suffisante pour la nature humaine, il nous répondra que
c'est la solution théiste. Le matérialisme peut-il rendre compte
de ce problème obscur Non, car il ne fait de l'univers réel qu'un
ensemble de molécules en mouvement, et il affirme sans preuve
qu'il a découvert dans la matière ce que la conscience universelle
ne trouve qu'en l'homme et en Dieu. Le panthéisme est également

impuissant à cet égard. Tandis que le matérialisme introduit

1 Theism as a science of natural Theology and natural Religion. London.

Williams and Norgate.
2 Philosopliy of Theism, by A. Campbell Fraser, LLD. Edinburgh and London,

Blackwood.



86 NOTES BIBLIOGRAPHIQUES

dans la conception de la matière des éléments contradictoires à

l'idée de la matière elle-même, le panthéisme la déifie. Mais il
aboutit d'abord à anéantir la moralité et ensuite l'acte intellectuel
et le produit de cet acte. En effet la matière n'étant rien sans la
conscience, et le monde des choses extérieures dépendant de la
perception consciente que l'homme en a, il s'ensuit que cet univers

naît et meurt avec la personne qui en fait l'expérience. Mais
la difficulté essentielle que présente ce système, est une difficulté
morale. Comment, avec le panthéisme, expliquer le remords, la
responsabilité, l'entrée du mal dans l'existence La nature ne
peut être comprise que lorsqu'elle est considérée comme une
révélation de Dieu. L'homme doué d'une intelligence consciente
d'elle-même et du pouvoir de se déterminer par lui-même est le

type éclatant du divin. Dieu enfin est tout ensemble l'être connu
et inconnu. Il est le modèle parfait des plus hautes qualités qui
se rencontrent en l'homme, qualités qu'il possède au degré
suprême, tandis qu'il y a en même temps en lui des côtés de sa
nature par lesquels il demeure transcendant pour nous.

Notons en passant cette observation profonde : « Le savant ne

parvient à la science du monde physique que par un saut dans
les ténèbres, nous voulons dire que par un acte de foi qui lui
donne l'assurance qu'il ne sera pas confondu pour avoir cru à la
présence d'un ordre et d'une fin dans la nature. La religion aussi
est un saut dans les ténèbres ; mais l'homme le fait dans la foi
et l'espoir en l'action constante d'une raison morale parfaite,
considérée comme la base de l'ordre physique et de plus comme la

conception la plus haute que l'homme puisse avoir du principe
universel de la vie. C'est ainsi que la foi morale et religieuse
enferme en elle et justifie la foi en la nature elle-même. »

Ce sont deux livres bien différents que les deux derniers ouvrages

de deux savants, Ernst Haeckel : Confession de foi d'un
homme de science, et celui de Georges John Romanes, le naturaliste,

qui porte le même titre que le livre immortel de Pascal :

Pensées sur la religion^. Le premier énonce tout ce qu'on peut
affirmer en faveur du monisme, et rejette avec énergie la doctrine
de l'immortalité personnelle, tout en voulant d'autre part conser-

1 The confession of Faith of a Man of science, translated. London, Adam and

Ch. Black. \
Thoughts on Religion, edited by Ch. Gore, London, Longmans.

/



NOTES BIBLIOGRAPHIQUES 87

ver une certaine ombre de religion. Le Dieu du vingtième siècle

sera, selon lui, un vague « Idéal divin trinitaire » combinant les

trois uns divins, le vrai, le beau et le bien. L'autre livre nous offre

le noble spectacle d'une haute intelligence, d'une âme généreuse,

s'avançant pas à pas, d'un pur scepticisme vers une foi spirituelle
qui la ramène sur le seuil du sanctuaire chrétien et l'y introduit
de nouveau.

Mentionnons encore les conférences du Dr Denney, données

d'abord à Chicago et qui ont paru ensuite en Angleterre1.
Selon lui, briser les liens qui rattachent la théologie à la

métaphysique et à la science, c'est la priver des appuis qui lui sont le

plus indispensables. La devise de l'auteur est celle-ci : Revenir à

Christ. Tout y ramène, l'homme, sa nature, sa chute, son relèvement.

L'homme d'abord. L'ancienne théologie était portée à ne voir
en lui qu'un esprit. La science ne voit en l'homme que l'hérédité.
La religion discerne autre chose dans cette loi fatale qui pèse sur
l'homme. Elle lui impose une épreuve morale, mais elle lui offre
l'occasion d'affirmer sa liberté personnelle et de faire l'expérience
de la puissance de la grâce de son Dieu. Lorsque nous comprenons

ce qu'est l'homme, nous voyons que, pour lui, la mort
demande une explication qui n'est plus nécessaire lorsqu'il s'agit de

créatures dont l'existence est limitée par la nature elle-même.

Cette explication nous est fournie par l'Ecriture, lorsqu'elle fait
de la mort la punition du péché. L'auteur montre alors dans
l'expiation proclamée par l'enseignement apostolique le centre même
de l'Evangile, le pivot de diamant sur lequel tourne tout le système
de la vérité chrétienne. Au reste qu'est ce que le christianisme?
« La religion chrétienne, telle que le Nouveau Testament nous
la présente, est la religion des fidèles qui croient que Christ est

vivant et règne en grâce, et qu'ils sont en communion vivante
avec un Seigneur vivant. Pour les apôtres le Sauveur glorifié était
élevé au-dessus des conditions du temps et de l'espace. Il est le
roi de la miséricorde, tout puissant, toujours présent, vivant dans
toute l'énergie de la vie qu'ils ont contemplée pendant qu'il était
sur la terre... Sans cette conception la religion chrétienne ne serait
jamais née. Sans elle, elle n'eût pas survécu à la première
génération des disciples du roi de gloire. »

1 Studies in Theology, by the Rev. James Denney, D. D., London, Hodder and

Stoughton.



88 NOTES BIBLIOGRAPHIQUES

C'est par un politique théologien que nous avons commencé
cette revue rapide, c'est par un illustre vieillard dont le nom est
cité avec honneur dans les pages de l'histoire politique de l'Angleterre

que nous la terminerons. Après avoir donné une édition
définitive des œuvres de l'évêque apologiste Butler, M. Gladstone
vient de publier des Etudes qui lui ont été suggérées par les
affirmations de l'Analogie^. Bien que Butler ne puisse être placé parmi
les philosophes anglais de premier ordre, M. Gladstone estime
qu'une grande partie des critiques qui sont dirigées contre lui
s'égarent parce qu'elles oublient la tâche spéciale qu'il s'était
proposée. L'œuvre d'un apologiste, à ses yeux, consiste à prouver
que pour donner une sérieuse attention à la religion, l'homme
n'a nul besoin de faire le sacrifice des exigences légitimes de son

intelligence; cette tâche Butler l'a remplie.
Une des portions les plus importantes de ces études est consacrée

au sujet de la vie future. Cette question reçoit plus d'attention de

M. Gladstone qu'elle n'occupe de place dans l'œuvre de Butler.
Il s'en justifie d'une manière très solide en faisant observer que
la condition des hommes après la mort est une portion des vérités
divines dont l'importance semble, au silence que l'on garde trop
généralement sur ce sujet, échapper à la meditation et à la pensée
de nos contemporains, de sorte que nous courons le danger de la
perdre entièrement de vue, à notre grand détriment. Il consacre
deux chapitres à l'histoire de cette doctrine étudiée dans l'Ancien
Testament et dans les annales de l'Eglise chrétienne, et déploie,
dans ce dernier domaine, une science dont un théologien de

profession serait jaloux. Il montre que pendant les premiers siècles

la question de l'immortalité demeura ouverte, la destinée des

méchants ne nous étant pas représentée dans l'Evangile comme
l'exacte contrepartie de celle des justes. Plusieurs causes
empêchèrent les premiers chrétiens de concentrer leurs réflexions sur
cette doctrine. Ils étaient appliqués plutôt à la pratique qu'à la
théorie dans toutes les questions religieuses, et le retour si
prochain de Christ absorbait à ce point leurs pensées qu'il réduisait
presque à néant l'intérêt que devait exciter la question plus large
de l'immortalité. Augustin fixa ici le point de vue ecclésiastique.
Il affirma que l'âme était par nature immortelle, et le châtiment

1 Studies subsidiary to the Works of Bishop Butler, by the Right Hun.

W. E. Gladstone. Oxford, Clarendon Press.



NOTES BIBLIOGRAPHIQUES 89

des non-élus sans fin. Les savants le suivirent. « La pensée du
chrétien, pris individuellement, fut enfermée désormais dans des

limites étroites. » Mais la « question de l'immortalité chrétienne
n'avait pas été soumise à l'épreuve d'une controverse large et

publique ; elle s'était introduite subrepticement dans l'Eglise par
une marche progressive silencieuse et effective. »

M. Gladstone critique avec la prudence convenable dans un
sujet entouré de mystères les diverses théories en honneur sur la
destinée future des méchants. Il rejette la théorie de l'universalisme
comme opposée à l'Ecriture. Il ne peut accepter non plus celle de

l'immortalité conditionnelle qui, à ses yeux, semble créée pour
permettre d'employer le langage des saints Livres, en abandonnant

leurs enseignements. 11 associe la théorie à laquelle il se

rattache lui-même â une spéculation remarquable de Butler. On

pourrait concevoir, dit l'évêque de Durham, que, dans quelque
période éloignée, la vertu se déployât d'une manière si admirable
dans l'ordre des créatures fidèles et pieuses, que cette vertu
éclatante contemplée alors par les vicieux pût, par l'influence de

l'exemple, ou par tel autre moyen, produire une réforme dans le

cœur de ceux qui ont besoin de s'amender. Notre auteur limite
l'application de cette pensée aux âmes qui se trouvent dans la
période qui suit la mort et précède la résurrection et que l'on
nomme l'état intermédiaire. Il ne pense pas que l'Ecriture nous
autorise â admettre une seconde épreuve pour les chrétiens dont
l'épreuve morale se réalise dans la vie présente. Il estime toutefois

que nous pouvons garder l'espérance qu'un grand nombre de

ceux qui quittent cette existence dans un état d'âme équivoque
aux regards humains peuvent avoir reçu en eux le germe d'une
vie nouvelle et qu'il est possible qu'ils trouvent â la fin miséricorde

auprès de Dieu.
« Cette supposition de Butler, ajoute notre auteur, n'est autre

chose qu'un développement de la foi rationnelle et philosophique
aux lois qui régissent la condition des croyants trépassés, foi

que la plus grande partie de l'Eglise chrétienne a toujours
précieusement gardée. L'Eglise du Sauveur a marché ici dans le sentier
ouvert pai' saint Paul dans sa prière pour Onésiphore. Elle a

condamné ce qu'on a nommé un sommeil de l'âme, spéculation qui
n'aboutirait â rien moins qu'à affirmer la suspension de son
existence. Cette idée est du reste en opposition avec l'Ecriture et la
raison elle-même qui nous montre notre nature constituée de telle



90 NOTES BIBLIOGRAPHIQUES

sorte qu'elle doit se discipliner et avancer par l'activité que suppose

cette existence prolongée. C'est aussi avec raison qu'on
estime que l'intervalle compris entre la mort et la résurrection
(status intermedins) a pour objet d'affermir chez le chrétien la
bonté acquise et les saintes habitudes conquises par la lutte,
aussi bien que d'effacer tout ce qui demeure en lui des infirmités
et des vices de l'humanité. Le développement du point de vue que
nous suggère Butler se résume en ceci : L'Eglise ne peut en général

connaître que l'état moral de ceux qui ont donné, avant leur
mort, des preuves de repentance et de foi. Mais partout où cette
manifestation est insuffisante, le Tout-puissant peut réserver à

une situation morale qui ne relève que de lui seul un développement

moral qu'une sanctification plus évidente avait déjà produit
chez d'autres fidèles avant le trépas. Quant aux âmes qui, déjà
ici bas, lui avaient voué leur fidélité, le Créateur peut réserver

pour elles dans cet état futur l'achèvement de ce progrès vers la
perfection commencée déjà ici-bas. » (p. 252.)

Pieuses espérances qui n'ont rien qui puisse étonner ceux qui,
avec l'enseignement des saints Livres, considèrent qu'un temps
d'épreuve morale est réservé, dans la période mystérieuse qui suit
le trépas, à la grande majorité de l'humanité, qui, pendant les

jours de la vie présente, n'a jamais entendu l'appel de l'Evangile.
M. Gladstone discute encore dans cet ouvrage les questions du
déterminisme, des causes finales, des miracles. Sa parole est si

jeune, sa discussion si vivante qu'on se demande avec étonnement

comment le « grand vieillard, » a pu conserver jusqu'au
soir de la vie cette ardeur généreuse, qui nous rappelle
involontairement la promesse du Livre divin aux serviteurs de l'Eternel :

«Ils prennent le vol comme les aigles. Ils courent et ne se lassent

point. Ils marchent et ne se fatiguent point. » (Esaïe XL, 31.)

Gustave Boux.



184 RECTIFICATION

Sa réponse, que j'ai l'honneur de vous communique!-, vient à l'appui

de ma réclamation. Il ne me reste donc plus qu'à demander
l'insertion des présentes lignes dans le prochain numéro de la
Revue.

Plus tard, si vous le voulez bien, je vous enverrai la traduction
de quelques-unes des thèses dans lesquelles M. Gladstone lui-
même a résumé son enquête sur la vie future. Ces thèses, fort
catégoriques, détruiront, mieux que je n'ai pu le faire aujourd'hui,

les effets d'une grave et regrettable méprise.
Agréez, je vous prie, M. le rédacteur, l'expression de mes

sentiments très distingués.
E. Pétavel-Olliff,

ancien pasteur, docteur en théologie.

KECTIFICATLON

Une très regrettable erreur d'impression a peut-être porté le
lecteur des Xotes bibliographiques contenues dans le dernier
numéro de la Revue de théologie et de philosuphie (p. 89, 1. J1),
à attribuer à l'honorable M. Gladstone une pensée qui n'est point
de lui.

Cette opinion, que le soussigné est loin de partager, et qu'il
s'est borné à mentionner, a été empruntée au professeur et
docteur en théologie John Gibb de Londres. Parlant de la théorie
de l'immortalité conditionnelle ce théologien, s'exprime ainsi :
« Which seems to have been inveriteli... by certain evangelical
preachers who desire to employ the language of Scripture while
departing from its teaching. » (Critical Review, Oct. 1896, p. 343,
1. 21.)

Voici donc comment l'erreur typographique de la Revue de
théologie el de philosophie doit être rectifiée : Il (M. Gladstone)
ne peut accepter non plus celle de l'immortalité conditionnelle
qui, aux yeux de certains théologiens, « semble créée pour
permettre d'employer le langage des saints Livres, en abandonnant
leur enseignement. »

Au nom du respect et de l'admiration que lui inspire l'illustre
vieillard et du devoir qui s'impose à lui de dégager M. Gladstone
de tout soupçon d'être l'auteur de la pensée ci-dessus exprimée,
le soussigné a tenu à demander l'insertion, dans le plus prochain
numéro de la Revue, de cette rectification nécessaire.

G. Roux.


	Notes bibliographiques
	Anhang

