Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: La notion biblique de la descente du Christ aux enfers. Partie 1
Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379617

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA
NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DU CHRIST AUX ENFERS

PAR

CG. BRUSTON

On lit dans un sermon publié récemment par un des pas-
teurs de I’kglise réformée de Paris:

« De tout temps on s’est demandé ce qu’était devenu le
Christ apres sa mort, dans 'intervalle qui sépare sa sépulture
de sa résurrection.... Ou est-il allé? Pendant que son corps
dormait dans le sépulcre, son &me ol s’est-elle transportée?

» Le symbole des apodtres répond : « Il est descendu aux
enfersi. »

Il est vrai que, d’aprés le texte amplifié du symbole aposto-
lique 2, Jésus-Christ est descendu aux enfers au moment de sa
mort et en est remonté au moment de sa résurrection. Mais
entre un document du quatrieme ou du cinquiéme siécle et
Jésus lui-méme, qui dit au brigand converti : « En vérité, je
te le dis: Aujourd’hui tu seras avec mot dans le Paradis, » et
qui, en expirant, remet son esprit entre les mains du Peére3,
il n’est pas vraisemblable qu’un chrétien réformé puisse hési-
ter un scual instant.

Il n’y a qu’un moyen de concilier ces textes avec le symbole
apostolique : c’est d’admettre que le Paradis est situé aux

Y A. Goul, La descente du Christ aux enfers, sermon, p. 8, 1894.
2 Le texte primitif ne renfermait pas cet article,
3 Luc XXIII, 43, 46.



o8 C. BRUSTON

enfers! Mais c’est 1a une échappatoire désespérée, en faveur
de laquelle il est impossible d’alléguer la moindre apparence
de preuvel.

On a essayé d’obscurcir ces déclarations de Jésns par
d’autres textes plus ou moins difficiles & comprendre. Ainsi, de
ce que Jésus dit & Marie-Magdeleine au natin de la résurrec-
tion : « Ne me touche pas, car je ne suis pas encore monté
vers mon Pére?,...» on a conclu qu’il n’était pas allé au ciel
(ou au Paradis) entre sa mort et sa résurrection. Mais il est
clair que cette parole ne se rapporte pas & ce moment-la,
mais uniquement a celul qui a suirt la résurrection : Jésus
déclare seulement que depuis sa résurrection il n’est pas en-
core monté vers son Pére, mais qu’il va monter vers lui, et
c’est pour cela que Marie-Magdeleine ne doit pas essayer de le
toucher ou de le retenir. Il est tout & fait arbitraire d’appliquer
cette parole & l'intervalle qui s’est écoulé entre la mort et la
résurrection de Jésus.

On allégue aussi quelquefois le texte du Psaume X VI, appli-
qué par Pierre & Jésus : « Tu n’abandonneras pas mon aine a
IHadeés. » (Act. I1, 27.) Mais comment une telle parole pour-
rait-elle prouver que 'dme de Jésus descendit dans 'Hadés ?
Ne pas abandonner une chose 4 quelqu’un ne signifie pas né-
cessairement, ni méme natureliement, la lui enlever apreés
qu’il s’en est emparé, mais ne pas permetire qu’il s'en empare.
Et tel est certainement le sens du texte du Psaume. A suppo-
ser que la traduction grecque (eis 2d4v) puisse étre entendue
dans le premier sens, en tout cas le texte hébreu ne com-
porte que le second : ’?TNWI? au Sheol correspond a un datif,

! Yoir La vie future d'apres Uenseignement de Jésus-Christ, p. 6 sq. — Ori-
géne nous apprend que la promesse de Jésus au bon brigand avait troublé
quelques chrétiens au point qu’ils supposaient qu’elle avait été interpolée ! Quant
a lui, il donne a choisir entre deux explications différentes @ ou bien, selon Pin-
terprétation littérale, Jésus, avant d’aller dans le ceceur de la terre, placa peut-
&tre le bon brizand dans le Paradis de Dicu ; ou, selon Uinterprétation spirituelle,
avjourd’hui dans I'Ecriture signifie I'époque actuelle en général !

Voir Huidekoper, The belief of the first three centuries concerning Christ's
Mission to the Underworld, 2= édit. New-York, 1876. La 1re est de 1854,

2 Jean XX, 17.



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS D9

et nullement & un localif. Si le poéte avait voulu dire que Dieu
ne laisserait pas son dme dans le Shedl, il aurait écrit 17'1&!273

et non ‘71&&75 Mais personnifiant le Shedl, & peu pres comme
le prophéte Esaie (V, 14), il a exprimé l’espoir que Dieu
n’abandonnerait pas son 4me, ou plutdt sa vie, au Sheodl, c’est-a-
dire ne permettrait pas que le Sheol s’en emparat. Ne compre-
nant pas cette personnification poétique et prenant le Shedl ou
Hadeés dans son sens local ordinaire, le traducteur grec a écrit
eis 2onv, au lieu du datif. Mais le sens demeure essentiellement
le méme : ¢ indiquant un mouvement vers un lieu, la traduc-
tion grecque signitie : Tu n’abandonneras pas mon &me (en
sorte qu’elle aille) dans ’'Hades. Ce qui est moins poétique,
mais ne différe pas beaucoup du sens du texte original.

Malgré les déclarations si claires et si formelles de Jésus
mourant, la croyance se répandit cependant de bonne heure
dans I'Eglise chrétienne que son ame était descendue dans
PHadés au moment de sa mort et n’en était remontée qu’au
moment de sa résurrection, et que pendant ce temps il avait
vaincu les puissances de 'enfer, préché I’évangile aux morts
et fait sortir des régions souterraines les justes de l'ancienne
Alliance. C’est ce qu’enseignent & partir du second siécle
Justin Martyr, Irénée, Tertullien, Clément d’Alexandrie, Ori-
gene, etc 1.

(C’est ce qu’on voit aussi dans le fragment de 1’évangile apo-
cryphe de Pierre récemment découvert et publié. Au moment
de la résuarrection de Jésus-Christ, une voix crie du haut des

1 Voir Huidekoper, Christ’s Mission to the Underworld, p. 8 sq. Justin (Dial.
72) et Irénée s’appuient sur un prétendu texte de Jérémie : « Le Seigneur Dieu
s'est souvenu de ses morts... et est descendu vers eux pour leur annoncer son
salut. »

Tertullien, De anima, 55 : « Christus... apud inferos,... nec ante ascendit in
sublimiora ceelorum quam descendit in inferiora terrarum (allusion a Eph. 1V, 9),
ut illic patriarchas et prophetas compotes sui faceret. »

Irénée 1V, 27, 2: « ...et propter hoc Dominum in ea quae sunt sub terra des-
cendisse, evangelizantem et illis adventum suum, remissione peccatorum existente
his qui credunt in eum. Crediderunt autem in eum omnes qui sperabant in eum,...
justi et prophetae et patriarchae quibus similiter ut nobis remisit peccata..,



69 C. BRUSTON

cieux: « Tu as préché & ceux qui dorment. » Et une autre voix,
venant de la croix qui suit Jésus et les deux anges qui le sou-
tiennent, répond : I'vpvai ! c’est-a-dire, nues ou dépouillées?
(sont les puissances de l'enfer).

Hermas et Clément d’Alexandrie attribuent aux apdtres et
aux prédicateurs de I’Evangile ce que la plupart des autres
écrivains ecclésiastiques attribuent 4 Jésus-Christ. D’apres le
premier, les apotres morts seraient descendus dans les enfers
uniquement pour baptiser les justes de J’ancienne Alliance 21...

La plupart des Péres pensaient, en effet, que la descente du
Christ (ou des apotres) aux enfers avait eu pour but d’en faire
sortir les patriarches et les prophétes. Mais les Alexandrins,
Clément et Origeéne, élendaient a tous les morls, paiens aussi
bien qu’lsraélites, le bénéfice de cetle prédicalion souterraine:
« Tous ceux, dit Origene, qui voulurent le suivre, d’'entre les
captifs de la mort, purent le faire. » « Les patriarches et les
prophétes et tous attendaient la venue du Seigneur Jésus-
Christ, » dit-il ailleurss3,

Bien que, sous la forme qu’elle a revétue chez les auteurs
ecclésiastiques, cette croyance soit en contradiction avec les
évangiles canoniques, elle n’est pourtant pas dépourvue,
comme on l'a souvent affirmé, de toute base biblique.

Deux passages, en effet, I'un de saint Paul, l'autre de saint

tribus diebus conversatus est ubi erant mortui, quemadmodum propheta ait de eo:
Commemoratus est Dominus sanctorum mortuorum suorum, ete. »

Irénée cite encore Mat. XII, 40 ; Eph. 1V, 9; Ps. LXXXVI, 13, Jean XX, 17.
Puis il ajoute: « Si ergo Dominus legem mortuorum servavit... et commorafus
usque in tertium diem in inferioribus terrae, post deinde surgens in carne..., sic
ascendit ad Patrem, quomodo non confundantur qui dicunt, etc. » V, 31, 1 et 2.

! Versets 41 et 42. Voir mon explication de ce texte dans la Revue de théologie
(Montauban), 1893, p. 376-380. Cf. L'évanyile et I'apocalypse de Pierre, publiés
etc., par Ad. Lods, 1893,

2 KowunBévrec... ékppriav kal toig mpokekotunuévots kai avrol édwkav avrolc
v oppayida Tov kppiyuatog (c'est-d-dire le baptéme).... "Ev dikatootvy yap Exot-
unfnoav kal €v peydaldn ayveig pévov dé Ty oopyide tavtnv ovk eiyov. Hermas,
Simil. 1X, 16, 5-7.

3 Huidekoper, ouv. cit., p. 16. Cf. Péd¢zert, Le témoignage des éres, p. 306 ss.
F. Bonifas, Iistoire des dogmes, 1, p. 351 ss. Gieseler, Histoire des doymes,
trad. Bruch et Flobert (1863), p. 175, etc.



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST ATIX ENFERS 61

Pierre, parlent clairement d’une descente de Jésus aux enfers,
mais dans un sens tres différent de celui que les Peéres de
I’Eglise et le symbole apostolique (texte amplifié) donnent &
cette expression. Ce sont Ephésiens IV, 8 et 1 Pierre III, 19.

La différence porte sur deux points principaux :

1° Tandis que, d’aprés les auteurs ecclésiastiques des pre-
miers siécles et d’aprés le symbole apostolique, celte descente
eut lieu immédiatement aprés la mort du Sauveur et fut suivie
de la résurrection, elle eut lieu, d’aprées les deux apotres, a la
suite de la résurrection et de I’exaltation de Jésus dans le ciel.

20 Tandis que, d’aprés la plupart des Péres, elle eut pour
but de faire sortir de I’'Hadeés les justes de 'ancienne Alliance,
elle eut pour but, d’apres saint Paul, de faire des captifs, c’est-
a-dire de vaincre et de réduire a I'impuissance les pouvoirs
des ténébres, et, d’aprés saint Pierre, d’annoncer la bonne
nouvelle du salut aux esprits les plus coupables et les plus
séveérement chatiés.

(’est ce que nous allons essayer de démontrer.

I
Explication d'Ephésiens IV, 8-10.

« C’est pourquoi [I'Ecriture] dit: Etant monté en haut, il
a fait des captifs, il a donné des dons aux hommes. Or il est
monté qu’est-ce, sinon (qu’il est aussi descendu ! dans les par-
ties inférieures de la terre? Celui qui est descendu est le méme
que celul qui est monté?2 au-dessus de tous les cieux, afin qu’il
remplit tout. »

Dans ce texte du Psaume LXVIII, — d’ailleurs trés libre-
ment rendu, — l'apdtre voit la preuve, non seulement que
Jésus-Christ est monté en haut (ce qui est dit explicitement,
dans la supposition que ce passage se rapporte au Messie),

! Quelques manuscrits ajoutent wporov, d'abord; mais la plupart et les meil-
leurs ne portent pas ce mot, dont l'inauthenticité est généralement reconnue
aujourd’hui.

* Ou plutdt : qui éfait monteé.



62 C. BRUSTON

mais aussi qu’il est descendu dans les parties inférieures de la
terre.

Comment cela ? La pensée de 'apdtre n’est pas, me semble-
t-il, tres difficile & saisir.

Apres étre monté en haut (avxBd, participe aoriste), Jésus-
Christ, d’aprés ce texte, a fait deux choses: 1° il a fait des
captifs ; 20 il a donné des dons aux hommes. Or cette seconde
action ne s’est pas accomplie dans le ciel, mais sur la terre. Le
texte prouve donc que le Christ glorifié est redescendu (spiri-
tuellement) sur la terre.

Seulement, Paul ne dit pas qu’il est descendu sur la terre,
mais eis 12 xardrepa pépn g yas 1. Pourquoi cela? Le second
membre de phrase ne pouvant en aucune fagon justifier cette
expression, elle ne peut trouver son explication que dans le
premier : « Il a fait des captifs. » Ces captifs ne sont donc pas
ceux que Jésus-Christ a faits sur terre, — comme Paul lui-
méme et tant d’autres, — mais ceux qu’il a faits dans les ré-
gions inférieures de la terre ou dans les enfers, c¢’est-a-dire
les anges rebelles, les démouns, qu’il a vaincus, enchainés, ren-
dus impuissants?2.

1 Pour le sens de cette locution cf. Psaume LXIII, 10 (LXX) et Acta Andr. et
Mat. 21 : 1d kardrepa uéon thc mwéiews. (éd. Tischendorf, p. 152). — Cela ne peut
se rapporter ni a la venue sur terre du Christ (préexistant), ni a sa sépulture,

2 Cf. Apoc. XII, 7-11. La aussi la défaite de Satan et de ses anges a lieu apreés
I'ascension de Jésus-Christ (v. 5). Cf. aussi XX, 1-3. — Il est vrai que « les Péres
entendaient généralement par ces captifs ceux que Christ avait retirés de leur
emprisonnement dans le monde inférieur, » (Huidekoper, ouv. cit., p. 23) ; mais,
outre que leur exégése est loin d’étre infaillible, la méme expression est aussi
appliquée au diable : Per secundum hominem (Deus) alligavit fortem et diripuit
ejus vasa (allusion a Mat. XII, 29) et evacuavit mortem.... Unde et juste a Deo
recaptivatus qui hominem captivum duxerat. (Irénée III, 23, 1.) Per hominem
ipsum iterum oportebat victum eum contrario colligari iisdem vinculis quibus
alligavit hominem ut homo solutus revertatur ad suum Dominum.... Illius enim
colligatio solutio facta est hominis, quoniam non potest aliquis inlroire in do-
mum fortis et vasa ejus diripere, nist primum ipsum fortem alligaverit, (V, 21,
3.) Eum qui adversus homines fortis erat... devicit, etc. (VI, 33, 4.)

On voit le grand rdle que ce texte de I'Evangile (Mat. X1I, 29), interprété allé-
goriquement, a joué dans la question.

Cf. aussi les discours d’Eusébe d’Emeése sur la descente de Jean-Baptiste et de



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 63

Ce texte concorde fort bien avec celui de I'épitre aux Philip-
piens qui exprime l'idée que I’élévation supréme (Imepifwoey) du
Christ a pour but (ive) « qu'au nom de Jésus tout genou flé-
chisse, des étres célestes, terrestres et infernaux » (II, 13). Ici
encore la soumission des étres de ces trois régions est posté-
rieure & I'élévation de Jésus-Christ.

Ces deux passages excluent donc positivement la doctrine
ecclésiastique de la descente de Jésus aux enfers entre sa mort
et sa résurrection ; mais ils enseignent non moins expressé-
ment soit une action (Philip.) du Christ glorifié dans les enfers,
soit méme une descente positive, accompagnée d’une action
semblable (Eph.) a la suite de son élévation.

Ainsi compris, ces deux textes s’expliquent et se confirment
I'un Pautre.

Mais quand l'idée eut pénétré dans I’Eglise que Jésus-Christ
était descendu aux enfers immédiatement aprés sa mort, cer-
tains copistes,interprétant le texte de I’épitre aux Ephésiens con-
formément & I'idée courante, crurent bien faire d’ajouter mpiroy
a xatéfn. Ils s’imaginalent évidemment rendre le texte plus
clair et faire une chose utile aux lecteurs. En réalité, ils ren-
daient ce passage inintelligible et absurde.

En effet, comment le fait que Jésus est monté en haut pour-
rait-il prouver qu’il était auparavant descendu, non seule-
ment sur terre, mais méme dans les parties inférieures de la
terre ? Pour pouvoir monter au ciel il faut assurément étre sur
terre; mais il n’est nullement besoin d’y étre descendu, comme
le montrent I'ascension d’Hénoch et celle d’Elie. A plus forte
raison n’est-il pas nécessaire d’étre d’abord descendu dans
les régions infernales! Heureusement que les critiques sont
d’accord pour reconnaitre dans mpatov une addilion posté-
rieure.

Remarquons aussi combien le verset 10 du texte de I'épitre

Jésus-Christ dans I'Hadés (Augusti, Eusebii Emeseni opuscula gr., 1829), ol le
diable dit & I'Hadeés : J'ai craint qu’il (Jésus) ne nous {it captifs (aiyuairdrove),
p. 1. — 1l est descendu pour lier la révolte, p. 26. — Alors le Seigneur ayant
pris le Diable, le lia, etc., p. 28.



64 C. BRUSTON

aux Ephésiens offre un sens meilleur dans cette supposition
que dans la supposition contraire: « Celui qui est descendu
est le méme que celui qui était monté au-dessus de tous les
cieux, afin de remplir toutes choses. » Quelle bonté! Aprés
étre monté au-dessus de tous les cieux, afin de pouvoir (de 13)
remplir toutes choses (par la toute-puissance qu’il avait regue
du Pére), il en est redescendu (spiriluellement) pour vaincre
dans les régions souterraines les puissances des {énébres et
pour donner a son Eglise aes apdires, des prophetes, ete.
Ainsi compris, ces versets se relient admirablement aux sui-
vants. Ils ne se rattachent pas moins bien aux précédents,
quiexhortent les chrétiens a 'humilité, & la bonté (v. 2) et par-
lent aussi du don de Christ (v. 7).

Supposez, au contraire, que l’ascension ait eu lieu apres la
descente (aux enfers) et traduisez en conséquence : « Celui qui
était descendu est le méme qui est monté (ensuite) au-dessus
de tous les cieux... » Alors on ne voit plus la portée d’une telle
observation dans un tel contexte, puisque, au lieu de parler
de la bonté de Christ, comme ce qui précéde et ce qui suit, le
verset 10 parlerait de la gloire qui a succédé a son abaisse-
ment (et en a été sans doute la conséquence).

Non seulement une telle idée (que I'élévation de Jésus-Christ
ait été la suite de sa descente aux enfers) ne serait guére
compaltible avec celle que saint Paul exprime ailleurs : qu’elle
a eté la conséquence, la récompense (3w) de son obéissance et
de sa mort sanglante (Philip. II, 9), mais elle ne rentre en au-
cune fagon dans un contexte ou il n’est question que de la bonté
de Christ 1.

Au reste, d’apres ce texte, la descente du Christ glorifié aux

1 L’ordre méme des termes: 6 karaf3a¢ avtéc éorwwv kal 6 avafBac... suppose que
la descente est postérieure & la montée. Il est, en effet, beaucoup plus naturel de
dire: Celui qui a fait ceci est le méme que celui qui avait précédemment fait
telle autre chose, que de dire: Celui qui a fait ceci est le méme que celui qui a
plus tard fait telle autre chose. Aarafac est donc postérieur, et non antérieur,
a avafag. — Le second participe aoriste exprime nécessairement une action anfé-
rieure a celle du premier. Pour exprimer une action postérieure, il faudrait le
participe futur (celui qui est descendu est le méme que celui qui devait monter).



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 6D

enfers a essentiellement le méme caractére, la méme nature
que sa descente sur la terre au milieu de son Eglise: c’est une
descente spirituelle, qui ne I'empéche pas d’élre en méme
temps dans le ciel, ol il régne a la droite de Dieu et d’ou il
remplit tout 'univers, en vertu de la toute-puissance qui lui a
été donnée de Dieu.

On pourrait étre tenté de rapprocher des deux textes que
nous venons de discuter celui de I'épitre aux Colossiens ou il
est dit que Dieu « a dépouillé les autorités et les puissances »
(IL, 15), en entendant par la les puissances de I’enfer. Mais a
la réflexion, cette interprétation ne parait pas compatible
avec le contexte. L’apdtre, en cet endroit, exhorte l>s chrétiens
de Colosses & ne pas se laisser dominer par des hommes, qui,
au nom de la philosophie ou d’une tradition humaine (v. 8),
veulent leur imposer certaines pratiques relatives aux aliments,
a des jours de fétes et de sabbats (v. 16), une humilité affectée
et le culte des anges (v. 18), ainsi que I'abstention de certains
plaisirs naturels, [égitimes en soi et qui ne deviennent bla~
mables que par 'abus (v. 21). Ce sont la, dit-il, des cornman-
dements et des enseignements humains (v. 22), et le chrétien
en est affranchi, car Dieu a détruit, a cloué ala croix la signa-
ture apposée, pour ainsi dire, par les Juifs aux préceptes de
I’ancienne Alliance 1.

Dans un tel contexte, « les autorilés et les puissances que
Dieu a dépouillées et livrées & 'opprobre » ne peuvent étre que
celles qui ont établi ces lois ou qui veulent les imposer : ce ne
sont donc pas les puissances infernales.

Ces autorités (apyat) sont des personnes (adrods) et sont sans
doute identiques aux princes (gpycvrov) de ce siécle yui vont
étre détruits et qui ont crucifié le Seigneur de gloire (1 Cor.
IT, 6-8). Il est vrai que quelques exégétes récents entendent par
la des anges. Comme si c’étaient des anges qui crucifiérent
Jésus-Christl... Au reste, ce qui précede le passage de la pre-
miére épitre aux Corinthiens montre clairement que ces princes
sont tout simplement les grands, les puissants de ce monde

1 Allusion a4 Exode XXIV.
THEOL. ET PHIL. 1897 5



66 C. BRUSTON

(soit juifs, soit paiens) : « Dieu a choisi les choses folles de ce
monde pour confondre les sages, les choses faibles pour con-
fondre les fortes, les choses méprisées et dédaignées, celles
qui ne sont pas, pour détruire celles qui sont, afin qu'aucune
chair ne se glorifie devant Dieu. » (I, 27-29.) Comment en
présence d’un pareil texte, dont le rapport avec celui qui suit
(II, 6-8) est évident, peut-on soutenir que les princes de ce
siecle sont des anges?

Les autorités et les puissances du passage paralléle de
I'épitre aux Colossiens sont donc aussi des autorités et des
puissances humaines. Dieu les a dépouillées de leur pouvoir
(v. 15). Que personne donc (v. 16-18) ne se permette de juger
les chrétiens ou de leur imposer quoi que ce soit, dans le vain
orgueil de son esprit charnel. Le lien logique qui rattache ces
versets & ce (ui préceéde devrait-il permettre un seul instant
de s’arréter & la supposition que les apyaui xai ovsiae déponil-
l1ées de leur puissance au verset 15 sont des étres surhumains1?

1 Cf. 1, 16, 11, 10 ; Tite 111, 1; Rom. VIII, 38; XIII, 1 sq.; Eph. I, 21 ; 1 Cor.
XV, 24; Daniel VII, 27. — La phrase commence & yapwsduevoc suiv (v. 13)
et va jusquda la fin du verset 15. Il faut mettre une virgule aprés édetyud-
rioev. — Le chrétien est affranchi du péché (v. 13 fin), de la loi (v. 14) el des puis-
sances de ce monde (v. 15). Que personne donc ne le juge, etc. (v. 16-18).

Dieu a dépouillé les autorités et les puissances. De quoi? De leur autorité et de
leur puissance. Il les a livrés & l'ignominie. Comment? C'est ce qui est expliqué
par le membre de phrase suivant: év mappnoig OpiaufSevoac avroic év avrw. La
napgnoda (franchise, liberté dans la parole nu dans I'action) ne peut étre attribuée
a Dieu: il va trop sans dire que Dieu agit toujours avec wappyoia. Cest une des
raisons pour lesquelles év mwappnoig doit étre détaché d’édeyudricev. Mais la
méme difficulté ne se présente-t-elle pas avec fprauBetcac? Assurément, s1 1'on
traduit « ayant triomphé d’eux en lui » (en Christ), car il est trop clair que Dieu
ne peut triompher qu’avec wappyoia. Mais il se rencontre heureusement que dans
le seul texte du Nouveau Testament oi ce verbe se retrouve (2 Cor. I, 14), il
signifie, non (riompher, mais faire triompher. Nous sommes donc autorisés a
traduire: « les ayant fait triompher avec liberté en lui » (en Christ). Et alors
&v magpnoig se rapporte, non a Dieu, mais aux puissants de ce monde auxquels
il a permis de triompher de Christ, qu’il a laissés crucifier le Seigneur de gloire
et qu’il a ainsi avilis, livrés 4 une ignominie éternelle (éderyudrioev), aux yeux
des hommes, en tout cas des chrétiens (cf. 1 Cor. I, 19-29 éudpavev, — wa karaco-
xtvp...), par conséquent privés de toute autorité, au moins pour les chrétiens.
&v mappnoia BpiapBeboac xkti. explique édetyudrioey comme au versel précédent



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 067

Ce texte n’a donc rien de commun avec la descente de
Jésus-Christ aux enfers, quoiqu’il ait pu étre entendu dans
ce sens par les auteurs ecclésiastiques postérieurs!.

II
Explication de 41 Pierre III, 14-22.

Saint Pilerre exprime essentiellement la méme idée que
saint Paul dans un passage de son épitre qui offre de nom-
breuses difficultés de détail, mais dont le sens général est en
somme assez clair (III, 18-20). Il exhorte les chrétiens persé-
cutées a se souvenir de leur Maitre, qui a souffert, lui aussi,
juste pour des injustes, et qui méme « aprés avoir été vivifié
quant & 'esprit, » c’est-a-dire évidemmment apres, et non avant,
sa résurrection » est allé annoncer (quol? sans doute le salut
par la repentance et la foi) aux esprits en prison qui jadis
furent rebelles, du temps de Noé. »

Telle est I'idée générale qui se dégage, & premiére vue, du
texte, quand on le lit sans parti-pris.

Impossible d’admettre qu’il s’agisse 14 d’une prédication que
Pesprit du Christ (préexistant) aurait adressée par le moyen de
Noé a la génération du déluge, comme le voulaient Augustin,
Théodore de Beze, un grand nombre théologiens réformés et
méme encore M. Bovon, quoiqu’il ne se dissimule pas les
difficultés d’une telle interprétation 2.

Impossible également de placer cette descente aux enfers
entre Ja mort et la résurrection de Jésus, comme le fait la doc-
trine ecclésiastique, puisque c’est aprés avoir été « vivifié quand

rpoonlboac KTA. explique aitd Fpkev ék Tob péoov, ou comme dans Philip 11, 7
et 8 woponv doviov AaBdv explique éa1Tov ékévwaey, et yevduevog tmhkooc explique
éramelvwoey €avtov, etc.

’Ev atte  se rapporte a Jésus-Christ, et non a la croix, comme on I'a cru sou-
vent.

1 ]ls ont, en tout cas, entendu ainsi le passage paralléle de la premiére aux
Corinthiens. V. Huidekoper, o. c. p. 78.

2 Théologie du Nouveau Testament, p.470. Voir aussi M. de Grenier-Fajal, Une
erreur du symbole des upitres, 1894, p. 25 et suiv.



63 C. BRUSTON

a l'esprit » que Christ va, comme esprit, précher aux esprits
en prison (mvebpaty, & e...).

On voit combien I'idée de Pierre se rapproche de celle de
Paul.

Mais a coté de cette idée générale se présentent plusieurs
difficultés de détail, que nous devons chercher & élucider :

1° Qui sont ces esprits en prison?

20 Pourquoi sont-ils seuls mentionnés comme ayant eu le
priviiege d’entendre ia prédication de Jeésus-Christ?

3° Pourquoi est-il dit qu’ils furent jadis rebelles « quand la
patience de Dieu attendait? » et pourquoi est-il ajouté que
« peu de personnes furent sauvées dans l'arche a travers 'eau»?
QQuel est le but de ces deux observations ?

Commencons par la seconde de ces difficultés. Elle est
exprimée en ces termes par M. Bovon: « Il est impossible de
saisir pourquoi ce privilege n’est accordé qu’a la génération du
déluge... La restriction formellement établie par I'auteur (!)
demeure inexplicable. » Mais ol voit-on que « les esprits en
prison » entendirent seuls la prédication du Christ glorifié?
Le contraire est exprimé aussi clairement que possible : c’est
méme & eux (xa toic...) que la bonne nouvelle fut annonceée ; ce
qui signifie manifestement qu’elle le fut aussi aux autres habi-
tants de 'enfer et que ceux-la en étaient les plus coupables,
comme 'indique ’ailleurs le fait qu’ils étaient, non seulement
en enfer comme les autres, mais « dans une prisoni. »

1 On voit ce qu’il faut penser de 'opinion que « les enfers ou Jésus est des-
cendu ne sont point I'enfer, » mais des « régions qui ne sont pas le ciel, qui ne
sont pas I'enfer, et o des millions de créatures attendent I'heure du jugement
dernier. » (!) A. Gout, La descente du Christ aux enfers, p. 3. Ou est-il question
d’un tel sé¢jour dans I'Ecriture? 8i l'on répond par le Shedl des Hébreu::, nous
ferons observer 1° que, dans l'opinion des anciens Hébreux, les imes étaient au
Shedl pour toujours et non pour y attendre le jour de la résurrection et du juge-
ment dernier, dont ils n’avaient aucune idée; 20 qu’il ne faut pas attribuer aux
contemporains de I'ére chrétienne des idées antiques, abandonnées par la grande
majorité d’entre eux et maintenues encore par les seuls sadducéens.

Quant a 'Hadés, on voit ce que c’était pour Jésus-Christ et ses contemporains
dans la parabole de Lazare-et du mauvais riche et ailleurs.

Cf. La vie future d'apres Uenseignement de Jésus-Christ, p. 6 et suiv.



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 69

Mais pourquoi ces contemporains de Noé étaient-ils donc les
plus coupables et les plus sévérement chétiés des habitants de
I’enfer 7 Les habitants de Sodome, par exemple, n’étaient-ils
pas encore plus coupables qu’eux ? Evidemment non, puisque
ces contemporains du déluge sont mentionnés comme les plus
coupables de tous, les plus irrémédiablement enfermés dans
I’abime. Et pourtant comment soutenir que la corruption des
villes de la plaine, punie par le feu du ciel, n’était pas au moins
égale a celle des contemporains de Noé ? En réalité, d’apres le
récit biblique, elle était plus grande. Pourquoi donc Sodome et
Gomorrhe ne sont-elles pas mentionnées aussi comme dans
I’épitre de Jude (v. 7) et dans la seconde de Pierre (I, 6)?

Il n’y a qu’une réponse possible & cetle question : c’est que
les esprits en prison ne sont pas les hommes contemporains de
Noé, mais les anges rebelles qui, & la méme époque, d’aprés la
Geneése (ch. VI, 1-4) et d’aprés le livre d’Hénoch (ch. VI-
XVI)1, descendirent sur la terre, séduits par la beauté des
filles des hommes. Leur culpabilité fut plus grande que celle
de tous les hommes, quels qu’ils soient, parce que c’étaient
des esprits célestes el immortels : corruptio oplimt pessima.

Aussi furent-ils, d’apres le livre d’Hénoch 2, liés et mis dans
une prison (dsspwmipoy = gulaxn), dans nun lieu plus épouvantable
que tous les autres, profond jusqu’a 'abime, plein de colonnes
de feu immenses en épaisseur et en hauteur, ol ils seront
tourmentés éternellement (XXI, 7-10), tandis que les dmes des
hommes coupables sont placées dans trois lieux différents,
ténébreux aussi, mais moins terribles, ou elles sont punies &
des degrés divers suivant leur culpabilité, mais moins sévere-

1 Cf. aussi Jude 6 ; 2 Pierre 1, 4.

2 Ch. VI-XVI, passim (en particulier IX, 4; XIV, 5; XVI, 3), XVIII, 14: deo-
pothotov tovto.... XIX, 1: évBdde ol uryévree dyyedot taic yvvaifi othoovrat...
péxpe Tic peydine kploewe, fv 7 kpBfoovrar eic amoredeiwow. XXI, 10 otroc
6 Témog decuwthptov ayyerwv” Ode cvoyebhoovtar uéxpr évoc tic TOV aiova.

Cette idée parait avoir élté empruntée par l'auteur (ou les auteurs) du livre
d’Hénoch & Esale XXIV, 22. — Cf. aussi Hermas, Simil. 1X, 28, T : Confessez
que vous avez un Seigneur, de peur que le reniant vous ne soyez livrés eig¢
CETUWTRHOLOV.



70 C. BRUSTON

ment et seulement jusqu'a@ un certain temps. (Ch. XXII)1,

Nous avons ainsi répondu aux deux premiéres questions.

Ce que nous venons de dire renferme déji implicitement la
solution de la derniére difficulté : « Pourquoi la mention de la
patience de Dieu et du petit nombre des personnes qui échap-
perent au déluge ? » (v. 20.) Ces deux membres de phrase ont
pour but, — comme xai toig év gulaxii nvelpast, — de relever deux
circonstances aggravantes de la désobéissance des anges
rebelles:

10 Elle eut lieu précisément au moment ou Dieu, dans sa
bonté, attendait pour voir si les hommes ne se convertiraient
pas! Au lieu d’entrer dans ses vues de miséricorde, ils en pro-
fitérent pour rendre la corruption plus grande encore !

20 Cette corruption devint par leur faute si profonde et si
universelle, que huit personnes seulement — la famille de
Noé — échappérent au déluge. Toutes les autres demeurérent
insensibles aux appels de Noé (Cf. 2 Pierre II, 5). D’aprés la
Genese, en effei, et surtout d’aprés le livre d’Hénoch, — que
I’apdtre connaissait évidemment, aussi bien que Jude, — les
anges rebelles enseignérent aux hommes toute sorte d’arts
mauvais 2 qui amenérent une corruption sans précédent et,
comme conséquence, le déluge.

1 Le texte n’est pas trés clair; il parait signifier que dans le premier se trouvent
les pécheurs (criminels) qui n’ont pas re¢u leur chatiment sur terre : ils souffrent
de grands tourments jusqu'au grand jour du jugement; aprés quoi (Dieun) les
liera pour toujours (mais ils auront cessé de souffrir). Dans le second se trouvent
les esprits de ceux qui ont été tués et qui demandent justice. Il n’est pas dit quel
est leur sort. Enfin, le troisiéme est pour les esprits des hommes qui, sans avoir
été saints, n’ont pas été pécheurs au méme degré que les premiers : 7 Jé mveb-
para avtov ov repwpnbficovrar &v fubpg Tic Kploews ovdé up pereyepboow Evred-
Oev. (Les mots ér¢ ol évBade OAcBevres édatrov xodalovra: doivent étre une note
passée de la marge dans le texte.) — Le texte grec du livre d’Hénoch récemment
découvert a été publié par Bouriant (Mémoires de la Mission archéologique
francaise au Caire, tome IX, 1893), Ad. Lods, Le livre d’Hénoch, etc., 1892,
Charles, The Book of Enoch, 1895, Dillmann (Sitzungsberichte der Akademie der
Wissenschaften su Berlin, LI, LIII, 1892.)

2 Ch. VIII et IX : é&didate Tovg dvBpwmove 'AlanA payaipas moieiv kal dmia
xtA. Kal éybvero &oefela wodAy) kai émbpvevoav xrA. Les anges fidéles disent
Dieu: « Tu vois tout ce qu'a fait Azaél, qui a enseigné toutes les iniquités sur la



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERs 71

Il nous reste & montrer le rapport qui existe entre ces ver-
sets (18-20), ainsi compris, et les précédents. Ce rapport doit
&tre intime, car & (parce que) du verset 418, annonce claire-
ment un motif pour les chrétiens de se conformer & '’exhorta-
tion que 'apOtre vient de leur adresser.

Quelle est cette exhortation? C’est de se considérer comme
heureux s'il leur arrive de souffrir pour la cause de la justice
(v.14a), de ne pas craindre leurs ennemis (v. 14 b), d’étre
toujours préts & rendre compte de leur foi a quiconque leur
demande de le faire, mais avec douceur et respect, ayant une
bonne conscience (15-16 a), afin que leurs calomniateurs soient
confondus (16 b), car il vaut mieux souffrir en faisant le bien
qu’en faisant le mal (v. 17).

Il est clair que I'exemple du Christ, tel qu’il est exposé
ensuite (v. 18-20) et tel que nous venons de I’expliquer, est bien
de nature & affermir dans de tels sentiments les chrétiens per-
sécutés : lui aussi a souffert ou est mort (les meilleurs manu-
scrits se partagent entre ces deux legons), mais c’était en fai-
sant le bien, puisqu’il souffrait, « lui juste, pour des injustes,
afin de nous amener a Dieu » (v. 18). Ce n’est pas tout: aprés
sa mort et sa résurrection, il est allé en esprit (en lant qu’es-
prit) annoncer (la bonne nouvelle qu’il était venu apporter au
monde) méme aux esprits les plus coupables, les plus juste-
ment et les plus sévérement chatiés, par conséquent, a tous
les habitants des régions infernales (v. 19 et 20). Quel encou-
ragement pour les chrétiens persécutés a ne pas se décourager,
a rendre compte de leur foi & gquiconque le leur demande (cf.
v. 15), méme aux plus vils, aux plus coupables, aux plus achar-
nés de leurs calomniateurs! En agissant ainsi, ils suivront
Iexemple de leur Maitre glorifié (aussi bien que de leur Maitre
vivant sur terre), car, devenu esprit, il a continué sa méme
ceuvre de salut dans le monde des esprits.

Le rapport entre I’exhortation et le motif donné n’est-il pas
frappant et intime? Il faut admettre seulement que le motif
(v. 18 20) ne se rapporte pas seulement au verset précédent,

terre, etc., et Semiaza.., : ils sont allés vers les filles des hommes,... kai édpAwoay

evtaig waoag Tag auaptiag KTA.



72 C. BRUSTON

mais & I'ensemble de I’exhortation (v. 14-17), ce qui ne saurait
constituer une difficulté.

Au reste, nous avons une autre raison de croire qu’il en est
ainsi : c¢’est qu’il y a aussi un rapport intime et patent entre la
bonne conscience du v. 16 et celle du v. 21, — ce qui est tout
naturel si le motif indiqué auparavant (v. 18-20) se rapporte
au v. 15, comme nous venons de le montrer, — mais ce qui
serait inexplicable, si ce motif ne se rapportait qu’au v. 17.

Le rapport verbal qui existe entre ces deux versets (i6 et
21) me parait indiquer, en effet, que, — de méme que les
v. 18-20 renferment un motif & 'appul de l'exhortation précé-
dente, — de méme les v. 21 et 22 en expriment un aussi, des-
tiné a4 appuyer tout spécialement la recommandation d’avoir
une bonne conscience.

Quoique ceci ne rentre plus dans notre sujet spécial, le texte
est si obscur et généralement si mal expliqué, — du moins il
me le semble, — qu’il vaut la peine d’essayer de l’expliquer
mieux, en suivant le fil conducteur que nous venons d’indiquer.

La mention du déluge, lors duquel un si petit nombre de
personnes furent sauvées en se réfugiant dans l'arche a tra-
vers l'eau qui commencait & tomber (v. 20), fait naitre dans
I'esprit de l'apdtre une nouvelle pensée, un second motif a
Pappui de son exhortation précédente. Le premier était em-
prunté & 'exemple du Christ (terrestre et glorifié); le second
est emprunté a la nature du baptéme.

Le baptéme, en effet, n’est pas (ne consiste pas dans) une
purification de la chair, mais il est une demande adressée 3
Dieu par une bonne conscience (v. 21) : on voit donc aisément
combien il est important de conserver cette bonne conscience,
recommandée au v. 16, puisqu’elle est la premiére des condi-
tions du salut.

C’est dire que ce verset et le suivant forment une phrase
tout & fait indépendante de la précédente.

On considére généralement le relatif 6 comme se rapportant
a I’antécédent eau (3. Gdvros), et I'on traduit :

« Laquelle (eau), antitype (de celle du déluge), vous sauve
maintenant, (& savoir) le baptéme, non un dépouillement de



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 73

souillure de chair, mais une demande adressée a Dieu par une
bonne conscience » (génitif du sujet) ou « la demande d'une
bonne conscience (génitif de ’objet) adressée & Dieu. »

Mais 10 il est facile de voir combien cette construction est
embarrassée, lourde et forcée.

20 Si Bartwope était ainsi une apposition explicative, il devrait
avoir l'article.

3o Il est difficile de comprendre comment ’eau du baptéme,
qui sauve les chrétiens, pourrait étre l'antitype de celle du
déluge, qui fit périr tous les hommes, excepté la famille de
Noé, c’est-a-dire les fideles de ce temps-Ia.

Enfin il est impossible, avec une telle construction, d’aper-
cevoir la portée de ce membre de phrase ni son rapport avec
quol que ce soit de ce qui précéde.

Le relatif § ne pouvant se rapporter au substantif neutre qui
précéde, parce que cela ne donne aucun sens intelligible, se
rapporte nécessairement, par inversion, au substantif neutre
suivant, qui, alors, n’a pas besoin d’article, parce qu’il est
suffisamment déterminé par le membre de phrase relatif qui
précede 1.

Et ce substantif neutre n’est pas avrirumov, qui est I’accusatif
du substantif masculin dvrirurog, mais fanriopa.

Que ferons-nous donc d’avrirurov ? Puisque c’est un accusatif,
il 'y a qu’a le considérer comme une apposition & I'accusatif
précédent (dud), ce qui, gramaticalement, est bien plus facile
sans doute que d’en faire une apposition au relatifs et d’inven-
ter pour cela un substantif (ou adjectif) neutre avrizuwoy, qui
n’existe pas.

Nous traduisons en conséquence:

« Le baptéme qui vous sauve maintenant, vous aussi, anti-
type (de ceux qui furent sauvés lors du déluge), n’est pas un
dépouillement de souillure accompli par la chair, mais une
demande adressée & Dieu par une bonne conscience, par la
résurrection de Jésus-Christ, qui est & la droite de Dieu, etc.

Reste & voir si, traduile de cette maniére, la phrase donne
un sens clair et qui cadre avec le contexte,

1 D’aprés la régle v €ldec dvdpa, ’homme que tu a vu.



T4 C. BRUSTON

Nous avons déjd montré qu’il en est ainsi pour l'idée géné-
rale. Puisque le baptéme qui sauve consiste, non dans une
cérémonie extérieure, qui a pour effet de laver le corps, mais
10 4 avoir une bonne conscience, 2° 4 demander le salut i
Dieu, 3° 4 le demander par la résurrection de Jésus-Christ, il
est clair qu’il faut & tout prix conserver cette bonne conscience
recommandée plus haut et qui est la condition primordiale
du salut, celle sans laquelle les deux autres sont impossibles.

Quant a la désignation des chrétiens comme étant un anti-
type des personnes sauvées lors du déluge, elle n’offre, me
semble-t-il, aucune difficulté, surtout quand on se souvient
que, d’apres saint Paul, les Israélites traversant la mer Rouge
sont le type des chrétiens baptisés (1 Cor. X, 1-6), ce qui
revient & dire que les chrétiens sont 'antitype des Israélites
qui furent sauvés en traversant les eaux de la mer Rouge.
Pourquol donc ne seraient-ils pas aussl l'antitype des per-
sonnes qui échappérent au déluge en passant a travers Ueau ?
La ressemblance est la méme dans les deux cas : les chrétiens
et les Israélites, les chrétiens et la famille de Noé furent (ou
sont) sauvés & travers I’eau. Mais il y a encore, dans le second
cas, une ressemblance qui n’existe pas dans le premier : c’est
que les premiers chrétiens, & qui s’adresse saint Pierre, étaient
peu nombreux, comme ceux qui échappérent au déluge, par
rapport & la masse des paiens au milieu desquels ils vivaient.

I.’accusatif avrirumoy s’explique aussi bien comme apposition
& vpg; qu’il est incorrect et inintelligible comme apposition au
nominatif neutre 2.

111
Explication de 1 Pierre IV, 6.

Le second passage de I'épitre de Pierre qui parle d’une pré-
dication de la bonne nouvelle aux morts, ou plutot & des
morts, vexpois (IV, 6), n’a certainement pas le méme sens que
celui du chapitre I1I, que nous venons de discuter.

Ce n’est pas, en effet, aprés leur mort, mais avant, que les
morts dont il s’agit ici ont entendu I'annonce de la bonne



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 75

nouvelle du salut. C’est ce qui résulte clairement des termes
du texte : « Car aussi c’est pour cect que la bonne nouvelle
a €té annoncée aux morts, afin qu’ils fussent jugés, il est vrai,
selon (la volonté des) hommes (ou en ce qui concerne les
hommes) quant & la chair, mais qu’ils vivent selon (la volonté
de) Dieu (ou en ce qui concerne Dieu) quant & ’esprit. »

Le but (vx) de la bonne nouvelle qu’ils ont entendue était
donc qu’ils vivent actuellement (maintenant qu’ils sont morts),
apres avoir été jugés (ou condamnés) quant a la chair. Qui ne
voit, dés lors, que cette prédication est antérieure au moment
ou ils furent ainsi jugés (ou condamnés) quant & la chair,
c’est-a-dire mis & mort?

Tout ce qui suit vz est nécessairement postérieur au verbe
précédent (ednyyedisdn). Or, le jugement dont il est question
immédiatement aprés ayant eu lieu pour ces morts quant a la
chair (oapxi), il en résulte qu’ils étaient encore vivants (& copxi)
quand la bonne nouvelle du salut leur fut annoncée.

Ce texte n’a donc absolument rien de commun avec la pré-
dication du salut dans les enfers par le Christ glorifié.

(’est ce qu’ont reconnu et fort bien démontré Hofmann,
A. Schweizer, Usterit, etc.

Le rapport logique de ce verset avec les préceédents est
assez obscur. Pour le comprendre, rappelons-nous que 'apotre
s’adresse & des chrétiens persécutés, au milieu desquels plu-
sieurs étaient sans doute morts martyrs. Pour les encourager, il
leur présente, nous l’avons vu, ’exemple du Christ (III, 18,
IV, 1).1l les engage & considérer aussi que « celui qui a souffert
quant a la chair a (quelque) repos du péché, en sorte qu’il lui
est plus facile de vivre saintement le reste de sa vie, » soit parce
que les souffrances, les tortures ont diminué la force des pas-
sions charnelles, soit parce qu’il est moins exposé désormais
aux tentations, aux sollicitations des paiens qui ’entourent et
qui précédemment cherchaient & l'entrainer dans leurs deé-
bauches (v. 2 et 3). Il leur rappelle que ceux-ci devront bien-
tot « rendre compte a celui qui juge les vivants et les morts »

1 J. M. Usteri, Commentar iiber den ersten Petrusbrief, 1887.



76 C. BRUSTON

(v. 4). Et c’est alors qu'il ajoute: « Car c’est aussi pour cela
que la bonne nouvelle a été annoncée a (ceux qui maintenant
sont) morts (martyrs de leur foi), afin que, ils fussent juges, il
est vrai, selon (la volonté des) hommes (des gouverneurs, de
la masse paienne) quant a la chair, mais qu’ils vivent (maiute-
nant, élerniellement) selon (la volonté de) Dieu quant a l'es-
prit. »

Le zai ne se rapporte pas a vexpoic, Mais & eis tovro... va 1, et le
sens est, me semble-il, celui-ci:

En effet (y2p), ce n’est pas seulement pour qu’ils mourussent
martyrs de leur foi que I’Evangile a été annoncé aux morts
que vous pleurez, c’est aussi (xai) pour qu’aprés avoir été ainsi
jugés (et condamnés) par les hommes, ils vivent éternellement
par la volonté de Dieu, échappant ainsi a ce jugement terrible
(v. 5) qui atteindra leurs ennemis.

Quel encouragement & demeurer fermes! Si la foi en I'Evan-
gile expose les chrétiens a souffrir et méme & mourir, elle a
aussl pour but final (sis 7oUto, va) de leur procurer la vie éier-
nelle?2,

Conclusion.

[’idée de la descente de Jésus-Christ aux enfers repose donc
sur deux textes de Paul et un seul de Pierre. Elle semble avoir

tCf. 1L, 95 Act. IX, 21, etc. — Ignat. ad Polyc. 11, 2. Hermas, Simil. 1X, 14,
2, etc.

2 M. le pasteur A. Gout, dans le sermon cité au début de cette étude (p. 10),
a donné de ce texte une exnlication bien surprenante: « C’est pour cela, parce
que [= ei¢ TovT0, iva...] nous devons rendre comple au souverain juge (!), que
I'Evangile a été annoncé aux morts. » Il serait désirable qu'on ne citat de pareils
passages qu'aprés les avoir lus dans le texte original, et dans une édition critique,
L'exégese, c’est-d-dive la lecture intelligente de I'Ecriture sainte, est peut-étre ce
qui nous fait le plus défaut. De la meilleure foi du monde, sans s’en douter, on
lit la Bible avec les lunettes d’Irénée, d’Athanase, d’Anselme ou de nos anciens
théologiens; on y voit des idées qui n’y sont nullement, et I'on accuse méme ceux
qui ne les y voient pas d’aveuglement. Gardons-nous de faire dire a un texte ce
qu’il ne dit pas, et pour cela, étudions soigneusement le lexte et le conlexte. Les
disputes théologiques auraient été certainement moins violentes si ceux quiy ont
pris part avaient toujours observé ce précepte, incontesté en théorie, mais éton-
namment méconnu dans la pratique.



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRISYT AUX ENFERS 77

¢té inspirée & Paul par un passage du Psaume LXVIII, mal
traduit et qui n’a certainement pas ce sens, puis adoptée par
I’apodtre Pierre. Ce n'est pourtant pas une raison suffisante pour
la révoquer en doute, car elle concorde parfaitement avec les
principes essentiels du christianisme. Il esl naturel de penser
qu’aprés avoir travaillé au salut des hommes sur la terre,
Jésus-Christ a continué cette ceuvre de salut, non seulement
au sein de son Eglise et dans le monde visible, mais aussi
dans le monde invisible. Celui qui entra dans le monde pour
chercher et sauver ce qui était perdu peut-il s’étre laissé sans
témoignage aux milliers de millions d’étres humains morts
avant lui ou qui sont morts depuis sans I’avoir connu ? De
meéme que, homme, il annonca la bonne nouvelle aux hommes
pécheurs, de méme, devenu esprit, il a annoncé — il annonce
peut-étre encore — aux esprits coupables, méme aux plus
coupables, la bonne nouvelle du salut par la repentance et par
la foi en lui. Cette prédication n’a pas été moins efficace sans
doute dans le monde des esprits que dans celui-ci. Il est per-
mis de penser que de nombreux « rebelles » (1 Pierre) ont
« fléechi le genou » devant le Christ glorifié, l'ont reconnu
pour leur Maitre (Philip.), et ont obtenu ainsi le pardon et le
le sulut. D’autant plus qu’une déclaration de Jésus lui-méme
autorise & croire que les péchés autres que le péché contre
le saint Esprit peuvent étre pardonnés dans le monde a venir?.

L’article de la descente aux enfers devrait donc étre sup-
prim¢ par les Eglises réformées, non comme inexact en soi,
mais comme mal placé dans le symbole et faisant par conse-
quent naitre dans I’esprit une idée fausse, et méme plusieurs
idées fausses. Il ne doit étre remplacé ni par il est descendu
aw séjour des morts, qui exprime une idée au moins aussi
inexacte, ni par il est descendu au tombeau, qui formerait
pléonasme avec il a été enseveli. Il ne pourrait I’étre utilement
que par il est allé au Paradis.

Ce n’est pas, d’ailleurs, le seul article du symbole qui ait
besoin de rectification. Ceux de la résurrection de la chair, de la

L Cf. La vie future d’apres U'enseignement de Jesus-Christ, p. 20.



78 C. BRUSTON

communion des saints et méme de la rémission des péchés, —
sans parler de la sainte Eglise catholique, — portent les traces
manifestes d’une théologie qui s’était écartée plus ou moins
gravement des purs enseignements de I’Ecriture sainte. Aussi
ce symbole n’a-t-11 jamais été admis par les Eglises réformées
que sous bénéfice d’inventaire. Malheureusement l'inventaire
n’a pas encore été fait d’'une maniére trés compléte ni trés
exacte.

Un des membres du Synode général officieux de la Rochelle
(octobre 1893), M. le pasteur N. de Grenier-Fajal, nous apprend
que, lors de la réunion de ce synode, il déposa un amendement
a la liturgie ainsi conc¢u: « L’article «il est descendu aux en-
fers » sera retranché du symbole comme antiscripturaire. »
Mais « la Commission des voeux, aprés en avoir délibéré,
écarta la proposition en disant qu’elle ne jugeait pas a4 propos
d’entrer dans cette discussion. Le synode, consulté, confirma
cette décision et passa outrel. »

Il n’était pas vraisemblable, en effet, qu'un corps ecclésias-
tique qui se préparait & transporter de la fin au milieu du
culte le symbole apostolique, accueillit favorablement une
telle proposition. Mais il n’en est pas moins vrai que cet hono-
rable et courageux pasteur, comme aussi ses 126 collégues
évangéliques qui s’opposaient & l'innovation votée au dernier
moment par le synode du Vigan (1890), représentaient la vraie
tradition réformée, si étrangement méconnue et si tristement
abandonnée par ces deux synodes officieux.

! N. de Grenier-Fajal, Une erreur du symbole des apitres. Toulouse, 1894.




	La notion biblique de la descente du Christ aux enfers. Partie 1

