
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: La notion biblique de la descente du Christ aux enfers. Partie 1

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DU CHRIST AUX ENFERS

PAR

G. BRUSTON

On lit dans un sermon publié récemment par un des
pasteurs de l'Eglise réformée de Paris :

« De tout temps on s'est demandé ce qu'était devenu le
Christ après sa mort, dans l'intervalle qui sépare sa sépulture
de sa résurrection.... Où est-il allé? Pendant que son corps
dormait dans le sépulcre, son âme où s'est-elle transportée?

» Le symbole des apôtres répond : « Il est descendu aux
enfers1. »

Il est vrai que, d'après le texte amplifié du symbole apostolique2,

Jésus-Christ est descendu aux enfers au moment de sa

mort et en est remonté au moment de sa résurrection. Mais

entre un document du quatrième ou du cinquième siècle et
Jésus lui-même, qui dit au brigand converti : « En vérité, je
te le dis : Aujourd'hui tu seras avec moi dans le Paradis, » et

qui, en expirant, remet son esprit entre les mains du Père3,
il n'est pas vraisemblable qu'un chrétien réformé puisse hésiter

un seul instant.
Il n'y a qu'un moyen de concilier ces textes avec le symbole

apostolique : c'est d'admettre que le Paradis est situé aux

1 A. Gout, La descente du Christ aux enfers, sermon, p. 8, 1894.

s Le texte primitif ne renfermait pas cel article.
3 Luc XXIII, 43, 46.



58 C. HRUSTON

enfers! Mais c'est là une échappatoire désespérée, en faveur
de laquelle il est impossible d'alléguer la moindre apparence
de preuve1.

On a essayé d'obscurcir ces déclarations de Jésus par
d'autres textes plus ou moins difficiles à comprendre. Ainsi, de

ce que Jésus dit à Marie-Magdeleine au matin de la résurrection

: « Ne me touche pas, car je ne suis pas encore monté
vers mon Père2,...» on a conclu qu'il n'était pas allé au ciel
(ou au Paradis) entre sa mort et sa résurrection. Mais il est

clair que cette parole ne se rapporte pas à ce moment-là,
mais uniquement à celui qui a suivi la résurrection : Jésus

déclare seulement que depuis sa résurrection il n'est pas
encore monté vers son Père, mais qu'il va monter vers lui, et
c'est pour cela que Marie-Magdeleine ne doit pas essayer de le
toucher ou de le retenir. Il est tout à fait arbitraire d'appliquer
cette parole à l'intervalle qui s'est écoulé entre la mort et la

résurrection de Jésus.

On allègue aussi quelquefois le texte du Psaume XVI, appliqué

par Pierre à Jésus : « Tu n'abandonneras pas mon âme à

l'Hadès.» (Act. 11,27.) Mais comment une telle parole
pourrait-elle prouver que l'âme de Jésus descendit dans l'Hadès?
Ne pas abandonner une chose à quelqu'un ne signifie pas
nécessairement, ni même naturellement, la lui enlever après
qu'il s'en est emparé, mais ne pas permettre qu'il s'en empare.
Et tel est certainement le sens du texte du Psaume. A supposer

que la traduction grecque (tiç ôoV) puisse être entendue
dans le premier sens, en tout cas le texte hébreu ne
comporte que le second : pl'SU^ au Sheôl correspond à un datif,

1 Voir La vie future d'après l'enseignement de Jésus-Christ, p. 6 sq. — Ori-
gène nous apprend que la promesse de Jésus au bon brigand avait troublé

quelques chrétiens au point qu'ils supposaient qu'elle avait été interpolée Quant
à lui, il donne à choisir entre deux explications différentes : ou bien, selon

l'interprétation littérale, Jésus, avant d'aller dons le cœur de la terre, plaça peut-
être le bon brigand dans le Paradis de Dieu ; ou, selon l'interprétation spirituelle,
aujourd'hui dans l'Ecriture signifie l'époque actuelle eu général

Voir Huidekopcr, The belief of Hie first three centuries concerning Christ's
Mission to the Underworld, 2= edit. New-York, 187G. La 1'° est de 1854.

2 Jean XX, 17.



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 59

et nullement à un locatif. Si le poète avait voulu dire que Dieu

ne laisserait pas son âme dans le Sheôl, il aurait écrit ?1NÎ2JD,

et non 7ÌSI2JP- Mais personnifiant le Sheôl, à peu près comme
le prophète Esaïe (V, 14), il a exprimé l'espoir que Dieu
n'abandonnerait pas son âme, ou plutôt sa vie, au Sheôl, c'est-à-
dire ne permettrait pas que le Sheôl s'en emparât. Ne comprenant

pas cette personnification poétique et prenant le Sheôl ou
Hadès dans son sens local ordinaire, le traducteur grec a écrit
et'ç aSvîv, au lieu du datif. Mais le sens demeure essentiellement
le même : àç indiquant un mouvement vers un lieu, la traduction

grecque signifie : Tu n'abandonneras pas mon âme (en
sorte qu'elle aille) dans l'Hadès. Ce qui est moins poétique,
mais ne diffère pas beaucoup du sens du texte original.

Malgré les déclarations si claires et si formelles de Jésus

mourant, la croyance se répandit cependant de bonne heure
dans l'Eglise chrétienne que son âme était descendue dans

l'Hadès au moment de sa mort et n'en était remontée qu'au
moment de sa résurrection, et que pendant ce temps il avait
vaincu les puissances de l'enfer, prêché l'évangile aux morts
et fait sortir des régions souterraines les justes de l'ancienne
Alliance. C'est ce qu'enseignent à partir du second siècle

Justin Martyr, Irénée, Tertullien, Clément d'Alexandrie, Ori-
gène, etc '.

C'est ce qu'on voit aussi dans le fragment de l'évangile
apocryphe de Pierre récemment découvert et publié. Au moment
de la résurrection de Jésus-Christ, une voix crie du haut des

1 Voir Huidekoper, Christ's Mission to the Undeiivorld, p. 8 sq. Justin (Dial.
72) et Irénée s'appuient sur un prétendu texte de Jérémie : « Le Seigneur Dieu

s'est souvenu de ses morts... et est descendu vers eux pour leur annoncer son

salut. »

Tertullien, De anima, 55 : «Christus... apud inferos,... nec ante ascendit in
sublimiora cœloium quam descendit in inferiora terrarum (allusion à Eph. IV, 9),

ut illic patriarchas et prophetas compotes sui faceret. »

Irénée IV, 27, 2: « ...et propter hoc Dominum in ea quae sunt sub terra

descendisse, evangelizantem et illis adventum suum, remissione peccatorum existente

his qui credunt in eum. Crediderunt autem in eum omnes qui sperabant in eum,...
justi et prophetae et patriarchae quibus similiter ut nobis remisil peccata...



69 C. BRUSTON

cieux : « Tu as prêché à ceux qui dorment. » Et une autre voix,
venant de la croix qui suit Jésus et les deux anges qui le

soutiennent, répond : rupe« c'est-à-dire, nues ou dépouillées1
(sont les puissances de l'enfer).

Hermas et Clément d'Alexandrie attribuent aux apôtres et

aux prédicateurs de l'Evangile ce que la plupart des autres
écrivains ecclésiastiques attribuent à Jésus-Christ. D'après le

premier, les apôtres morts seraient descendus dans les enfers

uniquement pour baptiser les justes de l'ancienne Alliance2!...
La plupart des Pères pensaient, en effet, que la descente du

Christ (ou des apôtres) aux enfers avait eu pour but d'en faire
sortir les patriarches et les prophètes. Mais les Alexandrins,
Clément et Origene, étendaient à tous les morts, païens aussi

bien qu'Israélites, le bénéfice de cette prédication souterraine:
« Tous ceux, dit Origene, qui voulurent le suivre, d'entre les

captifs de la mort, purent le faire. » « Les patriarches et les

prophètes et tous attendaient la venue du Seigneur Jésus-

Christ, » dit-il ailleurs3.
Bien que, sous la forme qu'elle a revêtue chez les auteurs

ecclésiastiques, cette croyance soit en contradiction avec les

évangiles canoniques, elle n'est pourtant pas dépourvue,
comme on l'a souvent affirmé, de toute base biblique.

Deux passages, en effet, l'un de saint Paul, l'autre de saint

tribus diebus conversatus est ubi erant mortui, quemadmodum propheta ait de eo :

Commemoratus est Dominus sanctorum mortuorum suorum, etc. »

Irénée cite encore Mat. XII, 4Ü ; Eph. IV, 9 ; Ps. l.XXXVI, 13; Jean XX, 17.

Puis il ajoute : « Si ergo Dominus legem mortuorum servavi!... et commoratus

usque in tertium diem in inferioribus terrae, post deinde surgens in carne.., sic

ascendit ad Patrem, quomodo non confundantur qui dicunt, etc. » V, 31, 1 et 2.

ì Versets 41 et 42. Voir mon explication de ce texte dans la Revue de théologie

(Montauban), 1893, p. 376-380. Cf. L'évangile et l'apocalypse de Pierre, publiés

etc., par Ad. Lods, 1893.
2 Kot^r/Oéfreç... èttì/pr^av Kai rolç —notteKoiuTiftévoiç Kaï avroï Icunav avroïç

TTjV cî<ppayïâa rov KjjQvyuaroç (c'est-à-dire le baptême).... 'Ev âiKaioavvy yàp skoi-

firjdnoav nat iv [icya/.n àyve'ta uùvov ai tt}v oqtpy'tâa ravrijv ovk ei^ov. Hermas,

Simil. IX, 16, 5-7.
3 Huidekoper, ouv. cit., p. 16. Cf. Pédézert, Le témoignage des Pères, p. 3U6ss.

F. Bonifas, Histoire des dogmes, I, p. 351 ss. Gieseler, Histoire des dogmes,

trad. Bruch et Flobert (1863), p. 175, etc.



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 61

Pierre, parlent clairement d'une descente de Jésus aux enfers,
mais dans un sens très différent de celui que les Pères de

l'Eglise et le symbole apostolique (texte amplifié) donnent à

cette expression. Ce sont Ephésiens IV, 8 et 1 Pierre III, 19.

La différence porte sur deux points principaux :

1° Tandis que, d'après les auteurs ecclésiastiques des

premiers siècles et d'après le symbole apostolique, cette descente

eut lieu immédiatement après la mort du Sauveur et fut suivie
de la résurrection, elle eut lieu, d'après les deux apôtres, à la
suite de la résurrection et de l'exaltation de Jésus dans le ciel.

2° Tandis que, d'après la plupart des Pères, elle eut pour
but de faire sortir de l'Hadès les justes de l'ancienne Alliance,
elle eut pour but, d'après saint Paul, de faire des captifs, c'est-
à-dire de vaincre et de réduire à l'impuissance les pouvoirs
des ténèbres, et, d'après saint Pierre, d'annoncer la bonne
nouvelle du salut aux esprits les plus coupables et les plus
sévèrement châtiés.

C'est ce que nous allons essayer de démontrer.

I

Explication d'Ephésiens IV, 8-10.

« C'est pourquoi TEcriture] dit : Etant monté en haut, il
a fait des captifs, il a donné des dons aux hommes. Or il est

monté qu'est-ce, sinon qu'il est aussi descendu i dans les parties

inférieures de la terre? Celui qui est descendu est le même

que celui qui est monté2 au-dessus de tous les cieux, afin qu'il
remplit tout. »

Dans ce texte du Psaume LXVIII. — d'ailleurs très librement

rendu, — l'apôtre voit la preuve, non seulement que
Jésus-Christ est monté en haut (ce qui est dit explicitement,
dans la supposition que ce passage se rapporte au Messie),

i Quelques manuscrits ajoutent -nûrrov, d'abord; mais la plupart et les meilleurs

ne portent pas ce mot, dont l'inaulhenticité est généralement reconnue

aujourd'hui.
5 Ou plutôt : qui était monté.



62 C. BRUSTON

mais aussi qu'il est descendu dans les parties inférieures de la
terre.

Comment cela? La pensée de l'apôtre n'est pas, me semble-

t-il, très difficile à saisir.

Après être monté en haut (m«.ßic, participe aoriste), Jésus-

Christ, d'après ce texte, a fait deux choses: 1° il a fait des

captifs ; 2° il a donné des dons aux hommes. Or cette seconde
action ne s'est pas accomplie dans le ciel, mais sur la terre. Le
texte prouve donc que le Christ glorifié est redescendu
(spirituellement) sur la terre.

Seulement, Paul ne dit pas qu'il est descendu sur la terre,
mais ei; Ta xarùTipa pipe t?,; yf,;i. Pourquoi cela? Le second
membre de phrase ne pouvant en aucune façon justifier cette
expression, elle ne peut trouver son explication que dans le

premier : « Il a fait des captifs. » Ces captifs ne sont donc pas

ceux que Jésus-Christ a faits sur terre, — comme Paul lui-
même et tant d'autres, —¦ mais ceux qu'il a faits dans les

régions inférieures de la terre ou dans les enfers, c'est-à-dire
les anges rebelles, les démons, qu'il a vaincus, enchaînés, rendus

impuissants2.

1 Pour le sens de cette locution cf. Psaume LXIII, 10 (LXX) et Acta Antlr. et

Mat. SI : to Karâ-eça ficçr/ rrjç ïtôacuç. (éd. Tischendorf, p. 152). — Cela ne peut
se rapporter ni à la venue sur terre du Christ (préexistant), ni à sa sépulture.

2 Cf. Apoc. XII, 7-H. Là aussi la défaite de Satan et de ses anges a lieu après
l'ascension de Jésus-Christ (v. 5). Cf. aussi XX, 1-3. — Il est vrai que « les Pères

entendaient généralement par ces captifs ceux que Christ avait retirés de leur

emprisonnement dans le monde inférieur.» (Huidekoper, ouv. cit., p. 23); mais,

outre que leur exégèse est loin d'être infaillible, la même expression est aussi

appliquée au diable : Per secundum hominem (Deus) alligavi! fortem et diripuit
ejus vasa (allusion à Mat. XII, 29) et evacuavit mortem.... Unde et juste a Deo

recaptivatus qui hominem captivum duxerat. (Irénée III, 23, I.) Per hominem

ipsum iterum oportebat victum eum contrario colligari iisdem vinculis quibus

alligavi! hominem ut homo solutus revertatur ad suum Dominum.... lllius enim

colligatio solutìo facta est hominis, quoniam non potest aliquis introire in
domimi fortis et casa ejus diripere, nisi primum ipsum fortem alligaverit. (V, 21,

3.) Eum qui adversus homines fortis erat... devicit, etc. (VI, 33, 4.)

On voit le grand rôle que ce texte de l'Evangile ,(Mat. XII, 29), interprété allé-

goriquement, a joué dans la question.
Cf. aussi les discours d'Eusèbe d'Emèse sur la descente de Jean-Baptiste et de



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 63

Ce texte concorde fort bien avec celui de l'épître aux Philippiens

qui exprime l'idée que l'élévation suprême (vnEptyaatv) du

Christ a pour but (Iva) « qu'au nom de Jésus tout genou
fléchisse, des êtres célestes, terrestres et infernaux » (II, 13). Ici
encore la soumission des êtres de ces trois régions est
postérieure à l'élévation de Jésus-Christ.

Ces deux passages excluent donc positivement la doctrine
ecclésiastique de la descente de Jésus aux enfers entre sa mort
et sa résurrection ; mais ils enseignent non moins expressément

soit une action (Philip.) du Christ glorifié dans les enfers,
soit même une descente positive, accompagnée d'une action
semblable (Eph.) à la suite de son élévation.

Ainsi compris, ces deux textes s'expliquent et se confirment
l'un l'autre.

Mais quand l'idée eut pénétré dans l'Eglise que Jésus-Christ

était descendu aux enfers immédiatement après sa mort,
certains copistes, interprétant le texte de l'épîtreaux Ephésienscon-
formément à l'idée courante, crurent bien faire d'ajouter Kpà-ro-j

à xK-É/3/j. Ils s'imaginaient évidemment rendre le texte plus
clair et faire une chose utile aux lecteurs. En réalité, ils
rendaient ce passage inintelligible et absurde.

En effet, comment le fait que Jésus est monté en haut
pourrait-il prouver qu'il était auparavant descendu, non seulement

sur terre, mais même dans les parties inférieures de la

terre Pour pouvoir monter au ciel il faut assurément être sur
terre ; mais il n'est nullement besoin d'y être descendu, comme
le montrent l'ascension d'Hénoch et celle d'Elie. A plus forte
raison n'est-il pas nécessaire d'être d'abord descendu dans

les régions infernales Heureusement que les critiques sont
d'accord pour reconnaître dans npûnov une addition
postérieure.

Remarquons aussi combien le verset 10 du texte de l'épitre

Jésus-Christ dans l'Hadès (Augusti, Eusebii Emeseni opuscula gr., 1829), où le

diable dit à l'Hadès : J'ai craint qu'il (Jésus) ne nous fit captifs (a'txiia/AùTovç),

p. 7. — 11 est descendu pour lier la révolte, p. 26. — Alors le Seigneur ayant

pris le Diable, le lia, etc., p. 28.



64 C. BRUSTON

aux Ephésiens offre un sens meilleur dans cette supposition
que dans la supposition contraire: « Celui qui est descend«
est le même que celui qui était monté au-dessus de tous les

cieux, afin de remplir toutes choses. » Quelle bonté Après
être monté au-dessus de tous les cieux, afin de pouvoir (de là)

remplir toutes choses (par la toute-puissance qu'il avait reçue
du Père), il en est redescendu (spirituellement) pour vaincre
dans les régions souterraines les puissances des ténèbres et

pour donner à son Eglise des apôtres, des prophètes, etc.
Ainsi compris, ces versets se relient admirablement aux
suivants. Ils ne se rattachent pas moins bien aux précédents,
qui exhortent les chrétiens à l'humilité, à la bonté (v. 2) et parlent

aussi du don de Christ (v. 7).

Supposez, au contraire, que l'ascension ait eu lieu après la
descente (aux enfers) et traduisez en conséquence : « Celui qui
était descendu est le même qui est monté (ensuite) au-dessus
de tous les cieux... » Alors on ne voit plus la portée d'une telle
observation dans un tel contexte, puisque, au lieu de parler
de la bonté de Christ, comme ce qui précède et ce qui suit, le

verset 10 parlerait de la gloire qui a succédé à son abaissement

(et en a été sans doute la conséquence).
Non seulement une telle idée (que l'élévation de Jésus-Christ

ait été la suite de sa descente aux enfers) ne serait guère
compatible avec celle que saint Paul exprime ailleurs : qu'elle
a été la conséquence, la récompense (Sto) de son obéissance et
de sa mort sanglante (Philip. II, 9), mais elle ne rentre en
aucune façon dans un contexte où il n'est question que de la bonté
de Christ1.

Au reste, d'après ce texte, la descente du Christ glorifié aux

1 L'ordre même des termes : ó na-aßac avrôç êartv na't ò avaßac... suppose que
la descente est postérieure àia montée. Il est, en effet, beaucoup plus naturel de

dire : Celui qui a fait ceci est le même que celui qui avait précédemment fait
telle autre chose, que de dire : Celui qui a fait ceci est le môme que celui qui a

plus tard fait telle autre chose. Karaßac est donc postérieur, et non antérieur,
à avaßac. — Le second participe aoriste exprime nécessairement une action

antérieure à celle du premier. Pour exprimer une action postérieure, il faudrait le

participe futur (celui qui est descendu est le même que celui qui devait monter).



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 65

enfers a essentiellement le même caractère, la même nature

que sa descente sur la terre au milieu de son Eglise: c'est une
descente spirituelle, qui ne l'empêche pas d'être en même

temps dans le ciel, où il règne à la droite de Dieu et d'où il
remplit tout l'univers, en vertu de la toute-puissance qui lui a

été donnée de Dieu.
On pourrait être tenté de rapprocher des deux textes que

nous venons de discuter celui de l'épitre aux Colossiens où il
est dit que Dieu « a dépouillé les autorités et les puissances »

(II, 15), en entendant par là les puissances de l'enfer. Mais à

la réflexion, cette interprétation ne paraît pas compatible
avec le contexte. L'apôtre, en cet endroit, exhorte 1 >s chrétiens
de Colosses à ne pas se laisser dominer par des hommes, qui,
au nom de la philosophie ou d'une tradition humaine (v. 8),
veulent leur imposer certaines pratiques relatives aux aliments,
à des jours de fêtes et de sabbats (v. 16), une humilité affectée
et le culte des anges (v. 18), ainsi que l'abstention de certains
plaisirs naturels, légitimes en soi et qui ne deviennent
blâmables que par l'abus (v. 21). Ce sont là, dit-il, des commandements

et des enseignements humains (v. 22), et le chrétien
en est affranchi, car Dieu a détruit, a cloué à la croix la signature

apposée, pour ainsi dire, par les Juifs aux préceptes de

l'ancienne Alliance L

Dans un tel contexte, « les autorités et les puissances que
Dieu a dépouillées et livrées à l'opprobre » ne peuvent être que
celles qui ont établi ces lois ou qui veulent les imposer : ce ne

sont donc pas les puissances infernales.
Ces autorités (à.p%ai) sont des personnes (oùrooç) et sont sans

doute identiques aux princes (a^ovrwv) de ce siècle qui vont
être détruits et qui ont crucifié le Seigneur de gloire (1 Cor.

11,6-8). Il est vrai que quelques exégètes récents entendent par
là des anges. Gomme si c'étaient des anges qui crucifièrent
Jésus-Christ!... Au reste, ce qui précède le passage de la

première épitre aux Corinthiens montre clairement que ces princes
sont tout simplement les grands, les puissants de ce monde

1 Allusion à Exode XXIV.

THÉOL. ET PHIL. 1897 5



Ob C. BRUSTON

(soit juifs, soit païens) : « Dieu a choisi les choses folles de ce
monde pour confondre les sages, les choses faibles pour
confondre les fortes, les choses méprisées et dédaignées, celles
qui ne sont pas, pour détruire celles qui sont, afin qu'aucune
chair ne se glorifie devant Dieu. » (I, 27-29.) Comment en
présence d'un pareil texte, dont le rapport avec celui qui suit
(II, 6-8) est évident, peut-on soutenir que les princes de ce
siècle sont des anges?

Les autorités et les puissances du passage parallèle de

l'épitre aux Colossiens sont donc aussi des autorités et des

puissances humaines. Dieu les a dépouillées de leur pouvoir
(v. 15). Que personne donc (v. 16-18) ne se permette de juger
les chrétiens ou de leur imposer quoi que ce soit, dans le vain
orgueil de son esprit charnel. Le lien logique qui rattache ces

versets à ce qui précède devrait-il permettre un seul instant
de s'arrêter à la supposition que les àpz«ì. xat IÇoudiat dépouillées

de leur puissance au verset 15 sont des êtres surhumains1

i Cf. 1, 16, II, 10 ; Tite III, 1
; Rom. VIII, 38; XIII, 1 sq. ; Eph. I, 21 ; 1 Cor.

XV, 24; Daniel VII, 27. — La phrase commence à xaÇ>tvâfit:voç 7ijj.lv (v. 13)

et va jusqu'à la fin du verset 15. U faut mettre une virgule après èâeiyftâ-

Tiacv. — Le chrétien est affranchi du péché (v. 13 fin), de la loi (v. 14) et des

puissances de ce monde (v. 15). Que personne donc ne le juge, etc. (v. 16-18).

Dieu a dépouillé les autorités et les puissances. De quoi De leur autorité et de

leur puissance. Il les a livrés à l'ignominie. Comment C'est ce qui est expliqué

par le membre de phrase suivant : èv —acciaia dpiaußevoac aiirovç èv avrù. La

naptJijola (franchise, liberté dans la parole ou dans l'action) ne peut être attribuée
à Dieu : il va trop sans dire que Dieu agit toujours avec -acQijoia. C'est une des

raisons pour lesquelles èv -xappr/alf doit être détaché A'iôuypaTustv. Mais la

même difficulté ne se présente-t-clle pas avec Opiaußeiaac't Assurément, si l'on
traduit (> ayant triomphé d'eux en lui » (en Christ), car il est trop clair que Dieu

ne peut triompher qu'avec Kagpr/oia. Mais il se rencontre heureusement que dans

le seul texte du Nouveau Testament où ce verbe se retrouve (2 Cor. Il, 14), il
signifie, non triompher, mais faire triompher. Nous sommes donc autorisés à

traduire : « les ayant fait triompher avec liberté en lui » (en Christ). Et alors

èv -açprioia. se rapporte, non à Dieu, mais aux puissants de ce monde auxquels

il a permis de triompher de Christ, qu'il a laissés crucifier le Seigneur de gloire

et qu'il a ainsi avilis, livrés à une ignominie éternelle (èâeiyfiâTiaev), aux yeux
des hommes, en tout cas des chrétiens (cf. 1 Cor. I, 19-29 kfiùçavev, — iva naraio-

Xvvt)..), par conséquent privés de toute autorité, au moins pour les chrétiens.

èv Ttaççvoia ßcna/xßeiaac ktX. explique côeiyuârtcev comme au verset précédent



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 67

Ce texte n'a donc rien de commun avec la descente de
Jésus-Christ aux enfers, quoiqu'il ait pu être entendu dans
ce sens par les auteurs ecclésiastiques postérieurs1.

II

Explication de 1 Pierre III, 14-22.

Saint Pierre exprime essentiellement la même idée que
saint Paul dans un passage de son épitre qui offre de
nombreuses difficultés de détail, mais dont le sens général est en
somme assez clair (III, 18-20). Il exhorte les chrétiens persécutés

à se souvenir de leur Maître, qui a souffert, lui aussi,
juste pour des injustes, et qui même « après avoir été vivifié
quant à l'esprit, » c'est-à-dire évidemment après, et non avant,
sa résurrection » est allé annoncer (quoi? sans doute le salut

par la repentance et la foi) aux esprits en prison qui jadis
furent rebelles, du temps de Noé. »

Telle est l'idée générale qui se dégage, à première vue, du

texte, quand on le lit sans parti-pris.
Impossible d'admettre qu'il s'agisse là d'une prédication que

l'esprit du Christ (préexistant) aurait adressée par le moyen de

Noé à la génération du déluge, comme le voulaient Augustin,
Théodore de Bèze, un grand nombre théologiens réformés et
même encore M. Bovon, quoiqu'il ne se dissimule pas les

difficultés d'une telle interprétation2.
Impossible également de placer cette descente aux enfers

entre la mort et la résurrection de Jésus, comme le fait la
doctrine ecclésiastique, puisque c'est après avoir été « vivifié quand

Trpoarj/ociaç ktX. explique avrò tjçkcv in tov jiècov, ou comme dans Philip II, 7

et 8 poç>tf>7)v êovl.ov ?aßuv explique éairc-v cKtvucsv, etyevofievoç i-nijKooç explique

èraiteivuGcv èavròv, etc.

'Ev a-bru se rapporte à Jésus-Christ, et non à la croix, comme on l'a cru

souvent.

1 Ils ont, en tout cas, entendu ainsi le passage parallèle de la première aux

Corinthiens. V. Huidekoper, o. c. p. 78.

2 Théologie du Nouveau Testament, p. 470. Voir aussi M. de Grenier-Fajal, Une

erreur du symbole des apôtres, 1894, p. 25 et suiv.



68 C. BRUSTON

à l'esprit » que Christ va, comme esprit, prêcher aux esprits
en prison (jrvcûfuen, Èv &>...).

On voit combien l'idée de Pierre se rapproche de celle de

Paul.
Mais à côté de cette idée générale se présentent plusieurs

difficultés de détail, que nous devons chercher à élucider :

1° Qui sont ces esprits en prison?
2° Pourquoi sont-ils seuls mentionnés comme ayant eu le

privilège d'entendre la prédication de Jésus-Christ?
3° Pourquoi est-il dit qu'ils furent jadis rebelles « quand la

patience de Dieu attendait? » et pourquoi est-il ajouté que
« peu de personnes furent sauvées dans l'arche à travers l'eau »?

Quel est le but de ces deux observations
Commençons par la seconde de ces difficultés. Elle est

exprimée en ces termes par M. Bovon: « Il est impossible de

saisir pourquoi ce privilège n'est accordé qu'à la génération du

déluge... La restriction formellement établie par l'auteur
demeure inexplicable. » Mais où voit-on que « les esprits en

prison » entendirent seuls la prédication du Christ glorifié?
Le contraire est exprimé aussi clairement que possible : c'est
même à eux (xod rot;...) que la bonne nouvelle fut annoncée ; ce

qui signifie manifestement qu'elle le fut aussi aux autres habitants

de l'enfer et que ceux-là en étaient les plus coupables,
comme l'indique d'ailleurs le fait qu'ils étaient, non seulement
en enfer comme les autres, mais « dans une prison L »

1 On voit ce qu'il faut penser de l'opinion que « les enfers où Jésus est

descendu ne sont point l'enfer, » mais des « régions qui ne sont pas le ciel, qui ne
sont pas l'enfer, et où des millions de créatures attendent l'heure du jugement
dernier. » A. Gout, La descente du Christ aux enfers, p. 3. Où est-il question
d'un tel séjour dans l'Ecriture? Si l'on répond par le Sheôl des Hébreu:., nous
ferons observer 1" que, dans l'opinion des anciens Hébreux, les âmes étaient au
Sheôl pour toujours et non pour y atlendre le jour de la résurrection et du jugement

dernier, dont ils n'avaient aucune idée; 2» qu'il ne faut pas attribuer aux

contemporains de l'ère chrétienne des idées antiques, abandonnées par la grande
majorité d'entre eux et maintenues encore par les seuls sadducéens.

Quant à l'Hadès, on voit ce que c'était pour Jésus-Christ et ses contemporains
dans la parabole de Lazare- et du mauvais riche et ailleurs.

Cf. La vie future d'après l'enseignement de Jésus-Christ, p. 6 et suiv.



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 69

Mais pourquoi ces contemporains de Noé étaient-ils donc les

plus coupables et les plus sévèrement châtiés des habitants de

l'enfer? Les habitants de Sodome, par exemple, n'étaieni-ils
pas encore plus coupables qu'eux Evidemment non, puisque
ces contemporains du déluge sont mentionnés comme les plus
coupables de tous, les plus irrémédiablement enfermés dans

l'abîme. Et pourtant comment soutenir que la corruption des

villes de la plaine, punie par le feu du ciel, n'était pas au moins

égale à celle des contemporains de Noé? En réalité, d'après le

récit biblique, elle était plus grande. Pourquoi donc Sodome et
Gomorrhe ne sont-elles pas mentionnées aussi comme dans

l'épître de Jude (v. 7) et dans la seconde de Pierre (II, 6)?
Il n'y a qu'une réponse possible à cette question : c'est que

les esprits en prison ne sont pas les hommes contemporains de

Noé, mais les anges rebelles qui, à la même époque, d'après la

Genèse (ch. VI, 1-4) et d'après le livre d'Hénoch (ch. VI-
XVI)1, descendirent sur la terre, séduits par la beauté des

filles des hommes. Leur culpabilité fut plus grande que celle
de tous les hommes, quels qu'ils soient, parce que c'étaient
des esprits célestes et immortels : corruptio optimi pessima.

Aussi furent-ils, d'après le livre d'Hénoch 2, liés el mis dans

une prison (ha^ariipiov — ftjXuxh), dans un lieu plus épouvantable

que tous les autres, profond jusqu'à l'abîme, plein de colonnes
de feu immenses en épaisseur et en hauteur, où ils seront
tourmentés éternellement (XXI, 7-10), tandis que les âmes des

hommes coupables sont placées dans trois lieux différents,
ténébreux aussi, mais moins terribles, où elles sont punies à

des degrés divers suivant leur culpabilité, mais moins sévère-

1 Cf. aussi Jude 6 ; 2 Pierre II, 4.
"- Ch. VI-XVI, passim (en particulier IX, 4; XIV, 5; XVI. 3), XVIII, 14: âea-

/iuriiQiov Toiro.... XIX, 1 : ivdâôs oi piyévreç àyyeXoi ratç yvvat^i aT7)aovrai...

pixpt Trjç peyaATiç Kpiaeuç, èv y Kçiêi/tyovrai eiç àiroTc'Auuaiv. XXI, 10: owoc
o to~oç acGuurfipiov àyyeì.uv' ùâe ovcxeöricovrai uèxçt èvoç iç tòv a'tùva.

Celte idée parait avoir été empruntée par l'auteur (ou les auteurs) du livre
d'Hénoch à Esaïe XXIV, 22. — Cf. aussi Hermas, Simil. IX, 28, 7 ; Confessez

que vous avez un Seigneur, de peur que le reniant vous ne soyez livrés eiç

CCGUUTijÇtOV.



70 C. BRUSTON

ment et seulement jusqu'à un certain temps. (Ch. XXII)1.
Nous avons ainsi répondu aux deux premières questions.
Ce que nous venons de dire renferme déjà implicitement la

solution de la dernière difficulté « Pourquoi la menlion de la

patience de Dieu et du petit nombre des personnes qui échappèrent

au déluge? » (v. 20.) Ces deux membres de phrase ont
pour but, — comme x«i rote h tful.«^ Tnisó^am, — de relever deux
circonstances aggravantes de la désobéissance des anges
rebelles :

1° Elle eut lieu précisément au moment où Dieu, dans sa

bonté, attendait pour voir si les hommes ne se convertiraient
pas! Au lieu d'entrer dans ses vues de miséricorde, ils en
profitèrent pour rendre la corruption plus grande encore

2° Cette corruption devint par leur faute si profonde et si

universelle, que huit personnes seulement — la famille de
Noé — échappèrent au déluge. Toutes les autres demeurèrent
insensibles aux appels de Noé (Cf. 2 Pierre II, 5). D'après la
Genèse, en effet, et surtout d'après le livre d'Hénoch, — que
l'apôtre connaissait évidemment, aussi bien que Jude, — les

anges rebelles enseignèrent aux hommes toute sorte d'arts
mauvais2 qui amenèrent une corruption sans précédent et,
comme conséquence, le déluge.

1 Le texte n'est pas très clair ; il paraît signifier que dans le premier se trouvent
les pécheur» (criminels) qui n'ont pas reçu leur châtiment sur terre : ils souffrent
de grands tourments jusqu'au grand jour du jugement; après quoi (Dieu) les

liera pour toujours (mais ils auront cessé de souffrir). Dans le second se trouvent
les esprits de ceux qui ont été tués et qui demandent justice. Il n'est pas dit quel
est leur sort. Enfin, le troisième est pour les esprits des hommes qui, sans avoir
été saints, n'ont pas été pécheurs au même degré que les premiers : rà âè irvel-

fiara aiirüv oil TifiogiidijaovTai èv ^/lepc tt/ç Kçiaeuç ovâè fii) pcreyeçdCiatv èvrei-
dsv. (Les mots in ol évdaâe BltßevTsc ètorrov noûaÇovrai doivent être une note

passée de la marge dans le texte.) — Le texte grec du livre d'Hénoch récemment

découvert a été publié par Bouriant (Mémoires de la Mission archéologique
française au Caire, tome IX, 1893), Ad. Lods, Le livre d'Hénoch, etc., 1892,

Charles, The Book of Enoch, 1895, Dillmann (Sitzungsberichte der Akademie der

Wissenschaften %u Berlin, LI, LUI, 1892.)
5 Ch. VIII et IX : èâiâaÇe tovç âvBçairovç 'AÇarjA- paxaiçaç iroieîv nal ôkTm.

ktX. Kai cyêvtro äaeßeta noUi} Kai zKOçvevoav ktX. Les anges fidèles disent à

Dieu : « Tu vois tout ce qu'a fait Azaël, qui a enseigné toutes les iniquités sur la



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 71

Il nous reste à montrer le rapport qui existe entre ces versets

(18-20), ainsi compris, et les précédents. Ce rapport doit
être intime, car an (parce que) du verset 18, annonce clairement

un motif pour les chrétiens de se conformer à l'exhortation

que l'apôtre vient de leur adresser.

Quelle est cette exhortation? C'est de se considérer comme
heureux s'il leur arrive de souffrir pour la cause de la justice
(v. 14a), de ne pas craindre leurs ennemis (v. 14 b), d'être

toujours prêts à rendre compte de leur foi à quiconque leur
demande de le faire, mais avec douceur et respect, ayant une
bonne conscience (15-16a), afin que leurs calomniateurs soient
confondus (16 b), car il vaut mieux souffrir en faisant le bien

qu'en faisant le mal (v. 17).
Il est clair que l'exemple du Christ, tel qu'il est exposé

ensuite (v. 18-20) et tel que nous venons de l'expliquer, est bien
de nature à affermir dans de tels sentiments les chrétiens
persécutés : lui aussi a souffert ou est mort (les meilleurs manuscrits

se partagent entre ces deux leçons), mais c'était en
faisant le bien, puisqu'il souffrait, «lui juste, pour des injustes,
afin de nous amener à Dieu » (v. 18). Ce n'est pas tout : après
sa mort et sa résurrection, il est allé en esprit (en tant qu'esprit)

annoncer (la bonne nouvelle qu'il était venu apporter au

monde) même aux esprits les plus coupables, les plus justement

et les plus sévèrement châtiés, par conséquent, à tous
les habitants des régions infernales (v. 19 et 20). Quel

encouragement pour les chrétiens persécutés à ne pas se décourager,
à rendre compte de leur foi à quiconque le leur demande (cf.

v. 15), même aux plus vils, aux plus coupables, aux plus acharnés

de leurs calomniateurs! En agissant ainsi, ils suivront
l'exemple de leur Maître glorifié (aussi bien que de leur Maître
vivant sur terre), car, devenu esprit, il a continué sa même

œuvre de salut dans le monde des esprits.
Le rapport entre l'exhortation et le motif donné n'est-il pas

frappant et intime? Il faut admettre seulement que le motif
(v. 18 20) ne se rapporte pas seulement au verset précédent,

terre, etc., el Semiaza... : ils sont allés vers les filles des hommes,... Kai kôijTujaav

ai'Ttùç Trâcaç Taç âp.açrîaç kt?l.



72 C. BRUSTON

mais à l'ensemble de l'exhortation (v. 14-17), ce qui ne saurait
constituer une difficulté.

Au reste, nous avons une autre raison de croire qu'il en est
ainsi : c'est qu'il y a aussi un rapport intime et patent entre la
bonne conscience du v. 16 et celle du v. 21, — ce qui est tout
naturel si le motif indiqué auparavant (v. 18-20) se rapporte
au v. 15, comme nous venons de le montrer, — mais ce qui
serait inexplicable, si ce motif ne se rapportait qu'au v. 17.

Le rapport verbal qui existe entre ces deux versets (Ì6 et
21) me parait indiquer, en effet, que, — de même que les

v. 18-20 renferment un motif à l'appui de l'exhortation précédente,

— de même les v. 21 et 22 en expriment un aussi, destiné

à appuyer tout spécialement la recommandation d'avoir
une bonne conscience.

Quoique ceci ne rentre plus dans notre sujet spécial, le texte
est si obscur et généralement si mal expliqué, — du moins il
me le semble, — qu'il vaut la peine d'essayer de l'expliquer
mieux, en suivant le fil conducteur que nous venons d'indiquer.

La mention du déluge, lors duquel un si petit nombre de

personnes furent sauvées en se réfugiant dans l'arche à

travers l'eau qui commençait à tomber (v. 20), fait naître dans

l'esprit de l'apôtre une nouvelle pensée, un second motif à

l'appui de son exhortation précédente. Le premier était
emprunté à l'exemple du Christ (terrestre et glorifié); le second

est emprunté à la nature du baptême.
Le baptême, en effet, n'est pas (ne consiste pas dans) une

purification de la chair, mais il est une demande adressée à

Dieu pai' une bonne conscience (v. 21) : on voit donc aisément
combien il est important de conserver cette bonne conscience,
recommandée au v. 16, puisqu'elle est la première des conditions

du salut.
C'est dire que ce verset et le suivant forment une phrase

tout à fait indépendante de la précédente.
On considère généralement le relatif S comme se rapportant

à l'antécédent eau (oY ûoVtos), et l'on traduit :

« Laquelle (eau), antitype (de celle du déluge), vous sauve

maintenant, (à savoir) le baptême, non un dépouillement de



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 73

souillure de chair, mais une demande adressée à Dieu par une
bonne conscience » (génitif du sujet) ou « la demande d'une
bonne conscience (génitif de l'objet) adressée à Dieu. »

Mais 1° il est facile de voir combien cette construction est

embarrassée, lourde et forcée.
2° Si ßinTiap«. était ainsi une apposition explicative, il devrait

avoir l'article.
3° Il est difficile de comprendre comment l'eau du baptême,

qui sauve les chrétiens, pourrait être l'antitype de celle du

déluge, qui fit périr tous les hommes, excepté la famille de

Noé, c'est-à-dire les fidèles de ce temps-là.
Enfin il est impossible, avec une telle construction, d'apercevoir

la portée de ce membre de phrase ni son rapport avec

quoi que ce soit de ce qui précède.
Le relatif 5 ne pouvant se rapporter au substantif neutre qui

précède, parce que cela ne donne aucun sens intelligible, se

rapporte nécessairement, par inversion, au substantif neutre
suivant, qui, alors, n'a pas besoin d'article, parce qu'il est

suffisamment déterminé par le membre de phrase relatif qui
précède1.

Et ce substantif neutre n'est pas òmTwov, qui est l'accusatif
du substantif masculin avrmOTot, mais (5âimo-(ia.

Que ferons-nous donc d'àinhonov Puisque c'est un accusatif,
il n'y a qu'à le considérer comme une apposition à l'accusatif
précédent (fyrâç), ce qui, gramaticalement, est bien plus facile

sans doute que d'en faire une apposition au relatifs et d'inventer

pour cela un substantif (ou adjectif) neutre ovTmOTov, qui
n'existe pas.

Nous traduisons en conséquence:
« Le baptême qui vous sauve maintenant, vous aussi, antitype

(de ceux qui furent sauvés lors du déluge), n'est pas un

dépouillement de souillure accompli par la chair, mais une
demande adressée à Dieu par une bonne conscience, par la

résurrection de Jésus-Christ, qui est à la droite de Dieu, etc.
Reste à voir si, traduite de cette manière, la phrase donne

un sens clair et qui cadre avec le contexte.
1 D'après la règle bv e'iâeç àvôça, l'homme que tu a vu.



74 G. BRUSTON

Nous avons déjà montré qu'il en est ainsi pour l'idée générale.

Puisque le baptême qui sauve consiste, non dans une
cérémonie extérieure, qui a pour effet de laver le corps, mais
1° à avoir une bonne conscience, 2° à demander le salut à

Dieu, 3° à le demander par la résurrection de Jésus-Christ, il
est clair qu'il faut atout prix conserver cette bonne conscience
recommandée plus haut et qui est la condition primordiale
du salut, celle sans laquelle les deux autres sont impossibles.

Quant à la désignation des chrétiens comme étant un antitype

des personnes sauvées lors du déluge, elle n'offre, me

semble-t-il, aucune difficulté, surtout quand on se souvient

que, d'après saint Paul, les Israélites traversant la mer Rouge
sont le type des chrétiens baptisés (1 Cor. X, 1-6), ce qui
revient à dire que les chrétiens sont l'antitype des Israélites
qui furent sauvés en traversant les eaux de la mer Rouge.
Pourquoi donc ne seraient-ils pas aussi l'antitype des

personnes qui échappèrent au déluge en passant à travers l'eau f
La ressemblance est la même dans les deux cas : les chrétiens
et les Israélites, les chrétiens et la famille de Noé furent (ou

sont) sauvés à travers l'eau. Mais il y a encore, dans le second

cas, une ressemblance qui n'existe pas dans le premier : c'est

que les premiers chrétiens, à qui s'adresse saint Pierre, étaient

peu nombreux, comme ceux qui échappèrent au déluge, par

rapport à la masse des païens au milieu desquels ils vivaient.
L'accusatif àvTiTU7rov s'explique aussi bien comme apposition

àùpo;qu'il est incorrect et inintelligible comme apposition au

nominatif neutre 5.

III

Explication de 1 Pierre IV, 6.

Le second passage de l'épitre de Pierre qui parle d'une
prédication de la bonne nouvelle aux morts, ou plutôt à des

morts, vsxpoU (IV, 6), n'a certainement pas le même sens que
celui du chapitre III, que nous venons de discutei-.

Ce n'est pas, en effet, après leur mort, mais avant, que les

morts dont il s'agit ici ont entendu l'annonce de la bonne



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 75

nouvelle du salut. C'est ce qui résulte clairement des termes
du texte : « Car aussi c'est pour ceci que la bonne nouvelle
a été annoncée aux morts, afin qu'ils fussent jugés, il est vrai,
selon (la volonté des) hommes (ou en ce qui concerne les

hommes) quant à la chair, mais qu'ils vivent selon (la volonté
de) Dieu (ou en ce qui concerne Dieu) quant à l'esprit. »

Le but (Iva) de la bonne nouvelle qu'ils ont entendue était
donc qu'ils vivent actuellement (maintenant qu'ils sont morts),
après avoir été jugés (ou condamnés) quant à la chair. Qui ne

voit, dès lors, que cette prédication est antérieure au moment
où ils furent ainsi jugés (ou condamnés) quant à la chair,
c'est-à-dire mis à mort?

Tout ce qui suit ha est nécessairement postérieur au verbe
précédent (sonyyulabn). Or, le jugement dont il est question
immédiatement après ayant eu lieu pour ces morts quant à la

chair (aapxi), il en résulte qu'ils étaient encore vivants (èv aapxl)

quand la bonne nouvelle du salut leur fut annoncée.
Ce texte n'a donc absolument rien de commun avec la

prédication du salut dans les enfers par le Christ glorifié.
C'est ce qu'ont reconnu et fort bien démontré Hofmann,

A. Schweizer, Usteri ', etc.
Le rapport logique de ce verset avec les précédents est

assez obscur. Pour le comprendre, rappelons-nous que l'apôtre
s'adresse à des chrétiens persécutés, au milieu desquels
plusieurs étaient sans doute morts martyrs. Pour les encourager, il
leur présente, nous l'avons vu, l'exemple du Christ (III, 18,

IV, 1). Il les engage à considérer aussi que « celui qui a souffert

quant à la chair a (quelque) repos du péché, en sorte qu'il lui
est plus facile de vivre saintement le reste de sa vie, » soit parce
que les souffrances, les tortures ont diminué la force des
passions charnelles, soit parce qu'il est moins exposé désormais

aux tentations, aux sollicitations des païens qui l'entourent et

qui précédemment cherchaient à l'entraîner dans leurs
débauches (v. 2 et 3). Il leur rappelle que ceux-ci devront bientôt

« rendre compte à celui qui juge les vivants et les morts »

1 J. M. Usteri, Commentar über den ersten Petrusbrief, 1887.



76 C. BRUSTON

(v. 4). Et c'est alors qu'il ajoute: « Car c'est aussi pour cela

que la bonne nouvelle a été annoncée à (ceux qui maintenant

sont) morts (martyrs de leur foi), afin que, ils fussent jugés, il
est vrai, selon (la volonté des) hommes (des gouverneurs, de

la masse païenne) quant à la chair, mais qu'ils vivent (maintenant,

éternellement) selon (la volonté de) Dieu quant à

l'esprit, d

Le x«; ne se rapporte pas à vtxpoïç, mais à et; toûto... îva1, et le

sens est, me semble-il, celui-ci :

En effet (yàp), ce n'est pas seulement pour qu'ils mourussent

martyrs de leur foi que l'Evangile a été annoncé aux morts

que vous pleurez, c'est aussi (xat) pour qu'après avoir été ainsi
jugés (et condamnés) par les hommes, ils vivent éternellement

par la volonté de Dieu, échappant ainsi à ce jugement terrible
(v. 5) qui atteindra leurs ennemis.

Quel encouragement à demeurer fermes! Si la foi en l'Evangile

expose les chrétiens à souffrir et même à mourir, elle a

aussi pour but final (Uç toû™, ha) de leur procurer la vie
éternelle*.

Conclusion.

L'idée de la descente de Jésus-Christ aux enfers repose donc

sur deux textes de Paul et un seul de Pierre. Elle semble avoir

1 Cf. III, 9; Act. IX, 21, etc. — Ignat. ad Polyc. II, 2. Hermas, Simil. IX, 14,

2, etc.
5 M. le pasteur A. Gout, dans le sermon cité au début de cette étude (p. lu),

adonné de ce texte une exnlication bien surprenante: « C'est pour cela, parce
que [= c'tç tovto, Iva...] nous devons rendre compte au souverain juge (.'), que

l'Evangile a été annoncé aux morts. » Il serait désirable qu'on ne citât de pareils

passages qu'après les avoir lus dans le texte original, et dans une édition critique.
L'exégèse, c'est-à-dire la leclure intelligente de l'Ecriture sainte, est peut-être ce

qui nous fait le plus défaut. De la meilleure foi du monde, sans s'en douter, on

lit la Bible avec les lunettes d'irénée, d'Athanase, d'Anselme ou de nos anciens

théologiens; on y voit des idées qui n'y sont nullement, et l'on accuse même ceux

qui ne les y voient pas d'aveuglement. Gardons-nous de faire dire à un texte ce

qu'il ne dit pas, et pour cela, étudions soigneusement le texte et le contexte. Les

disputes théologiques auraient été certainement moins violentes si ceux qui y ont

pris pari avaient toujours observé ce précepte, incontesté en théorie, mais
étonnamment méconnu dans la pratique.



NOTION BIBLIQUE DE LA DESCENTE DE CHRIST AUX ENFERS 77

été inspirée à Paul par un passage du Psaume LXVIII, mal
traduit et qui n'a certainement pas ce sens, puis adoptée par
l'apôtre Pierre. Ce n'est pourtant pas une raison suffisante pour
la révoquer en doute, car elle concorde parfaitement avec les

principes essentiels du christianisme. Il est naturel de penser
qu'après avoir travaillé au salut des hommes sur la terre,
Jésus-Christ a continué cette œuvre de salut, non seulement

au sein de son Eglise et dans le monde visible, mais aussi

dans le monde invisible. Celui qui entra dans le monde pour
chercher et sauver ce qui était perdu peut-il s'être laissé sans

témoignage aux milliers de millions d'êtres humains morts
avant lui ou qui sont morts depuis sans l'avoir connu De

même que, homme, il annonça la bonne nouvelle aux hommes

pécheurs, de même, devenu esprit, il a annoncé — il annonce
peut-être encore — aux esprits coupables, même aux plus
coupables, la bonne nouvelle du salut par la repentance et par
la foi en lui. Cette prédication n'a pas été moins efficace sans

doute dans le monde des esprits que dans celui-ci. Il est permis

de penser que de nombreux « rebelles » (1 Pierre) ont
« fléchi le genou » devant le Christ glorifié, l'ont reconnu

pour leur Maître (Philip.), et ont obtenu ainsi le pardon et le
le salut. D'autant plus qu'une déclaration de Jésus lui-même
autorise à croire que les péchés autres que le péché contre
le saint Esprit peuvent être pardonnes dans le monde à venir1.

L'article de la descente aux enfers devrait donc être
supprimé par les Eglises réformées, non comme inexact en soi,
mais comme mal placé dans le symbole et faisant par conséquent

naître dans l'esprit une idée fausse, et même plusieurs
idées fausses. Il ne doit être remplacé ni par il est descendu

au séjour des morts, qui exprime une idée au moins aussi

inexacte, ni par il est descendu au tombeau, qui formerait
pléonasme avec il a été enseveli. Il ne pourrait l'être utilement

que par il est allé au Paradis.
Ce n'est pas, d'ailleurs, le seul article du symbole qui ait

besoin de rectification. Ceux de la résurrection de la chair, de la

1 Cf. La vie future d'après l'enseignement de Jesus-Chrisl, p. 20.



78 C. BRUSTON

communion des saints et même de la rémission des péchés, —
sans parler de la sainte Eglise catholique, — portent les traces
manifestes d'une théologie qui s'était écartée plus ou moins

gravement des purs enseignements de l'Ecriture sainte. Aussi

ce symbole n'a-t-il jamais été admis par les Eglises réformées

que sous bénéfice d'inventaire. Malheureusement l'inventaire
n'a pas encore été fait d'une manière très complète ni très
exacte.

Un des membres du Synode général officieux de la Rochelle
(octobre 1893), M. le pasteur N. de Grenier-Fajal, nous apprend
que, lors de la réunion de ce synode, il déposa un amendement
à la liturgie ainsi conçu: « L'article «il est descendu aux
enfers » sera retranché du symbole comme antiscripturaire. »

Mais « la Commission des vœux, après en avoir délibéré,
écarta la proposition en disant qu'elle ne jugeait pas à propos
d'entrer dans cette discussion. Le synode, consulté, confirma
cette décision et passa outre1. »

Il n'était pas vraisemblable, en effet, qu'un corps ecclésiastique

qui se préparait à transporter de la fin au milieu du
culte le symbole apostolique, accueillît favorablement une
telle proposition. Mais il n'en est pas moins vrai que cet honorable

et courageux pasteur, comme aussi ses 126 collègues
évangéliques qui s'opposaient à l'innovation votée au dernier
moment par le synode du Vigan (1890), représentaient la vraie
tradition réformée, si étrangement méconnue et si tristement
abandonnée par ces deux synodes officieux.

1 N. de Grenier-Fajal, Une erreur du symbole des apôtres. Toulouse, 1894.


	La notion biblique de la descente du Christ aux enfers. Partie 1

