
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: La réforme du seizième siècle et l'évolution musicale

Autor: Rapin, Eugène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA REFORME DU SEIZIEME SIECLE

ET L'ÉVOLUTION MUSICALE
PAR

EUGÈNE RAPIN1

Dans l'ordre moral comme dans l'ordre physique toute
grande secousse a son lointain retentissement. U en fut ainsi
du mouvement réformateur du seizième siècle. Parce que la
révolution religieuse dont Luther, Calvin, Zwingli ont. été les

puissants initiateurs fut tout ensemble une. œuvre d'émancipation,

un réveil de la conscience morale, un retour, sinon
complet du moins sincère, au spiritualisme de l'Evangile,
parce qu'en un mot elle fut l'aurore de temps nouveaux, son
influence ne se fit pas sentir seulement dans le domaine
religieux, elle s'étendit aux manifestations d'ailleurs les plus
diverses de la vie individuelle et sociale ; elle créa un grand
courant de sentiments et de pensées à l'action duquel l'art lui-
même ne pouvait échapper.

En raison de l'affinité naturelle que l'on peut aisément
constater entre la musique et l'expression du sentiment religieux
le souffle réformateur devait nécessairement agir d'une
manière particulièrement féconde sur le développement progressif
de l'art musical. Voici quelques faits destinés à justifier cette
affirmation en précisant la nature des rapports que nous
statuons entre la Réforme du seizième siècle et l'évolution musicale

au sein de la société moderne.

1 Leçon d'ouverture d'un cours sur l'histoire de la musique sacrée, professé à

la Faculté de théologie de l'Université de Lausanne.



LA RÉFORME DU SEIZIÈME SIÈCLE ET L'ÉVOLUTION MUSICALE 41

Une observation préalable est nécessaire; nous la formulons
en deux mots.

Luther, Calvin (mais Luther plus que Calvin) ont donné une
forte impulsion au chant sacré à leur époque. Cependant,

quand nous parlons de l'influence exercée par la Réforme sur
le mouvement musical nous n'entendons aucunement dire que
les réformateurs ont fait de la théorie ou de la pratique de la

musique l'objet de leurs préoccupations; ni les uns ni les

autres n'ont été ni théoriciens ni exécutants. C'est indirectement

et sans doute inconsciemment qu'ils ont contribué à

l'avènement de la musique moderne.
Pour saisir pleinement la connexion qui existe entre la

réforme religieuse et la réforme artistique du seizième siècle, il
faut observer qu'entre ces deux œuvres rénovatrices il y a un
point de contact, le culte public, le chant sacré occupant dans
le culte une place non moins essentielle que la place que le
culte lui-même occupe dans les manifestations collectives de

la piété.
L'importance du culte public dans la vie religieuse d'un peuple

n'a pas besoin d'être démontrée. Dès lors une orientation
nouvelle de la pensée chrétienne doit avoir pour conséquence une
transformation fondamentale du culte. Et en effet, le culte
protestant diffère du culte catholique non seulement dans ce qui
est accessoire, mais aussi dans ce qui est essentiel.

Envisageant l'Eglise « comme un troupeau de mineurs en

tutelle que le prêtre a pour mission de diriger » le catholicisme
réduit le peuple au silence ; celui-ci n'u dans la maison de Dieu

qu'à se taire, écouter et obéir. Si dans des circonstances
spéciales, processions, pèlerinages, les fidèles chantent des

cantiques, leur participation à l'office divin est à peu près
nulle; seule la voix de l'officiant et, dans l'exécution des

grandes messes, le chœur avec solistes et, cas échéant,

accompagnement d'orchestre, ont le droit de se faire entendre.
En remettant en lumière le grand principe évangélique du

«sacerdoce universel des croyants » le protestantisme a fait de



42 EUGÈNE RAPIN

l'Eglise une association spirituelle dont tous les membres sont

placés sur le pied de la plus complète égalité; il a supprimé
la distinction entre clergé et laïques et par une conséquence
logique il a appelé tous les fidèles à prendre à la célébration
du culte une part active, directe, personnelle.

Il résulte clairement des considérations qui précèdent que,
dans ses traits généraux, le culte catholique doit être foncièrement

sacerdotal el que, également dans ses traits généraux, le

culte protestant doit être essentiellement populaire. Ces deux

mots, sacerdotal, populaire, expriment bien et sous un de ses

principaux aspects la différence irréductible qu'il y a entre le

culte tel que le catholicisme et le protestantisme le conçoivent.

L'importance du chant dans le culte public n'a pas plus
besoin d'être démontrée que l'importance du culte public
dans la vie religieuse d'un peuple. Non seulement le chant est
le seul acte du culte dans lequel tous les participants peuvent
être réellement actifs, mais il nous serait difficile de concevoir
l'adoration sous forme collective sans la présence de l'élément
musical. Ce qu'il convient seulement de remarquer c'est qu'en
raison même du rôle capital qu'il est appelé à jouer, le chant
sacré doit s'adapter au culte et par conséquent porter les

mêmes caractères que celui ci. Il sera donc sacerdotal dans le

culte catholique, populaire dans le culte protestant. Au
catholicisme il faut le plain-chant, qui est la forme hiératique par
excellence de la musique sacrée ; au protestantisme, il faut le

choral, qui est la forme éminemment populaire de la musique
sacrée. Les compositions magistrales d'un Palestrina s'adaptent à

un culte qui ne parle au cœur que par l'intermédiaire des sens ;

les harmonies viriles du Psautier conviennent seules au culte
« en esprit et en vérité. » D'un autre côté le chant des Psaumes

ne s'allierait pas aux cérémonies dont la Chapelle Sixtine est

chaque année le théâtre et, séparé de son cadre, le « Miserere»

d'Allegri ne produirait qu'un médiocre effeti. On voudra

1 « Quoique ce miserere, écrit M. Marcillac, soit empreint d'une expression
profonde et touchante, exécuté en dehors des traditions, et sans l'appareil imposant



LA RÉFORME DU SEIZIÈME SIÈCLE ET L'ÉVOLUTION MUSICALE 43

bien observer que nous ne nous prononçons pas en ce moment
sur la valeur esthétique de ces deux formes de la musique
religieuse, nous constatons simplement que, pour répondre
aux exigences d'un culte qui suppose la participation effective
de l'assemblée entière, il faut non pas des œuvres qui peuvent
être fort belles mais que des voix exercées sont seules

capables d'exécuter, qu'il faut des chants écrits dans un
langage que chacun puisse comprendre, des mélodies simples,
aux contours nettement dessinés, des rythmes graves, sans
toutefois exclure certaine vivacité d'allure, des combinaisons

harmoniques peu compliquées, et puis enfin une parfaite
convenance entre les paroles et la musique. Le mérite des

réformateurs, au point de vue musical, fut précisément de doter
les Eglises de chants religieux présentant les caractères que
nous venons d'indiquer.

Sous ce rapport l'activité des collaborateurs de Luther et de

Calvin, Walther, Senfï en Allemagne, Bourgeois et Goudimel
à Genève et en France, constitue un moment décisif dans

l'histoire de la musique. Toutes leurs compositions n'ont
évidemment pas la même valeur, mais d'une manière générale
on peut dire que les cantiques écrits à cette époque font un
heureux contraste avec les subtilités, les chinoiseries dans

lesquelles se complaisaient les faiseurs de contrepoint. La

mélodie, pleine de simplicité, a du charme ; souvent empruntée
à la muse populaire elle se grave facilement dans la mémoire ;

le rythme a de l'élan ; l'harmonie a quelque chose de mâle,
d'austère qui produit sur les âmes une forte impression;
l'accord entre les paroles et la musique est si intime que le

poète et le musicien semblent obéir à une seule et même

inspiration. Dès lors on ne s'étonnera pas si le choral allemand
et le Psaume huguenot eurent dès leur apparition le don d'élec-
triser les foules.

Le succès du Psautier en particulier fut grand : la fameuse

manifestation du Pré aux Clercs, en mai 1558, en fait foi.

de la cérémonie liturgique du vendredi saint, il produit moins d'effet qu'on n'est

en droit d'en attendre d'une œuvre aussi célèbre et paraît un peu monotone. »



44 EUGÈNE RAPIN

Exécutés dans un mouvement beaucoup plus vif que celui auquel
nous nous sommes accoutumés, les Psaumes de Bourgeois et
Goudimel jouirent très promptement d'une popularité
extraordinaire1.

Malheureusement Calvin, sous deux rapports, entrava plus
qu'il ne favorisa la constitution d'un recueil de chant approprié

aux besoins d'une église évangélique; d'un côté Calvin
était systématiquement opposé au chant à quatre parties; d'un
autre côté il s'opposait non moins systématiquement à

l'introduction dans un recueil destiné au culte de tout chant dont
les paroles n'étaient pas tirées de la Bible. En ce qui concerne
le premier point l'opposition du réformateur n'eut pas de trop
fâcheuses conséquences, car elle n'empêcha pas Goudimel
d'harmoniser les Psaumes, mais en ce qui concerne le second

point, elle eut ce désastreux résultat de placer le protestantisme

de langue française dans un état d'infériorité manifeste
vis-à-vis de l'Allemagne protestante, où, dès les temps de

Luther, des voix nombreuses chantèrent dans un langage
inspiré les bienfaits de la nouvelle alliance, les grands faits
chrétiens, la gloire du Rédempteur.

Cependant, malgré ce déficit dont nos Eglises ont longtemps
souffert et dont elles souffrent encore, on peut poser en principe

que la Réforme du seizième siècle a créé le chant religieux
populaire. Puissante emancipatrice elle n'a pas seulement
affranchi les âmes du joug de Rome, elle a aussi affranchi la

musique sacrée du moule étroit des tonalités grégoriennes où
l'on prétendait contraindre la pensée du compositeur à se
renfermer. En créant le chant religieux populaire, la Réforme a

rendu à l'art musical un service dont on n'appréciera jamais
assez la valeur.

1 D'après M. Douen, il paraît certain qu'on ne chantait pas, dans nos Eglises
du seizième siècle, avec la lenteur d'aujourd'hui, et qu'on observait le rythme,
dont on ne trouve plus de trace, à l'heure qu'il est, dans la traînante psalmodie
de beaucoup de nos temples. Sur le même sujet le docteur Bœr déclare que, si

Luther entrait de nos jours dans une église prolestante, il souffrirait en voyant

comme on a coupé les ailes à ses cantiques pour leur appliquer la camisole do

force de la mesure à quatre temps.



LA RÉFORME DU SEIZIÈME SIÈCLE ET L'ÉVOLUTION MUSICALE 45

D'abord, en opposant le chant populaire à l'ancien chant

d'Eglise, la Réforme a favorisé l'avènement de notre tonalité
moderne avec les inépuisables ressources qu'elle met à la

disposition du compositeur.
Sans entrer dans des détails techniques dont l'exposé nous

entraînerait fort loin, je ferai seulement observer que l'emploi
fréquent, souvent très heureux de l'accord de septième sur la

dominante1 dans la musique moderne, l'emploi de la

dissonance, élément important de l'expression dramatique, l'emploi
de la modulation, que tout cela est impliqué dans
l'existence de notre système tonal, tel qu'il nous apparaît reposant
sur ses deux solides assises, le mode majeur et le mode
mineur.

Or, pour découvrir le germe de notre tonalité moderne, il
faut s'adresser non au chant grégorien, mais aux anciens chants

populaires; en puisant à cette source, les auteurs du cantique
protestant (psaume ou choral) ont par conséquent favorisé
l'avènement de la tonalité moderne. M. Douen écrit à ce sujet :

« La tonalité dans laquelle sont écrits plus de la moitié des

Psaumes, est bien la tonalité populaire, mais encore dépourvue

de la précision et du développement qu'elle reçut au
commencement du dix-septième siècle. La tendance vers le mode
mineur actuel y est très fortement prononcée, mais c'est un
mineur en voie de formation, » et M. Schüre, parlant de
l'harmonie des Psaumes, dit à son tour : « Le choral protestant à

quatre voix qui revêt, dans certains chants huguenots, un
cachet particulier de vaillance et de fierté, porte déjà les
caractères de l'harmonie moderne, le sens prédominant de la

tonalité, la distinction du majeur et du mineur et la modulation

d'un ton dans un autre.... Si Palestrina marque la fin et le
couronnement d'une période, le cantique protestant marque
le commencement du plus puissant développement de la

musique. »

1 Sol, si, ré, fa dans le ton de do majeur.



46 EUGÈNE RAPIN

Les réformateurs n'ont assurément point songé à renouveler
le système musical par l'emploi des modes majeur et mineur ;

c'est Monteverde qui fut le principal artisan de ce progrès ;

mais par l'emploi qu'ils ont fait de la tonalité populaire et par
l'œuvre d'émancipation qu'ils ont accomplie, les auteurs du

cantique protestant ont créé un milieu musical favorable à

l'application pratique des principes nouveaux formulés par les
théoriciens et ils ont ainsi directement et utilement contribué
à l'avènement de la musique moderne.

Ils ont concouru au même résultat par une autre voie encore
dont on discernera promptement l'importance capitale.

Les compositeurs qui vers la fin du quinzième siècle
écrivaient pour l'Eglise ne se faisaient aucun souci de l'accord
entre les paroles et la musique. On composait des messes sur
des chansons grivoises et l'on adaptait au texte sacré des

phrases mélodiques dépourvues de tout accent religieux.
Les auteurs des Psaumes, sous l'influence sans doute du

sérieux moral dont le mouvement réformateur du seizième
siècle jeta les semences fécondes au sein de la société,
s'ingénièrent à « réaliser l'accord intime du chant et des paroles; »

ils trouvèrent ainsi l'expression, « progrès incomparable qui
ne contribua pas peu à la révolution musicale de la fin du

siècle. »

Cette préoccupation de la convenance des paroles et de la

musique s'imposa tellement à quelques-uns d'entre les plus
illustres musiciens de l'époque qu'ils écrivirent une musique
différente pour chaque strophe d'un morceau. C'est ainsi que
Philibert Jambe-de-Fer, Claude Goudimel, Claudin le Jeune

composèrent des Psaumes en forme de motets dans lesquels

chaque verset avait sa musique spéciale. Il va sans dire que

par leurs dimensions et par les difficultés d'exécution qu'elles

présentent, des compositions de ce genre ne rentrent pas dans

le cadre de la musique populaire et ne sauraient par conséquent

s'adapter aux exigences du culte protestant ; elles n'en



LA RÉFORME DU SEIZIÈME SIÈCLE ET L'ÉVOLUTION MUSICALE 47

présentent pas moins un réel intérêt car elles apparaissent
comme autant de témoins de la part qui, dans l'évolution
musicale, appartient à l'influence de la Réforme.

Ajoutons qu'elles offrent un intérêt plus spécial encore au

point de vue de l'histoire de la musique, en servant de transition

entre les produits de l'inspiration populaire et l'œuvre
d'art dans l'acception spécifique de ce mot. Le Psaume avec

musique pour chaque strophe est l'ébauche de l'oratorio, la

plus haute manifestation de l'art musical protestant.
Sans doute on peut faire remonter les premières origines de

l'oratorio bien au delà de la Réforme, jusqu'aux mystères et

passions du moyen âge. Le nom même sous lequel on désigne
cette manifestation artistique de la musique religieuse est de

provenance catholique puisqu'il se rattache aux concerts spirituels

organisés par Philippe de Neri dans son couvent de

Santa Maria in Vallicelli. Mais les petits drames destinés à

illustrer les explications bibliques que Philippe de Neri donnait
à ses fidèles ne sont que des essais timides, informes, incomplets

; l'oratorio ne se présente sous sa forme détinitive,
achevée, monumentale qu'avec Hsendel qui fut, ainsi que son
émule J.-S. Bach, un des représentants les plus authentiques
de l'esprit protestant dans la musique.

Indépendamment de l'existence d'intermédiaires entre le

simple cantique destiné au culte et l'oratorio dont l'exécution

suppose un grand déploiement de forces musicales,
intermédiaires tels que compositions avec musique différente pour
chaque strophe, motets, cantates, etc., le passage de la forme

populaire à la forme artistique sous l'influence du mouvement
réformateur se conçoit sans aucune difficulté.

Le chant populaire, capable d'exprimer l'état d'âme d'un
peuple et en même temps susceptible de soulever, d'entraîner
les foules, ne peutéclore que dans des circonstances exceptionnelles

qui ne sont généralement pas de longue durée. Les

chants patriotiques qui ont le don de transporter les masses

ce sont ceux qui sous la pression des événements, dans une
heure d'enthousiasme, jaillissent, comme la Marseillaise,
spontanément du cœur plutôt que de la pensée du compositeur. Au



48 EUGÈNE RAPIN

moyen de savantes combinaisons harmoniques un musicien

qualifié peut écrire des hymnes dont la valeur artistique ne

sera point douteuse, mais qui, malgré le génie du compositeur,
n'auront jamais la popularité d'oeuvres moins correctes peut-
être, mais dans lesquelles le musicien, poète et patriote, a

chanté avec une émotion communicative les deuils ou les

gloires de la patrie. Dès l'instant où l'on y sent l'effort, une

composition cesse d'être populaire.
Il en va de même du chant religieux ; le choral allemand,

le psaume huguenot ne pouvaient naître qu'en des temps
héroïques. Ceux qui écrivirent ces chants qui actuellement
encore constituent le fond de nos recueils furent d'excellents
musiciens, on n'en saurait douter, mais ce furent surtout des

hommes poussés à l'action par les paroles enflammées d'un
Luther et par le mouvement général qui entraînait les esprits
à la conquête d'un idéal nouveau.

Seulement, et pour des raisons faciles à discerner, les situations

critiques ne peuvent se prolonger indéfiniment. A un

état de tension extrême ne tarde pas à succéder ou un éclat ou

une détente. L'enthousiasme s'épuise d'autant plus promptement,

semble-t-il, qu'il a été plus intense. L'inspiration
spontanée qui seule produit les œuvres vraiment populaires a donc

sou moment psychologique en dehors duquel on tente vainement

de la réveiller par des procédés artificiels.
Mais si les crises politiques ou religieuses qui parfois

ébranlent la société jusque dans ses fondements font plus ou
moins vite place à un développement normal, paisible, fécond,
le souffle rénovateur qui les a produites ne cesse pas d'agir
sur les âmes, seulement son action a d'autres effets; elle

pousse à construire au lieu de démolir ; elle incite à l'activité
saine, au rude et persévérant effort de la pensée et sur le

terrain de l'évolution musicale elle substitue à l'inspiration
prime-sautière d'où jaillit le chant populaire, patriotique ou

religieux, l'inspiration réglée, non étouffée, mais dirigée
suivant les principes de l'art, d'où nait l'œuvre achevée, l'œuvre
qui ne passe pas avec les circonstances qui l'ont produite,
l'œuvre qui en raison de sa haute valeur esthétique durera



LA RÉFORME DU SEIZIÈME SIÈCLE ET L'ÉVOLUTION MUSICALE 49

aussi longtemps que le culte du beau rencontrera de fervents
sectateurs parmi les enfants des hommes.

C'est ainsi que par une transition naturelle, au chant populaire

protestant succéda l'œuvre d'art, pénétrée du souffle de

la Réforme. Le fruit de cette évolution fut l'oratorio, l'oratorio
biblique, l'oratorio tel qu'il a été compris par Hsendel et

Mendelssohn. En portant cette forme musicale à son plus haut
point de perfection le protestantisme a visiblement servi les

intérêts les plus élevés de la musique.
Il est à peine besoin d'ajouter que c'est sur le sol de

l'Allemagne que s'accomplit la transformation que nous venons de

caractériser.
Cela tient pour une part sans doute à l'impulsion donnée par

Luther au chant à quatre parties, mais suivant toute probabilité,
pour une part plus grande encore, à la nature du génie
allemand.

En France, l'hostilité de Calvin vis-à-vis du chant à quatre
parties contribua certainement à mettre de fâcheuses entraves
à l'essor de la musique religieuse ; mais il y a une autre cause

qui peut-être a eu plus directement pour résultat d'empêcher
l'oratorio de s'acclimater dans un pays où l'art musical est

cependant cultivé avec intelligence et avec amour. Cette

cause a été entrevue par un historien de la musique dont le

nom jouit d'une grande autorité, M. Fétis, qui écrivait naguère:
« Les troubles civils et religieux qui agitèrent la France dans
la seconde moitié du seizième siècle, exercèrent, sans doute,
une fâcheuse influence sur la position des musiciens, la

rendirent la plus précaire, nuisirent à leurs travaux et au

développement de leurs facultés. » Après avoir cité ce jugement
d'un écrivain catholique, musicien d'une vaste érudition,
M. Douen ajoute : « Si les troubles ont été si funestes à la

musique en général, à combien plus forte raison Font-ils été
à la musique protestante Goudimel fut assassiné à la Saint-
Barthélémy, comme Jean Goujon. Le Jeune aurait peut-être
péri de même, s'il avait publié ses psaumes trente ans plus tôt;
la révocation de l'Edit de Nantes a jeté dans l'exil tous les
artistes qui tenaient plus à leur foi qu'à leur bien-être, et les

THÉOL. ET PHIL. 1897 i



50 EUGÈNE RAPIN

proscriptions de tout genre qui enveloppaient nos ancêtres
dans un cercle de fer n'ont guère cessé qu'à la Révolution. Il
est vraiment par trop étrange de voir le catholicisme, qui a

tué ou chassé nos hommes illustres, nous reprocher d'en

manquer, oubliant que nous avons le droit de lui crier comme
Auguste à son lieutenant : « Varus, rends-moi mes légions »

Il importe enfin de tenir compte d'une cause plus profonde,
du génie de la race; si l'homme du nord a le regard volontiers
tourné au-dedans de lui, l'homme du midi est plus attentif à

la forme, au contour extérieur, à la pureté des lignes, à l'éclat
des couleurs; ce dernier trait est caractéristique de la musique
italienne; les voix en Italie sont chaudes comme un rayon de

soleil et la phrase mélodique vivement colorée chatouille
agréablement l'oreille. Plus sobre, le génie français recherche
surtout la limpidité du dessin, la clarté, la grâce qui est un
véritable enchantement pour l'esprit, puis aussi certaine
ingéniosité dans les combinaisons harmoniques. Il faut franchir
le Rhin pour rencontrer ces accents tour à tour intimes ou

rêveurs, ce je ne sais quoi de vague, d'indécis, de flottant,
qui, chez les compositeurs de second ordre, produit une
impression de malaise voisine de l'ennui, mais qui chez les
maîtres procure presque la sensation de l'immatériel, de

l'infini; ces harmonies riches qui entre des mains malhabiles

risquent d'étreindre, d'étouffer la mélodie, mais qui sagement
employées en rehaussent la beauté ; ces demi-teintes, ces

clairs-obscurs, ces sonorités mystérieuses, qui ont permis à la

musique allemande de traduire dans le langage des sons ces

éléments de mysticisme qui existent au fond de toute
religiosité.

On ne saurait, au reste, limiter l'influence exercée par
le mouvement réformateur à l'apparition du Choral et du

Psautier, à la création d'œuvres telles que les Passions de

J. S. Bach, le Messie de Heendel ; cette influence s'est étendue

au delà des limites du protestantisme, elle s'est exercée même



LA HÉFORME DU SEIZIÈME SIÈCLE ET L'ÉVOLUTION MUSICALE 51

sur des œuvres appartenant à la catégorie de la musique purement

instrumentale.
Quelle que soit l'opinion qu'on se forme sur l'impulsion

et la direction données aux progrès des sciences théologiques

par la dogmatique des réformateurs, on n'hésitera pas un
instant à reconnaître que la Réforme du seizième siècle, en

rendant la Bible au peuple, en rétablissant le contact entre
l'âme et l'Evangile, a introduit dans le monde une conception
particulièrement sérieuse de la vie, du devoir, un courant de

spiritualisme à l'action duquel l'œuvre d'art elle-même ne

pouvait se dérober.
Pour que cette influence s'exerce, il faut évidemment qu'elle

recontre un terrain favorable à son action. Dans l'espèce ce

sera le souci de la perfection. On ne cherchera pas même à

surprendre les signes du spiritualisme religieux auquel la
Réforme du seizième siècle donna une puissante impulsion
dans les compositions éphémères de musiciens qui, uniquement
soucieux de se créer promptement une popularité bruyante,
flattent le mauvais goût de la foule en écrivant des niaiseries
musicales, mais on en surprendra aisément la présence dans
les œuvres des artistes consciencieux qui, aussi insensibles
aux suggestions de la mode qu'aux coups d'épingle de la

critique, n'ont d'autre ambition que d'exprimer sous une forme
parfaite l'idéal qu'ils ont entrevu. Quand le compositeur est
autre chose qu'un pourvoyeur patenté de sensations agréables,
quand il a la conscience claire et vive de la dignité de l'art, une
fusion intime s'opère entre les inspirations les meilleures de

son temps et les éléments constitutifs de sa personnalité
morale, de telle sorte que toutes les œuvres qu'il créera

porteront non seulement le sceau de son individualité, mais
aussi des grands courants intellectuels et moraux qui ont
marqué son époque de leur ineffaçable empreinte. C'est ainsi

qu'en Allemagne l'œuvre de Luther a exercé une action
déterminante sur la direction, sur l'orientation générale de la
pensée, des sentiments, de la vie de l'âme et que chez les
maîtres allemands les traces de ce sérieux moral qui forme
l'essence même de l'esprit protestant, sont visibles dans leurs



52 EUGÈNE RAPIN

compositions musicales les plus diverses, dans celles écrites

pour instruments seuls non moins que dans celles dont la

signification religieuse est précisée par des paroles bibliques
ou par un texte liturgique.

On objecte, il est vrai, que l'idéal du musicien étant d'ordre
artistique tandis que l'idéal du croyant est d'ordre essentiellement

moral, il ne saurait y avoir réellement contact entre deux

mouvements dont l'un a pour unique fin le Beau et dont
l'autre a pour unique fin le Bien. A cette objection je répondrai
très brièvement par les deux observations que voici

D'abord, nous ne prétendons nullement que pour être un
grand artiste il suffise d'appartenir à une congrégation
religieuse quelconque : en second lieu ce que nous affirmons c'est

que, si les préoccupations morales ne sont pas au premier
plan dans la conception d'une œuvre d'art, celle-ci sera

cependant d'autant plus belle que l'artiste subissant l'action
d'un principe sanctificateur apportera plus de conscience à son
travail et placera plus haut son idéal.

A coup sûr nul ne saurait être un artiste dans le sens élevé,
complet de ce mot s'il ne possède pas certains dons naturels
spéciaux, fécondés par le travail. Indispensable aux mieux
doués, l'opiniâtre, l'incessant labeur est toutefois insuffisant
à !a création d'œuvres originales ; par le travail intellectuel on

peut parvenir à écrire correctement une page de contrepoint
et par le travail mécanique on peut atteindre à un degré
prodigieux de virtuosité, mais ni par l'un ni par l'autre on ne peut
acquérir ce qui met sur le front du travailleur le sceau de la

vocation artistique. Il faut pour cela, avec un appareil auditif
d'une exceptionnelle délicatesse, certaine facilité à saisir les

rapports simples et harmonieux entre les sons, entre les

rythmes, une répulsion instinctive pour tout ce qui est banal,
vulgaire, un goût inné pour tout ce qui porte le cachet de la

distinction, une extrême sensibilité. Et ceci n'est pas encore
assez pour produire une de ces compositions magistrales qui



LA RÉFORME DU SEIZIÈME SIÈCLE ET L'ÉVOLUTION MUSICALE 53

s'imposent à l'admiration de tous les siècles. La grâce est un
élément important de l'art el par elle on peut écrire des pages
charmantes ; pour écrire des œuvres fortes il faut ce quelque
chose de supérieur qui est le privilège exclusif de ceux pour
qui la création d'une œuvre d'art est affaire de conscience,
de ceux qui ont reçu le baptême de l'Esprit, de l'Esprit qui
vivifie l'œuvre d'art non moins que les manifestations de la

religiosité.
On a dit de la grâce qu'elle est « plus belle encore que la

beauté. » Nous croyons plutôt que la grâce est indispensable
à l'œuvre d'art mais que la force l'est également. La grâce
prévient la sécheresse qui pourrait être l'apanage de la force
seule : la force empêche la grâce de dégénérer en mièvrerie.
Sans la grâce l'œuvre ne séduit pas : sans la force elle ne tient
pas debout. Le mélange de la force et de la grâce est nécessaire

pour que l'œuvre d'art soit parfaite.
C'est précisément pour cela que dans l'évolution de la

musique moderne Beethoven représente le plus haut sommet

qui ait été atteint; J. S. Bach, le maitre par excellence de la

fugue, a, en particulier dans ses pièces pour clavecin, des

phrases mélodiques agréables, pleines de verve, spirituelles ;

cependant d'une manière générale la force, chez lui, l'emporte
sur la grâce. Mozart a, dans son Don Juan, des situations
dramatiques, très émouvantes ; cependant, chez lui la grâce
l'emporte manifestement sur la force. Chez Beethoven, les nuances
les plus délicates, les plus subtiles du sentiment, les émotions
les plus intimes comme les plus passionnées de l'âme
humaine : foi, tristesse, regret, espoir, ont trouvé leur expression

la plus poétique et en même temps, à travers ces plaintes
désolées, à travers ces accents triomphants, on sent passer un
souffle puissant qui vous soulève au-dessus de la terre, qui, s'il
est permis de s'exprimer ainsi, procure la sensation du divin
et qui imprime aux compositions de Beethoven tous les caractères

d'une religieuse beauté.
L'influence du spiritualisme chrétien sur l'auteur de la

« symphonie héroïque » est d'autant plus frappante qu'elle
est sensible dans les œuvres pour musique exclusivement



54 EUGÈNE RAPIN

instrumentale plus que dans celles où la musique est associée
à des paroles. Le « Christ au Mont des Oliviers, » la « Messe
en Do majeur » sont des œuvres qui suffiraient à la gloire de
tout autre que Beethoven, mais qui n'ajoutent rien à la sienne.
C'est surtout dans les Sonates pour piano seul et pour piano
et violon, dans les trios, dans les quatuors, dans les symphonies,

que Beethoven a mis toute son âme, tout son génie, et
c'est très spécialement en ce domaine qu'on rencontre les

pages les plus fortes du maître, celles qui ont le majesté d'un
verbe inspiré descendant du ciel sur la terre et celles aussi qui
ont la sublimité de la prière s'échappant, humble et confiante,
d'un cœur sincèrement pieux. Le sentiment religieux dégagé
de tout alliage compromettant a trouvé chez Beethoven son

expression artistique la plus parfaite.

On voit d'ici les conclusions auxquelles nous allons
parvenir ; nous pouvons les formuler en peu de mots.

D'abord le souffle moralement rénovateur dont la Réforme
du seizième siècle est le point de départ, ce souffle dont l'action
est pour toute œuvre d'art qui en subit l'influence un élément
de force, ce souffle qui ne se laisse point emprisonner en des

cadres étroits, marquant de son empreinte les œuvres les

plus diverses, les compositions purement artistiques aussi bien

que les compositions spécialement destinées au service de

l'Eglise (catholique ou protestante), l'histoire de la musique
religieuse devra comprendre non seulement l'étude du Choral

allemand, du Psautier huguenot, de l'oratorio, mais aussi les

différentes œuvres musicales qui unissent à la pureté de la

forme cette force intérieure qui est un élément essentiel de la

perfection.
En second lieu toute composition qui n'a pas été écrite

seulement pour l'amusement des badauds, toute composition
dans laquelle on surprend un consciencieux effort vers l'idéal,
les signes de l'Esprit, pouvant servir d'auxiliaire, de véhicule

aux élans de l'adoration, doit être considérée comme
susceptible de concourir à la solennité du culte. On ne peut, il



LA RÉFORME DU SEIZIÈME SIÈCLE ET 1.'ÉVOLUTION MUSICALE 55

est vrai, confier à l'assemblée des fidèles l'exécution d'œuvres

artistiques présentant certaines difficultés ou nécessitant un

accompagnement d'orchestre, et d'autre part l'adaptation de

fragments d'oratorios ou même de musique instrumentale aux

exigences du culte public se heurte à de nombreux obstacles.
Sans parler de la maladresse proverbiale des adaptateurs, ces

transformations de morceaux symphoniques, de duos ou de trios
en cantique ou en choral ne s'opèrent que par une altération
de l'œuvre primitive qui, la plupart du temps, la dépouille
de ce qui en faisait l'originalité.

Mais si le chant de l'assemblée, qui est la règle dans le culte

protestant, ne se prête pas à l'exécution d'œuvres compliquées,
de plus grande envergure quele psaume ou le choral,
exceptionnellement, à l'occasion de certaines fêtes chrétiennes, la
participation d'un chœur d'Eglise, venant exécuter quelques
morceaux des grands maîtres, se légitimerait complètement. En

introduisant dans son nouveau recueil 1' « Ave verum » de Mozart,

l'Eglise réformée de France a donné un exemple qui mériterait
d'être suivi ailleurs. Si l'on ajoutait aux chants populaires qui
constitueront toujours le fond des recueils destinés au culte

public un certain nombre de pages empruntées aux principaux
chef-d'œuvres de la musique ancienne et moderne, on rendrait
un vrai service aux sociétés de chant sacré et l'on faciliterait
la célébration particulièrement grandiose, solennelle, émouvante

même des grands faits chrétiens dont la commémoration
est pour l'âme croyante la plus pure joie en même temps que
le plus pressant devoir. Il importe seulement que dans le choix
de morceaux de ce genre on n'accepte que des œuvres
présentant au point de vue de l'esthétique une réelle valeur : les

compositions dont la médiocrité est le trait caractéristique
doivent être systématiquement exclues d'un acte qui a pour
fin de mettre l'homme en contact avec son Dieu ; seules, et

quel que soit d'ailleurs le nom dont elles sont signées, les

œuvres fortes peuvent contribuer à l'édification des âmes.
Sous ce rapport une esquisse de l'histoire de la musique
religieuse depuis Bach jusqu'à nos jours peut être de quelque
utilité pratique.



56 EUGÈNE RAPIN

Enfin, et en dernière analyse, l'œuvre d'art qui n'a pas de

frontières, ni nationales ni confessionnelles, occupant une
place d'autant plus élevée parmi les productions du génie
humain que l'élément de la force s'y associe à celui de la grâce
poétique, que sous l'éclat de la forme on devine le travailleur
consciencieux, qu'on y sent vibrer le souffle de l'Esprit, et, le

mouvement réformateur du seizième siècle ayant mis en cours
une conception sérieuse de la vie, du devoir, par conséquent
de l'idéal, ayant introduit dans la société une sève féconde de

rajeunissement, ayant fait passer dans les âmes un souffle puissant

de rénovation morale, de spiritualisme religieux, nous
concluons qu'à supposer même que la Réforme ne nous eût
donné ni le Choral allemand ni le Psautier huguenot, elle n'en
devrait pas moins être considérée comme constituant une

quantité point du tout négligeable dans l'évolution moderne de

l'art musical.


	La réforme du seizième siècle et l'évolution musicale

