
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: Le cadre juif de l'histoire évangélique

Autor: Trabaud, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CADRE JUIF DE L'HISTOIRE ÉVANGÉLIQUE

H. TRABAUD

I

La Palestine au temps de Jésus-Christ et les rapports de

celui-ci avec son entourage juif ont fait ces dernières années

l'objet d'intéressants travaux, qui ont en général pour but
de répondre au besoin éprouvé dans le public religieux
de se familiariser avec les us et coutumes, les croyances, la
vie religieuse et morale des compatriotes et contemporains
du Sauveur. Tel est le cas, pour ne citer que les écrits de

langue française, de l'ouvrage du Dr Alf. Edersheim, traduit
et fortement annoté par G-. Roux, sur la Société juive à l'époque
de Jésus Christ, de celui des Dre Ginsbourg et Edersheim,
traduit librement de l'anglais par Clément de Faye, sur L'Israélite
de la naissance à la mort, enfin de la biographie populaire
dont M. Edmond Stapfer a publié le premier tome (il y en aura
trois) sous le titre de Jésus avant son ministèrei. Ce même

sujet, soit Le temps de la vie de Jésus qui a précédé son
ministère public, avait été traité plus sommairement dans une
conférence du DrF. Godet, publiée en brochure après avoir été

prononcée. Signalons encore une étude de M. Wabnitz sur La
charité juive au temps de Jésus-Christ*, une Vie de Jésus de

1 Cette étude était rédigée lors de la publication du deuxième tome, intitulé :

Jésus pendant son ministère.
2 Revue de théologie de Montauban de décembre 1891.



LE CADRE JUIF DE L'HISTOIRE ÉVANGÉLIQUE 23

L. Watson, traduite par la fille du professeur de Montauban,
Mlle Eva Wabnitz, enfin l'ingénieuse description de mœurs juives

que M. J. Joseph a tracée dans son petit livre illustré, Alphée
de Nazareth, où le Sauveur est mis en scène au milieu de

personnages fictifs. Le même écrivain, pour le dire en passant,
s'est occupé de la peinture et de l'imagerie sacrées, qu'il
voudrait voir plus fidèles aux données de l'archéologie biblique et,
cultivant lui-même cette science avec amour, a tenté de

reconstituer la forme originale de l'inscription qui figurait sur
l'écriteau de la croix du Calvaire '. Les théologiens catholiques
eux-mêmes sont entraînés dans le courant et l'on a vu le

Père Didon, dans son Jésus-Christ, nous présenter le Maître

sous le costume oriental, avec toute l'apparence d'un Juif
authentique.

Avant de faire ainsi revivre l'époque qui l'a vue se dérouler,
on avait déjà placé l'histoire évangélique dans son cadre naturel,

qui complète son cadre historique, l'impression faite sur
le Christ par le paysage galiléen ayant non moins que le milieu
ambiant exercé sur la forme de sa pensée une réelle influence.
Aussi bien, dans les poétiques tableaux de la nature qui
distinguent son livre, le Père Didon n'a-t-il fait que suivre
l'exemple de Renan, après avoir été comme lui visiter les lieux

pour pouvoir les dépeindre de visu. Le présent aide à reconstituer

le passé: c'est dire que les « voyages en Terre sainte»
comme celui de M. F. Bovet, ou encore les descriptions de

la Palestine comme celle de M. Ph. Bridel, si admirablement
illustrée par Thévoz, sont aussi d'un précieux secours pour
l'étude des scènes de la vie de Jésus, qu'elles nous permettent
de saisir dans leur vivante réalité. Il en est de même de

l'œuvre du peintre Hofmann, dont les gravures ont été réunies
en albums, et de celle plus considérable de James Tissot qui a

figuré, on sait avec quel succès, au salon de Paris et vient d'être
éditée avec grand luxe. D'utiles contributions à la connaissance
de la contrée où Jésus a vécu ont encore été fournies par le

1 L'écriteau vengeur. Fragment d'épigraphie chrétienne. Chrétien évangélique,
1894, p. 6Ü6-610.



24 H. TRABAUD

peintre Paul Robert dans ses «notes et croquis» parus sous ce
titre : En Terre sainte, et par M. le professeur Lucien Gautier1,
qui a eu le privilège de pouvoir visiter des régions situées en
dehors de l'itinéraire habituel des touristes. Enfin, un autre
voyageur a eu la bonne idée de réunir en albums pour les

enfants, édités à Neuchâtel2, de charmantes photogravures
représentant les principaux sites du pays, avec texte explicatif.
Bref de toutes manières les notions historiques, ethnographiques
et géographiques concernant la Palestine sont en voie de se

vulgariser et c'est fort heureux; car sans elles nombre
d'expressions et d'allusions du Nouveau Testament nous échappent
et l'on est, c'est le cas de le dire, tout « désorienté. »

On les utilisera avant tout pour chercher à mieux
comprendre la personne et l'enseignement de Jésus. L'étude des
facteurs humains qui, de concert avec le facteur divin, ont
concouru à la formation de son individualité, de sa conscience
messianique, nous permettra de suivre le développement de

son être intime, de sa conception de la loi, du royaume de

Dieu et des choses finales, de sa connaissance du Père et de sa

communion avec Lui. Une telle recherche est parfaitement
légitime; elle répond aux exigences d'une saine piété, d'une foi

éclairée non moins qu'à celles de la science. En résumant
dans cette Revue3 les travaux des savants qui s'y sont appliqués,

M. Ehrhardt en a indiqué les résultats, qui sont loin
d'être concordants ; cela montre qu'elle présente de réelles
difficultés. Nous ne nous y livrerons pas ici, non seulement

parce qu'elle dépasse notre compétence, mais parce qu'à
nos yeux elle embrasse plus d'une question insoluble. Notre
intention est simplement de relever quelques traits des mœurs
et de l'histoire juives qui sont en connexion directe avec ce

que nous raconte le Nouveau Testament de la vie et de la
doctrine de Jésus et nous le montrent comme étant de son milieu,
de sa race, de son temps.

1 Au delà du Jourdain et divers articles de revues.
2 Au pays de la Bible. Attinger frères. Deux livraisons ont déjà paru.
3 1895, p. 450 et suiv.



LE CADRE JUIF DE L'HISTOIRE ÉVANGÉLIQUE 25

II

L'histoire évangélique que les renseignements mis au jour
sur le judaïsme sont de nature à éclairer, nous la prenons telle
qu'elle figure dans les Livres saints, et nous ne pensons pas

qu'il y ait lieu de la compléter par des suppositions plus ou
moins hasardées. Cela n'est nullement nécessaire; s'engager
dans cette voie nous parait même témoigner d'une vaine
curiosité et manquer de respect à l'égard de la révélation dont
les écrits de la Nouvelle Alliance sont les documents. Les

évangélistes n'ont pas voulu écrire une biographie du Maître,
relater, sans en rien omettre, tout ce qu'il a pu dire et faire.
Us ne prétendent apporter autre chose que le message du salut

pour servir de fondement à la foi, et pour cela il leur suffit de

tracer les grandes lignes de l'enseignement et de l'œuvre du

prophète de Nazareth. Ils ne rendent compte que de ce qui aie
plus frappé ses disciples dans ses paroles et dans son caractère,
de ce qui les a liés à lui corps et âme et doit provoquer en

nous les mêmes sentiments. Leurs récits offrent ainsi une suite
de tableaux détachés plutôt qu'une trame continue.

Si, à notre sens, il est déjà téméraire, avec des matériaux
aussi fragmentaires, et l'on peut ajouter aussi peu concordants
dans les détails, de vouloir composer, comme l'ont tenté maints
théologiens, une «vie» de Jésus répondant aux exigences

scientifiques, c'est une entreprise plus risquée encore que de

prétendre combler les lacunes qu'ils présentent, en particulier
pour le temps de sa vie qui a précédé son ministère public. A

s'y essayer, on arrive à faire de cette période un tableau peut-
être poétique et édifiant, mais à coup sûr fantaisiste. Le Nouveau

Testament ne nous donne sur elle, et cela dans le seul

évangile de l'enfance de Luc, que deux ou trois indications
très sobres et très sommaires, qui, notons-le, se rapportent
uniquement au développement religieux et moral de Jésus. Il
était soumis à ses parents. 11 était rempli de sagesse et la grâce
de Dieu reposait sur lui. A douze ans, les choses saintes le
captivent déjà à un si haut point qu'il s'oublie au Temple pour



26 H. TRABAUD

« s'occuper des affaires de son Père. » C'est tout et c'est assez.
De ses autres occupations, des menus faits qui remplissaient
ses journées, nous ne savons rien. Aujourd'hui, comme au

temps où l'on composait les Evangiles apocryphes, on veut
nous en apprendre plus que l'Ecriture ne nous en dit. Passe

encore si l'on s'en tenait à l'éducation que dut recevoir dans

son enfance le fils de Joseph; mais on va plus loin: ainsi du

fait que, depuis le voyage à Jérusalem, il n'est plus question de

son père, on conclut que celui-ci était mort (la tradition juive
le faisait mourir quand Jésus avait 19 ans,) de sorte que le
futur prédicateur de la bonne nouvelle devint de bonne heure
le soutien de sa mère et, étant l'aîné, le chef de la famille-1.

Dans l'évangile de Marc il est dit que ses concitoyens
reconnaissaient en lui le « charpentier, » alors que, dans le passage
parallèle de Matthieu, il est qualifié de « fils du charpentier, »

ce qui n'est pas la même chose. Prolongeant les lignes de
l'indication de Marc, on nous renseigne sur le travail de ses mains

et, utilisant la tradition dont Justin Martyr s'était fait l'écho,
on écrit en style renouvelé d'Homère: «Il ne dédaignait pas
de fabriquer de ses propres mains les charrues et les jougs
employés par les laboureurs des champs fertiles de la vallée
de Nazareth. Son ouvrage était soigné et bien fait; le bœuf

patient aux grands yeux ne ressentait pas la plus légère douleur

sous la pression du joug que Jésus avait fabriqué. Les
bêtes comme les hommes pouvaient reconnaître que les outils
qu'il avait faits étaient les meilleurs de leur espèce2!» Ainsi
donc, tout ce qui sortait des mains du jeune charpentier était
marqué au coin de la perfection. Il est impossible de matérialiser

plus grossièrement l'œuvre du Maître. Libre à l'auteur
que nous citons de le faire: mais au moins n'aurait-il pas dû
intituler son ouvrage: Vie de Jésus... d'après les Evangiles!
M. Stapfer est plus sobre, mais son imagination se donne cependant

libre cours, encore qu'il prétende ne faire œuvre que
d'historien : « Il continuera, dit-il de Jésus, le métier de son

1 Stapfer, ouvrage cité.
2 Watson, ouvrage cité.



LE CADRE JUIF DE L'HISTOIRE ÉVANGÉLIQUE 27

père; pendant de longues années, il travaillera de cet état
pénible entre tous et il sera sans doute le seul charpentier du

village. Il ira établir la toiture des maisons nouvelles et réparer
celle des maisons vieillies. On le rencontrera dans ses humbles
vêtements d'ouvrier, équarrissant les poutres, maniant la hache

et la scie, dirigeant les hommes qui l'aident, puis rentrant le
soir au logis pour manger le pain et les œufs durs que sa mère
lui a préparés. » Pendant que le savant professeur était en voie
d'éclaircir les obscurités, il aurait bien dû nous dire à la suite
de quelles circonstances le jeune charpentier posa à 30 ans la

hache et la scie pour aller recevoir le baptême de Jean et se

mettre aussitôt après à prêcher la repentance et la venue du

royaume des cieux. Avec ce qu'il nous raconte, nous en savons

trop ou trop peu.
D'ailleurs l'occupation de Joseph lui-même était-elle

vraiment d'équarrir les poutres pour établir la toiture des maisons?

Il est permis d'en douter si l'on songe que le bois étant très
rare en Palestine, celles-ci n'ont pas de charpente, mais sont
construites entièrement en pierres brutes, en briques ou en

argile séchée et ont comme toit une terrasse pavée. Y avait-il
même un charpentier dans une petite localité comme Nazareth
On se le demande; car, dans toute la Bible il n'est question que
de ceux qu'Hiram, roi de Tyr, envoya pour bâtir le temple de

Salomon et de ceux de Jérusalem que Nébucadnetsar emmena
en captivité avec le roi et les chefs de Juda (Jér. XXIV, 1).
Dans le cas particulier le mot tsxtwv, que l'on a traduit par
« charpentier » et qui vient de tsû^m, fabriquer, peut aussi bien

signifier menuisier, ou même simplement ouvrier, artisan

quelconque. Un homme qui a longtemps vécu en Palestine,
M. Schneller, ancien pasteur à Bethlehem, a voulu lui donner
le sens d'entrepreneur en bâtiments, cette profession étant

encore aujourd'hui celle d'un grand nombre d'habitants du

pays. En somme, la supposition que Jésus fut charpentier
pourrait bien ne pas plus correspondre à la réalité que la

légende de l'âne qui l'aurait porté avec sa mère en Egypte,
légende encore accréditée dans les milieux protestants, — à

en juger d'après les dessinateurs et les peintres qui s'en ins-



28 H. TRABAUD

pirent, — bien que l'Evangile de Matthieu, où la fuite de Joseph
et de Marie est rapportée, ne fasse aucune mention de cet
animal.

Mais nous avons hâte de quitter cette période préparatoire
pour en venir au ministère public du Seigneur et à ses rapports
avec les Juifs.

Ill
11 semble, à première vue, que l'apparition de Jésus parcourant

le pays pour prêcher et guérir au milieu du cercle de ses

disciples ait été un phénomène unique en son genre, en

rapport avec le rôle spécial dévolu au Maître. Or il n'en fut, parait-
il, pas ainsi. En entreprenant un ministère itinérant, il n'aurait
fait que se conformer à un usage en honneur chez les Esséniens,
qu'il a beaucoup connus et dont il a beaucoup pratiqué les
principes, du moins à ce que nous apprend M. Stapfer. Ces pieux
ascètes avaient sur le peuple une autorité dépassant celle des

scribes. D'une vie pure, ils étaient très aimés de la multitude,
qui attachait une grande importance à leurs paroles et à leurs
actions et leur attribuait, à tort ou à raison, le don de prophétie
et de miracles. On se les représente généralement comme des

solitaires retirés du monde et formant une communauté
groupée dans le voisinage de la mer Morte. M. Stapfer nous en

donne une autre idée: actifs et dévoués, en même temps
qu'adonnés au recueillement et à la prière, portés par prédilection

vers les pauvres et les malades, «d'ordinaire ils vont de

lieu en lieu, entourés de leurs disciples, et l'un des membres
de la petite troupe de fidèles porte la bourse commune. Ils ne
vivent d'ailleurs que des biens dont on les assiste,... ils ne

portent avec eux ni or ni argent, ni bourse, ni provisions, ni
vêtements de rechange. Ils comptent sur les frères dans les

maisons desquels ils entreront pour trouver tout ce dont ils
auront besoin et c'est à la façon dont sera accueilli leur baiser
de paix qu'ils verront si la maison où ils pénètrent est, oui ou

non, habitée par des amis. » N'est-ce pas là précisément le

genre de vie de Jésus et de ses disciples?
On pourrait même croire, tant l'analogie est frappante, que



LE CADRE JUIF DE L'HISTOIRE ÉVANGÉLIQUE 29

notre auteur s'est servi des données bibliques pour décrire, en

les généralisant, celui des Esséniens. Si, comme nous le supposons,

ce n'a pas été le cas, les instructions que Jésus donne à

ceux qu'il envoie en mission ne s'expliquent-elles pas tout
naturellement quand on les met en regard des pratiques
esséniennes ?Elles ne font, en effet, autre chose que de les
recommander.

Un fait certain, c'est que l'ébionitisme, la défiance à l'endroit
du « mammon injuste, » — comme on appelait la propriété
personnelle, — la communauté des biens, tous ces traits
caractéristiques de l'Eglise primitive sont éminemment esséniens. Il
en est de même de tel précepte, de telle pratique du Christ.
Les Esséniens rejetaient le mariage et le serment: Jésus vit
dans le célibat et invite ses disciples à ne jurer aucunement et
à s'en tenir à la simple parole d'honneur; ce qu'on y ajoute
vient du malin. Mais ce qu'il eut surtout de commun avec eux,
ce fut une piété intime et vivante, une appréciation de la valeur
morale des hommes par les intentions du cœur, par leurs
mobiles d'action et non par les œuvres et les actes extérieurs.
Nous disons, non qu'il leur emprunta tout cela, mais qu'il l'eut
en commun avec eux: car, s'il est vrai que les grands esprits
se rencontrent, il ne faut pas toujours conclure d'une
coïncidence à une influence, et M. Stapfer nous paraît trop porté
à le faire. Quoi qu'il en soit, la religion des Esséniens peut être
considérée comme l'aurore de celle de Jésus-Christ, qui se

rapproche d'eux non seulement par le genre de vie et de

prédication qu'il avait adopté, mais sur certains points, par le fond
même de sa doctrine.

D'autres hommes, les docteurs de la loi, jouissaient également

d'une haute estime. Instruits dans la législation sacrée,
ils étaient entourés, au sein de la nation juive, d'une considération

extraordinaire qu'ils n'avaient garde de diminuer ni de

mépriser. Ils exigeaient de leurs disciples les marques d'honneur

les plus absolues, que les égards pour l'ami ou le respect

pour le père ne pouvaient égaler. « Que l'honneur de ton ami,
lit-on dans les sentences des Pères (Pirké Aboth), arrive aux
limites de respect que tu as pour ton ma'tre, et la considéra-



30 H. TRABAUD

tion pour ton maître aux limites de la crainte que tu dois avoir

pour ton Dieu. » — «Lorsque le père et le maître'portent des

fardeaux, dit un autre traité talmudique, qu'on se hâtedeprê-
ter secours d'abord au maître, ensuite au père. Si le père et

le maître sont tous deux des captifs, on délivrera d'abord le

maître, à moins que le père ne soit lui-même un docteur. »

Cette première place accordée aux maîtres ne rend-elle pas

plus compréhensible celte parole du Christ à ses disciples:
« Celui qui aime son père et sa mère plus que moi n'est pas

digne de moi (Matth. X, 37), » parole dont Luc, qui pousse
volontiers les choses à l'extrême, accentue et exagère la portée

en faisant dire à Jésus: «Si quelqu'un vient à moi, et s'il
ne hait pas son père et sa mère, il ne peut être mon disciple.»

En effet, à côté des maîtres attitrés, il y avait, selon M. Stapfer,
d'autres personnages qui, sans avoir fait les études suivies des

docteurs de la loi, prononçaient des sentences, des aphorismes,
avaient des disciples et guérissaient les malades. Autodidactes,
ils étaient plus libres, ils l'étaient même tout à fait. Le peuple
les consultait: rabbi était le nom qu'il donnait à quiconque
prenait un ascendant sur lui et lui rendait des services. Jésus

n'aurait-il pas été de ceux-là, ainsi que Jean-Baptiste? A plus
d'une reprise il accepte le titre de rabbi ou de maître: il lui
est donné par ses premiers disciples (Jean I, 39), par le jeune
homme riche (Matth. XIX, 16; Marc X, 17; Luc XVIII, 18),

par Juda en Gethsémané (Marc XIV, 45), par Marie au
tombeau (Jean XX, 16), et c'est sans doute parce qu'ils voient en

lui un maître analogue aux autres, encore que supérieur à eux,
que ceux qui l'entourent, désireux de s'instruire, lui posent
des questions. Car alors l'enseignement se donnait selon la

méthode socratique, par questions et réponses alternatives du

maître et des disciples. Sa forme, on le voit par la Mischna,
était celle d'une libre discussion. Jésus lui-même dit à ses

disciples : « Vous m'appelez Maître et Seigneur, et vous faites bien,
car je le suis. » Il se pose donc comme l'égal des docteurs de

la loi; il va plus loin, il revendique pour lui seul le titre que
ceux-ci s'arrogent et qu'ils ne méritent pas, parce qu'ils en sont
indignes. « Us aiment à être salués dans les places publiques



LE CADRE JUIF DE L'HISTOIRE ÉVANGÉLIQUE 31

et à être appelés par les hommes: Rabbi! rabbi! Mais un seul

est votre Maître..., un seul est votre Directeur, le Christ.

(Matth. XXIII, 7, 8, 10). » Quoi d'étonnant dès lors que, s'élevant

au-dessus des scribes comme parlant seul au nom de

Dieu, il réclame, suivant leur exemple, pour sa personne, un
attachement qui prime tous les autres Il n'y avait rien là que
de très naturel pour ses auditeurs; ajoutons que cette prétention,

justifiée déjà par le mérite de l'enseignement et de la

personne du Christ, se légitimait encore par la nécessité de

s'attacher des hommes qui eussent tout sacrifié pour le suivre,
qui lui fussent complètement et exclusivement dévoués pour
pouvoir ensuite s'employer tout entiers à propager la foi en lui
et n'avoir au monde d'autre préoccupation.

IV

Cette consécration absolue à la cause de leur Maître, il la

fallait aux disciples pour triompher de toutes les difficultés, de

toutes les crises, de toutes les défaillances auxquelles ils
devaient être exposés. Le peuple, en effet, allait abandonner
Jésus après avoir suivi ses pas avec enthousiasme, frappé qu'il
avait été de la sainteté de sa vie et des paroles pleines de grâce
qui sortaient de sa bouche. C'est de la foule qu'était sortie
cette exclamation : «Il enseigne avec autorité et non pas comme
les scribes. » Sa volte-face paraît avoir été la conséquence du

changement qui s'était opéré dans les rapports de Jésus avec
les Pharisiens. Ces relations avaient d'abord été cordiales,
puis, ayant appris à les mieux connaître, il en était venu à

rompre avec eux et à prendre à leur égard une attitude des

plus agressives, qui lui valut leur inimitié et par suite celle de

la multitude. Tant que, suivant les indications de Josephe, on
les considérait comme formant une secte, c'est-à-dire une
petite minorité isolée du reste de la nation, il était difficile de

s'expliquer que celle-ci les eût suivis au point d'exiger de Pilale
la crucifixion ; car on a pas tout dit quand on a parlé de sa
versatilité. Mais on est revenu de cette opinion à leur sujet et l'on
a acquis la certitude que, loin d'être des sectaires, ils repré-



32 H. TRABAUD

sentaient au contraire l'état général des esprits en Palestine au

premier siècle. Tandis que les Sadducéens ne formaient qu'un
petit groupe confiné dans le Temple et sans influence sur la

masse, les Pharisiens, maîtres des synagogues, se trouvaient
par là même en contact continuel avec elle, qui les considérait
comme ses chefs politico-religieux. Leur piété était celle du

grand nombre et c'est dans ses principes, se résumant dans

l'observation de la loi et l'attente du Messie, que Jésus tut sans
doute élevé. Aussi ne l'attaque-t-il pas en elle-même et se

borne-t-il à condamner les inconséquences de ces prétendus
conducteurs spirituels qui ne pratiquent pas ce qu'ils
recommandent : «Tout ce qu'ils vous disent, affirme-t-il même, il
faut le faire et l'observer. » Il en veut aussi à leur pédante
minutie, qui avait fini par étouffer dans leur cœur tout sentiment
charitable et par développer en eux l'hypocrisie la plus grossière

et l'orgueil le plus insupportable. Mais s'en prendre aux
chefs d'un parti, c'est soulever contre soi le parti lui-même et

s'attirer l'inimitié non seulement des meneurs, mais de tous

ceux qui suivent le mot d'ordre. Qui touche aux uns touche
aux autres. Et voilà pourquoi le peuple juif, fanatisé, prit fait
et cause pour les ennemis de Jésus, fut l'instrument docile de

leur vengeance et finit par exiger de Pilate la crucifixion du
Saint et du Juste.

A la tête du parti national, les Pharisiens auraient formé
entre eux une « chaboura, » un ordre religieux régulier, dont
les affiliés s'engageaient à acquitter fidèlement les dîmes et à

se soumettre à toutes les prescriptions de la pureté lévitique.
Une pareille organisation expliquerait la facilité avec laquelle
ils pouvaient s'entendre et comploter; si elle a existé du temps
de Jésus, leur autorité sur le peuple a dû en être accrue et leur
puissance augmentée; mais, comme nous l'avons déjà dit ici ',
la chose ne nous paraît pas probable. Il ne suffit pas, en effet,

que la littérature rabbinique l'affirme pour l'admettre, comme
le fait le Dr Edersheim; car, ses parties les plus anciennes
n'ont pas été rédigées avant le dernier quart du second siècle

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, 1896, p. 384, note.



LE CADRE JUIF DE L'HISTOIRE ÉVANGÉLIQUE 33

de notre ère. Elle peut être utile pour l'étude de l'époque qui
nous occupe ; car les bases de la tradition qui s'y trouve
fixée remontent très loin et l'on trouve même dans le traité
haggadique Pirké Aboth, que nous avons cité plus haut, des

sentences de «Pères» appartenant aux deux derniers siècles

avant Jésus-Christ. Toujours est-il quele judaïsme des Talmuds
est dans ses traits généraux un judaïsme postérieur et comme,
sur plus d'un point, il s'est nécessairement transformé, il ne
saurait à juste titre nous être présenté sans restriction comme
celui dont il est question dans le Nouveau Testament. Sans

doute les docteurs de la loi prétendent n'être que les échos du

passé; mais il ne s'ensuit pas que les choses aient été comme
ils se figurent qu'elles ont dû être. Quoi qu'il en soit, que les

Pharisiens fussent ou non constitués sous forme de corporation

fermée, c'est chez eux que se trouvait le foyer du légalisme
impénitent, hostile à la fois à l'Evangile et à l'hellénisme
des Sadducéens, de même qu'au sein du catholicisme les
Jésuites étaient et sont encore l'expression et l'incarnation la
plus parfaite de l'ultramontanisme. Encore qu'il ne faille pas
la serrer de trop près, la comparaison s'impose et elle a été

faite avec raison.

Représentants du judaïsme strict, les Pharisiens pratiquaient
scrupuleusement les usages religieux traditionnels, en particulier

les trois principaux actes delà piété juive: l'aumône, le

jeûne et la prière. Ces actes, Jésus les adopte et les recommande
à ses disciples, mais en les dépouillant de ce qu'ils avaient de

machinal, d'affecté et de prétentieux. On connaît le passage du

sermon sur la montagne où il y est fait allusion. L'aumône,
sur laquelle seule nous nous arrêterons, jouait un rôle prépondérant

et passait pour avoir une valeur méritoire. C'est pourquoi

déjà les auteurs des livres de Daniel (IV, 27) et de Tobie

(IV, 7-10; XII, 9)i y attachent une grande importance. On la

faisait au Temple, à la porte des synagogues et des maisons.

1 Cf. la traduction de Prov. XVI, 6 dans les LXX.

THÉOL. ET PHIL. 1897 3



34 H. TRABAUD

Naturellement liée à la prière et au jeûne, elle intervenait dans

presque toutes les pratiques religieuses. Maison donnait moins

par compassion que pour soigner sa réputation, pour être loué

par les anciens aux portes de la ville. Ensuite on ne donnait

pas à des inconnus ou à des indignes (Sir. XII, 1 sq). On

faisait la charité à ceux de son clan, de sa tribu, à son
prochain, par qui l'on entendait l'Israélite ou le prosélyte. Jésus

ôte à l'aumône ce caractère égoïste et particulariste, en
prescrivant de la pratiquer avec un parfait désintéressement, sans

que la main gauche sache ce que fait la main droite, ensuite
de la faire à tous indistinctement, même aux païens et aux gens
de mauvaise vie (Luc VI, 30; XIV, 13). Il ne faut pas se montrer

moins large que le Père céleste qui fait lever son soleil

sur les méchants comme sur les bons, et qui veut par
conséquent que ses dons soient distribués à tous (Did. I, 9 ;

cf. Matth. V, 45).
Les aumônes, avons-nous dit, étaient considérées comme

ayant une valeur méritoire; elles servaient à expier le péché;
c'étaient les indulgences de l'époque. «N'aie pas les mains
tendues pour recevoir et fermées pour donner. Si tu as les

moyens, tu donneras de tes mains le rachat de tes péchés. »

Ainsi parle la Didachè, qui est plus juive que chrétienne, et

elle n'est pas seule à le faire. L'apocalypse de Jean dit de ceux

qui meurent au Seigneur que leurs (bonnes) œuvres lessuivent
(dans le ciel.) L'épître de Jacques, qui appartient au même

courant, relève le mérite, sinon de l'aumône, du moins de l'amour
fraternel dont elle est l'expression. D'après elle, «celui qui
ramène un pécheur dans la bonne voie couvre une multitude
de péchés (V, 20). » Les sages du livre des Proverbes disaient

déjà: « La charité couvre toutes les fautes (X, 12), » parole qui
semble avoir inspiré celle de Jacques. Relevant de son côté et

complétant cette pensée, l'homélie connue sous le nom de

seconde épitre de Clément s'exprime ainsi: «Le jeûne vaut
mieux que la prière, l'aumône que l'un et l'autre: la charité
couvre une multitude de péchés et la prière faite avec une bonne
conscience sauve de la mort. Heureux qui sera trouvé pénétré
de ces vertus, car l'aumône décharge du péché (XVI, 4). » Cet



LE CADRE JUIF DE L'HISTOIRE ÉVANGÉLIQUE 35

écrit, pour le remarquer en passant, établit donc une gradation

entre les trois grandes œuvres de la piété juive comme
le fait Paul pour les 1rois grandes vertus chrétiennes. Au sommet,

il place l'aumône, et celle-ci tient la place de la charité
évangélique que l'apôtre lui oppose. Pour encourager les
bonnes œuvres, l'épître de Polycarpe aux Philippiens cite le

passage du livre de Tobie (IV, 10) où il est dit que l'aumône
délivre de la mort. Enfin le Pasteur d'Hermas, dans sa similitude
de la vigne et de l'orme, enseigne que «celui qui est dans

l'opulence est pauvre ordinairement aux yeux du Seigneur ; car
ses trésors le détournent de Dieu, et sa prière est courte, faible,
sans aucune vertu ; s'il donne au pauvre ce qui lui est nécessaire,

le pauvre, qui est riche aux yeux du Seigneur, et dont la

prière est puissante, le pauvre prie pour lui et Dieu l'exauce;
ainsi le riche l'ayant pris pour soutien, ils sont tous deux
féconds devant le Très-Haut, l'un par l'aumône, l'autre par la

prière. » La parabole du mauvais riche et du pauvre Lazare

nous montre, d'autre part, ce qu'il advient du riche qui n'est

pas miséricordieux. Ces deux récits dénotent une tendance à

glorifier la pauvreté, qui va de pair avec l'exaltation de

l'aumône et qui se trouve déjà chez les anciens prophètes; elle

passera au catholicisme avec la doctrine des œuvres suréroga-
toires.

On voit combien grande a été sur la première littérature
chrétienne l'influence de l'idée juive qui attribuait à l'aumône une
valeur justificatrice. Jésus n'a, certes, pas prêché d'une
manière générale le mérite des œuvres, lui qui disait à ses disciples :

« Quand vous avez fait tout ce qui a été ordonné, dites: Nous

sommes des serviteurs inutiles, nous avons fait ce que nous
devions faire» (Luc XVII, 10.) Et cependant certains
préceptes placés dans sa bouche trahissent cette influence. Ainsi
le suivant: « Donnez plutôt en aumône ce qui est dedans (la

coupe et le plat) et voici toutes choses seront pures pour vous

(Luc XI, 41), » c'est-à-dire, selon un commentateur juif: «Vos

jouissances temporelles, qui sont entachées d'impureté, seront

purifiées par la puissance efficace de vos aumônes. » Ailleurs
Jésus enseigne que Dieu rendra publiquement dans le ciel à



36 H. TRABAUD

l'homme ce qu'il aura dépensé ici-bas en aumônes (Matth. VI,
4; cf. X, 42). Aussi, quand après avoir parlé de .l'aumône, du

jeûne et de la prière, il ajoute: «Ne vous amassez pas des

trésors sur la terre, mais amassez-vous des trésors dans le

ciel, » il veut sans aucun doute parler des trésors acquis
ensuite d'actes de bienfaisance accomplis sur la terre. C'est ce

qu'indique expressément le passage parallèle de Luc : « Vendez

ce que vous possédez et donnez-le en aumônes. Faites-vous
des bourses qui ne s'usent point, un trésor inépuisable dans

les cieux (XII, 33) L» La même pensée ne ressort-elle pas aussi

de cette conclusion de la parabole de l'économe infidèle :

«Faites-vous des amis avec le mammon injuste pour qu'ils
vous reçoivent dans les tabernacles éternels (XVI, 9), » enfin
de cette exhortation : «Lorsque tu donnes un festin, invite des

pauvres, des estropiés, des boiteux, des aveugles, et tu seras
heureux de ce qu'ils peuvent te rendre la pareille; car elle te

sera rendue à la résurrection des justes (Luc XIV, 13, 14)? »

Un écho des paroles de Jésus interprétées comme nous
venons de le faire se trouve dans le traité rabbinique intitulé
Peah (coin du champ). On y voit le roi Monobaze, fils de la

reine Hélène d'Adiabène, la bienfaitrice des Juifs de Jérusalem
lors de la famine survenue sous Claude, répondre à ses parents
lui reprochant de distribuer ses biens aux pauvres, par des

paroles évidemment calquées sur celles de Jésus dans le
sermon sur la montagne : « Mes pères, dit-il, ont amassé des

trésors sur la terre; moi, j'amasse des trésors dans le ciel. Us ont
amassé des trésors sur lesquels la main des hommes avait du

pouvoir; moi, j'amasse des trésors sur lesquels la main des

hommes n'a aucun pouvoir. Us n'ont amassé que pour ce

monde; moi, j'amasse pour celui qui est à venir. » Remarquons
à ce propos que, tandis que, dans les écrits hébraïques, l'homme
charitable trouve sa récompense dans ce monde2, dans les

1 Cf. t Tim. VI, 18: « Recommande aux riches.... d'avoir de la libéralité et de

s'amasser ainsi un trésor pour l'avenir. » Dans cette épitre, le mérite des œuvres
est également supposé ch. III, v. 13.

2 Ils représentent l'aumône comme un talisman de longue vie, les œuvres de

charité comme délivrant d'une mort précoce. A cette différence près quant à la



LE CADRE JUIF DE L'HISTOIRE ÉVANGÉLIQUE 37

écrits chrétiens et talmudiques, cette récompense est placée
dans le ciel, l'idée de la résurrection ayant, dans l'intervalle,
acquis droit de cité et modifié la conception primitive.

Ce même traité du Coin du champ insiste sur le devoir
d'ensevelir les morts et d'assister aux mariages, mais surtout
de racheter les prisonniers et d'ensevelir les pauvres. Les

œuvres philanthropiques étaient recommandées par Simon le

Juste, mort en 292, comme un des trois fondements sur
lesquels repose le monde, et déjà le livre de Tobie en fait beaucoup

de cas. Il est donc vraisemblable que Jésus n'a fait que
les emprunter, avec l'aumône, à la morale juive.

VI

Après lui et les auteurs judéo-chrétiens, les Pères, en
particulier Chrysostome, prêcheront l'efficacité des aumônes1.
Sous cette enveloppe juive, nécessaire pour qu'elle trouvât un

point d'attache sur la terre et commençât à être comprise et

pratiquée dans un milieu donné, est renfermée une vérité éternelle

qui fait la gloire de l'Evangile : celle qui consiste à considérer

les trésors de l'Esprit comme les seuls biens véritables
et qui a pour effet d'arracher les hommes à un amour exclusif

pour les biens de la terre, ceux du ciel leur apparaissant
comme la récompense directe de ce dépouillement, pratiqué
comme on le faisait alors: au moyen de l'aumône. On a reproché

à Jésus de prêcher le mépris, le détachement absolu des

biens de ce monde, dont il ne faudrait faire aucun cas, alors que
cependant ils ont bien leur valeur propre. Mais, cela fût-il vrai,
qui ne sait que pour avoir le moins il faut réclamer le plus,
que d'ailleurs ici-bas tout se fait par action et réaction? Etant
donné le matérialisme dont Jésus fut le témoin, une attitude

nature de la récompense, la doctrine est la même. Celui qui donne au pauvre prèle
à Dieu, qui s'identifie avec les misérables comme Jésus le fait dans la scène du

jugement dernier.
1 La prédication protestante elle-même la préconisera. Preuve en soit celte

exhortation de Wesley: «Faites hâte! faites hâte! Envoyez vos biens en avant

pour qu'ils vous précédent dans la pairie céleste •



38 H. TRABAUD

résolument intransigeante vis-à-vis de lui était nécessaire pour
ramener toutes choses au point, pour apprendre à l'homme à

donner la première place aux biens spirituels et à leur
subordonner les autres. Le Père Didon l'a dit en termes éloquents
dans leur simplicité : « L'homme ne peut chercher son trésor
que dans le créé ou l'incréé, dans ce qui passe ou dans ce qui
demeure, dans la terre où tout meurt ou dans le ciel que Dieu

remplit. Laissé à lui-même, à sa lourde misère, il va de tout
son poids vers la matière et il n'y trouve que vanité et mort.
Jésus seul l'a relevé vers Dieu; depuis qu'il a paru dans
l'humanité, il s'est formé en elle une race nouvelle qui, tout en

dédaignant cette vie d'un jour, l'honore de son travail et la
transfigure de ses vertus, race héroïque, dont le cœur se
nourrit de Dieu et fait, dès ici-bas, l'apprentissage de l'éternité1.

» Gloire donc au Christ qui ainauguré cette réaction
salutaire, dont l'humanité recueillera les fruits tant qu'elle subsistera!

Honneur aussi aux saint François d'Assise et. à tous ceux
qui, prenant àia lettre les préceptes du Maître doux et humble
de cœur, l'ont imité en pratiquant la religion du renoncement!
On peut dire qu'en se lançant dans un extrême ils ont fait en

quelque sorte contrepoids à la vaine manière de vivre des

neuf dixièmes des hommes qui, comme le riche de la parabole,
thésaurisent pour eux-mêmes et ne sont pas riches en Dieu.
Si aujourd'hui la conscience chrétienne réprouve cette conception

de l'existence, c'est après Christ à ces pauvres volontaires

que nous le devons, de même que nous sommes redevables à

l'ascétisme des premiers chrétiens et des moines dans leur
beau temps, de la réprobation dont sont l'objet, dans la

conscience publique, les actes avilissants et attentatoires aux mœurs.
A coup sûr, leur christianisme était bien plus authentique que
notre religion bourgeoise, encore trop dominée par une
conception égoïste de la propriété, la vieille conception païenne

que Rome nous a léguée. Us donnaient tout; de nos jours,
quelques-uns donnent une partie de leur superflu. Combien

donnent de leur nécessaire

1 Jésus-Christ, édition in-12, p. 560-561.



LE CADRE JUIF DE L'HISTOIRE ÉVANGÉLIQUE 39

Mais revenons aux rapports entre l'Evangile et le judaïsme :

Plus étroits qu'on ne le croit généralement, ils ne les empêchent

pas, notons-le pour terminer, de différer du tout au tout
quant aux lignes directrices. Au légalisme Christ a opposé
le salut par grâce, au formalisme la piété du cœur, à la

propre justice la repentance suivie de foi, à la multiplicité
des préceptes le principe directeur exprimé dans le
sommaire de la loi, au particularisme l'universalisme en germe.
Mais il lui était bien permis de tirer profit pour lui-même de

tous les éléments spirituels de la religion de l'ancienne
alliance, d'adopter les us et coutumes de ses compatriotes qui
n'étaient pas incompatibles avec l'essence de son enseignement
et avec ses principes de vie. Non seulement cela lui était
loisible; mais en usant de ce droit il ne fit que pratiquer une
saine pédagogie. S'il fût resté étranger aux aspirations, aux

pensées de ses contemporains, son message n'eût pas trouvé
d'écho dans les âmes et serait demeuré inintelligible pour ses

auditeurs. Il ne pouvait non plus s'adresser à eux comme s'ils
eussent été entièrement étrangers à l'alliance ainsi que les

peuples païens. A tous les points de vue, il a donc continué et
développé l'Ancien Testament, conformément à cette parole
adressée aux Juifs: «Ne croyez pas que je sois venu pour
abolir la loi et les prophètes; je suis venu non pour les abolir,
mais pour les accomplir. » Mais tout accomplissement est en
même temps une dissolution, et si Jésus n'a pas toujours
dégagé lui-même l'or de la vérité évangélique des scories

juives, il est permis à ses disciples de le faire et de tirer
ainsi toutes les conséquences de sa pensée.


	Le cadre juif de l'histoire évangélique

