Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 30 (1897)
Artikel: La vie religieuse : premiérement dans sa genese et dans son

affirmation au dedans de nous, puis dans sa manifestation extérieure
Autor: Malan, C.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379614

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA VIE RELIGIEUSE

premiérement dans sa genése et dans son affirmation
au dedans de nous,
puis dams sa manifestation extérieure

PAR

C. MALAN

La vie religieuse, réveillée par une action directe de Dieu
dans ’homme encore inconscient, est ensuite fixée et déve-
loppée par une activité consciente et délibérée que U'Esprit
de Dieu inspire a cet homme.

I

Le mot religion a deux sens. Il signifie ou bien un fait exté-
rieur d’habitude et de doctrines, ou bien une vie intérieure
par laquelle sont formées ou subsistent ces habitudes et ces
doctrines. C’est dans ce second sens que nous employons ici
ce mot. Nous voulons considérer la religion comme vie reli-
gieuse.

Du moment ou la religion est ainsi une vie personnelle,
résultant d’un rapport entre la Personne divine et notre per-
sonnalité humaine, c’est un fait inauguré par Dieu lui-méme
dans notre vie encore inconsciente.

Bien que nous ne puissions décrire ce qui ressortit ainsi &
une vie dont nous n’avons pas directement conscience, nous
n’en sommes pas moins appelés 4 reconnaitre dans cette vie le
résultat d’'une action qui ne peut avoir été que celle de I’Auteur



6 C. MALAN

de notre étre. Le fait que nous ne saurions réfléchir notre vo-
lonté sans ressentir la présence en elle d’une lo¢ & laquelle elle
est soumise, suffit & lui seul pour nous faire voir que nous
avons déja été, et que nous demeurons, I'objet d’'une action
qui ne saurait étre que celle du Maitre de notre volonté.

Non que nous devions voir dans cette action telle forme
ou telle direction spéciale de cette volonté! La superstition,
par exemple, qui est la forme la plus élémentaire de ce qu’on
nomme la «religion naturelle, » tout en comportant une sou-
mission plus ou moinsconsciente de la volonté, ne ressent pas
cette soumission comme une obéissance & Dieu lui-méme. C’est
une soumission passive, ou bien & ce qui n’est qu’un fait —
(« le fétichisme, ») — ou bien & ce qui demeure une autorité ou
une tradition purement humaines — (« le clergé», comme
aussi « la lettre du dogme traditionnel. »)

Méme alors, cependant, méme chez le superstitieux, «le sen-
timent religieux » a toujours débuté par 'expression d’un be-
soin, source dans cet homme d’une aspiration ignorante tout
d’abord du but auquel elle tend. Non qu’une semblable aspira-
tion ne puisse devenir une aspiration religieuse, pour autant
qu’elle serait suscitée par le besoin d’étre relié & un Etre pre-
mier et supréme. Méme alors, cependant, ce besoin religieux
ne sera pas plus en lui-méme de la religion, que la faim n’est
déja a elleseule la possession et 'assimilation de la nourriture.

Le fait est que ce bescin, quelque intense gu’il soit, ne cons-
tituera un sentiment religieuxr, que pour autant qu’il serait
ressenti comme dd a laction d’une volonté antérieure et
supérieure; que pour autant qu’il serait le résultat d’une ac-
tion par laquelle ce serait Dieu qui, nous venons de le dire,
nous aurait déji reliés 4 lui-méme. Dés lors ce besoin se fait
sentir, non comme un simple fait d’existence, mais comme
I’expérience d’une vie que Dieu a reliée & Lui, ou d’une vie
religieuse.

Or il ne saurait étre question pour nous que de trois sortes
d’'expériences de vie. Ce sont celle de 'impression sensible,
ou de 'impression due aux sens; celle de I'impression ntellec-
tuelle; et celle de 'impression morale, qui est une impression



LA VIE RELIGIEUSE 7

effectuée sur le principe encore inconscient de notre volonté.
La perception de ces trois sortes d’expériences est ce que
I’homme appelle sa conscience, c’est-a-dire « sa science seul
avec lui-méme. »

Pour ne parler que du dernier de ces faits, de I'’expérience
que nous révéle notre conscience morale, cela a eté avant tout
I’expérience ou bien d’une soumission passive, ou bien d’une
soumission que nous ressentons comme ayant déja été celle du
principe inconscient de notre volonté elle-méme. Comme telle
cette expérience a nécessairement devancé au dedans de nous
tout ce qui sera ensuite une soumission délibérée de notre vo-
lonté.

Et il n’y a rien 1d qui doive nous étonner. Le seul fait que,
pour ’'homme, la premiére manifestation de sa vie est la vue
de son existence, suffit pour démontrer qu’en lui la vie a pré-
cédé ce qui est maintenant pour lui son existence.

En particulier la vie religieuse fait son apparition en nous
dans une expérience que nous sentons avoir été imposée &
notre volonté inconsciente; autant dire dans une action déja
opérée sur ce qui n'est encore que le principe de notre vo-
lonté; dans ce qui ne peut donc avoir été qu’une action de la
Personne supréme et souveraine.

Il est évident que la signification d’une semblable expérience
ne peut nous étre donnée que par une révélation; laquelle
sera pour nous non pas celle de Dieu Lui-méme, mais celle
de son action envers nous!. Ce n’est que plus tard, lorsque
nous serons devenus conscients de notre état de déchéance,
que nous ressentirons cette action comme une action de Dieu en
face de ce qui en sera devant nous la négation, c’est-a-dire en
face de l'action du « Tentateur?». Nous répondrons alors 4 la
premiére de ces actions ou par la soumission ou par la résis-
tances.

On ne saurait assez mettre en lumiére cette initiative divine,

! Dans ce quel’apdtre appelle le véuo¢ yparroc dans I'homme intérieur.

2 Jean, VIII, 44.

3 makos) ¢ miorewg, Rom. I, 5; XVI, 24. Comp. Act. VI, 7; 1 Pier. II, 7. —
arecBeic, Tite 111, 3.



8 C. MALAN

grice & laquelle le normal précéde ainsi en nous I’anormal. !,
Elle a été trop souvent perdue de vue. C'est ainsi que Schleier-
macher, — pour ne nommer que lui, — définit la Dogmatique,
I'expression de ce qu’il se contente d’appeler la conscience reli-
gieuse, sans avoir tout d’abord défini cette conscience comme
la vue d’une action divine.

La « conscience, » le mot le dit, est «la science que possede
I’homme seul avec lui-méme. » C’est le résultat de la vue que
nous avons de ce qui se passe en nous. La premiére chose sera
donc, dés qu'll est question de conscience, de s’étre demandé
non pas de quoi, mais tout d’abord de qui, c’est 14 pour nous la
vue, puisque cette vue est celle d’'une action, ou du moins duré-
sultat d’'une action. Et du moment ol notre conscience reli-
gieuse est pour nous la vue non pas d’un fait divin, maisd’une
action divine, nous devrons savoir si ¢’est 12 une action dont
nous ne serions que le spectateur, ou une action dont nous
aurions été nous-méme l'objet. — C’est de la réponse a cette
guestion, que découlera pour nous le caractére et I'importance
de ce que nous appelons «la voix » de notre conscience reli-
gieuse. — Aussi bien faut-il remplacer ce mot (de Vinet) : « La
volonté cherchant sa loi, » par celui-ci: « Notre conscience de
nous-méme cherchant la raison d’étre de la soumission impo-
sée a4 notre volonté, jusqu’a ce que nous arrivions i la saisir
dans notre obéissance. » — A elle seule, en effet, une loi est
un fait que 'on ne saurait que constater. La soumsission, puis
I'obéissance impliquent, elles, la réalité d’'une expérience déja
subie, et par conséquent celle d’une action quine saurait avoir
été que celle du Seigneur de la vie méme de 'dme.

Notre volonté ne peut en effet avoir été soumise qu’a une
action de Celuil qui en est le maitre. Avoir été passivement
soumis 2 ’expérience d'une loi n’équivaut pas & avoir obét.
L’obéissance n’implique pas seulement une expérience, elle
implique une action du principe méme de la volonté, action
qui ne peut avoir été produite que par I'expérience d’une vo-
lonté premiére et souveraine.

Le éow dvfpwmoc inconscient précédant en nous le éfw dvfpwmoc conscient.



LA VIE RELIGIEUSE 9

Avec cela, si notre obéissance est ainsi, non pas une décision
purement personnelie, mais le résultat en nous de I'action d’une
volonté supréme, ce n’est pas & dire que notre obéissance ait été
directement imposée ou commandée par cette volonté & notre
activité. Elle ne peut qu’avoir été inspirée & ce qui dicte en
nous cette activité, c’est-a-dire & notre cceur. Notre obéissance
n’est pas tout d’abord une action de notre seule volonté. Elle
doit lui avoir été dictée par une obéissance préalable de notre
étre lui-méme.

Cela revient & dire qu’il nous faudra, avant de pouvoir obeir,
avoir délaissé et méme abdiqué notre volonté propre. Il faudra
que nous soyons pour ainsi dire revenus a nous-mémes, tels
que nous étions avant 'avénement en nous de cette volonté.
1l nous faudra étre comme rentrés dans la vie qui avait précédé
en nous notre existence actuelle ou historique. Cest 1 ce
qui a lieu chez I’homme religieux dans ce qu’il appelle larepen-
tance, et d’abord la conversion. Ce sont des actes qu’il a si
peu accomplis & lui seul, qu’il les a bien plutdt désirés, et
méme implorés comme une grice. En effet ces actes ont été
dictés & son cceur comme des devoirs, & 1'’égard de Celui
dont la volonté s’est fait de nouveau sentir & lui comme la
véritable source et comme la régle premiére de sa volonté
propre.

C’est ainsi que le Christ, lequel est actuellement pour nous
la derniére et supréme révélation, n’a pas été des 'abord lui-
méme 'objet direct de la vue de notre esprit. L’expérience de
son action a précédé pour nous cette vue. Elle a marché de-
vant lui. Avant de se présenter & nous comme la révélation de
Dieu, avant de nous parler comme le représentant de Celu
qui est « son Pére et notre Pére, » son Esprit avait déja fait, en
nous, de ’homme déchu et détourné de Dieu, un homme ca-
pable de cette obéissance qui dicte & notre cceur la foi en Lui
comme en « ’Envoyé de Dieu. »

Bien que notre religion soit avant tout un fait individuel, ce
fait ne pourra donc étre apparu et avoir persisté en nous, que
grice & une action dont nous sentirons qu’elle a été antérieure
4 I'expérience que nous en avons eue. C'est avoir dit que



10 C. MALAN

notre religion n’est pas née en nous indépendamment d’une
action premiére qui nous a eus pour objets; que notre con-
science est avant tout la vue d’une action dont nous sentons
qu’elle a précédé et dominé notre existence historique. Dés
lors la conscience de notre vie religieuse naitra en nous, avant
la connaissance positive d’un fait historique qui nous aurait
atteint dans notre existence actuelle.

Non qu’il faille conclure de cela que notre vie religieuse
serait le résultat de ce fait social, qui représente devant nous
ce qui a imprimé sa forme actuelle & notre existence. Avec
cela, si ce fait social n’est pas la source premiere de notre
vie religieuse, il n’est pas moins 'occasion ou le point de
départ de P'activité présente de cette vie. C’est dans le fait
social que nous saisissons ce dont l'expérience inconsciente
avait déja été en nous l'inauguration de notre vie religieuse;
expérience dont la réalité ressort pour nous de ce fait, que
notre volonté, au moment ol nous la réfléchissons, nous ap-
parait comme ayant déjh été I'objet d’une action.

On objectera peut-étre & cela que, dans ce moment-la, notre
volonté se fait sentir & nous comme libre. — Cela est vrai.
Mais ce qui est aussi vrail, c’est que notre volonté n’est alors
libre qu’en dedans des limites imposées a son activité. Si notre
volonté est, dans ce moment-l3, libre de se soumettre ou de ne
pas se soumetlre, elle n’est pas libre de s’abstenir d’agir dans
un sens ou dans l'autre. Le fait est que notre volonté s’est ré-
veillée en face d’un devoir ; c’est-a-dire en face de ’expérience
d’une action qui domine sa liberté, puisqu’elle tend & la diriger.
Si notre volonté est libre quant & son action, elle n’est paslibre
de se refuser & agir. La liberté n’est pas plus de 'indépendance,
que cette volonté serait de la toute puissance. CG'est ainsi que
notre volonté porte en elle-méme, au moment ol nous la ré-
fléchissons, ce qui ne peut étre que le résultat d’'une action qui
I’a déja atteinte.

Voila ce qui non seulement nous donne le droit de dire,
mais ce qui nous force i affirmer, que la vie religieuse ne sau-
rait apparaitre ni se développer, dans notre existence actuelle,
indépendamment du fait social ; c’est-2-dire indépendamment



LA VIE RZLIGIEUSE 1

de ’ensemble des faits qui ont devancé et qui dominent cette
existence.

Ici cependant nous devons éviter deux erreurs. La premiére
serait d’imaginer que, parce que la vie, comme principe d’ac-
tion, a ainsi précédé ce qui viendra ensuite en dicter I'acti-
vité, il pourrait étre question d’une vie religieuse inconsciente
ou purement instinctive.

Non qu’on puisse mettre en doute la présence, dans notre
état encore inconscient, du besoin religieux. Ce besoin, cepen-
dant, est déja lui-méme le résultat d’une expérience qui, loin
d’avoir été consciente, n’a bien plutdt été que 'occasion, ou le
point de départ, de ce qui deviendra plus tard en nous une vie
religieuse consciente.

Une seconde erreur porterait sur la nature méme de cette
vie religieuse, laquelle ne saurait étre qu’un rapport conscient
de I'ame avec Dieu. Cette erreur consisterait & regarder la
connaissance de I'expression historique de la volonté de la
Personne divine, comme constituant & elle seule un semblable
rapport.

(Vest précisément parce que ce rapport nous est tout & fait
impossible & nous seuls, que Dieu, pour le rendre possible, a
voulu pénétrer dans l'existence historique qui est devenue la
notre. De plus, méme alors, Dieu ne s’est pas mis Lui-méme
en un rapport direct avec nous hommes terrestres. 1l s’est fait
sentir & nous dans des actes, qui ont été des expressions plus
ou moins claires et indéniables de sa volonté. L’homme, lui,
ne reconnait dans ces actes des actes de Dieu, que pour autant
que Dieu s’y est fait ressentir & lui; que pour autant que Dieu
est descendu jusqu’a I’homme actuel, apres s’étre pour cela
« fait semblable & lui en toutes choses excepté le péché, » dans
Celui qui sera toujours plus évidemment, devant « '’homme
charnel, » la Parole de Dieu faite chair 1.

Le rapport avec Dieu ne s’élablit donc pas en nous par ce
qui ne serait qu'une connaissance de l’acte divin, mais bien
griace & un témoignage rendu devant nous a I’Auteur de cet

! « Le mystére de la piété est grand: Diew manifesté en chair.» Tim. II1, 16.



12 C. MALAN

acte. Ce témoignage ne sera lui-méme compris que grice a
une action intérieure de cet Esprit, qui est pour nous le seul
Témoin actuel de Dieu. Sans cette action intérieure de I'Esprit,
I’acte le plus essentiellement divin ne sera jamais 1’objet pour
nous que d’'une connaissance purement extérieure, dans la-
quelle rien ne répondra au besoin religicux de notre cceur.
C’est 'absence de cette action intérieure de I’Esprit, qui donne
le secret de l'ignorance religieuse de tant d’hommes qui con-
naissent le nom de Dieu et I’histoire de son ceuvre. C’est bien
aussi la ce qui explique la puissance actuelle du « Prince de
ce monde » au sein du « christianisme historique. » Nous ne
saurions oublier ici les paroles dans lesquelles Notre Seigneur
affirme lui-méme, — ainsi que l'avaient déja fait les anciens
prophetes, — que 'avénement définitif de la lumiere et de la
vie n’aura lieu que dans « le siecle A venir. »

Dans1’état présent de ce qui est encore pour nous « leroyaume
de Dieu, » il y a donc lieu de distinguer entre deux actes de
Dieu.

Le premier est une action divine accomplie dans 'homme
inconscient. Cette action a lieu dans tout homme, fat-ce dans
le plus ignorant des paiens. L’autre acte divin, qui se fait sen-
tir & ’Ame humaine comme une révelation, est ce qui a im-
primé un caractére spécial aux peuples au sein desquels peu-
vent apparaitre des « croyants a Dieu. »

Cette derniére action révélatrice aborde I’homme actuel
dans son existence intellectuelle, et méme tout d’abord dans
son existence physique. Aussi est-elle liée a la présence du
fait social ; lequel est ainsi indispensable, non pas sans doute
comme source premiére de la vie religieuse, mais comme ce
qui donne & cette vie son expression et son développement
actuel.

Nous disons d’abord comme ce qui donnera & la vie reli-
gieuse son expression, non dans la foi du cceur, mais en dic-
tant & la pensée « la croyance a4 Dieu. » — Nous disons encore
comme 'organe du développement historique qui résultera de
notre croyance a ce que nous avons accepté comme une action
de Dieu & notre égard.



LA VIE RELIGIEUSE 13

Dans le premier cas nous avons été 'objet d’une action par
laquelle Dieu nous a d’abord attirés & Lui sans se nommer de-
vant nous. Dans le second, nous sommes placés devant la
connaissance historique de Celui qui a voulu nous devenir
semblable, pour que son action nous apprenne & nous donner
a Dieu comme A « notre Pére. »

C’est ainsi que des documents et des coutumes religieuses
sont indispensables, pour nous mettre sous les yeux les faits
historiques dans lesquels nous devrons toujours plus ressentir
des actes divins.

Sans doute, si nous nous bornons & n’y voir que des faits
historiques, leur vue ne produira en nous que de la supersti-
tion 1. D’autre part, cette foi en Dieu qui est dictée au centre
vivant de notre Ame, ne pourra saisir le Dieu qui nous l'inspire,
sans la vue ou le témoignage de ces faits. De 14 I'importance
spéciale el premieére, dans notre monde actuel, de cette révé-
lation graduelle du Dieu de la sainteté et de la grice, dont le
témoignage nous est conservé dans « la sainte Ecriture?2. »
Avec cela les derniers témoins de cette révélation, les témoins
de ce Christ de Dieu qui en est la manifestation vivante, ont
di eux-mémes avoir €té préparés par une tradition préalable,
en vue de la connaissance de Celui dont ils devaient témoi-
gner.

Aprés avoir exposé la genese et 'affirmation intérieure de
la vie religieuse, nous devons donc nous arréter encore quel-
ques moments devant le fait historique de I’Eglise, qui est la
manifestation historique ou extérieure de cette vie.

II

Il ressort de ce que nous venons de dire sur la genése inté-
rieure de la vie religieuse, que nous ne sommes pas appelés a
demander & I’Eglise historique 1’expression vivante de notre
foi. Nous devons bien plutdét, — comme le voulait déja Spener,
— nous contenter d’'une Eglise qui, en conservant la tradition

1 Exemple frappant de ce fait dans Jean, VI.
2 Coup d’eil sur l'histoire de cette révélation, Jean, I, 1 a 14.



14 C. MALAN

de l'objet historique de la croyance religieuse, laisse & ses
membres le soin de donner eux-mémes son expression i la
foi de leur cceur.

Il y a dés lors deux significations du mot Eglise. Dans la
premiére, ce mot signifie le rassemblement par Dieu lui-méme
au sein de son royaume invisible, des dmes qu’il a déja rame-
nées, de celles qu’il raméne actuellement, ou de celles qu’il
ramenera encore & Lui. C’est 14 I’Eglise mystique. Elle est en
voie de formation, grice & ce qui a été et & ce qui est encore
I'action par laquelle Dieu se révele au sein d’une humanité
plongée dans les ténebres de la mort. La derniére expression
de cette action révélatrice est Celui « qui est descendu du ciel
pour étre le chemin au Pere, la réalité et la vie; » Celui qui a
voulu démontrer en lui-méme que la mort n’est, dans 'exis-~
tence de 'homme, qu'un accident qui ne rend pas impossible
son retour a sa vie.

Ce méme mot Eglise signifie cependant encore I'assemblée
au sein de notre monde actuel, de ceux dont « la connaissance
religieuse » repose sur le témoignage rendu devant eux aux
actes divins révélateurs. C’est cette assemblée qui, depuis
I'avénement du Christ, porte le nom d’Eglise chrétienne.

La premiere de ces « Eglises » nous a précédés, nous,
hommes historiques. Essentiellement spirituelle, résultat d’'une
action divine antérieure a celle qui viendra susciter la foi dans
’homme conscient de lui-méme, cette Eglise mystique est ’ob-
jet toujours plus évident de I’espérance des croyants.

La seconde « Eglise » est un fait historique, qui devra rallu-
mer chez I'’homme actuel, d’abord la croyance, puis l’espé-
rance de la foi. |

Ce n’est que de 1'Eglise mystique qu’on aurait le droit de
dire, — pour autant qu’elle a précédé et qu’elle domine les
fideles, — qu’elle serait « leur mére. » L’Eglise historique, elle,
est la manifestation présente, non pas tout d’abord de la foi du
cceur du vrai chrétien, mais d’une acceptation plus ou moins
passive du témoignage de la révélation, ou d’une croyance dé-
libérée & la véracité de ce témoignage.

Aussi bien le Christ n’a-t-il pas lui-méme directement insti-



LA VIE RELIGIEUSE 15

tué cette Eglise historique, avec sa forme, ses « offices » ou ses
« charges. » Une telle Eglise est & chaque fois le résultat plus
ou moins direct d’'une action de son Esprit dans la multitude
des « appelés. » Or, cette action de ’Esprit du Christ n’a pas
lieu uniquement dans I’Eglise historique actuelle. Elle a eu lieu
dans les croyants de tous les ages. Apres s’élre manifestée
chez les fidéles et dans les prophétes de I’ancien « peuple de
Dieu, » elle s’est fait voir plus tard chez les « apbtres et pro-
phétes » des premiers jours de I’Eglise chrétienne ; comme
aussi dans les charges et les offices qui en ont caractérisé les
débuts, ou qui subsistent encore en elle a cette heure. C’esl 14
encore, dans tels ou tels hommes, le résultat d’une action de
I’Esprit plus ou moins prononcée et plus ou moins clairement
ressentie 1.

Comme fait historique, cette Eglise est suscitée non par la
foi qui anime ses membres, mais tout d’abord par leur seule
croyance. Aussi ne saurait-elle avoir sur eux une autorité,
comme 'Etat en posséde une sur ses ressortissants. En effet,
IEtat n’est pas, comme le voudrait Hegel par exemple, « la
manifestation et le représentant des idées morales qui consti-
tuent la religion. » L’Etat est le résultat des efforts par les-
quels la société humaine cherche a4 sanctionner, & maintenir et
a défendre les droits et les devoirs historiques de chacun et de
tous. L’Eglise historique, elle, ne peut étre que la réunion de
ceux qui confessent, plus ou moins explicitement, Celui dont
I'Esprit pourra faire voir telle ou telle portion de son service
dans l'accomplissement de ces devoirs et dans le maintien de
ces droits.

Si donc I'Eglise historique est l'expression plus ou moins
fidele de la croyance en Dieu, elle ne saurait étre, comme
« Eglise de Dieu, » l'objet de cette croyance. Pour autant que
ses membres sont « des croyants, » cette Eglise est une assem-
blée qui proclame, non pas son autorité propre, mais la seule

1 Dans 1 Cor. XII, 28, et Eph. IV, 11, il est question, non des « charges » clles-
mémes, mais des dons qui les produisent tout d’abord dans le moment actuel.
La charge d’apitre, en effet, ne saurait étre permanente.



16 C. MALAN

autoriteé dont il peut étre question pour des croyants, 'autorité
sur les 4mes de Dieu lui-méme et de Dieu seul.

On voit 'tmporiance de cette question. C’est celle de 'auto-
rité premiére ou supréme ; de l'autorité qui s’affirme sur le
principe encore inconscient de la volonté, sur la vie premiére
du cceur; de l'autorité qui, comme croyance religicuse, pré-
céde et domine tout ce qui serait une autorité historique pour
notre activité sensible ou intellectuelle.

Non gu’une telie autorité historique, — comme celle de la
famiile, de I’Etat ou de I'Eglise, ou méme celle de I’Ecriture
en tant que fait historique, — puisse jamais étre ignorée ! Mais
toutes ces autorités n’existent réellement pour nous, que pour
autant que notre foi nous a amenés & y voir I’expression de la
seule autorité devant laquelle il nous soit permis de nous in-
cliner, de cette autorité morale qui est l'action de Dieu lui-
méme sur notre libre volonté. L’obéissance A cette autorité
morale est bien, en effet, une soumission & 'expérience que
Dieu a imposée & notre cceur, — expérience qui, aprés nous
avoir révélé Celui qu’'on adore, assignera sa place et son im-
portance & ce qui ne sera plus dés lors pour nous qu’une
autorité historique, accidentelle et secondaire.

Cette autorité morale, — dont I’acceptation s’appelle « notre
tres sainte ful, » — se fait d’abord sentir dans la soumission
directe de notre cceur & une action qui est pour lui celle de
Dieu lui-méme. Une telle soumission est ce qui seul nous
maintient libres en face de tout ce qui s’appellera ensuite pour
nous une autorité religieuse, en face, par exemple, de ce
qu’est I'Eglise historique aux yeux des catholiques romains,
des luthériens ou des anglicans, ou de ce qu’est « la lettre de
I’Ecriture » pour la plupart des calvinistes.

Pour ne parler que de ce qui nous touche de plus pres, si
notre protestantisme nie hautement ’autorité du prétre, il n’en
maintient pas moins plus ou moins explicitement celle du mz-
nistre. Le fait est que le protestantisme n’a pas clairement dé-
fini en qui ou en quoi réside l'autorité religieuse. Dans la plu-
part des cas les Eglises protestantes, aprés avoir proclamé
I'autorité supréme de I’Ecriture, ont laissé & leur clergé le soin



LA VIE RELIGIEUSE 17

de formuler « la doctrine scripturaire, » dans une confesston
de fot, ou dans un catéchisme, come expression « officielle »
de cette doctrine. Une fois cette tiche accomplie, ces Eglises
ont remis la conservation ou le maintien de cette expression,
entre les mains du magistrat.

C’est ainsi que tout en déclarant hautement la liberté reli-
gieuse du croyant, les protestants ont conservé sinon explici-
tement, du moins en principe, cette autorité de I'Eglise histo-
rique qu’avait proclamée le catholicisme. Dans les nations
protestantes 1'Eglise historique, ou officielle, est arrivée a étre
regardée comme un fait, sinon universel, du moins national;
comme un fait dont 'autorité doit étre acceptée et maintenue
par « le peuple chrétien » au sein duquel il a été établi. Ajou-
tons & cela qu’en général les protestants se sont habitués &
voir dans I'Eglise historique une institution directe de Jésus-
Christ, lequel, dés lors, n’est plus autant pour eux la révélation
vivante et actuelle de Dieu dans un monde envahi par les té-
nebres et par la mort, que le Représentant de Dieu au sein du
« monde chrétien. »

C’esl ainsi qu’au lieu de voir dans I’Eglise historique la libre
assemblée de ceux qui ont « cru en Christ, » ce protestantisme
en est venu & y voir, comme dans ’Eglise mystique, « la mére
des fideles. »

Deés lors, er dépit de son caractére historique et traditionnel,
comme aussi malgré ce qui pourrait y géner ou méme y frois-
ser tels fideéles, cette Eglise s’est toujours plus affirmée comme
celle qui aurait précédé et enfanté les croyants, et par conseé-
quent comme celle qui doit les gouverner.

Une semblable Eglise,— disons mieux ! de semblables Eglises,
car elles seront nécessairement différentes dans les différents
peuples, — ont da tendre plus ou moins ouvertement a exclure
de leur sein les hommes qui professaient vouloir mettre au-
dessus de toute autorité historique l'autorité intérieure de
I’Esprit. Bien que forcées de tolérer ces hommes, elles les ont
nécessairement mis & part. C’est ainsi que ces Eglises en sont
venues si souvent & susciter, chez ceux de leurs membres qui
avaient désappris & obéir a4 I’Esprit de Christ, cet odieux « pha-

THEOL. ET PHIL, 1897 A



18 C. MALAN

risaisme », dont Jes représentants « rendent grice &4 Dieu de ne
pas étre comme le reste des hommes. » L’opposition que ren-
contrent les vrais croyants dans cette Eglise, arrivera nécessai-
rement a faire d’eux des « seclaires, » & mesure que s’éteindrait
en eux la vie intérieure.

Sachons, tout en demeurant des disciples directs et attentifs
du Christ, nous servir avec gratitude de tout ce qui, dans
I’Eglise dont nous faisons partie, aurait conservé devant nous
les traditions et les moeurs que nous dicte, non pas sans
doute la foi du cceur, laquelle ne sera jamais gu’une ceuvre
en nous de I’Esprit, mais la croyance qui saisit et maintient
devant nous la connaissance de ce qui doit devenir i’objet de
cette foi! Mais gardons-nous de jamais vouloir servir fut-ce la
plus « évangélique » de ces Eglises! Devenons plutot chaque
jour plus réellement, en réponse a notre priére, les serviteurs
directs de ce Dieu vivant, dont I’Esprit de Christ pourra seul
faire sentir la présence a notre cceur!

Il est évident que ce qui est vrai de I’Eglise historique,
I'aura été tout d’abord de chacune des ames qui la composent.
La aussi, dans la vie de ces ames, avoir donné la premiére
place au fait historique ou extérieur, serait avoir assigné a ce
fait une importance qui n’appartient qu’a la foi vivante du
ceeur. Ce serait avoir regardé la qualité de chrétien comine un
fait attaché & une époque ou a une contrée. Ce serait avoir
oublié que la vie de I'ame a nécessairement précédé dans tout
homme la conscience que cet homme arrivera a avoir de cette
vie. Ce serait ne plus reconnailre, que la source de la vie reli-
gieuse est dans le fait spirituel et d’abord inconscient d’'une
action intérieure de U'Esprit révélateur et sanctificateur. Ce
serait, en un mot, avoir perdu de vue ce premier de tous les
faits, « que les choses visibles ne sont que pour un temps; que
les invisibles seules sont éternelles. »

Si UEglise historique cesse d’occuper la place qui doit étre
la sienne dés qu’elle est pour nous autre chose que la mani-
festation plus ou moins réelle d’un fait spirituel, le membre de
cet Eglise, lui aussi, se détourne de ce qui est la seule source
de sa vie, & mesure qu’il s’en.tient, en face d’'une « religion »



LA VIE RELIGIEUSE 19

essentiellement historique, & ce qui ne sera toujours plus
pour lui qu'une « pensée religieuse, » avec les formules et les
habitudes qui maintiennent devant lui cette pensée; a4 me-
sure que la vieintérieure et cachée du cceur fait place chez lui
a un respect toujours plus exclusif pour le culte et 'orthodoxie
officiels, ou pour la seule « lettre » du témoignage.

Au lien d’implorer chaquejour de nouveau cette action inté-
rieure de 'Esprit que nous a promise Jésus-Christ, un tel dis-
ciple en vient & faire, de ce qui n’est bientdot pour lui que
I'image historique du Christ, I’objet des seules émotions de son
imagination. « Chrétien » purement historique ou extérieur, un
tel homme oublie bientdt d’implorer I'expérience intérieure et
silencieuse de I’Esprit. Dés lors s’affaiblit peu & peu la vie qui
a pour unique source en lui cette expérience, en méme temps
que 'obéissance humble et attentive & Celui dont ’Esprit peut
seul lui faire faire cette expérience.

— Un ami & qui je lis ces pages me demande si ce ne serait
pas l& du quiétisme, ou du mysticisme ? Voici ma réponse A
cette question :

Si le quietiste se détourne de l’autorité purement exté-
rieure, 1l le fait non par obéissance & ce qu’il ressent comme
Iaction de Dieu en lui, mais pour se réfugier dans ce qui
devient toujours plus pour lui le sentiment de ses émotions
personnelles, de son imagination et de sa volonté propre. On
ne saurait donc donner le nom de quiétisme & I'action par la-
quelle, parce que nous ne voulons pas nous contenter de ce qui
ne serait que 'expérience d’une autorité extérieure, nous aspi-
rons toujours plus & ressentir I'autorité intérieure de I’Esprit
de Dieu.

Il ne semble pas non plus que I’on ait le droit de voir dans
ces pages du mysticisme. Sans doute, si I'on appelle ainsi ce
qui place 'ame en face d’un mystére, tout ce qui tend & nous
faire pénétrer au dela ou de la seule impression sensible ou
des conclusions de notre seule pensée, tout ce qui nous rend
avant tout attentifs & notre expérience morale, tout cela sera
pour nous « du mysticisme. »

Tout dépend cependant ici de la fagon dons nous nous con-



20 C. MALAN

duirions une fois mis en face de cette expériente morale. Y
reconnaitre une action a laquelle nous aurions & répondre, ne
sera jamais cette passivité qui caractérise le mysticisme. Nous
nous sentons bien plutdt appelés alors & une soumission obéis-
sante, attentive et empressée, en face d’'une expérience qui
nous a été imposée par Celui qui s’est tout d’abord fait sentir
a nous comme le maitre du premier principe de notre volonté.

QUELQUES THESES

1. La religion, ou le reliement de notre cceur a4 Dieu par Dieu
lui-méme, a sa source dans une action de Dieu, au sein de la vie
qui a précédé et qui domine en nous I'existence dont nous avons
actuellement conscience !. Notre foi religieuse est ainsi la réponse
que fait notre étre lui-méme & une action divine qui, aprés nous
avoir atteints avant 1’éclosion en nous de la conscience de notre
existence historique, nous est révélée par Dieu lui-méme au sein
de cette existence.

II. Cet acte révélateur de Dieu nous atteint aujourd’hui dans
la personne du Christ, dont I'apparition dans notre monde est
comme maintenue devant nous par un témoignage que I’Esprit
de Dieu nous fait recevoir, aprés l'avoir dicté pour nous a des
hommes spéciaux (4 « de saints hommes»). Il ne faut pas con-
fondre Zaction premiére de Dieu en nous, avec l'acte historique
par lequel il vient nous révéler cette action.

IIl. Dans ce dernier acte Dieu commence a réveiller en nous la
conscience de sa réalité. Nous pouvons alors ou bien nous sou-
mettre a cette expérience par l'obeissance de la foi, ou bien la
repousser par lincrédulilé. L’obéissance de la foi résulte en nous
d’une premiére soumission de notre cceur a4 une action directe de
I'Esprit de Dieu 2.

! Nous ne pouvons ici que faire allusion a ce fait de la vie éternelle, dont
Vexistence mortelle ne saurait étre qu'une interruption passagére. « C’est dans la
mort qu'en naissant nous entrons, mais en Jésus est la vie éternelle ». (Chants de
Sion.) 1l ressort clairement ne fiit-ce que de ce qui est dit du fidéle (Eph. 1, 4;
Apoc. VII,9 a17; Rom. VIII), et de ce que dit de Lui-méme Celui qui a voulu
devenir « le Fils de I'homme » (Jean XVII, 24).

Z De la le mot sur « le péché contre PEspritv qui ne sera pardonné « ni dans ce
siécle ni dans le si¢cle & venir. »



LA VIE RELIGIEUSE 24

IV. Ce qui est ainsi la premiére action de Dieu, nous aatteints
dans une sphére de notre wie dans laguelle nous sommes déja
«de race divine.» La seconde action de Dieu, — sa révélation
comme Dieu du salut, — nous visite dans wne existence histo-
rigue, dans laquelle nous sommes devenus, plus ou moins con-
sciemment, les victimes d'un « Ennemi » dont Dieu finira par triom-
pher?,

V. Nous ne saurions nous former une idee de ce qu’est I'action
premiére de Dieu. Nous ne la connaissons que par la soumission
qul y répond dans notre cceur. Voir cette action intérieure dans
le fait de I'Eglise historique serait en avoir entiéerement méconnu
la nature 2.

VI. L’humanité ayant été ainsi l'objet de I'action divine avant
d’en devenir le témoin, le nom de Dieu sera toujours pour elle un
nom historique?.

VII. Dans l'apparition du Christ, le nom historique de Dieu
devient un nom personnel, c¢’est-a-dire un nom par lequel Dieu
serévele a notre expérience personnelle.

VIII. Cette révélation n’est donc pas celle de Dieu tel qu’il est
en Lui-méme. Christ ne se substitue pas devant nous & Dieu, Il
est pour nous la Révélation vivante du « Dieu inconnu?é, » « du
Dieu qui habite la Lumiére inaccessible. »

IX. Il faut faire la différence entre cette religion par laquelle
Dieu nous relie a Lui, ou la religion de Diew, laquelle mérite
seule le nom de la religion, et ce qui ne serait qu'une religion de
Phomme. La religion, dans son vrai sens, n’est pas le résultat
d’une action par laquelle ’homme aurait essayé de se relier lui-
méme a Dieu. Elle ne sera jamais que la réponse du cceur de
Ihomme & une action premiére par laquelle Dieu a voulu le relier
a Lui. (1 Jean, 1V, 10.)

1 Quand Dieu sera tout en tous. 1 Cor. XV, 26 a 28.

2 Hébr. X1 nous montre la foi répondant  cette révélation avanl I'apparition de
I’Eglise historique.

3 L’Ancien Testament est le témoignage de la révélation graduelle de Dieu dans
Phistoire de I'’humanité, comme le Nouveau Testament en met sous nos yeux
Iexpression supréme.

4 Act. XVII, 23. Jean, 1V, 22 3 26.




	La vie religieuse : premièrement dans sa genèse et dans son affirmation au dedans de nous, puis dans sa manifestation extérieure

