
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1897)

Artikel: La vie religieuse : premièrement dans sa genèse et dans son
affirmation au dedans de nous, puis dans sa manifestation extérieure

Autor: Malan, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA VIE RELIGIEUSE

premièrement dans sa genèse et dans son affirmation

au dedans de nous,

puis dans sa manifestation extérieure

G. MALAN

La vie religieuse, réveillée par une action directe de Dieu
dans l'homme encore inconscient, est ensuite fixée et

développée par une activité consciente et délibérée que l'Esprit
de Dieu inspire à cet homme.

Le mot religion a deux sens. Il signifie ou bien un fait extérieur

d'habitude et de doctrines, ou bien une vie intérieure

par laquelle sont formées ou subsistent ces habitudes et ces

doctrines. C'est dans ce second sens que nous employons ici
ce mot. Nous voulons considérer la religion comme vie
religieuse.

Du moment où la religion est ainsi une vie personnelle,
résultant d'un rapport entre la Personne divine et notre
personnalité humaine, c'est un fait inauguré par Dieu lui-même
dans notre vie encore inconsciente.

Bien que nous ne puissions décrire ce qui ressortit ainsi à

une vie dont nous n'avons pas directement conscience, nous
n'en sommes pas moins appelés à reconnaître dans cette vie le

résultat d'une action qui ne peut avoir été que celle de l'Auteur



6 C. MALAN

de notre être. Le fait que nous ne saurions réfléchir notre
volonté sans ressentir la présence en elle d'une loi à laquelle elle
est soumise, suffit à lui seul pour nous faire voir que nous
avons déjà été, et que nous demeurons, l'objet d'une action
qui ne saurait être que celle du Maître de notre volonté.

Non que nous devions voir dans cette action telle forme
ou telle direction spéciale de cette volonté La superstition,
par exemple, qui est la forme la plus élémentaire de ce qu'on
nomme la « religion naturelle, » tout en comportant une
soumission plus ou moins consciente de la volonté, ne ressent pas
cette soumission comme une obéissance à Dieu lui-même. C'est

une soumission passive, ou bien à ce qui n'est qu'un fait —
(« le fétichisme, ») — ou bien à ce qui demeure une autorité ou
une tradition purement humaines — (« le clergé », comme
aussi « la lettre du dogme traditionnel. »)

Même alors, cependant, même chez le superstitieux, «lesentiment

religieux » a toujours débuté par l'expression d'un
besoin, source dans cet homme d'une aspiration ignorante tout
d'abord du but auquel elle tend. Non qu'une semblable aspiration

ne puisse devenir une aspiration religieuse, pour autant
qu'elle serait suscitée par le besoin d'être relié à un Etre
premier et suprême. Même alors, cependant, ce besoin religieux
ne sera pas plus en lui-même de la religion, que la faim n'est
déjà à elle seule la possession et l'assimilation de la nourriture.

Le fait est que ce besoin, quelque intense qu'il soit, ne
constituera un sentiment religieux, que pour autant qu'il serait
ressenti comme dû à l'action d'une volonté antérieure et

supérieure; que pour autant qu'il serait le résultat d'une
action par laquelle ce serait Dieu qui, nous venons de le dire,
nous aurait déjà reliés à lui-même. Dès lors ce besoin se fait
sentir, non comme un simple fait d'existence, mais comme
l'expérience d'une vie que Dieu a reliée à Lui, ou d'une vie

religieuse.
Or il ne saurait être question pour nous que de trois sortes

d'expériences de vie. Ce sont celle de l'impression sensible,
ou de l'impression due aux sens; celle de l'impression intellectuelle;

et celle de l'impression morale, qui est une impression



LA VIE RELIGIEUSE /

effectuée sur le principe encore inconscient de notre volonté.
La perception de ces trois sortes d'expériences est ce que
l'homme appelle sa conscience, c'est-à-dire î sa science seul

avec lui-même. »

Pour ne parler que du dernier de ces faits, de l'expérience

que nous révèle notre conscience morale, cela a été avant tout
l'expérience ou bien d'une soumission passive, ou bien d'une
soumission que nous ressentons comme ayant déjà été celle du

principe inconscient de notre volonté elle-même. Comme telle
cette expérience a nécessairement devancé au dedans de nous
tout ce qui sera ensuite une soumission délibérée de notre
volonté.

Et il n'y a rien là qui doive nous étonner. Le seul fait que,

pour l'homme, la première manifestation de sa vie est la vue
de son existence, suffit pour démontrer qu'en lui la vie a
précédé ce qui est maintenant pour lui son existence.

En particulier la vie religieuse fait son apparition en nous
dans une expérience que nous sentons avoir été imposée à

notre volonté inconsciente; autant dire dans une action déjà

opérée sur ce qui n'est encore que le principe de notre
volonté; dans ce qui ne peut donc avoir été qu'une action de la
Personne suprême et souveraine.

Il est évident que la signification d'une semblable expérience
ne peut nous être donnée que par une révélation ; laquelle
sera pour nous non pas celle de Dieu Lui-même, mais celle
de son action envers nous1. Ce n'est que plus tard, lorsque
nous serons devenus conscients de notre état de déchéance,

que nous ressentirons cette action comme une action de Dieu en
face de ce qui en sera devant nous la négation, c'est-à-dire en
face de l'action du i Tentateur2». Nous répondrons alors à la
première de ces actions ou par la soumission ou par la
résistance3.

On ne saurait assez mettre en lumière cette initiative divine,
1 Dans ce que l'apôtre appelle le vouoç ypairroç dans l'homme intérieur.
2 Jean, VIII, U.
3 rnanoij T7)ç niereuç, Rom. I, 5; XVI, 24. Comp. Act. VI, 7; 1 Pier. II, 7. —

àiteiBeïç, Tite III, 3.



8 G. MALAN

grâce à laquelle le normal précède ainsi en nous l'anormal. '.
Elle a été trop souvent perdue de vue. C'est ainsi que Schleiermacher,

— pour ne nommer que lui, —définit la Dogmatique,
l'expression de ce qu'il se contente d'appeler la conscience

religieuse, sans avoir tout d'abord défini cette conscience comme
la vue d'une action divine.

La « conscience, » le mot le dit, est «la science que possède
l'homme seul avec lui-même. » C'est le résultat de la vue que
nous avons de ce qui se passe en nous. La première chose sera

donc, dès qu'il est question de conscience, de s'être demandé

non pas de quoi, mais tout d'abord de qui, c'est là pour nous la

vue, puisque cette vue est celle d'une action, ou du moins du
résultat d'une action. Et du moment où notre conscience
religieuse est pour nous la vue non pas d'un fait divin, mais d'une
action divine, nous devrons savoir si c'est là une action dont

nous ne serions que le spectateur, ou une action dont nous
aurions été nous-même l'objet. — C'est de la réponse à cette

question, que découlera pour nous le caractère et l'importance
de ce que nous appelons «la voix» de notre conscience
religieuse. — Aussi bien faut-il remplacer ce mot (de Vinet) : « La
volonté cherchant sa loi, » par celui-ci: «Notre conscience de

nous-même cherchant la raison d'être de la soumission imposée

à notre volonté, jusqu'à ce que nous arrivions à la saisir
dans notre obéissance. » — A elle seule, en effet, une loi est

un fait que l'on ne saurait que constater. La soumission, puis
l'obéissance impliquent, elles, la réalité d'une expérience déjà

subie, et par conséquent celle d'une action qui ne saurait avoir
été que celle du Seigneur de la vie même de l'âme.

Notre volonté ne peut en effet avoir été soumise qu'à une
action de Celui qui en est le maître. Avoir été passivement
soumis à l'expérience d'une loi n'équivaut pas à avoir obéi.

L'obéissance n'implique pas seulement une expérience, elle

implique une action du principe même de la volonté, action
qui ne peut avoir été produite que par l'expérience d'une
volonté première et souveraine.

Le eau âvdçonoç inconscient précédant en nous le IÇu àvdç/Lmoç consoent.



LA VIE RELIGIEUSE 9

Avec cela, si notre obéissance est ainsi, non pas une décision

purement personnelle, mais le résultat en nous de l'action d'une
volonté suprême, ce n'est pas à dire que notre obéissance ait été
directement imposée ou commandée par cette volonté à notre
activité. Elle ne peut qu'avoir été inspirée à ce qui dicte en
nous cette activité, c'est-à-dire à notre cœur. Notre obéissance
n'est pas tout d'abord une action de notre seule volonté. Elle
doit lui avoir été dictée par une obéissance préalable de notre
être lui-même.

Cela revient à dire qu'il nous faudra, avant de pouvoir obéir,
avoir délaissé et même abdiqué notre volonté propre. Il faudra

que nous soyons pour ainsi dire revenus à nous-mêmes, tels

que nous étions avant l'avènement en nous de cette volonté.
11 nous faudra être comme rentrés dans la vie qui avait précédé
en nous noire existence actuelle ou historique. C'est là ce

qui a lieu chez l'homme religieux dans ce qu'il appelle larepen-
tance, et d'abord la conversion. Ce sont des actes qu'il a si

peu accomplis à lui seul, qu'il les a bien plutôt désirés, et
même implorés comme une grâce. En effet ces actes ont été

dictés à son cœur comme des devoirs, à l'égard de Celui

dont la volonté s'est fait de nouveau sentir à lui comme la

véritable source et comme la règle première de sa volonté

propre.
C'est ainsi que le Christ, lequel est actuellement pour nous

la dernière et suprême révélation, n'a pas été dès l'abord lui-
même l'objet direct de la vue de notre esprit. L'expérience de

son action a précédé pour nous cette vue. Elle a marché
devant lui. Avant de se présenter à nous comme la révélation de

Dieu, avant de nous parler comme le représentant de Celu

qui est « son Père et notre Père, » son Esprit avait déjà fait, en

nous, de l'homme déchu et détourné de Dieu, un homme
capable de cette obéissance qui dicte à notre cœur la foi en Lui
comme en « l'Envoyé de Dieu. »

Bien que notre religion soit avant tout un fait individuel, ce

fait ne pourra donc être apparu et avoir persisté en nous, que
grâce à une action dont nous sentirons qu'elle a été antérieure
à l'expérience que nous en avons eue. C'est avoir dit que



10 C. MALAN

notre religion n'est pas née en nous indépendamment d'une
action première qui nous a eus pour objets; que notre
conscience est avant tout la vue d'une action dont nous sentons

qu'elle a précédé et dominé notre existence historique. Dès

lors la conscience de notre vie religieuse naîtra en nous, avant
la connaissance positive d'un fait historique qui nous aurait
atteint dans notre existence actuelle.

Non qu'il faille conclure de cela que notre vie religieuse
serait le résultat de ce fait social, qui représente devant nous
ce qui a imprimé sa forme actuelle à notre existence. Avec

cela, si ce fait social n'est pas la source première de notre
vie religieuse, il n'est pas moins l'occasion ou le point de

départ de l'activité présente de cette vie. C'est dans le fait
social que nous saisissons ce dont l'expérience inconsciente
avait déjà été en nous l'inauguration de notre vie religieuse;
expérience dont la réalité ressort pour nous de ce fait, que
notre volonté, au moment où nous la réfléchissons, nous
apparaît comme ayant déjà été l'objet d'une action.

On objectera peut-être à cela que, dans ce moment-là, notre
volonté se fait sentir à nous comme libre. — Cela est vrai.
Mais ce qui est aussi vrai, c'est que notre volonté n'est alors
libre qu'en dedans des limites imposées à son activité. Si notre
volonté est, dans ce moment-là, libre de se soumettre ou de ne

pas se soumettre, elle n'est pas libre de s'abstenir d'agir dans

un sens ou dans l'autre. Le fait est que notre volonté s'est
réveillée en face d'un devoir; c'est-à-dire en face de l'expérience
d'une action qui domine sa liberté, puisqu'elle tend à la diriger.
Si notre volonté est libre quant à son action, elle n'est pas libre
de se refuser à agir. La liberie n'est pas plus de l'indépendance,
que cette volonté serait de la toute puissance. C'est ainsi que
notre volonté porte en elle-même, au moment où nous la
réfléchissons, ce qui ne peut être que le résultat d'une action qui
l'a déjà atteinte.

Voilà ce qui non seulement nous donne le droit de dire,
mais ce qui nous force à affirmer, que la vie religieuse ne saurait

apparaître ni se développer, dans notre existence actuelle,
indépendamment du fait social; c'est-à-dire indépendamment



LA VIE RELIGIEUSE 11

de l'ensemble des faits qui ont devancé et qui dominent cette
existence.

Ici cependant nous devons éviter deux erreurs. La première
serait d'imaginer que, parce que la vie, comme principe d'action,

a ainsi procédé ce qui viendra ensuite en dicter l'activité,

il pourrait être question d'une vie religieuse inconsciente
ou purement instinctive.

Non qu'on puisse mettre en doute la présence, dans notre
état encore inconscient, du besoin religieux. Ce besoin, cependant,

est déjà lui-même le résultat d'une expérience qui, loin
d'avoir été consciente, n'a bien plutôt été que l'occasion, ou le

point de départ, de ce qui deviendra plus tard en nous une vie
religieuse consciente.

Une seconde erreur porterait sur la nature même de cette
vie religieuse, laquelle ne saurait être qu'un rapport conscient
de l'âme avec Dieu. Cette erreur consisterait à regarder la
connaissance de l'expression historique de la volonté de la

Personne divine, comme constituant à elle seule un semblable

rapport.
C'est précisément parce que ce rapport nous est tout à fait

impossible à nous seuls, que Dieu, pour le rendre possible, a

voulu pénétrer dans l'existence historique qui est devenue la

nôtre. De plus, même alors, Dieu ne s'est pas mis Lui-même
en un rapport direct avec nous hommes terrestres. Il s'est fait
sentir à nous dans des actes, qui ont été des expressions plus
ou moins claires et indéniables de sa volonté. L'homme, lui,
ne reconnaît dans ces actes des actes de Dieu, que pour autant

que Dieu s'y est fait ressentir à lui ; que pour autant que Dieu
est descendu jusqu'à l'homme actuel, après s'être pour cela

« fait semblable à lui en toutes choses excepté le péché, » dans
Celui qui sera toujours plus évidemment, devant « l'homme
charnel, » In Parole de Dieu faite chair l.

Le rapport avec Dieu ne s'établit donc pas en nous par ce

qui ne serait qu'une connaissance de l'acte divin, mais bien

grâce à un témoignage rendu devant nous à l'Auteur de cet

1 « Le mystère de la piété est grand: Dieu manifesté en chair. » Tim. Ill, 16.



12 C. MALAN

acte. Ce témoignage ne sera lui-même compris que grâce à

une action intérieure de cet Esprit, qui est pour nous le seul
Témoin actuel de Dieu. Sans cette action intérieure de l'Esprit,
l'acte le plus essentiellement divin ne sera jamais l'objet pour
nous que d'une connaissance purement extérieure, dans

laquelle rien ne répondra au besoin religieux de notre cœur.
C'est l'absence de cette action intérieure de l'Esprit, qui donne
le secret de l'ignorance religieuse de tant d'hommes qui
connaissent le nom de Dieu et l'histoire de son œuvre. C'est bien
aussi là ce qui explique la puissance actuelle du « Prince de

ce monde » au sein du « christianisme historique. » Nous ne

saurions oublier ici les paroles dans lesquelles Notre Seigneur
affirme lui-même, — ainsi que l'avaient déjà fait les anciens

prophètes, — que l'avènement définitif de la lumière et de la

vie n'aura lieu que dans « le siècle à venir. »

Dans l'état présent de ce qui est encore pour nous « le royaume
de Dieu, » il y a donc lieu de distinguer entre deux actes de

Dieu.
Le premier est une action divine accomplie dans l'homme

inconscient. Cette action a lieu dans tout homme, fût-ce dans

le plus ignorant des païens. L'autre acte divin, qui se fait sentir

à l'âme humaine comme une révélation, est ce qui a

imprimé un caractère spécial aux peuples au sein desquels peuvent

apparaître des t croyants à Dieu. »

Celte dernière action révélatrice aborde l'homme actuel
dans son existence intellectuelle, et même tout d'abord dans

son existence physique. Aussi est-elle liée à la présence du

fait social; lequel est ainsi indispensable, non pas sans doute

comme source première de la vie religieuse, mais comme ce

qui donne à cette vie son expression et son développement
actuel.

Nous disons d'abord comme ce qui donnera à la vie
religieuse son expression, non dans la foi du cœur, mais en
dictant à la pensée « la croyance à Dieu. » — Nous disons encore
comme l'organe du développement historique qui résultera de

notre croyance à ce que nous avons accepté comme une action
de Dieu à notre égard.



LA VIE RELIGIEUSE 13

Dans le premier cas nous avons été l'objet d'une action par
laquelle Dieu nous a d'abord attirés à Lui sans se nommer
devant nous. Dans le second, nous sommes placés devant la

connaissance historique de Celui qui a voulu nous devenir
semblable, pour que son action nous apprenne à nous donner
à Dieu comme à « notre Père. »

C'est ainsi que des documents et des coutumes religieuses
sont indispensables, pour nous mettre sous les yeux les faits

historiques dans lesquels nous devrons toujours plus ressentir
des actes divins.

Sans doute, si nous nous bornons à n'y voir que des faits

historiques, leur vue ne produira en nous que de la superstition

L D'autre part, cette foi en Dieu qui est dictée au centre
vivant de notre âme, ne pourra saisir le Dieu qui nous l'inspire,
sans la vue ou le témoignage de ces faits. De là l'importance
spéciale el première, dans notre monde actuel, de cette
révélation graduelle du Dieu de la sainteté et de la grâce, dont le

témoignage nous est conservé dans « la sainte Ecriture2. »

Avec cela les derniers témoins de cette révélation, les témoins
de ce Christ de Dieu qui en est la manifestation vivante, ont
dû eux-mêmes avoir été préparés par une tradition préalable,
en vue de la connaissance de Celui dont ils devaient témoigner.

Après avoir exposé la genèse et l'affirmation intérieure de

la vie religieuse, nous devons donc nous arrêter encore quelques

moments devant le fait historique de l'Eglise, qui est la
manifestation historique ou extérieure de cette vie.

II

Il ressort de ce que nous venons de dire sur la genèse
intérieure de la vie religieuse, que nous ne sommes pas appelés à

demander à l'Eglise historique l'expression vivante de notre
foi. Nous devons bien plutôt, — comme le voulait déjà Spener,
— nous contenter d'une Eglise qui, en conservant la tradition

1 Exemple frappant de ce fait dans Jean, VI.

' Coup d'œil sur l'histoire de cette révélation, Jean, I, 1 à 14.



14 C. MALAN

de l'objet historique de la croyance religieuse, laisse à ses

membres le soin de donner eux-mêmes son expression à la

foi de leur cœur.
Il y a dès lors deux significations du mot Eglise. Dans la

première, ce mot signifie le rassemblement par Dieu lui-même
au sein de son royaume invisible, des âmes qu'il a déjà ramenées,

de celles qu'il ramène actuellement, ou de celles qu'il
ramènera encore à Lui. C'est là l'Eglise mystique. Elle est en

voie de formation, grâce à ce qui a été et à ce qui est encore
l'action par laquelle Dieu se révèle au sein d'une humanité
plongée dans les ténèbres de la mort. La dernière expression
de cette action révélatrice est Celui « qui est descendu du ciel

pour être le chemin au Père, la réalité et la vie ; » Celui qui a

voulu démontrer en lui-même que la mort n'est, dans l'existence

de l'homme, qu'un accident qui ne rend pas impossible
son retour à sa vie.

Ce même mot Eglise signifie cependant encore l'assemblée

au sein de notre monde actuel, de ceux dont « la connaissance

religieuse » repose sur le témoignage rendu devant eux aux
actes divins révélateurs. C'est cette assemblée qui, depuis
l'avènement du Christ, porte le nom d'Eglise chrétienne.

La première de ces « Eglises » nous a précédés, nous,
hommes historiques. Essentiellement spirituelle, résultat d'une
action divine antérieure à celle qui viendra susciter la foi dans

l'homme conscient de lui-même, cette Eglise mystique est l'objet

toujours plus évident de l'espérance des croyants.
La seconde « Eglise » est un fait historique, qui devra rallumer

chez l'homme actuel, d'abord la croyance, puis l'espérance

de la foi.
Ce n'est que de l'Eglise mystique qu'on aurait le droit de

dire, — pour autant qu'elle a précédé et qu'elle domine les

fidèles, — qu'elle serait « leur mère. » L'Eglise historique, elle,
est la manifestation présente, non pas tout d'abord de la foi du

cœur du vrai chrétien, mais d'une acceptation plus ou moins

passive du témoignage de la révélation, ou d'une croyance
délibérée à la véracité de ce témoignage.

Aussi bien le Christ n'a-t-il pas lui-même directement insti-



LA VIE RELIGIEUSE 15

tué cette Eglise historique, avec sa forme, ses « offices » ou ses

« charges. » Une telle Eglise est à chaque fois le résultat plus
ou moins direct d'une action de son Esprit dans la multitude
des « appelés. » Or, cette action de l'Esprit du Christ n'a pas
lieu uniquement dans l'Eglise historique actuelle. Elle a eu lieu
dans les croyants de tous les âges. Après s'être manifestée
chez les fidèles et dans les prophètes de l'ancien « peuple de

Dieu, » elle s'est fait voir plus tard chez les « apôtres et
prophètes » des premiers jours de l'Eglise chrétienne ; comme
aussi dans les charges et les offices qui en ont caractérisé les

débuts, ou qui subsistent encore en elle à cette heure. C'est là

encore, dans tels ou tels hommes, le résultat d'une action de

l'Esprit plus ou moins prononcée et plus ou moins clairement
ressentie '.

Comme fait historique, cette Eglise est suscitée non par la
foi qui anime ses membres, mais tout d'abord par leur seule

croyance. Aussi ne saurait-elle avoir sur eux une autorité,
comme l'Etat en possède une sur ses ressortissants. En effet,
l'Etat n'est pas, comme le voudrait Hegel par exemple, « la

manifestation et le représentant des idées morales qui constituent

la religion. » L'Etat est le résultat des efforts par
lesquels la société humaine cherche à sanctionner, à maintenir et
à défendre les droits et les devoirs historiques de chacun et de

tous. L'Eglise historique, elle, ne peut être que la réunion de

ceux qui confessent, plus ou moins explicitement, Celui dont

l'Esprit pourra faire voir telle ou telle portion de son service
dans l'accomplissement de ces devoirs et dans le maintien de

ces droits.
Si donc l'Eglise historique est Y expression plus ou moins

fidèle de la croyance en Dieu, elle ne saurait être, comme
« Eglise de Dieu, » l'objet de cette croyance. Pour autant que
ses membres sont « des croyants, » cette Eglise est une assemblée

qui proclame, non pas son autorité propre, mais la seule

1 Dans 1 Cor. XII, 28, et Eph. IV, 11, il est question, non des « charges » elles-

mêmes, mais des dons qui les produisent tout d'abord dans le moment actuel.

La charge d'apôtre, en effet, ne saurait être permanente.



16 C. MALAN

autorité dont il peut être question pour des croyants, l'autorité
sur les âmes de Dieu lui-même et de Dieu seul.

On voit l'importance de cette question. C'est celle de l'autorité

première ou suprême ; de l'autorité qui s'affirme sur le

principe encore inconscient de la volonté, sur la vie première
du cœur ; de l'autorité qui, comme croyance religieuse,
précède et domine tout ce qui serait une autorité historique pour
notre activité sensible ou intellectuelle.

Non qu'une telle autorité historique, — comme celle de la

famille, de l'Etat ou de l'Eglise, ou même celle de l'Ecriture
en tant que fait historique, — puisse jamais être ignorée Mais

toutes ces autorités n'existent réellement pour nous, que pour
autant que notre foi nous a amenés à y voir l'expression de la

seule autorité devant laquelle il nous soit permis de nous
incliner, de cette autorité morale qui est l'action de Dieu lui-
même sur notre libre volonté. L'obéissance à cette autorité
morale est bien, en effet, une soumission à l'expérience que
Dieu a imposée à notre cœur, — expérience qui, après nous
avoir révélé Celui qu'on adore, assignera sa place et son

importance à ce qui ne sera plus dès lors pour nous qu'une
autorité historique, accidentelle et secondaire.

Cette autorité morale, — dont l'acceptation s'appelle « notre
très sainte foi, » — se fait d'abord sentir dans la soumission
directe de notre cœur à une action qui est pour lui celle de

Dieu lui-même. Une telle soumission est ce qui seul nous
maintient libres en face de tout ce qui s'appellera ensuite pour
nous une autorité religieuse; en face, par exemple, de ce

qu'est l'Eglise historique aux yeux des catholiques romains,
des luthériens ou des anglicans, ou de ce qu'est « la lettre de

l'Ecriture » pour la plupart des calvinistes.
Pour ne parler que de ce qui nous touche de plus près, si

notre protestantisme nie hautement l'autorité du prêtre, il n'en
maintient pas moins plus ou moins explicitement celle du
ministre. Le fait est que le protestantisme n'a pas clairement
défini en qui ou en quoi réside l'autorité religieuse. Dans la plupart

des cas les Eglises protestantes, après avoir proclamé
l'autorité suprême de l'Ecriture, ont laissé à leur clergé le soin



LA VIE RELIGIEUSE 17

de formuler « la doctrine scripturaire, » dans une confession
de foi, ou dans un catéchisme, comme expression « officielle »

de cette doctrine. Une fois cette tâche accomplie, ces Eglises
ont remis la conservation ou le maintien de cette expression,
entre les mains du magistrat.

C'est ainsi que tout en déclarant hautement la liberté
religieuse du croyant, les protestants ont conservé sinon
explicitement, du moins en principe, cette autorité de l'Eglise historique

qu'avait proclamée le catholicisme. Dans les nations

protestantes l'Eglise historique, ou officielle, est arrivée à être

regardée comme un fait, sinon universel, du moins national ;

comme un fait dont l'autorité doit être acceptée et maintenue

par « le peuple chrétien » au sein duquel il a été établi. Ajoutons

à cela qu'en général les protestants se sont habitués à

voir dans l'Eglise historique une institution directe de Jésus-

Christ, lequel, dès lors, n'est plus autant pour eux la révélation
vivante et actuelle de Dieu dans un monde envahi par les
ténèbres et par la mort, que le Représentant de Dieu au sein du
« monde chrétien. »

C'est ainsi qu'au lieu de voir dans l'Eglise historique la libre
assemblée de ceux qui ont « cru en Christ, » ce protestantisme
en est venu à y voir, comme dans l'Eglise mystique, « la mère
des fidèles. »

Dès lors, er dépit de son caractère historique et traditionnel,
comme aussi malgré ce qui pourrait y gêner ou même y froisser

tels fidèles, cette Eglise s'est toujours plus affirmée comme
celle qui aurait précédé et enfanté les croyants, et par conséquent

comme celle qui doit les gouverner.
Une semblable Eglise,— disons mieux .'de semblables Eglises,

car elles seront nécessairement différentes dans les différents
peuples, — ont dû tendre plus ou moins ouvertement à exclure
de leur sein les hommes qui professaient vouloir mettre au-
dessus de toute autorité historique l'autorité intérieure de

l'Esprit. Bien que forcées de tolérer ces hommes, elles les ont
nécessairement mis à part. C'est ainsi que ces Eglises en sont

venues si souvent à susciter, chez ceux de leurs membres qui
avaient désappris à obéir à l'Esprit de Christ, cet odieux « pha-

THÉOL. ET PHIL. 1897 2



18 C. MALAN

risaïsme», dont les représentants «rendent grâce à Dieu de ne

pas être comme le reste des hommes. » L'opposition que
rencontrent les vrais croyants dans cette Eglise, arrivera nécessairement

à faire d'eux des « sectaires, » à mesure que s'éteindrait
en eux la vie intérieure.

Sachons, tout en demeurant des disciples directs et attentifs
du Christ, nous servir avec gratitude de tout ce qui, dans

l'Eglise dont nous faisons partie, aurait conservé devant nous
les traditions et les mœurs que nous dicte, non pas sans
doute la foi du cœur, laquelle ne sera jamais qu'une œuvre
en nous de l'Esprit, mais la croyance qui saisit et maintient
devant nous la connaissance de ce qui doit devenir l'objet de

cette foi! Mais gardons-nous de jamais vouloir servir fût-ce la

plus «évangélique» de ces Eglises! Devenons plutôt chaque

jour plus réellement, en réponse à notre prière, les serviteurs
directs de ce Dieu vivant, dont l'Esprit de Christ pourra seul
faire sentir la présence à notre cœur!

Il est évident que ce qui est vrai de l'Eglise historique,
l'aura été tout d'abord de chacune des âmes qui la composent.
Là aussi, dans la vie de ces âmes, avoir donné la première
place au fait historique ou extérieur, serait avoir assigné à ce

fait une importance qui n'appartient qu'à la foi vivante du

cœur. Ce serait avoir regardé la qualité de chrétien cornine un
fait attaché à une époque ou à une contrée. Ce serait avoir
oublié que la vie de l'âme a nécessairement précédé dans tout
homme la conscience que cet homme arrivera à avoir de cette
vie. Ce serait ne plus reconnaître, que la source de la vie
religieuse est dans le fait spirituel et d'abord inconscient d'une
action intérieure de l'Esprit révélateur et sanctificateur. Ce

serait, en un mot, avoir perdu de vue ce premier de tous les

faits, « que les choses visibles ne sont que pour un temps; que
les invisibles seules sont éternelles. »

Si l'Eglise historique cesse d'occuper la place qui doit être
la sienne dès qu'elle est pour nous autre chose que la
manifestation plus ou moins réelle d'un fait spirituel, le membre de

cet Eglise, lui aussi, se détourne de ce qui est la seule source
de sa vie, à mesure qu'il s'en, tient, en face d'une « religion »



LA VIE RELIGIEUSE 19

essentiellement historique, à ce qui ne sera toujours plus

pour lui qu'une « pensée religieuse, » avec les formules et les

habitudes qui maintiennent devant lui cette pensée ; à

mesure que la vie intérieure et cachée du cœur fait place chez lui
à un respect toujours plus exclusif pour le culte et l'orthodoxie
officiels, ou pour la seule « lettre » du témoignage.

Au lieu d'implorer chaquejour de nouveau cette action
intérieure de l'Esprit que nous a promise Jésus-Christ, un tel
disciple en vient à faire, de ce qui n'est bientôt pour lui que
l'image historique du Christ, l'objet des seules émotions de son

imagination. « Chrétien » purement historique ou extérieur, un
tel homme oublie bientôt d'implorer l'expérience intérieure et
silencieuse de l'Esprit. Dès lors s'affaiblit peu à peu la vie qui
a pour unique source en lui cette expérience, en même temps
que l'obéissance humble et attentive à Celui dont l'Esprit peut
seul lui faire faire cette expérience.

— Un ami à qui je lis ces pages me demande si ce ne serait

pas là du quiétisme, ou du mysticisme f Voici ma réponse à

cette question :

Si le quiétiste se détourne de l'autorité purement
extérieure, il le fait non par obéissance à ce qu'il ressent comme
l'action de Dieu en lui, mais pour se réfugier dans ce qui
devient toujours plus pour lui le sentiment de ses émotions

personnelles, de son imagination et de sa volonté propre. On

ne saurait donc donner le nom de quiétisme à l'action par
laquelle, parce que nous ne voulons pas nous contenter dece qui
ne serait que l'expérience d'une autorité extérieure, nous aspirons

toujours plus à ressentir l'autorité intérieure de l'Esprit
de Dieu.

Il ne semble pas non plus que l'on ait le droit de voir dans

ces pages du mysticisme. Sans doute, si l'on appelle ainsi ce

qui place l'âme en face d'un mystère, tout ce qui tend à nous
faire pénétrer au delà ou de la seule impression sensible ou
des conclusions de notre seule pensée, tout ce qui nous rend

avant tout attentifs à notre expérience morale, tout cela sera

pour nous « du mysticisme. »

Tout dépend cependant ici de la façon dons nous nous con-



20 C. MALAN

duirions une fois mis en face de cette expérience morale. Y

reconnaître une action à laquelle nous aurions à répondre, ne

sera jamais cette passivité qui caractérise le mysticisme. Nous

nous sentons bien plutôt appelés alors à une soumission obéissante,

attentive et empressée, en face d'une expérience qui
nous a été imposée par Celui qui s'est tout d'abord fait sentir
à nous comme le maître du premier principe de notre volonté.

QUELQUES THÈSES

1. La religion, ou le reliement de notre cœur à Dieu par Dieu
lui-même, a sa source dans une action de Dieu, au sein de la. vie
qui a précédé et qui domine en nous l'existence dont nous avons
actuellement conscience f. Notre foi religieuse est ainsi la réponse

que fait notre être lui-même à une action divine qui, après nous
avoir atteints avant l'éclosion en nous de la conscience de notre
existence historique, nous est révélée par Dieu lui-même au sein
de cette existence.

H. Cet acte révélateur de Dieu nous atteint aujourd'hui dans

la personne du Christ, dont l'apparition dans notre monde est

comme maintenue devant nous par un témoignage que l'Esprit
de Dieu nous fait recevoir, après l'avoir dicté pour nous à des

hommes spéciaux (à « de saints hommes »). Il ne faut pas
confondre l'action première de Dieu en nous, avec l'acte historique
par lequel il vient nous révéler cette action.

III. Dans ce dernier acte Dieu commence à réveiller en nous la
conscience de sa réalité. Nous pouvons alors ou bien nous
soumettre à cette expérience par l'obéissance de la foi, ou bien la
repousser par Vincrédulité. L'obéissance de la foi résulte en nous
d'une première soumission de notre cœur à une action directe de

l'Esprit de Dieu '2.

1 Nous ne pouvons ici que faire allusion à ce fait de la vie éternelle, dont
l'existence mortelle ne saurait être qu'une interruption passagère. « C'est dans la

mort qu'en naissant nous entrons, mais en Jésus est la vie éternelle ». (Chants de

Sion.) Il ressort clairement ne fût-ce que de ce qui est dit du fidèle (Eph. I, 4;
Apoc. VII, 9 à 17; Rom. VIII), et de ce que dit de Lui-même Celui qui a voulu
devenir « le Fils de l'homme » (Jean XVII, 24;.

2 De là le mot sur « le péché contre l'Esprit » qui ne sera pardonné « ni dans ce
siècle ni dans le siècle à venir, b



LA VIE RELIGIEUSE 21

IV. Ce qui est ainsi la première action de Dieu, nous a atteints
dans une sphère de notre vie dans laquelle nous sommes déjà
« de race divine. » La seconde action de Dieu, — sa révélation
comme Dieu du salut, — nous visite dans une existence
historique, dans laquelle nous sommes devenus, plus ou moins
consciemment, les victimes d'un « Ennemi » dont Dieu finira par triompher

V. Nous ne saurions nous former une idée de ce qu'est l'action
première de Dieu. Nous ne la connaissons que par la soumission
qui y répond dans notre cœur. Voir cette action intérieure dans
le fait de l'Eglise historique serait en avoir entièrement méconnu
la nature 2.

VI. L'humanité ayant été ainsi l'objet de l'action divine avant
d'en devenir le témoin, le nom de Dieu sera toujours pour elle un
nom historique3.

VII. Dans l'apparition du Christ, le nom historique de Dieu
devient un nom personnel, c'est-à-dire un nom par lequel Dieu
se révèle à notre expérience personnelle.

VIII. Cette révélation n'est donc pas celle de Dieu tel qu'il est
en Lui-même. Christ ne se substitue pas devant nous à Dieu, Il
est pour nous la Révélation vivante du «Dieu inconnu*, » «du
Dieu qui habite la Lumière inaccessible. »

IX. U faut faire la différence entre cette religion par laquelle
Dieu nous relie à Lui, ou la religion de Dieu, laquelle mérite
seule le nom de la religion, et ce qui ne serait qu'une religion de
l'homme. La religion, dans son vrai sens, n'est pas le résultat
d'une action par laquelle l'homme aurait essayé de se relier lui-
même à Dieu. Elle ne sera jamais que la réponse du cœur de

l'homme à une action première par laquelle Dieu a voulu ierelier
à Lui. (1 Jean, IV, 10.)

1 Quand Dieu sera tout en tous. 1 Cor. XV, 26 à 28.
2 Hébr. XI nous montre la foi répondant à cette révélation avant l'apparition de

l'Eglise historique.
3 L'Ancien Testament est le témoignage de la révélation graduelle de Dieu dans

l'histoire de l'humanité, comme le Nouveau Testament en met sous nos yeux
l'expression suprême.

4 Act. XVII, 23. Jean, IV, 22 à 26.


	La vie religieuse : premièrement dans sa genèse et dans son affirmation au dedans de nous, puis dans sa manifestation extérieure

