
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE

ciables qu'elle rend à l'Ancien Testament, l'assyriologie, bien que
plus directement utile aux études bibliques que l'égyptologie, qui
ne connaît ni Joseph ni Moïse, ne peut pas dépasser le judaïsme
révélé, ni même l'atteindre. Les religions païennes, en face de la
révélation, tombent sous le coup du verdict de saint Paul : « Quand
j'étais enfant, je parlais comme un enfant, je pensais comme un
enfant, je raisonnais comme un enfant ; » l'Evangile seul permit
de dire : « Lorsque je suis devenu homme, j'ai fait disparaître ce

qui était de l'enfant. » 1 Cor. XIII, 11.

Clém. de Faye.

PHILOSOPHIE

L'Année philosophique 1895 L

Une illusion bien naturelle a de tout temps porté les hommes à

exagérer l'importance de l'époque où ils vivaient, à s'imaginer
qu'avec eux s'achevait ou commençait une période historique et

que le monde allait changer de face. De nos jours, cette opinion
est plus répandue que jamais, et — il faut en convenir, — un
examen attentif de la situation présente paraît la justifier pleinement.

Entre tous les indices de désorganisation sociale, il en est

un qui frappe tout particulièrement l'observateur sérieux : c'est le
contraste effrayant entre le progrès des sciences et de leurs
applications, l'accroissement du bien-être, la diffusion de l'instruction
dans les masses populaires, raffinement de l'esprit dans les classes

dites supérieures... et le recul de l'état moral. M. Renouvier en
fait la remarque au commencement de son mémoire intitulé:
Doute ou croyance: « Cette grande civilisation matérielle et
intellectuelle est de moins en mois une civilisation morale. »

La situation serait meilleure probablement, ou pourrait le devenir,

si la philosophie remplissait sa mission de « directrice des

idées générales.» Malheureusement, elle a perdu l'emüire qu'elle
exerçait jadis sur les esprits. Jamais, à vrai dire, on n'a autant
philosophé, mais jamais non plus on n'a tranché les questions
difficiles avec plus de précipitation, d'ignorance et de désinvol->

l Publiée sous la direction de F. Pillon. Paris, Alcan, 1896.

THÉOL. ET PHIL. 1896 32



490 BULLETIN

ture. En morale, en sociologie, en économie politique la
bourgeoisie n'a d'autres idées que celles que lui dictent des journalistes
dont la plupart n'ont pas fait d'études sérieuses, et quant aux
graves problèmes que pose la réflexion de l'esprit humain sur les

sciences, ils sont résolus couramment par des savants sans
culture philosophique ou par des philosophes sans suffisante culture
scientifique.

Dans ce désarroi de la philosophie, M. Renouvier distingue
pourtant deux idées capitales en elles-mêmes et par leurs
conséquences théoriques et pratiques, qui se sont de plus en plus
imposées aux esprits dans les temps modernes et qui dominent la
pensée contemporaine : la première de ces idées est celle de

l'enchaînement universel et invariable des phénomènes; la seconde,

qui lui est étroitement unie, est celle de l'infinité de l'univers
dans l'espace et dans le temps. Le déterminisme revêtit d'abord
une forme théologique et consista surtout dans l'affirmation de

l'absolue prescience divine inconciliable avec le libre arbitre
humain ; puis il se laïcisa, et des philosophes tels que Descartes,
Malebranche, Leibnitz, Spinoza et Kant furent tous plus ou moins
déterministes, les uns à leur corps défendant, les autres avec
passion. Les empiristes depuis Locke jusqu'à H. Spencer et Taine
contribuèrent pour une forte part au triomphe de cette doctrine, et de

nos jours enfin la Science (avec une lettre majuscule, et non pas la
vraie science, toujours limitée), l'a faite sienne et la soutient avec
une prétention à l'infaillibilité qui ne 'le cède en rien à celle de

l'ancienne théologie. Quant à l'infinitisme, il a eu des destinées
analogues. D'abord théologique, présent et assez visible même
dans les systèmes opposés en apparence à l'idée de l'éternité du
monde, il s'est lui aussi peu à peu laïcisé ; et l'histoire de la
philosophie moderne envisagée à ce point de vue, nullement spécial,
montre l'accord fondamental des plus illustres philosophes, en
dépit de leurs divergences. C'est ainsi que Spinoza et Leibnitz, les

théologiens et les matérialistes, ont en commun leur conception
infiniste. Il ne manque aux monistes que la croyance en Dieu et
aux orthodoxes qu'un peu plus de logique pour que les uns et
les autres puissent être j ustement qualifiés de panthéistes.

Le lecteur trouvera dans le mémoire que j'analyse des vues
nouvelles et profondes sur l'histoire de la philosophie. Voici, à

titre d'exemple, quelques lignes qui jettent une vive lumière sur
la doctrine de Schelling : « Le panthéisme, en son développement



PHILOSOPHIE 491

germanique, après Kant, a pris une forme très analogue à celle
de l'émanation (quoique progressiviste et « platement optimiste »),
et ces allures dominatrices et fastueuses qui ont excité la verve
satirique de Schopenhauer. C'est encore une desoente de l'être,
mais c'est en même temps une ascension continue. L'Absolu de

Schelling est l'unité du fini et de l'infini, et l'identité des différents :

toujours le même concept mystiquement contradictoire; et il est
le germe d'où sortent parallèlement, disons mieux, identiquement,
l'arbre de la nature et l'arbre de la connaissance, lesquels en en
sortant n'en sortent pourtant pas, desquels ils ne se séparent pas
quand ils en sortent, et dont la croissance, en se terminant,
accomplit, grâce à la raison et à la philosophie, expressions de

l'absolu, le retour du monde à l'unité première et universelle qu'il n'a
jamais quittée. »

L'infinitisme et le déterminisme réunis en une doctrine qu'on
appelle volontiers aujourd'hui la Science, sont en réalité une
croyance. En effet, l'infinitiste, même s'il nie la possibilité d'un
nombre infini, est obligé d'admettre que les choses existantes
forment et ne forment pas une totalité ; il viole le principe de

contradiction et sa thèse n'est, par conséquent, qu'une croyance
irrationnelle et mystique. Le déterministe ne réussit pas mieux à

démontrer la sienne de manière à forcer la conviction de ses

adversaires. Il croit à l'enchaînement nécessaire des phénomènes
comme ses adversaires croient au libre arbitre humain et sa

croyance présente même une étrange particularité : la pensée

étant, par hypothèse, rigoureusement déterminée, la loi qui le

contraint à affirmer la nécessité en force d'autres à affirmer la
liberté; autrement dit, elle s'affirme et se nie tour à tour elle-

même, et, chose plus étrange encore, puisque aucun déterministe
n'est conséquent dans la pratique, la loi s'affirme et se nie
successivement en son propre esprit selon les jugements qu'il porte sur
ses actions ou sur les actions de ses semblables.

Ainsi, « du déterminisme sort logiquement, par la vertu de son

hypothèse, le doute sur tout jugement et sur sa propre vérité, »

et de l'infinitisme sort la contradiction, « c'est-à-dire, à tout le

moins, le doute encore. » Ces doctrines prétendues positives et

scientifiques engendrent un scepticisme irrémédiable et un
pessimisme radical, avoué hautement par les uns, dissimulé par les
autres sous le masque d'un parfait contentement. A ce faux
dogmatisme, la philosophie critique, plus fidèle que la philosophie



492 BULLETIN

kantienne au principe de la relativité des connaissances, oppose
la doctrine d'un premier commencement des phénomènes, la
croyance en un Dieu personnel, en la réalité permanente de la
personnalité humaine, en « la contingence des futurs laissés à la
discrétion des personnes ouvrières de leurs destinées. » Cette

croyance est légitime parce qu'elle ne s'applique à rien qui ne
soit entièrement intelligible, elle est confirmée par son accord

avec les exigences de la loi morale, elle permet enfin d'échapper
au doute et au désespoir.

On remarquera dans ces belles pages de l'Année philosophique
une tendance accentuée à porter sur le terrain moral la question
même de l'infinité de l'univers, qui jusqu'ici, avait été surtout
discutée au point de vue logique. Sans doute, M. Renouvier ne

renonce nullement à appliquer à l'infinitisme le principe de

contradiction; mais il ajoute ces paroles significatives : «Il vaudrait
mieux, dans la supposition où la vertu des raisonnements apo-
dictiques n'irait pas jusqu'à forcer la conviction de l'impossibilité
de l'infini, et s'arrêterait à commander le doute, transporter la
question dans le domaine de la raison pratique, et appeler en
première ligne les motifs moraux à en dicter la solution.... » (p. 39.)

En effet, ceux qui estiment qu'en cette occasion, le néocriticisme
dépasse les limites de la certitude logique, pourraient, semble-t-il,
considérer les deux thèses opposées, celle de l'infinitisme et celle
du « premier commencement » comme deux croyances dont la
seconde est en vérité plus rationnelle, mais entre lesquelles ce

doit être, en définitive, la morale qui décide.

On a reproché aux néo-criticistes l'abus qu'ils font de la logique,
en particulier du principe de contradiction. M. Fouillée les accuse
maintenant de participer au mouvement néo-mystique et découvre
une certaine affinité entre leurs théories et l'esprit décadent de la
jeune littérature. D'ailleurs, ce n'est pas seulement à M. Renouvier
qu'il s'en prend, mais d'une manière générale à la philosophie de

la contingence, à Lotze qui en fut le principal initiateur et à

M. Boutroux qui vient de la renouveler. A en croire le brillant
polémiste, ces penseurs éminents exerceraient une influence
funeste et seraient les vrais promoteurs de la réaction contre la
science.

M. Dauriac, qui n'est pas moins bon polémiste et quitte aussi
volontiers «la truelle pour l'épée, » lui répond avec beaucoup de



PHILOSOPHIE 493

verve. Ce qui déplaît et choque dans le vigoureux réquisitoire de

M. Fouillée, ce dont ceux qu'il vise ont le droit; de se plaindre,
c'est la méthode de discussion, chère aux avocats, mais supecte
aux philosophes, consistant à faire subir à la doctrine adverse

une déformation assez profonde pour la rendre méconnaissable,
avant de la réduire à l'absurde. M. Fouillée est un esprit trop
pénétrant et trop subtil pour s'en tenir uniquement à ces procédés
de polémique vulgaire; aussi cornmence-t-il par se placer au point
de vue de ses adversaires, et ce n'est qu'après avoir loué leur
talent et l'excellence de leurs intentions, exposé leurs idées avec
clarté et même avec sympathie, qu'il engage la lutte dans laquelle
il ne s'interdit pas toujours les ruses de guerre. C'est ainsi qu'il
accuse M. Renouvier de livrer le monde au hasard. Or, quiconque
a lu les Essais de critique générale ou simplement l'article Doute
ou croyance, analysé tout à l'heure, sait très bien que ce philosophe

ne conteste nullement l'enchaînement des pensées et des

actes, et affirme au contraire, en même temps que la liberté,
l'existence d'un ordre universel auquel n'échappe aucun phénomène.

C'est ainsi encore qu'il reproche à M. Boutroux ses
tendances « si opposées, semble-t-il, et à l'esprit scientifique et à

l'esprit philosophique. » Mais, si le professeur de la Sorbonne

pense que la Science est une abstraction et que chaque science

particulière, en même temps qu'elle tient aux autres, garde sa

physionomie propre, il s'accorde en cela avec des mathématiciens,

des physiciens et des biologistes qui ne sont pas étrangers
au véritable esprit des sciences puisqu'ils contribuent à leurs progrès

; et d'ailleurs rien ne saurait justifier une pareille critique
à l'adresse d'un des rares hommes de ce temps auquel ses

profondes connaissances scientifiques et philosophiques confèrent
une réelle autorité en matière de philosophie des sciences.

Concluons avec M. Dauriac : à qui M. Fouillée persuadera-t-il
que si M. Stéphane Mallarmé jouit d'une renommée inquiétante,
que si M. Maurice Mœterlink usurpe sa réputation de rival
d'Eschyle... « la faute en est à Lotze, parce que Lotze se contente
d'affirmer le monde sans chercher d'où il vient ; à Renouvier parce
qu'il croit à la discontinuité des successions psychiques dans la
conscience humaine ; à Emile Boutroux parce qu'il croit à la
contingence des lois et, par suite, à la distinction irréductible des

sciences »

M. Pillon continue ses très intéressantes études sur L'évolution



494 BULLETIN

de l'idéalisme. L'année dernière, il déterminait la vraie position
philosophique de Malebranche, et faisait ressortir l'originalité
trop méconnue de sa doctrine. Cette année, il rend un nouveau
service à ceux qui ne peuvent se contenter de vagues notions
d'histoire de la philosophie, en attirant l'attention — avant de

passer au scepticisme de Bayle, — sur un penseur injustement
oublié, l'abbé de Lanion. Lanion — vous chercheriez en vain ce

nom dans le dictionnaire philosophique de Franck — est un
disciple original de Malebranche, qui se prononce plus résolument

que son maître en faveur de l'idéalisme. Au fond, Malebranche
restait hésitant entre l'idéalisme et le réalisme, ayant à concilier
les exigences contraires de la raison et de la foi. L'abbé de

Lanion, qui publie ses Méditations sous un pseudonyme, se

soustrait, plus, encore qu'il ne l'avoue, à l'autorité de la foi,
consulte les seules lumières de la raison et déclare hardiment l'existence

des corps incompréhensible et impossible en vertu du principe

malebranchiste de la simplicité des voies divines. « Il est de la
grandeur et de la sagesse de Dieu d'agir toujours par les voies les

plus simples, et de faire le moins de décrets qu'il lui est possible.»
Dieu qui me donne directement mes sensations et mes pensées
n'a nul besoin de créer de l'étendue et n'en crée pas ; ce serait un
trop « long détour » de créer des corps pour me les faire voir et

un détour inutile, puisque les prétendus corps sont sans action
sur les esprits. Notez que Lanion modifie et perfectionne sur
d'autres points encore le système de Malebranche.

L'étude sur Bayle est inachevée. M. Pillon y suit le développement

de la pensée de ce grand homme qui, né protestant, se

convertit au catholicisme, puis revint au protestantisme, et dont les
conversions religieuses, toujours sincères, furent de simples
changements d'opinion, comme la conversion au cartésianisme. Après
avoir considéré chez Bayle le catholique, le protestant et le cartésien,

il reste à étudier le sceptique. C'est dire que nous n'avons
encore qu'une introduction à ce chapitre important de l'histoire
de l'idéalisme. Attendons-nous à voir M. Pillon porter sur la
critique de Bayle un jugement assez différent de ceux auxquels
nous ont habitués les historiens de la philosophie.

On trouvera dans la Bibliographie philosophique le compte
rendu et la critique d'une centaine d'ouvrages parus en France,
pendant l'année 1895. E. Murisier.


	Philosophie

