
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Gindraux. — D'Egypte au Sinai1.

Au moment de rendre compte de ce petit volume, je suis allé

exhumer d'un fond de bibliothèque deux vénérables volumes, qui

y dormaient depuis longtemps. Le premier est : Moïse sans voile
ou explication des types et figures de l'Ancien Testament, par
Jacob Girard Des Bergeries, pasteur de l'Eglise de Genève 2,

réimprimé en 1825, sur l'édition de Genève de 1670. L'autre, c'est Le

camp et le tabernacle du désert ou le Christ dans le culte
lévitique, par E. Guers, Genève, 1849. De 1670 à 1849, à ne voir que
ces deux volumes, on dirait que la science critique et historique
appliquée à l'Ancien Testament n'ait pas fait un pas. Une seule

chose préoccupe l'excellent Des Bergeries et le vénéré Guers :

retrouver le Nouveau Testament dans l'Ancien, « montrer Christ
dans les langes, » — expression de M. Guers, — le chercher et le

trouver partout, dans l'arbre de vie du paradis terrestre, dans
l'arche de Noé, dans le fil d'écarlate de Rahab dite l'hôtelière et

dans les menus ustensiles du tabernacle. Pour atteindre ce but on

a recours aux types et aux antitypes. Malheureusement, à l'usage
sanctionné par l'Ecriture sainte, on ajoute l'abus. On ne sait se

1 A la suite des Israelites. D'Egypte au Sinaï. Etude biblique, par J. Gindraux.

— Lausanne, Georges Bridel & Cie, et Paris, Grassart. 1 vol. in-12 de 273 pages.
C'est à tort, pour le dire en passant, que le rééditeur genevois de 1825 a

qualifié son auteur de « pasteur de l'Eglise de Genève. » Jacob Girard Des Bergeries

était à la fois docteur en médecine et professeur d'hébreu à l'académie de

Lausanne. (H. Vuilleumier.)



THÉOLOGIE 481

borner. L'histoire sainte cesse d'être une histoire, ayant sa valeur
propre et méritant d'être étudiée pour elle-même : ce n'est plus
qu'un prétexte à types.

Le livre de M. Gindraux est d'une tout autre école et, hâtons-
nous de le dire, d'une meilleure école. M. Gindraux n'est pas
moins pieux que ses prédécesseurs, mais il est moins féru de

types. Racontant une histoire, il a souci des sources, des acteurs,
du théâtre, des caractères de cette histoire, en même temps que des

leçons qui en ressortent. Il ne croit pas devoir passer dédaigneusement

sous silence les travaux récents de la critique historique,
ces travaux si considérables et si consciencieux. Il les connaît et
s'en inspire, sans renoncer d'ailleurs à les contrôler et à rejeter
les conclusions qui lui paraissent excessives. A cette méthode
nous devons un livre bien vivant. L'instruction s'unit constamment

à l'édification, et celle-ci n'y perd rien ; au contraire.
Dans un livre essentiellement parénétique je tiens à signaler

et à louer ce trait. Ce n'est pas que M. Gindraux soit le premier
dans un ouvrage de ce genre à unir la science et la foi. Les
solides publications exégétiques de ces dernières années n'ont
pas été vaines et nous voyons avec plaisir des journaux destinés

aux moniteurs de nos écoles du dimanche savoir en profiter.
Néanmoins il est encore quelques retardataires et il ne faut plus
qu'il y en ait. Homme de foi et homme de bonne foi, bien pensant

et bien informé, tel est M. Gindraux, et tel doit être désormais

quiconque veut parler au peuple de Dieu des grands et

suggestifs récits de l'Ancien Testament.
Je recommande pour ma part ce bon petit volume à ceux qui

expliquent l'Ecriture ou qui tout simplement tiennent à la lire
avec intelligence. Ils y trouvent un guide sûr et aimable, capable
d'éviter l'ornière des vieux sentiers et les casse-cou des explorateurs

qui veulent du nouveau quand même, un vrai guide juste-
milieu. L'état actuel de la question des sources du Pentateuque
est exposé dans ses résultats généraux avec autant de clarté que
de simplicité. L'auteur admet ceux-ci de bonne grâce, tout en

corrigeant par quelques réflexions, qu'il n'est point le premier à

faire, ce que l'on donne parfois de trop absolu à la façon dont on
les expose et aux conséquences que l'on en tire.

A remarquer aussi et à apprécier la manière dont M. Gindraux
nous présente le surnaturel biblique en général et celui des récits
de l'Exode en particulier. Le surnaturel ce mot et cette idée,



482 BULLETIN

depuis une quarantaine d'années, ont été un vrai champ de

bataille. Sur ce champ on ne peut pas dire que l'on ait toujours
combattu avec la poudre sans fumée ; mais la fumée peu à peu
se dissipe et laisse voir ou entrevoir les résultats acquis ou, pour
reprendre l'image militaire, les positions gagnées. On est moins

prompt, à gauche, en face du miracle, à crier superstition,
supercherie, impossibilité pure On est moins prompt, à droite, à se

mettre commodément, trop commodément, à l'abri du mystère,
transformé parfois en magie. De part et d'autre, on reconnaît que
les lois de la nature — autrefois tête de Méduse devant laquelle
devait céder et disparaître tout miracle, — ont des ressources
inédites et peuvent engendrer des effets vraiment miraculeux. La
nature nous apparaît moins simple et moins bornée que les anciens ne
se la figuraient. Quoi d'étonnant, dès lors, si le Dieu vivant, Créateur

souverain du ciel et de la terre, pour accomplir ses desseins

paternels, réalise au sein de la nature certains phénomènes qui
ne sont ni dans les moyens ni dans les habitudes des savants de

l'Institut de France, et qui, pour ce motif, ne trouvaient pas
grâce devant M. Renan, l'un des plus illustres d'entre eux?
M- Gindraux observe que le récit biblique donne une cause naturelle

et divine à la fois au passage de la mer Rouge par Moïse et

pnr Israël. « L'Eternel refoula la mer, toute la nuit, par un fort
vent d'Orient. » (Ex. XIV, 21.) Eclairé par cette analogie, notre
auteur ne craint pas d'appliquer la même mesure aux dix plaies
d'Egypte, à l'eau jaillissant du rocher, à la manne. Il ne nie pas
le surnaturel ; il l'affirme au contraire, tout en le naturalisant,
parce qu'il affirme l'action divine et providentielle de celui qui
demeure au-dessus de la nature, mais qui sait la pénétrer, la plier
à ses ordres, sans la violenter.

Après cela, disons-le bien haut pour ceux à qui ces vues
paraîtraient encore sentir le fagot, M. Gindraux reste un croyant, un
vrai croyant évangélique. Il croit aux anges, aux voix divines,
à la préexistence du Fils et à son incarnation. Il en prend occasion

de faire remarquer que les miracles du Nouveau Testament
laissent moins de place que ceux de l'Ancien à l'intervention des

agents naturels. Ils sont le rayonnement de Christ, le grand
miracle, le miracle fait nature, si je puis ainsi dire. De là vient
que, tout en paraissant plus extraordinaires, ils se font cependant
plus aisément admettre.

J'aurais bien d'autres observations à faire sur l'œuvre intéres-



THÉOLOGIE 483

sante et vraiment suggestive de M. Gindraux. Le lecteur ne m'en
voudra pas de les garder pour moi : il fera lui-même les siennes
et sera d'accord avec moi, s'il a la bonne idée de suivre M.
Gindraux d'Egypte au Sinaï, pour remercier le vaillant écrivain de

nous avoir donné ce volume généralement bien écrit, solidement
pensé, où se trouvent en abondance les pages agréables, les
rapprochements ingénieux, les réflexions pleines de sève et d'expérience

chrétienne.
Paul Vallotton.

Bosgawen. — La Bible et les inscriptions L

L'antiquité seule suffirait au théologien pour lui inspirer un vif
intérêt aux études assyriennes bibliques. Voici, sous ses yeux,
une tablette du roi Assûr-nazir-pal Ier; remontant à 1800 ans
avant Jésus-Christ. Voilà la tête de la masse d'armes de Sargon 1er

dont la photographie révèle les plus petits détails et qui comptait,

avant notre ère, 3800 ans2 — Mais quelle importance
nouvelle revêtent ces recherches pour la linguistique quand elles

permettent à un hébraïsant médiocre de suivre notre auteur dans
les nombreuses affinités qu'il signale (en caractères ordinaires)
entre l'assyrien et l'hébreu Laissons les détails et n'indiquons
que quelques vocables d'une parenté légitime et incontestable.
Ainsi, sous la rubrique vie domestique, signalons : abû, père,

un terme commun à toute la famille sémitique ainsi que ummû,
mère, Ablû, fils (qui a passé clans Abel), Bintû, et binatû, fille
(plur. héb. banoth), Ahhù, frère (héb. akh), d'après les inscriptions,

« celui qui se tient à côté, » qui « protège. » — « Suis-je le

gardien de mon frère » (Gen. IV, 9.) Khathanû, beau-père (de

même héb. khathan. (Ex. XVIII, 1), Sibû, grand-père (héb. sebah),
celui qui a les cheveux gris, enfin, le vocable indiquant la famille
elle-même, kimtû, d'une racine qui signifie lier. Le livre de Job

emploie kimah en parlant de la famille des Pléiades: «Noues-tu

1 The Bible and the Monuments. The primitive hebrew Records in the Light
of Modem Research, by W. St. Chad. Boscawen. 2d edit. London, Eyre and Spottis-

woode, Great Sew Street, 1895. Photog. and Illustrations.
5 L'histoire de Babylone.telle que nous la connaisons, commence avec Sargon Ier,

roi d'Agade, 3800 av. J.-C. Budge, Babylon Life, etc., p. 40.



484 BULLETIN

les liens des Pléiades » (IX, 9 ; XXXVIII, 31). L'auteur cite
quinze termes se rapportant au corps : tête, œil, face, bouche,
oreille, langue, main, etc., et autant se rapportant à la nature :

ciel, terre, rivière, étang, mer, soleil, etc., dont il suffit de voir,
même en notre écriture, les mots classés dans deux colonnes

(assyr. et héb. avec significat.) pour en saisir la parenté. La
preuve, du reste, est complète quand on y ajoute une douzaine
de termes empruntés à la vie animale: gamalû, assyr. (gamal,
héb., chameau), sûsû, cheval (héb., sus), dabû, ours (héb. dâb),
et d'autres encore.

Mais les avantages d'une telle relation ne sont pas seulement
affaire de philologie (ce serait déjà quelque chose pour les textes

bibliques), le cercle s'agrandit et nous découvrons des points de

contact dans le domaine moral, par exemple, de Dieu et du péché.
Lisez ces expressions qui datent de cinq siècles avant Moïse,
environ 1500 av. J.-C. Elles sont tirées d'une prière d'Assûr-
nazir-pal pr et rappellent certain sentiments de nos Psaumes. Le
roi s'adresse à la déesse Istar, « la déesse miséricordieuse qui
aime les justes, » comme David s'adresse au Dieu juste : « Quand
je crie, réponds-moi, Dieu de ma justice,... sauve-moi. » (Ps. IV, I.)
Le suppliant païen implore la déesse : « Jette sur moi ton regard,
ô dame afin que, sous ce regard fixé sur moi, je devienne fort. »

David : « Aie pitié de moi, regarde mon affliction. » (Ps. IX, 14.)
« Vois et regarde la face de ton oint. » (LXXXIV, 10, etc.)

Le roi d'Assyrie attribue à Istar la conservation de son
sceptre : « Tu as conservé pour moi le sceptre de la justice, » et
le psalmiste de s'écrier : « Le sceptre dé ton règne est un sceptre
d'équité. » (Ps. 45, 17.) « Tu conserves mon lot. » (XVI, 5.) Le roi
assyrien exalte la miséricorde divine envers l'adorateur fidèle :

« Et toi, Istar, tu as accordé au fidèle le salut et la miséricorde. »

— « Le salut, déclare le psalmiste hébreu, est auprès de l'Eternel.

Tes compassions sont grandes, ô Eternel! » (Ps. CXIX, 156.)
Mais ces traits de ressemblance sont généraux et ne touchent

pas comme les cris d'un cœur en détresse ; par exemple, ceux-ci :

« Quel que soit le sujet de ta colère, pardonne-moi. Que la miséricorde

dans ton cœur soit forte à mon égard. Répands l'affliction
et retiens le péché. O déesse que ta bouche proclame la paix.
Envers le roi-prêtre, envers ton bien-aimé qui jamais ne change,
sois miséricordieux et délivre-le de son affliction. Oh intercède

pour lui auprès de ton père bien-aimé, le père des dieux. »



THÉOLOGIE 485

Merodach, quoique blessé au talon, vainqueur du serpent aux
sept têtes et aux sept queues, est le seigneur de la lumière,
l'adversaire des ombres. Ecoutons une prière que lui adresse
Nébucadnetsar (606 av. J.-C.) ; elle provient d'une inscription de

ce roi et repose silencieuse aux archives du musée de l'India
House, dans la bruyante métropole anglaise '.

« O Merodach premier-né des dieux, prince puissant, toi qui
m'as créé et qui m'as confié la souveraineté sur les armées des

hommes, j'aime la noblesse de ta divinité comme ma vie, qui
m'est précieuse. Dans tout le monde habitable, je n'ai pas vu de

cité plus belle que ta cité de Babylone. Gomme j'ai aimé et révéré
ta divine grandeur et que je l'ai toujours recherchée, accepte
l'élévation de mes mains, car moi, le roi, moi qui réjouis ton
cœur, je t'adore »

Une autre prière du même Nébucadnetsar, plus belle encore, est

écrite sur un cylindre d'argile :

« A Merodach, mon Seigneur, j'ai prié.... Les paroles de mon
cœur l'ont recherché, et j'ai dit : O prince 1 tu es de toute éternité,
Seigneur de tout ce qui existe,... tu veilles sur le prince dans le
chemin de la justice. Moi, le prince qui t'obéis, je suis l'ouvrage
de tes mains ; tu m'as créé et tu m'as confié la souveraineté sur
les armées des hommes. Selon ta bonté, ô Seigneur tu m'as
donné de les surpasser tous. Fais que j'aime ta suprême domination

; que la crainte de ta divinité existe dans mon cœur et que je
te donne ce qui te semblera bon, car tu soutiens ma vie. Alors
lui, le premier-né des dieux, Merodach le prince, entendit ma
prière et exauça mes vœux. »

On peut suivre dans de telles requêtes le développement
religieux qui s'est opéré à Babylone pendant la déportation, « alors

que l'élite de la nation des Hébreux se mêlait aux sages de la
Chaldée, et c'est par ces documents contemporains, d'un prix
considérable, que nous pouvons évaluer les forces qui
contribuèrent si étonnemment à produire la plus remarquable renaissance

nationale que le monde ait jamais connue, » p. 35.

Ainsi s'exprime Boscawen et il conclut que les deux périodes les

plus importantes d'Israël sont associées à la Chaldée. En effet,
c'est d'« Ur des Chaldéens » que lui est venu son ancêtre national
pour aller habiter « le pays de la promesse, » après un long con-

1 Voir la photog. d'après l'original, p. 34. The Bible etc. (Tablette.)



486 BULLETIN

tact avec l'ancienne civilisation et « ce fut pendant l'âge d'or de

l'empire, aux jours de Nébucadnetsar et de ses successeurs que
s'alluma ce merveilleux patriotisme national dans le cœur des

Hébreux, patriotisme que des siècles d'exil et de persécution n'ont

pu éteindre, » (p. 36.)
On le sent, c'est ce rapprochement constant et de longue durée

entre ces deux nationalités qui rend si instructive l'étude,
nouvelle de nos jours, de la littérature des deux peuples. Leur race
et leur langue en faisaient des alliés et montrent qu'ils ont eu

pour berceau la même vallée. On comprend alors facilement
leurs points similaires, notamment dans les récits de la création1
et du déluge. Quelle simplicité, quelle élévation de sentiment
dans la narration biblique cela suffit pour en fixer la priorité,
mais que de détails intéressants répercutés dans le document
Chaldéen Evidemment cette tradition chaldéenne repose sur des

récits encore plus anciens, de même que la sublime simplicité du

texte biblique ne peut s'expliquer qu'en remontant à une révélation

spéciale.
C'est en 1874 que Georges Smith, du British Museum, découvrit

les tablettes se rapportant au déluge. Il les publia bientôt sous
le titre de : Récit chaldéen du déluge. Dès lors on appela cet

étonnant narré « la grande charte de l'assyriologie. » Le premier
notre savant anglais risqua une traduction du récit de la création,

et MM. Sayce, Pinches et Boscawen descendirent, aussi dans

la lice. Nous ne parlons de cette lutte du déchiffrement qu'en
Angleterre.

Les tablettes proviennent de la bibliothèque royale d'Assûr-

banipal à Ninive ; ce sont des copies, écrites vers l'an 660 av. J.-C,
par ordre du roi, et déposées dans le temple où il avait fondé

une bibliothèque, déclare-t-il, « pour l'instruction du peuple. »

Selon Boscawen, cette bibliothèque à Ninive était évidemment
une reproduction, sous tous les rapports, de la vaste bibliothèque
dans le temple de Nébo, dieu de la science, à Borsippe, et la
plupart de ses documents étaient des copies d'ouvrages plus anciens

qu'on y avait également déplacés. Quoi qu'il en soit, on ne peut
entendre sans une profonde émotion cette simple faveur demandée

par un monarque païen à son idole, Nébo, en lui consacrant sa

bibliothèque de Ninive : « Que le roi des armées du ciel et de la terre

1 Voir Illustrations Création, p. 88. (Tablette.)



THEOLOGIE 48?

contemple avec joie cette chambre; qu'il soutienne jour après
jour la tête d'Assûrbanipal, l'adorateur de la divinité, et qu'il
exauce cette prière. » Cette requête, qui nous vient de Ninive,
devrait bien être inscrite dans le cabinet d'étude d'un pasteur.

La conviction des déchiffreurs, qu'ils n'avaient sous les yeux
que des exemplaires copiés, leur fit pressentir que des éditions
plus anciennes dormaient encore sous les décombres. Cette
intuition fut confirmée quand la pioche déterra d'autres tablettes
à Borsippe et à Sippare (Sépharvaïm), aussi bien que des
fragments encore plus anciens, dans la cité sacerdotale de Kutha,
« Ces exemplaires babyloniens, dit notre auteur, sont d'une
grande importance, vu qu'ils ne peuvent pas avoir été faits sur
les tablettes assyriennes, probablement sous terre à l'époque de

la chute de Ninive; ils doivent donc provenir de tablettes encore
plus anciennes. Certaines variantes en augmentent aussi la
valeur en servant à interpréter des passages obscurs. »

La série des tablettes sur la création se composait de sept
d'après les sept jours, sans qu'il y eût pourtant de correspondance
entre les jours et les tablettes. L'ordre adopté est plutôt celui de

Babylone, une suite d'ceuvres créatrices.
Notons seulement les chapitres qui s'occupent du serpent et de

la chute, ainsi que des débuts de la civilisation, et « passons au
déluge, » mais sans trop nous y arrêter. C'est encore à G. Smith,
mort si jeune que la science doit la découverte du document
chaldéen (1872) *. Ce récit traduit est mis en regard de celui de la
Bible, et dans cette étude comparative, on se plait à saisir la
ressemblance et la différence des deux narrations. Le texte cunéiforme

est de beaucoup le plus long et force le parallélisme à

étendre ses colonnes à 16 pages. Ajoutons que ce texte est en rapport

assez étroit avec la tradition gréco-chaldéenne de l'historien
Bérose, qui attribue également le déluge au dieu Bel et qu'il
établit une remarquable harmonie entre la Genèse et la tradition,
surtout dans la rédaction jehoviste. Ainsi : les sept jours, la pluie
torrentielle, la fermeture de la porte de l'arche, le triple « lâché »

des oiseaux, le sacrifice final et ce dernier trait du Jehoviste :

« Jéhova respira une odeur agréable. » Les passages élohistes
ne figurent pas dans les détails, à l'exception de ceux qui se

rapportent à la construction de l'arche. (Gen. VI, 14-16.) Les

'Illustrations p. 110, 116. (Tablettes.)



488 BULLETIN

trois récits racontent que des parents furent recueillis dans le
vaisseau (Gen. VI, 18 ; VII, 7), et l'inscription cunéiforme porte :

« Toute ma famille et tous mes parents. » (Col. II, 29.)

Plusieurs assyriologues mettent en relief l'élément polythéiste
comme établissant la différence la plus marquée entre les deux
documents, hébreu et chaldéen. « En somme, c'est parfaitement
vrai, écrit Boscawen, mais après un sérieux examen des

documents, je maintiens que l'élément polythéiste n'est pas aussi réel

qu'il le semble d'abord. Bien que la décision de détruire la terre

par un déluge soit prise dans un concile de dieux (« les grands
dieux prirent dans leurs cœurs la résolution d'envoyer un déluge. »

Col. 1,13), c'est le dieu Bel qui paraît être ici le chef : « Qu'aucun
ne survive, s'écrie-t-il, qu'aucun n'échappe à l'abîme !» (Col.IV,4).
Pourtant la place faite au dieu Ea dans la narration ressemble
tellement à celle de Jéhova dans la Bible, que nous sommes conduits
à établir une comparaison plus étroite qu'elle ne paraissait
possible au commencement. Qu'on en juge : c'est Ea qui annonce
l'imminence du déluge, Ea qui dirige la construction de l'arche, qui
indique le moment où la porte s'ouvre et se ferme et qui intercède

pour l'homme auprès de Bel irrité. Finalement, Ea, le sage de la
Chaldée, est transféré, comme Hénoc, dans les régions spécialement

sacrées, à l'embouchure des rivières '. Ea, on le voit, a des

traits qui rappellent passablement Jéhova. Ea était le seigneur
de la cité de Surippak, « la cité de l'arche, » et Samas-Napisti2
l'appelle : « Ea, mon seigneur. » Bien qu'il y ait un élément
polythéiste, il y a en même temps une étrange unité dans les rapports
d'Ea avec le cataclysme, » p. 132.

Concluons. Les points de contact ne sont pas épuisés. Restent

pour le déluge : le châtiment du péché, le vaisseau d'Ea l'arche,
l'approvisionnement du vaisseau et les hymnes aux dieux des

tempêtes. Le repos de l'arche sur une montagne qui n'est pas
PArarat, les oiseaux expédiés et l'arc de l'alliance terminent le
récit.

Terminons aussi. Le VI" et dernier chapitre (La tombe et la vie
future) à lui seul mériterait une place que ce rapide résumé n'ose

pas réclamer. Du reste, l'assyriologie avec ses nombreuses
inscriptions et ses belles découvertes et malgré les services inappré-

1 Du Tigre et de l'Euphrate.
2 C'est le Noé de la Genèse, le Xisuthros du Bérose.



PHILOSOPHIE

ciables qu'elle rend à l'Ancien Testament, l'assyriologie, bien que
plus directement utile aux études bibliques que l'égyptologie, qui
ne connaît ni Joseph ni Moïse, ne peut pas dépasser le judaïsme
révélé, ni même l'atteindre. Les religions païennes, en face de la
révélation, tombent sous le coup du verdict de saint Paul : « Quand
j'étais enfant, je parlais comme un enfant, je pensais comme un
enfant, je raisonnais comme un enfant ; » l'Evangile seul permit
de dire : « Lorsque je suis devenu homme, j'ai fait disparaître ce

qui était de l'enfant. » 1 Cor. XIII, 11.

Clém. de Faye.

PHILOSOPHIE

L'Année philosophique 1895 L

Une illusion bien naturelle a de tout temps porté les hommes à

exagérer l'importance de l'époque où ils vivaient, à s'imaginer
qu'avec eux s'achevait ou commençait une période historique et

que le monde allait changer de face. De nos jours, cette opinion
est plus répandue que jamais, et — il faut en convenir, — un
examen attentif de la situation présente paraît la justifier pleinement.

Entre tous les indices de désorganisation sociale, il en est

un qui frappe tout particulièrement l'observateur sérieux : c'est le
contraste effrayant entre le progrès des sciences et de leurs
applications, l'accroissement du bien-être, la diffusion de l'instruction
dans les masses populaires, raffinement de l'esprit dans les classes

dites supérieures... et le recul de l'état moral. M. Renouvier en
fait la remarque au commencement de son mémoire intitulé:
Doute ou croyance: « Cette grande civilisation matérielle et
intellectuelle est de moins en mois une civilisation morale. »

La situation serait meilleure probablement, ou pourrait le devenir,

si la philosophie remplissait sa mission de « directrice des

idées générales.» Malheureusement, elle a perdu l'emüire qu'elle
exerçait jadis sur les esprits. Jamais, à vrai dire, on n'a autant
philosophé, mais jamais non plus on n'a tranché les questions
difficiles avec plus de précipitation, d'ignorance et de désinvol->

l Publiée sous la direction de F. Pillon. Paris, Alcan, 1896.

THÉOL. ET PHIL. 1896 32


	Théologie

