
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE 173

la première épître de Jean : Dieu est amour. Le chrétien est

amour.
Nous terminerons cette rapide revue en reproduisant une citation

de Bonifas (p. 493) : « Jean est l'apôtre de l'amour. Tout,
pour lui, se résume dans ce mot suprême. L'amour de Dieu envers
les hommes, voilà tout le dogme chrétien ; l'amour des hommes

envers Dieu et envers leurs frères, voilà toute la morale
chrétienne. » Jean-Jacques Parander.

PHILOSOPHIE

Ch. Secrétan. — Essais de philosophie et de littérature1

La moitié de ce volume est formée par une étude sur l'ouvrage
principal de M. Ed. de Hartmann, ou plutôt par deux études
consacrées à ce sujet. La première n'est autre que l'exposé analytique
de la Philosophie de l'Inconscient, qui parut ici-même, en avril
et en juillet 1872, à une date où les lecteurs de langue française
n'avaient aucun moyen de se renseigner sur ce système ; car les
articles que M. Léon Dumont devait bientôt lui consacrer dans la
Revue des cours scientifiques (7 septembre et 28 décembre 1872 ;

puis, 3 juin et 14 octobre 1876) n'étaient pas encore publiés2.
Depuis lors, MM. Renouvier, Janet, Franck, Fouillée, Th. Rei-
nach, Desdouits, etc., nous ont donné leur appréciation sur
l'ensemble ou sur quelque partie de l'œuvre de M. de Hartmann ; bien
plus, une traduction complète de la Philosophie de l'Inconscient,
faite par M. Penjon, a vu le jour en 1877 (2 in-8°. Paris, G. Bail-
lière). Mais cette dernière publication elle-même n'a rien enlevé
de son utilité au résumé rédigé par Ch. Secrétan. Plusieurs, qui
reculeraient devant la lecture de 1200 pages in-8°, seront heureux
de recourir aux 140 pages in-12° où se trouve condensée, avec

beaucoup de clarté et un grand souci d'exactitude, toute la subs-

1 Lausanne, Payot; Paris, Alcan; 1895, in-12.
2 Ce n'est donc pas sans restriction qu'il faut accepter ces mrfts de M. Penjon,

dans son introduction à la traduction de la Philosophie de l'Inconscient (I. p. lxv) :

« M. Léon Dumont, le premier philosophe français qui se soit occupé avec quelque

étendue de la Philosophie de l'Inconscient. »



174 bulletin
tance de l'ouvrage en question. Et quant à ceux qui voudront lire
le texte dans l'original ou dans la traduction intégrale, ils ne

dédaigneront point non plus le secours que peut leur procurer
cette analyse, faite avec tant de conscience par un homme si

compétent ; car elle les aidera à mieux saisir l'enchaînement des

idées, à démêler du milieu des détails et des digressions les points
saillants du système, à saisir enfin plus nettement le sens de tel
ou tel passage difficile. Uexposé analytique se prête d'autant
mieux à cet office, qu'il suit ponctuellement le texte, de chapitre
en chapitre1.

Ce que le volume des Essais nous donne à la suite, sous le titre
de Critique du système, constitue un travail à certains égards
parallèle au premier et qui parut à la même époque dans une autre
revue. Au fond, c'est encore un résumé de la Philosophie de

l'Inconscient, mais beaucoup plus succinct que le précédent et moins
strictement objectif, car Ch. Secrétan y entremêle çà et là des

explications et des observations, pour terminer le tout par quelques

pages de critique. Ces deux études avaient leur place bien
marquée dans le recueil publié en souvenir d'un homme qui, s'il
fut avant tout un penseur puissant et très personnel, ne dédaigna
jamais le sérieux examen des travaux d'autrui et put professer
con amore l'histoire de la philosophie pendant plus d'un demi-
siècle. « Bien qu'il fit peu de renvois au texte des auteurs qu'il a
soumis à sa critique incisive, nous disent les éditeurs des Essais,
Ch. Secrétan les avait étudiés avec conscience. Il possédait au plus

1 On devra cependant tenir compte des observations suivantes. La troisième

partie de la Philosophie de l'Inconscient, qui se trouvait répartie en quatorze

chapitres quand Ch. Secrétan en fit le résumé, était, lorsque M. Penjon la traduisit

(d'après la 7e édition), divisée en quinze, la fin du chapitre VII ayant été détachée

par l'auteur pour en former un huitième sous ce titre : « L'Inconscient et le Dieu

du théisme.» Pour faire concorder Ch. Secrétan avec M. Penjon, il faut donc ouvrir

un chapitre VIII au milieu de la page 147 du volume que nous annonçons, et, à

partir de là, augmenter d'un chiffre tous les numéros. En outre, on a oublié de

marquer à la dernière ligne de la page 152 le commencement du chapitre IX (ou

plutôt X, si l'on veut suivre la nouvelle numérotation). Cette omission avait déjà
été faite lors de la publication du travail de Ch. Secrétan dans notre Revue (p.378).

Il s'y était glissé aussi (p. 394, ligne 18) une erreur de mot, que reproduisent les

Essais, p. 173, ligne 2 : « bercé, » au lieu de quoi il faut lire : « percé. » Enfin,

il faut corriger, dans le volume, p. 118, le nombre XII en III, et page 158, ligne 8 :

« formes » en « forces »



PHILOSOPHIE 175

haut degré le don de pénétrer la pensée d'autrui et de la rendre
fidèlement. »

Ajoutons qu'il y a un intérêt très particulier à rencontrer l'auteur

de la Philosophie de la liberté aux prises avec celui de la
Philosophie de l'Inconscient. Par la situation subordonnée que
tous deux assignent à l'intelligence relativement à la volonté ;
par la guerre qu'ils livrent également au mécanisme matérialiste,

en relevant contre lui l'existence de la finalité ; par la
façon dont s'impose à tous deux le besoin de scruter le
tragique problème de la vie humaine, de sa valeur, de son but ; par
d'autres traits encore, dont plus d'un tient au fait que l'un comme
l'autre se rattache à la philosophie de Schelling dans son
opposition au panlogisme hégélien, Ch. Secrétan et M. de Hartmann
ne sont pas sans quelque parenté sur le terrain de la métaphysique1.

En exposant l'opinion de M. de Hartmann, qui fait tout
sortir d'un acte irrationnel du premier principe, Ch. Secrétan

pouvait-il autrement que songer aux spéculations audacieuses

auxquelles il s'était livré lui-même, une vingtaine d'années plus
tôt, pour aboutir à dépouiller le premier principe de toute
détermination primordiale et déclarer qu'il est absolument « ce qu'il
veut » Mais, si le philosophe de Lausanne trouvait celui de Berlin
d'accord avec lui pour placer à la source de toute existence un
acte d'absolue liberté, cette rencontre apparente ne devait que
faire mieux éclater la radicale divergence de leurs deux conceptions

; ainsi les pôles se font opposition l'un à l'autre
précisément parce qu'ils sont sur le même axe. Qu'entendait en

effet Secrétan par cette liberté pure dont il faisait l'essence de

l'absolu, la déclarant, du reste, — et cela dès 18482 : on l'oublie
trop volontiers, — « impossible à connaître,... extrême limite de

1 C'est précisément comme dérivant de Schelling et comme représentant avec

M. de Hartmann (disciple de Schopenhauer, mais aussi de la Philosophie de la

nature schellingienne) deux faces sous lesquelles s'est affirmée de nos jours la

la métaphysique de la volonté, queCh. Secrétan fut présenté, en 1877, aux lecteurs

de la Revue des deux mondes par M. Paul Janet. En réponse à cette étude, dont

il ne pouvait accepter entièrement le point de vue, l'auteur de la Philosophie de

la liberté écrivit une très intéressante lettre explicative, qui ne tarda pas à paraître
dans le Chrétien évangélique (juin 1877), puis dans la Critique philosophique
(23 août 1877).

2 Voyez : Philosophie de la liberté, leçons XVI et XVII (surtout pages 386 et

suivantes).



176 BULLETIN

nos pensées,... que nous pouvons atteindre, mais non pas
embrasser ?» — Rien autre chose que le fondement supralogique de
cette vie morale, qu'il faut bien que Dieu possède, puisqu'il la
réclame de nous ; rien autre chose que la source « insondable » de

cet amour, de cette « grâce, » où toute âme pieuse trouve son A et
son ß. Pour M. de Hartmann, au contraire, l'acte premier d'où
tout provient, est illogique en tant qu'absurde ; il est « bêtise
absolue, » cause néfaste de cette incommensurable misère que
constitue l'existence de l'univers. L'absolu de Ch. Secrétan se fait
« père ; » c'est dans la charité qu'il engendre un monde, sans se

laisser arrêter par les risques terribles que va courir la liberté
créée, parce que, libre lui-même, il est prêt à réparer à ses frais,
si l'on ose ainsi dire, tous les désastres possibles ; et devant ce

mystère de la bonté divine, dont il trouve en Jésus-Christ l'effective

manifestation, l'auteur de la Philosophie de la liberté
s'agenouille pour rendre grâce. Quant à l'absolu de M. de Hartmann,
il est l'Inconscient, qui, sans rime ni raison, s'est jeté tête baissée
dans la déplorable aventure de la production d'un monde digne
du fameux verdict prononcé par Méphistophélès :

alles was entsteht

Ist werth, dass es zu Grunde geh't.
Drum besser war's, dass nichts entstünde.

Et maintenant que la sottise est faite, c'est à nos dépends qu'il
faut qu'elle se répare : l'Inconscient nous engendre, nous, pauvres
humains, pour que, prenant douloureusement conscience du grand
mal de vivre, nous cherchions et trouvions enfin quelque procédé
capable d'annuler radicalement l'œuvre créatrice et de rendre la
paix à l'absolu. C'est le cas de répéter le mot du poète :

Un Dieu se fait avec nos pleurs ;

ou plutôt, non I car ce que doivent produire nos larmes, ce
n'est point l'avènement d'une divinité nouvelle et radieuse,
mais le retour au repos de celle qui n'aurait jamais dû
déployer sa malheurense puissance. Un absolu qui nous appelle
à vivre et nous doue de la faculté de souffrir, pour qu'au prix
de nos souffrances nous finissions par le sauver de la misère
où il s'est stupidement enfoncé, voilà bien l'antipode du Dieu
des chrétiens I Aussi, à côté des éloges sincères et mérités qu'il
accorde à la vaste science et à la virtuosité philosophique de M. de



PHILOSOPHIE 177

Hartmann, Ch. Secrétan ne se fait-il pas faute de placer une
sévère critique concernant cette absence totale de « respect, » ce

défaut de «vénération,» qui ne sont pas seulement blessants pour
l'instinct religieux, mais qui dénotent chez l'auteur de la
métaphysique de l'Inconscient un manque de « sens spéculatif, » de ce

sens de l'infini, du parfait, et par conséquent du mystère, sans

lequel il n'y a pas de philosophie véritable. Et à ce propos Secrétan

trace cet apophtegme caractéristique de sa propre tendance :

« Toute philosophie véritable est inachevée.... La vue ne suffit
pas au philosophe ; il ne saurait se passer de foi. »

Ces mots nous fourniraient une transition toute naturelle pour
en venir à la partie des Essais qui traite de questions religieuses,
si nous ne tenions à signaler d'abord quelques pages reproduisant
une note, jusqu'ici perdue dans un recueil difficilement abordable.
Consacrée au néo-criticisme, elle nous montre Ch. Secrétan s'expli-
quant encore une fois sur le sens de la liberté absolue qu'il reconnaît

au premier prnicipe, et refusant de la faire concorder avec
cette pure contingence, ce commencement de Dieu dans le temps,
qu'enseigne l'école de M. Renouvier. La question est d'autant plus
digne d'étude que voilà décidément les principales thèses du
renouviérisme adoptées par un des jeunes théologiens les plus
distingués que compte le protestantisme français : nous voulons
parler de M. H. Bois, qui a consacré précisément à la note dont
nous parlons quelques pages de critique dans la Revue de
Montauban (1895, p. 78 sq.)

En quelques lignes intitulées Kant et l'orthodoxie, Ch. Secrétan

répond à M. le pasteur Luigi qui avait dépeint comme désastreuse

l'influence exercée sur la théologie par le penseur de Königsberg,
et il fait voir l'heureux parti que l'apologétique peut tirer d'une

philosophie où l'imprescriptible autorité du devoir est accentuée

au point d'amener pour conclusion toute naturelle la constatation
du « mal radical, » c'est-à-dire, en définitive, du péché.

« L'existence du devoir et l'impossibilité de s'en acquitter, » le
sentiment sérieux de la coulpe et le besoin du salut, telle était, en
effet, aux yeux de Secrétan, récemment comme au début de sa

carrière, la base de toute conviction chrétienne. Pour gagner les

esprits à l'Evangile, « avant tout, il faut rallumer les lampes
devant l'autel de la loi » : voilà la pensée maîtresse des trois
études réunies et publiées en tête du volume des Essais, sous ce

THÉOL. ET PHIL. 1896 12



178 BULLETIN

titre : La crise de la religion. Ecrites en 1892 et 1893, ces pages
sont presque les novissima, verba du philosophe et permettent de

se rendre un compte exact des résultats auxquels ses incessantes
méditations l'avaient amené concernant le christianisme. On y
trouve énoncée une notion de la religion qui, fort opposée à

l'intellectualisme, suppose pour point de départ l'essai loyal d'obéir à

la voix de la conscience, mais qui ne s'épuise point tout entière
dans cette conviction que la loi morale est en possession d'un
caractère sacré. Le kantisme sert ici de prélude, d'excitant,
pourrait-on dire, mais Ch. Secrétan ne s'y arrête point, et n'accepte

pas plus de se confiner dans un pur moralisme que dans l'intellectualisme

ou le sentimentalisme : « La religion, écrit-il, ne relève
d'aucune de nos facultés plus particulièrement que des autres ;
elle veut nous posséder tout entiers. La religion est une vie. »

Celui qui sert ici d'inspirateur au philosophe est bien évidemment
son « ami paternel, » comme il le nomme, Vinet, qui, lorsqu'il

écrivait : « tout, dans la religion chrétienne, est morale 1, »

se proposait, non pas de réduire l'Evangile aux données de la
seule raison pratique, mais plutôt de vivifier les dogmes essentiels
du christianisme en montrant en eux les appuis sans lesquels la
morale serait condamnée à demeurer inachevée et caduque. « La
foi vraiment religieuse, dit Secrétan, ne saurait comprendre que
des notions propres à diriger la conduite, à fortifier la volonté en
offrant au cœur un pur aliment.... L'homme capable de réflexion
ne saurait faire entrer dans sa religion que ce qui dit quelque
chose à sa conscience, que ce qui peut influer sur sa vie intérieure
et modifier son activité. » Voilà qui, suivant comme on l'entendrait,

pourrait nous ramener tout droit à la pauvre dogmatique
des rationalistes kantiens ; nous en sommes pourtant à cent lieues.
Pourquoi Parce que cette notion du péché, du mal radical, que
Kant ne posait avec tant de force que pour la déclarer aussitôt de

nulle importance doctrinale2, constitue précisément aux yeux de

1 «Tout, dans la religion chrétienne, est morale ; la divinité du Christ, la rédemption,

tous les mystères, sont, au fond, de la morale.... L'Evangile ne pénètre dans

la région de l'intelligence pure que dans la mesure où le réclament les besoins du

cœur et ceux de la pratique. Aucun dogme oisif, aucun dogme qui soit là pour
lui-même ; l'exposition de la vérité divine s'arrête juste au point où ces besoins

ont trouvé satisfaction. » (Moralistes, p. 16.)
2 Der Satz vom angebornen Bösen ist in der moralischen Dogmatik von gar

keinem Gebrauch ; denn die Vorschriften derselben enthalten ebendieselben Pflichten,



PHILOSOPHIE 179

Ch. Secrétan le point capital, le nœud de jonction entre l'expérience

morale et le christianisme. Or du moment que le « problème
du salut » se trouve posé par la conscience, nous avons autre
chose encore à chercher dans l'Evangile que la loi parfaite de notre
conduite. Ch. Secrétan déclare que, d'après lui, l'Evangile se

résume dans les doctrines de la justification et de la sanctification ;

autrement dit dans le salut procuré par le sacrifice de Christ et se

réalisant par notre imitation du Sauveur ; autrement dit encore
dans « l'affirmation simultanée de l'humanité et de la divinité de

Christ,... l'une et l'autre impliquées dans la vie chrétienne, dans
la complète union du fidèle à Christ, qui comprend également
l'adoration et l'imitation. » Ce sont des « dogmes religieux1 » que
cette humanité du Sauveur, qui fonde la possibilité pour nous de

le prendre pour modèle, et que cette divinité, qui confère au Christ
sa fonction de médiateur. Notre auteur va jusqu'à écrire à ce

sujet : « Il est clair que la religion de ceux qui adorent Jésus-
Christ et celle de ceux qui ne l'adorent pas n'est point la même....
Jésus-Christ est en fait, pour le chrétien, un objet d'adoration.
L'anthropomorphisme, inhérent à toute religion vivante, se légitime

et se satisfait en Jésus-Christ.» Mais, s'il considère ces « points
de doctrine comme appartenant à la religion, » Ch. Secrétan ne
veut pas qu'on leur substitue indûment des « théories destinées

soit à préciser, soit à systématiser ces points vitaux, dans le but
de les rendre intelligibles. » De telles théories doivent demeurer

étrangères à la constitution de la communauté chrétienne, dont
la base est exclusivement « la vie religieuse » et ce qui lui appartient

en propre.

und bleiben auch in derselben Kraft [!], ob ein angeborner Hang 2ur Uebertretung
in uns sei, oder nicht... etc Es ist nicht wesentlich, und also nicht jedermann

nothwendig, zu wissen, was Gott zu seiner Seligkeit thue, oder gethan habe ;
aber wohl, was er selbst zu thun habe, um dieses Beistandes würdig zu werden. »

(Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft. l,es Stück, ad finem.)
1 Pour comprendre l'emploi fait ici du mot « dogme, » qu'on se rappelle le sens

que Ch. Secrétan attribuait à cette expression : « Il faut se garder de confondre

un dogme avec une théorie scientifique.... Le dogme ne résout pas les questions,

il )es signale.... C'est un problème sous la forme d'une thèse... il marque les

limites à l'intérieur desquelles doit se trouver la solution vraie d'un problème que
la vérité comprise vous oblige de poser.... Le dogme est un mystère qui s'aperçoit....

Entendu de la sorte, son prix est inestimable. » (Théologie et Religion,
p. 9-11.)



180 BULLETIN

Bien d'autres questions appelleraient encore notre attention. Il
y aurait à discuter les pages où le même philosophe qui repousse
si fermement tout système d'autorité extérieure employé comme
méthode apologétique ou dogmatique, concède, qu'en aboutissant
au Jésus historique et surtout en acceptant celui-ci pour Maître,
le chrétien se trouve placé sur un terrain où l'autorité s'impose à

certains égards : « la foi d'autorité tend donc en quelque mesure
à se greffer sur le témoignage de la conscience. » Surtout il y
aurait lieu d'examiner de près la thèse fondamentale des articles
sur la crise de la religion : cette importance énorme que l'auteur
attribue à l'apologétique, le fruit qu'il attend d'un effort qui
tendrait à raviver dans le sein des classes intelligentes de la société
la persuasion que le christianisme est la vérité ; en sorte que l'un
des premiers objets de la prière de l'Eglise devrait être aujourd'hui
de réclamer l'apparition de quelques « talents de premier ordre, »

de « prier Dieu de nous accorder un second Vinet. »

Mais ce compte-rendu s'est déjà trop allongé. Sans faire autre
chose que mentionner l'existence dans les Essais de plusieurs
notices morales et littéraires, dont la principale concerne la position

prise par Sainte-Beuve à l'égard du christianisme, terminons

par un vœu. Si l'on nous donne, comme l'avant-propos nous le
fait un peu espérer, un second volume de mélanges, — dans lequel
nous aimerions trouver, entre autres, la lettre, si importante, du
26 avril 1877, que nous avons mentionnée tantôt ; — ou s'il y a

lieu, comme nous le souhaitons, de faire plus ou moins prochainement

un second tirage du présent volume, que les éditeurs
veuillent bien indiquer à propos de chaque article la date et
l'endroit de sa première apparition. Ces renseignements, presque tout
à fait absents du volume des Essais, seraient souvent d'un grand
prix pour le lecteur attentif et lui épargneraient des recherches
difficiles. Si cela était possible, nous demanderions un peu plus
encore. Dans le morceau consacré au Néo-criticisme, Ch. Secrétan
fait allusion à des travaux antérieurs publiés par lui sur le même

sujet ; on eût aimé à les trouver indiqués en note ; il s'agit, pensons-
nous, de divers articles parus dans la Bibliothèque Universelle
en 1869, dans notre Revue en 1872, dans le Chrétien évangélique
en 1875. Et plus loin, ces trois pages sur la mort de Renan, qui
constituent un requiem si sévère, — nous ne disons pas trop
sévère, — n'auraient-elles pas perdu quelque chose du caractère
un peu abrupt qu'elles ont pu prendre aux yeux de plus d'un lec-



PHILOSOPHIE 181

teur, si l'on avait été avisé qu'ailleurs (Chrétien évangélique,
1863, p. 409 et suivantes) se trouvent développés, au moins en

partie, les motifs mûrement pesés qui justifient cette rigoureuse
sentence?

Ph. B.

Paul Duproix. — Kant et Fichte et le problème de
l'éducation1.

Je ne suis ni philosophe, ni pédagogue de profession, mais peut-
être n'en suis-je que mieux placé pour recommander à un plus
grand nombre de lecteurs un livre dont la lecture m'a autant
intéressé qu'instruit.

Bien que peu volumineux, il est très riche de pensées et encore

plus suggestif.
Le sujet est à la fois très circonscrit et très large, car quels

horizons n'ouvre pas une étude sur Kant et Fichte en regard du
problème de l'éducation Très intéressant au point de vue historique,
il n'en est pas moins éminemment actuel. Quelles nobles figures
que celles des deux philosophes, auxquelles viennent harmonieusement

s'unir celles de J.-J. Rousseau, Pestalozzi, Maine de Biran,
d'autres encore Quels événements saisissants et prodigieux que
l'écrasement si rapide de la Prusse de Frédéric II en 1807 et le

relèvement, presque aussi rapide, de l'Allemagne, auquel Fichte
contribua pour une large part! Et si la France s'est déjà dignement

ressaisie après une terrible catastrophe à laquelle se joint
encore le nom d'un Napoléon, ce n'est pas elle seulement, c'est

presque tout le monde civilisé, qui, sous l'impression de légitimes
inquiétudes sociales suscitées par l'état spirituel des populations,
aurait besoin d'entendre un nouvel appel de Fichte, pressant et

conjurant de s'occuper avant tout, moins de l'instruction du peuple

que de son éducation morale
Très captivant par lui-même, le sujet est traité par M. Duproix

avec une grande clarté, qui n'a pas dû être toujours facile à réaliser,

avec exactitude et abondance d'informations. On voit en parti-

1 Kant et Fichte et le problème de l'éducation, par Paul Duproix, professeur
à la Faculté des lettres de l'université de Genève. Genève, Georg et Cie, 1895,

239 p. in-8. Prix : 5 fr.



182 bulletin
culier que l'auteur est parfaitement au courant des remarquables
publications se rapportant plus ou moins directement à la
pédagogie, qui ont récemment paru en France.

Une première partie concerne « Kant et l'éducation de l'individu

; » une seconde, «Fichte et l'éducation delà collectivité.»
La première comprend, outre une conclusion, six chapitres

parlant successivement de la morale de Kant, de la genèse de ses

idées pédagogiques, de leurs principes généraux et d'un parallèle
entre Kant et Rousseau, enfin de la manière dont Kant comprend
l'éducation au triple point de vue physique, intellectuel, moral et
religieux.

La seconde partie, ouverte par une introduction, s'occupe tour
à tour de la genèse des idées de Fichte et de ses rapports avec
Pestalozzi, des fameux Discours à la nation allemande et des

circonstances historiques auxquelles ils se rattachaient, puis du
contenu de ces discours surla nécessité d'une éducation nouvelle,
cette éducation elle-même, son caractère national, ses rapports
avec l'Etat. Comme conclusion, un parallèle entre Kant et Fichte.

Signalons maintenant quelques-uns des traits qui nous ont le
plus frappé dans ce que raconte ce beau livre.

Kant est beaucoup moins connu comme pédagogue que comme
philosophe, et cependant il mérite aussi de l'être sous ce premier
aspect. Après avoir été neuf ans précepteur dans plusieurs familles,
il revenait souvent dans ses cours à l'Université sur les questions
d'éducation ; ses premiers ouvrages de philosophie y font de

fréquentes allusions ; en outre, il donnait à certaines époques un
cours spécial de pédagogie. Il prenait, il est vrai, pour texte de

ces leçons, le livre d'un de ses collègues, Samuel Bock, mais sans
s'y astreindre, et il notait au fur et à mesure ses impressions et
ses idées. Ces notes, qu'il avait écrites, suivant son habitude, sur
des papiers séparés, il les confia, dans les dernières années de sa

vie, à un de ses jeunes collègues, Théod. Rink. qui lui avait
demandé la permission de les publier, et elles formèrent le Traité de

pédagogie, qui parut en 1803, un an avant la mort de Kant. Il est,
dit-on, d'une lecture aussi facile qu'instructive, aussi attrayante
que solide.

De 1747 à 1760, la pensée de Kant avait été dominée presque
exclusivement par l'influence de Newton. Quelques années plus
tard, les œuvres de Rousseau arrivèrent à Königsberg, et Kant
fut subjugué du premier coup. Il lut avidement l'Emile, la Nou-



PHILOSOPHIE 183

velie Héloïse, le Contrat social, parus successivement de 17591 à

1762, et la révolution que cette lecture fit dans ses idées se manifesta

bientôt dans son enseignement et dans ses écrits. Dès lors
l'étude de la nature n'eut plus que la seconde place dans ses

préoccupations, les problèmes de la science morale prirent insensiblement

le premier rang. Tel était son enthousiasme pour Jean-
Jacques qu'il écrivait: « Newton le premier a découvert que l'ordre
et la régularité des effets sont associés à la plus grande simplicité
des moyens là où, avant lui, on ne voyait qu'une variété
désordonnée, mal agencée ; et l'on sait désormais que les comètes
décrivent des orbites géométriques. Rousseau, de son côté, fut aussi
le premier à discerner la vraie nature de l'homme sous la diversité

des formes factices qui la cachent profondément ; il a mis en
lumière une loi cachée, qui lui permet de justifier la Providence.

Depuis Newton et Rousseau, Dieu est justifié. »

De 1765 à 1770, Kant se consacra à des études de philosophie
morale sous l'influence prédominante de Rousseau, mais aussi
sous celle de Hume, il est vrai, qui le réveilla, dit-il lui-même, de

son sommeil dogmatique et lui inspira sa théorie de la connaissance.

Les premières traces de son système définitif apparaissent
en 1770 ; en 1781 il publia la Critique de la raison pure et, peu
d'années après, le Fondement de la métaphysique des mœurs et
la Critique de la raison pratique. On suppose que c'est en 1780

que Kant rédigea les notes recueillies dans le Traité depédagogie,
et le grand philosophe y apparaît affranchi de l'influence de

Rousseau et se séparant de lui sur plusieurs points. Si pour le

philosophe genevois, l'enfant est bon en naissant, ses penchants
irréprochables et de nature à nous servir de guide, Kant affirme

que l'homme à sa naissance n'est ni bon, ni mauvais. Il dit même
« que l'enfance a des inclinations qui l'attirent, malgré les efforts
de la raison, en sens contraire. Il peut seulement devenir moralement

bon par la vertu, c'est-à-dire par une contrainte qu'il exerce

sur lui-même. » — Emile est un enfant de la nature, élevé par elle
et pour la satisfaction de ses besoins. La véritable fin de l'éducation

qu'il reçoit semble être le triomphe de l'instinct, l'exaltation
de la sensibilité. Kant, au contraire, veut bien sans doute faire
leur place aux penchants légitimes, mais leur rôle ne doit être

1 M. Duproix dit: de 1761 à 1762. Mais la Nouvelle Héloïse parut de 1759 à 1760,

d'après Am. Roget: /.-/. Rousseau et ses œuvres, Genève 1878, p. XXIX.



184 BULLETIN

que provisoire. L'enfant devra s'accoutumer à agir d'après des
maximes et non par des mobiles. Soumission finale des penchants,
accord de la volonté avec les principes de la raison et avec la loi,
tel doit être l'idéal. — L'éducation selon Rousseau se divise en trois
phases successives. Elle n'aura d'abord pour objet que le corps et
les sens. Puis l'éducation intellectuelle pourra commencer vers
douze ans, et l'éducation morale, à quinze. Pour Kant, l'éclosion
de la personnalité humaine commence de bonne heure et doit être
aussitôt surveillée. Surtout il ne croit pas que l'on doive attendre
jusqu'à quinze ans pour s'occuper de l'éducation morale et
religieuse. — Jusqu'à douze ans, Emile est dirigé par la nécessité. Il est
mis dans la dépendance des choses, et non dans celle des hommes.
« Plus de châtiment, dit Jean-Jacques. La nature doit être l'unique
maltresse des enfants, ils ne recevront de leçons que de la simple
expérience. Il ne faut jamais infliger aux enfants le châtiment
comme châtiment, il doit toujours leur arriver comme une suite
naturelle de leur mauvaise action. Ne leur parlez pas d'obéissance,
d'autorité, de devoir, ces mots, pour eux, ne signifient rien. »

D'après Kant, on peut bien appliquer, dans certaines circonstances,
ce qui a été justement appelé « la discipline des réactions
naturelles, » mais une éducation positive n'en est pas moins nécessaire
dès les premières années. De là l'importance attachée à| cette règle:
les enfants doivent prendre l'habitude de se soumettre volontairement

à la loi. De là aussi des préceptes sur l'obéissance à exiger
d'eux. Elle n'est qu'un moyen pour amener plus tard l'enfant à

agir et à se décider par lui-même. Obéir à ses supérieurs est chez

lui la première forme de la liberté.
Si Kant a d'abord subi si fortement l'influence de Rousseau,

quitte à réagir ensuite fort heureusement, Fichte n'a pas tardé à

s'enthousiasmer pour les idées de Pestalozzi et, quand il s'en est
écarté, ce n'a pas été pour réaliser un progrès.

Pestalozzi, né à Zurich en 1746, avait déjà publié ses principaux
ouvrages pédagogiques et venait même d'être proclamé par
l'Assemblée nationale citoyen français en même temps que Washington

et Klopstock, lorsque Fichte fit sa connaissance en 1793 sur
les bords du lac de Zurich. Bientôt, sur la demande de Pestalozzi
et de Lavater, il expliqua à un cercle d'amis la philosophie de

Kant, dont il était devenu le disciple, après avoir d'abord été très
influencé par Spinoza. En 1795, Pestalozzi écrivait à Fellenberg:
«J'ai constaté avec satisfaction, en m'entretenant avec Fichte, que



PHILOSOPHIE 185

je suis arrivé par mes expériences personnelles à peu près aux
mêmes résultats que la philosophie kantienne. » Dans un écrit
qu'il publia en 1797, il émettait cette belle formule : « Je me
perfectionne moi-même quand je fais de ce que je dois la loi de ce

que je veux. » La liaison de Fichte et de Pestalozzi se transforma
en une solide amitié. Le philosophe allemand resta toujours en
correspondance avec le pédagogue suisse, dont il contribua plus que
personne à répandre les idées.

Peu après la catastrophe de léna (mai 1806), Napoléon entra à

Berlin et, en juin 1807, le traité de Tilsitt consommait la ruine et
l'humiliation de la Prusse. Fichte avait quitté Berlin après l'entrée
des Français, mais il y revint en 1807 et, à peine de retour, il y
prononça ses Discours â la nation allemande, dans une salle où

plus d'une fois les tambours français, qui passaient dans la rue,
étouffèrent la voix de l'orateur. Tout Berlin était là. La jeunesse
surtout fut comme électrisée par l'audacieux langage du philosophe

soudainement converti d'un cosmopolitisme excessif au
patriotisme le plus ardent. Dans les premiers discours, il décrit la
situation morale de l'Allemagne vaincue, la nécessité de relever
l'esprit national et l'impossibilité de le faire sans transformer
l'éducation. « Tout le mal, dit-il dès le début, vient de notre
profond égoïsme : égoïsme des gouvernés et des gouvernants. Jusqu'à
présent, chacun, prince ou sujet, n'a songé qu'à son avantage et à

son bien-être personnel. Chacun semblait vivre isolé, l'individu
ne songeait pas qu'il faisait partie d'une collectivité à laquelle il
faut savoir sacrifier, s'il est nécessaire, son existence et ses intérêts

personnels. Voilà pourquoi nous sommes tombés si bas! Nos
malheurs étaient donc inévitables et mérités. Si le mal actuel
résulte de la corruption nationale et d'une commune dégradation,
la nation dégradée ne peut renaître à une vie nouvelle que par
un changement radical de toute notre conduite. Tous et chacun,
nous devons travailler à notre régénération. Ce qu'il nous faut
pour cela, c'est une éducation nouvelle, morale et nationale. Point
de régénération nationale sans une régénération morale. Point de

régénération morale sans une éducation énergique, s'occupant à
la fois de tout l'homme et de tout le peuple. »

Fichte expose ensuite les principes qui doivent former la base
de cette éducation nouvelle, et il montre en Pestalozzi l'homme
providentiel choisi pour la diriger.

Dans Léonard et Gertrude, Pestalozzi n'avait-il pas raconté



186 BULLETIN

précisément la régénération d'un village par le concours de la
législation, de l'administration, de la religion et de l'école, mais
surtout de la famille et plus particulièrement de la mère? Sous ce

dernier rapport, Fichte se séparait de Pestalozzi, car il demandait
que les élèves fussent entièrement séparés de la société corrompue
qu'ils étaient destinés à remplacer, et vécussent dans un milieu
spécial créé pour eux, par eux et organisé strictement d'après les

règles de la pure morale.
L'effet des Discours fut considérable, non seulement à Berlin,

mais dans toute l'Allemagne. Livrés presque aussitôt à l'impression,
ils obtinrent en très peu de temps un immense succès de popularité.

On a dit justement que depuis Luther,personne n'avait jamais
ainsi parlé aux Allemands. C'est Fichte qui, pour la première
fois, formula avec précision l'idée de l'unité allemande. Il rallia
autour d'une foi commune les esprits hésitants, désorientés,
découragés et, en rendant l'Allemagne consciente d'elle-même,
reconstitua une unité morale, qui devait aboutir plus tard à l'unité
politique.

Les discours de Fichte contribuèrent aussi à faire connaître
Pestalozzi. Des hommes d'Etat et des pédagogues accoururent à

Yverdon pour y étudier sa méthode- Les principaux directeurs
d'écoles normales l'adoptèrent. L'exemple de la Prusse fut suivi
par les autres Etats de l'Allemagne. Des écoles normales furent
fondées pour propager les nouveaux principes, et partout les
écoles furent réorganisées.

De leur côté, les Universités se renouvelèrent et celle de Berlin
fut richement fondée malgré la détresse des temps. Les étudiants

y affluèrent. Napoléon qui surveillait minutieusement le militaire
prussien, ne se préoccupa point de cette machine de guerre que
Humboldt et ses amis construisirent au centre même du royaume
vaincu. En 1813 et 1814 presque tous les étudiants s'enrôlèrent et
la masse du peuple allemand fut entraînée. Grâce à eux l'enthousiasme

produit par la morale de Kant et la parole de Fichte devint
contagieux. Aussi a-t-on pu dire : « Sans Kant et sans Fichte, point
de guerre d'indépendance. »

Hommes d'Etat ou de science n'avaient fait que répéter ce qu'avait

dit Fichte sur la nécessité d'une éducation nouvelle, à la fois
scientifique et morale. Mais au lieu de l'internat rigoureux, sorte
de monastère laïque, que le philosophe avait imaginé et qui
rappelait trop Sparte et la République de Platon, on voulut des éta-



PHILOSOPHIE 187

blissements permettant la vie de famille et accordant la plus
grande liberté possible.

Fichte, comme Kant, vise d'abord l'éducation de l'individu,
mais il s'en préoccupe surtout en vue de la collectivité et

particulièrement de la nation. Sous ce rapport, il complète Kant, et

il le complète aussi d'une autre manière. Kant se défiait du sentiment

et beaucoup trop, il s'en tenait trop exclusivement à la raison
et à la loi; à cet égard, il différait entièrement de Jean-Jacques et

en était même la contre-partie. Bien différent est Fichte, homme
d'enthousiasme au plus haut degré et d'ailleurs ayant beaucoup
profité de Pestalozzi. Pour former dans l'homme une volonté ferme
et bonne, il faut selon Fichte, une impulsion. L'homme ne peut
vouloir que ce qu'il aime. L'amour est le puissant mobile qui doit
être mis en activité. La politique et la pédagogie se sont trop
longtemps appuyées sur l'égoïsme. L'amour désintéressé doit lui
être substitué. « Il faut que nous fassions l'éducation de la volonté
individuelle par le développement de l'intelligence et de l'amour,
qui, à eux deux, créeront l'habitude ou l'obligation nécessaire de

faire le bien. Tout le système reposera sur cette loi de l'intelligence
et de la liberté, enchaînées, pour ainsi dire, par l'amour. » Il en
résultera pour l'élève un tel plaisir, un bonheur si complet dans

l'amour du bien, que sa volonté sera désormais disposée à réaliser
en lui et autour de lui l'idéal qu'il aura lui-même développé dans

son intelligence. Il sera habitué à tout faire avec amour, sans idée
de contrainte ou d'intérêt. Son cœur, formé à l'amour du bien par
le libre épanouissement de l'intelligence et de la volonté, ne
s'ouvrira plus à l'égoïsme ni aux mauvaises passions ou, s'il est appelé
à les connaître, elles arriveront trop tard et trouveront la place
bien gardée. —

En général, le point de vue pédagogique auquel se place M.
Duproix nous paraît élevé, plein de hon sens, très équilibré ; il est

cependant une page, fort intéressante, d'ailleurs, et que j'aime à

citer, qui m'appelle à faire de sérieuses réserves et à aborder une
sphère d'idées, à laquelle l'auteur ne touche guère, sans doute de

propos délibéré, mais qui n'en est pas moins de la plus haute
importance.

« Kant, dit-il (p. 133), oublie que, quelle que soit l'importance
de l'idée du devoir ou de l'obligation, il y aquelque chose de plus
élevé encore, à savoir le dévouement, c'est-à-dire une abnégation
et un sacrifice de soi-même qui n'a plus rien d'obligatoire, mais



188 BULLETIN

qui n'en est certes pas moins admirable, et de plus, il a le tort de
vouloir exclure absolument des actions humaines, sous prétexte
qu'il en altérerait la pureté, le concours de tous les sentiments,
même les plus généreux et les plus bienfaisants, comme la sympathie,

l'amour, la pitié, etc. Ce double défaut de la morale kantienne
n'apparaît nulle part plus clairement que dans... la pédagogie.

En matière d'éducation, n'est-on pas d'accord pour dire que le

grand principe, c'est le dévouement, l'amour?
Le cœur, n'est-ce pas le grand moteur? n'est-ce pas la force

qui met en jeu tous les organes, qui suscite toutes les énergies de

l'intelligence et de la volonté
Ni le devoir seul, ni la sensibilité seule.

Union indissoluble du devoir et de l'amour. Le devoir comme
but et comme régulateur, l'amour comme moteur, comme
puissance dynamique, voilà, nous semble-t-il, une devise plus
complète, qui s'inspirera à la fois et de Kant et de Rousseau. C'est
dans cette devise synthétique que fut, croyons-nous, le grand
secret de la puissance réformatrice de Pestalozzi. »

Et d'abord, peut-on dire qu' «il y a quelque chose de plus élevé

encore que l'idée du devoir, à savoir le dévouement, c'est-à-dire

une abnégation et un sacrifice de soi-même qui n'a plus rien
d'obligatoire, mais qui n'en est certes pas moins admirable » Le
dévouement lui-même ne rentrerait donc pas dans le devoir, il serait

surérogatoire ; l'homme qui se dévoue, dépasserait la limite de ce

qu'il est obligé de faire. Mais cela n'impliquerait-il pas une
conception du devoir singulièrement au-dessous de ce qu'il est en
réalité? Si je ne me trompe, les véritables héros seraient les
premiers à reconnaître qu'ils n'ont jamais fait plus que leur devoir
et à rappeler ainsi une parole bien connue du Seigneur Jésus

(Luc XVII, 10). Fichte lui-même disait au début de sa carrière de

professeur et en parlant de ce que devait sentir chacun de ses
auditeurs : « Je suis prêtre de la vérité, je suis à son service; je me
suis engagé à tout faire, tout oser, tout souffrir pour elle. Si pour
elle, je suis haï et persécuté, si je dois mourir à son service
ferais-je rien de plus, rien autre que ce qu'il me fallait absolument
faire? » (Page 143.) Et Kant, n'a-t-il pas dit dans la Critique de la
raison pure : « De même que l'idée donne la règle, l'idéal sert de

prototype pour la complète détermination de la copie, et nous
n'avons pas d'autre mesure de nos actions que la conduite de cet
homme divin que nous trouvons dans notre pensée, avec lequelnous



PHILOSOPHIE 189

nous comparons et d'après lequel nous nous jugeons et nous
corrigeons, mais sans jamais pouvoir atteindre sa perfection; » puis
dans la Critique de la raison pratique: «Lia morale chrétienne
dispose son précepte, comme cela doit être, avec tant de pureté
et de sévérité, qu'elle enlève à l'homme la confiance de s'y
conformer complètement, du moins dans cette vie ; mais en retour,
elle le relève en ce sens que nous pouvons espérer que, si nous
agissons aussi bien que cela est en notre pouvoir, ce qui n'est

pas en notre pouvoir nous viendra ultérieurement d'un autre
côté, que nous sachions ou non de quelle façon » (Page 124,

note.)
En second lieu, peut-on séparer le devoir et l'amour en disant :

« Union indissoluble du devoir et de l'amour. Le devoir comme
but et comme régulateur, l'amour comme moteur, comme
puissance dynamique »? Le devoir n'est-il pas aussi, et surtout, amour,
amour pour Dieu et amour pour le prochain, car je ne sache rien
de plus profondément vrai que ce que le Seigneur Jésus a présenté
comme le Sommaire de la loi (Matth. XXII, 40) Mais est-ce à

dire que, parce que l'amour est lui-même but et régulateur, il ne
soit pas aussi moteur et puissance dynamique? Ah bien loin de là,
l'amour est l'un et l'autre; mais il est un certain amour qui est

tout particulièrement un mobile, et le plus grand qui soit connu
pour la vie morale, c'est l'amour pour Christ, le Médiateur entre
Dieu et l'homme. Pour nous, chrétiens, n'est-ce pas l'amour pour
Christ en retour de celui qu'il nous a témoigné, qui, en principe, est
lui-même l'accomplissement de la loi, de l'amour pour Dieu et de

l'amour pour le prochain, et qui ne peut pas vivre et se développer
sans produire réellement en nous le progrès de ces deux amours,
c'est-à-dire l'accomplissement de toute la loi?

Si l'on veut que l'éducation exerce toute l'influence qu'elle peut
exercer et qui serait si souhaitable, il nous semble évident qu'elle
doit être chrétienne, profondément et largement chrétienne. Mais il
est certain que cette considération pourrait en susciter bien d'autres;

car comment, en particulier, avoir à notre époque une éducation

générale vraiment chrétienne sous la direction prépondérante
de l'Etat et en plein régime de liberté de conscience? Ne faudrait-il
pas avant tout que l'Ecole fût, comme aux Etats-Unis, foncière-

' ment indépendante de l'autorité politique, tout en étant soumise,
de sa part, à un légitime contrôle?

Il y a là de graves problèmes posés par le temps présent, mais



190 REVUES

dont on se préoccupe peu sur le continent européen et dont la so

lution n'y paraît point prochaine.
M. le professeur Duproix ne les aborde pas, mais nous n'en

sommes pas moins très reconnaissant pour la belle étude qu'il
nous a donnée, et très heureux de ce que l'enseignement de la
pédagogie lui a été confié dans l'Université de Genève. Son livre
nous paraît bien appartenir à une très honorable tradition nationale,

où figurent les noms de J.-J. Rousseau, de Pestalozzi, de

Mme Necker-de Saussure, du père Gérard, des Naville et de Vinet1.
L. Thomas.

1 On doit donc se réjouir du succès qu'à obtenu le livre, surtout en France, et

de la nécessité déjà survenue d'une seconde édition.

REVUES

Neue Jahrbücher für deutsche Theologie

Troisième livraison.
Ernst Hümpel : Nicétas, évêque de Ramesiana. Etude critique

et littéraire sur l'histoire du symbole baptismal de l'ancienne
Eglise. — Steude : Chritianisme et science de la nature, IV. —
Zöckler : Les légendes diluviales de l'antiquité et Genèse, chap.
VII à IX.

Quatrième livraison.
Steude : Christianisme et science de la nature, IV. (Fin.) —

Hümpel : Nicétas. (Fin.)— Valeton : Le Dieu d'Israël.— Zöckler :

Le déluge. (Fin.)— M. Boy : Le baptême des enfants.

Neue kirchliche Zeitschrift
Onzième livraison.

Burck : Rob. Kübel. (Fin.)— Th. Zahn : Une ancienne inscription

funéraire chrétienne et ses interprètes les plus récents.—
Nösgen : La doctrine des symboles luthériens touchant l'Ecriture
sainte.

Douzième livraison.
Wohlenberg : Nicolas d'Antioche et les Nicolaïtes. — Rocholl :

Fréd. de Maltzan. — Kühn : Pour servir à l'introduction aux deux
épîtres aux Corinthiens.— Resch : Qu'est-ce que Paul entend par
le sceau du Saint-Esprit?


	Philosophie

