Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 29 (1896)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILOSOPHIE 173

la premiére épitre de Jean : Diew est amour. Le chrétien est
amour.

Nous terminerons cette rapide revue en reproduisant une cita-
tion de Bonifas (p. 493) : « Jean est ’apdtre de I’'amour. Tout,
pour lui, se résume dans ce mot supréme. L’amour de Dieu envers
les hommes, voila tout le dogme chrétien; ’amour des hommes
envers Dieu et envers leurs fréres, voila toute la morale chré-
tienne. » JEAN-JACQUES PARANDER.

PHILOSOPHIE

CH. SECRETAN. — ESsAIS DE PHILOSOPHIE ET DE LITTERATURE!

La moitié de ce volume est formée par une étude sur ’ouvrage
principal de M. Ed. de Hartmann, ou plutot par deux études con-
sacrées a ce sujet. La premiére n’est autre que I'exposé analytique
de la Philosophie de U'Inconscient, qui parut ici-méme, en avril
et en juillet 1872, a une date ou les lecteurs de langue francaise
n’avaient aucun moyen de se renseigner sur ce systéme ; car les
articles que M. Léon Dumont devait bientét lui consacrer dans la
Revue des cours scientifiques (7 septembre et 28 décembre 1872 ;
puis, 3 juin et 14 octobre 1876) n’étaient pas encore publiés 2.
Depuis lors, MM. Renouvier, Janet, Franck, Fouillée, Th. Rei-
nach, Desdouits, etc., nous ont donné leur appréciation sur I’en-
semble ou sur quelque partie de I'ccuvre de M. de Hartmann ; bien
plus, une traduction compléte de la Philosophie de I’Inconscient,
faite par M. Penjon, a vu le jour en 1877 (2 in-8¢. Paris, G. Bail-
liére). Mais cette derniére publication elle-méme n’a rien enlevé
de son utilité au résumé rédigé par Ch. Secrétan. Plusieurs, qui
reculeraient devant la lecture de 1200 pages in-8¢, seront heureux
de recourir aux 140 pages in-12¢ ou se trouve condensée, avec
beaucoup de clarté et un grand souci d’exactitude, toute la subs-

1 Lausanne, Payot; Paris, Alcan ; 1895, in-12.

2 Ce n'est donc pas sans restriction qu’il faut accepter ces mdts de M. Penjon,
dans son introduction a la traduction de la Philosophie de I'Inconscient (1. p. LXV) :
« M. Léon Dumont, le premier philosophe francais qui se soit occupé avec quel-
que étendue de la Philosophie de I'Inconscient. »



174 BULLETIN

tance de ’ouvrage en question. Et quant & ceux qui voudront lire
le texte dans Poriginal ou dans la traduction intégrale, ils ne
dédaigneront point non plus le secours que peut leur procurer
cette analyse, faite avec tant de conscience par un homme si
compétent ; car elle les aidera & mieux saisir 'enchainement des
idées, a déméler du milieu des détails et des digressions les points
saillants du systéme, a saisir enfin plus nettement le sens de tel
ou tel passage difficile. L’exrposé analytique se préte d’autant
mieux a cet office, qu’il suit ponctuellement le texte, de chapitre
en chapitre 1.

Ce que le volume des Essais nous donne a la suite, sous le titre
de Critiqgue du systéme, constitue un fravail a certains égards
paralléle au premier et qui parut 4 la méme époque dans une autre
revue. Au fond, c’est encore un résumé de la Philosophie de I'In-
conscient, mais beaucoup plus succinet que le précédent et moins
strictement objectif, car Ch. Secrétan y entreméle ca et 1a des
explications et des observations, pour terminer le tout par quel-
ques pages de critique. Ces deux études avaient leur place bien
marquée dans le recueil publié en souvenir d’'un homme qui, s’il
fut avant tout un penseur puissant et trés personnel, ne dédaigna
jamais le sérieux examen des fravaux d'autrui et put professer
con amore I'histoire de la philosophie pendant plus d’un demi-
siecle. « Bien qu’il fit peu de renvois au texte des auteurs qu’il a
gsoumis a sa critique incisive, nous disent les éditeurs des Essais,
Ch. Secrétan les avait étudiés avec conscience. Il possédait au plus

1 On devra cependant tenir compte des observations suivantes. La troisiéme
partie de la Philosophie de UInconscienf, qui se trouvait répartie en quatorze
chapitres quand Ch, Secrétan en fit le résumé, était, lorsque M. Penjon la traduisit
(d’aprés la 7e édition), divisée en quinze, la fin du chapitre VII ayant été détachée
par l'auteur pour en former un huitiéme sous ce titre : « L’Inconscient et le Dieu
du théisme.» Pour faire concorder Ch. Secrétan avec M. Penjon, il faut done ouvrir
un chapitre VIII au milieu de la page 147 du volume que nous annongons, ct, &
partir de 13, augmenter d’un chiffre tous les numéros. En outre, on a oubli¢ de
marquer a la derniére ligne de la page 152 le commencement du chapitre IX (ou
plutdt X, si I'on veut suivre la nouvelle numérotation). Cette omission avait déja
été faite lors de la publication du travail de Ch. Secrétan dans notre Revue (p.378).
Il s’y était glissé aussi (p. 394, ligne 18) une erreur de mot, que reproduisent les
Essais, p. 173, ligne 2 : « bercé, » au lieu de quoi il faut lire : « percé. » Enfin,
il faut corriger, dans le volume, p. 118, le nombre XII en III, et page 158, ligne 8 :
« formes » en « forces.»



PHILOSOPHIE 175

haut degré le don de pénétrer la pensée d’autrui et de la rendre
fidélement. »

Ajoutons qu’il y a un intérét trés particulier a rencontrer 1'au-
teur de la Philosophie de la liberté aux prises avec celui de la
Philosophie de U'Inconscient. Par la situation subordonnée que
tous deux assignent a lintelligence relativement a la volonté;
par la guerre qu’ils livrent également au mécanisme matéria-
liste, en relevant contre lui D’existence de la finalité; par la
facon dont s’impose a tous deux le besoin de scruter le tra-
gique probléme de la vie humaine, de sa valeur, de son but; par
d’autres traits encore, dont plus d’un tient au fait que I'un comme
Pautre se rattache a la philosophie de Schelling dans son oppo-
sition au panlogisme hégélien, Ch. Secrétan et M. de Hartmann
ne sont pas sans quelque parenté sur le terrain de la métaphy-
sique . En exposant 'opinion de M. de Hartmann, qui fait fout
sortir d’'un acte irrationnel du premier principe, Ch. Secrétan
pouvait-il autrement que songer aux spéculations audacieuses
auxquelles il s’était livré lui-méme, une vingtaine d’années plus
tdt, pour aboutir a dépouiller le premier principe de toute déter-
mination primordiale et déclarer qu’il est absolument « ce qu’il
veut ? » Mais, si le philosophe de Lausanne trouvait celui de Berlin
d’accord avec lui pour placer a la source ae toute existence un
acte d’absolue liberté, cette rencontre apparente ne devait que
faire mieux éclater la radicale divergence de leurs deux concep-
tions ; ainsi les pdles se font opposition I'un & 'autre préei-
sément parce qu’ils sont sur le méme axe. Qu’entendait en
effet Secrétan par cette liberté pure dont il faisait I'essence de
I’'absolu, la déclarant, du reste, — et cela dés 18482 : on l'oublie
trop volontiers, — « impossible & connaitre,... extréme limite de

1 C’est précisément comme dérivant de Schelling et comme représentant avec
M. de Hartmann (disciple de Schopenhauer, mais aussi de la Philosophie de la
nature schellingienne) deux faces sous lesquelles s’est affirmée de nos jours la
la métaphysique de la volonté, que Ch. Secrétan fut présenté, en 1877, aux lecteurs
de la Revue des deux mondes par M. Paul Janet. En réponse a cette étude, dont
il ne pouvait accepter entiérement le point de vue, I'auteur de la Philosophie de
lg liberté écrivit une trés intéressante lettre explicative, qui ne tarda pas a paraitre
dans le Chrétien évangélique (juin 1877), puis dans la Critique philosophique
(23 aoiit 1877).

2 Voyez : Philosophie de la liberté, lecons XVI et XVII (surtout pages 386 et
suivantes).



176 BULLETIN

nos penseées,... que nous pouvons atteindre, mais non pas em-
brasser? » — Rien autre chose que le fondement supralogique de
cette vie morale, qu’il faut bien que Dieu posséde, puisqu’il la
réclame de nous ; rien autre chose que la source « insondable » de
cet amour, de cette « grace, » ol toute 4me pieuse trouve son A et
son &. Pour M. de Hartmann, au contraire, 1’acte premier d’ol
tout provient, est illogique en tant qu’absurde; il est « bétise
absolue, » cause néfaste de cette incommensurable misére que
constitue I'existence de 'univers. [’absolu de Ch. Secrétan se fait
«pére; » c’est dans la charité qu’il engendre un monde, sans se
laisser arréter par les risques terribles que va courir la liberté
créée, parce que, libre lui-méme, il est prét a réparer a ses frais,
sil’on ose ainsi dire, tous les désastres possibles; et devant ce
mystére de la bonté divine, dont il trouve en Jésus-Christ I'effec-
tive manifestation, ’auteur de la Philosophie de la liberte s’age-
nouille pour rendre griace. Quant a ’absolu de M. de Hartmann,
il est I'Inconscient, qui, sans rime ni raison, s’est jeté téte baissée
dans la déplorable aventure de la production d’un monde digne
du fameux verdict prononcé par Méphistophélés :
. alles was entsteht

Ist werth, dass es zu Grunde geh't.
Drum besser wir’s, dass nichts entstiinde.

Et maintenant que la sottise est faite, ¢’est & nos dépends qu’il
faut qu’elle se répare : I'Inconscient nous engendre, nous, pauvres
humains, pour que, prenant douloureusement conscience du grand
mal de vivre, nous cherchions et trouvions enfin quelque procédé
capable d’annuler radicalement I'ccuvre créatrice et de rendre la
paix a Pabsolu. C’est le cas de répéter le mot du poéte :

Un Dieu se fait avec nos pleurs ;

ou plutét, non! car ce que doivent produire nos larmes, ce
n'est point l'avénement d’une divinité nouvelle et radieuse,
mais le retour au repos de celle qui n’aurait jamais dd dé-
ployer sa malheurense puissance. Un absolu qui nous appelle
a vivre et nous doue de la faculté de souffrir, pour qu’au prix
de nos souffrances nous finissions par le sauver de la misére
ol il s’est stupidement enfoncé, voila bien I'antipode du Dieu
des chrétiens! Aussi, & c6té des éloges sincéres et mérités qu’il
accorde & la vaste science et 4 la virtuosité philosophique de M. de



PHILOSOPHIE 177

Hartmann, Ch. Secrétan ne se fait-il pas faute de placer une
séveére critique concernant cette absence totale de « respect,» ce
défaut de «vénération,» qui ne sont pas seulement blessants pour
Pinstinct religieux, mais qui dénotent chez I'auteur de la méta-
physique de ’'Inconscient un manque de « sens spéculatif, » de ce
sens de 'infini, du parfait, et par conséquent du mystére, sans
lequel il n’y a pas de philosophie véritable. Et 4 ce propos Secré-
tan trace cet apophtegme caractéristique de sa propre tendance :
« Toute philosophie véritable est inachevée.... La vue ne suffit
pas au philosophe : il ne saurait se passer de foi. »

Ces mots nous fourniraient une transition toute naturelle pour
en venir 4 la partie des Essais qui traite de questions religieuses,
si nous ne tenions 4 signaler d'abord quelques pages reproduisant
une note, jusqu’ici perdue dans un recueil difficilement abordable.
Consacrée au néo-criticisme, elle nous montre Ch. Secrétan s’expli-
quant encore une fois sur le sens de la liberté absolue qu’il recon-
nait au premier prnicipe, et refusant de la faire concorder avec
cette pure contingence, ce commencement de Dieu dans le temps,
qu’enseigne I'école de M. Renouvier. La question est d’autant plus
digne d’étude que voila décidément les principales théses du
renouviérisme adoptées par un des jeunes théologiens les plus
distingués que compte le protestantisme francais : nous voulons
parler de M. H. Bois, qui a consacré précisément a la note dont
nous parlons quelques pages de critique dans la Revue de Mon-
tauban (1895, p. 78 sq.)

En quelques lignes intitulées Kant et Porthodoxie, Ch. Secrétan
répond 4 M. le pasteur Luigi qui avait dépeint comme désastreuse
I'influence exercée sur la théologie par le penseur de Konigsberg,
et il fait voir ’heureux parti que I'apologétique peut tirer d’une
philosophie ol I'imprescriptible autorité du devoir est accentuée
au point d’amener pour conclusion toute naturelle la constatation
du « mal radical, » ¢’est-a-dire, en définitive, du péché.

« L’existence du devoir et I’impossibilité de s’en acquitter, » le
senfiment sérieux de la coulpe et le besoin du salut, telle était, en
effet, aux yeux de Secrétan, récemment comme au début de sa
carriére, la base de toute conviction chrétienne. Pour gagner les
esprits a I’'Evangile, « avant tout, il faut rallumer les lampes
devant T'autel de la loi » : voild la pensée maitresse des trois
études réunies et publiées en téte du volume des Essais, sous ce

THEOL. ET PHIL. 1896 12



178 BULLETIN

titre : La crise de la religion. Ecrites en 1892 et 1893, ces pages
sont presque les novissima verba du philosophe et permettent de
se rendre un compte exact des résultats auxquels ses incessantes
méditations P’avaient amené concernant le christianisme. On y
trouve énoncée une notion dela religion qui, fort opposée a I'intel-
lectualisme, suppose pour point de départ I'essai loyal d’obéir a
la voix de la conscience, mais qui ne s’épuise point tout entiére
dans cette conviction que la loi morale est en possession d'un
caractére sacré. Le kantisme sert ici de prélude, d’excitant, pour-
rait-on dire, mais Ch. Secrétan ne s’y arréte point, et n’accepte
pas plus de se confiner dans un pur moralisme que dans 'intellec-
tualisme ou le sentimentalisme : « La religion, écrit-il, ne reléve
d’aucune de nos facultés plus particuliérement que des autres;
elle veut nous posséder tout entiers. La religion est une vie. »
Celui qui sert ici d’'inspirateur au philosophe est bien évidemment
son « ami paternel, » comme il le nomme, Vinet, qui, lors-
quil écrivait : « tout, dans la religion chrétienne, est morale!, »
se proposait, non pas de réduire I’'Evangile aux données de la
seule raison pratique, mais plutot de vivifier les dogmes essentiels
du christianisme en montrant en eux les appuis sans lesquels la
morale serait condamnée & demeurer inachevée et caduque. « La
foi vraiment religieuse, dit Secrétan, ne saurait comprendre que
des notions propres & diriger la conduite, a fortifier la volonté en
offrant au coeur un pur aliment.... L’homme capable de réflexion
ne saurait faire entrer dans sa religion que ce qui dit quelque
chose a sa conscience, que ce qui peut influer sur sa vie intérieure
et modifier son activité. » Voila qui, suivant comme on I’enten-
drait, pourrait nous ramener tout droit & la pauvre dogmatique
des rationalistes kantiens ; nous en sommes pourtant a cent lieues.
Pourquoi? Parce que cette notion du péché, du mal radical, que
Kant ne posait avec tant de force que pour la déclarer aussitot de
nulle importance doctrinale?, constitue précisément aux yeux de

1 « Tout, dans lareligion chrétienne, est morale ; la divinité du Christ, la rédemp-
tion, tous les mystéres, sont, au fond, de la morale.... L’Evangile ne pénétre dans
la région de P'intelligence pure que dans la mesure ol le réclament les besoins du
ceeur et ceux de la pratique. Aucun dogme oisif, aucun dogme qui soit la pour
lui-méme ; 'exposition de la vérité divine s’arréte juste au point ou ces besoins
ont trouvé satisfaction. » (Moralistes, p. 16.)

2 Der Satz vom angebornen Bosen ist in der moralischen Dogmatik von gar kei-
nem Gebrauch ; denn die Vorschriften derselben enthalten eben dieselben Pflichten,



PHILOSOPHIE 179

Ch. Secrétan le point capital, le nceud de jonction entre I’expé-
rience morale et le christianisme. Or du moment que le « probléme
du salut » se trouve posé par la conscience, nous avons autre
chose encorea chercher dans I'Evangile que la loi parfaite de notre
conduite. Ch. Secrétan déclare que, d’aprés lui, I’Evangile se
résume dans les doctrines de la justification et de la sanctification ;
autrement dit dans le salut procuré par le sacrifice de Christ et se
réalisant par notre imitation du Sauveur; autrement dit encore
dans « laffirmation simultanée de 'humanité et de la divinité de
Christ,... I'une et Pautre impliquées dans la vie chrétienne, dans
la compléte union du fidéle.a Christ, qui comprend également
I’adoration et 'imitation. » Ce sont des « dogmes religieux! » que
cette humanité du Sauveur, qui fonde la possibilité pour nous de
le prendre pour modéle, et que cette divinité, qui confére au Christ
sa fonction de médiateur. Notre auteur va jusqu’a écrire 3 ce
sujet : « Il est clair que la religion de ceux qui adorent Jésus-
Christ et celle de ceux qui ne l'adorent pas n’est point la méme....
Jésus-Christ est en fait, pour le chrétien, un objet d’adoration.
L’anthropomorphisme, inhérent & toute religion vivante, se 1égi-
time et se satisfait en Jésus-Christ.» Mais, s’il considére ces « points
de doctrine comme appartenant & la religion, » Ch. Secrétan ne
veut pas qu'on leur substitue induament des « théories destinées
soit a préciser, soit & systématiser ces points vitaux, dans le but
de les rendre intelligibles. » De telles théories doivent demeurer
étrangéres a la constitution de la communauté chrétienne, dont
la base est exclusivement « la vie religieuse » et ce qui lui appar-
tient en propre.

und bleiben auch in derselben Kraft [!], ob ein angeborner Hang zur Uebertretung
in uns sei, oder nicht... etc.... Es ist nicht wesentlich, und also nicht jedermann
nothwendig, zu wissen, was Gott zu seiner Seligkeit thue, oder gethan habe ;
aber wohl, was er selbst zu thun habe, um dieses Beistandes wiirdig zu werden. »
(Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft. 1tes Stiick, ad finem.)

1 Pour comprendre ’'emploi fait ici du mot « dogme, » qu’on se rappelle le sens
que Ch. Secrétan attribuait a cette expression : « Il faut se garder de confondre
un dogme avec une théorie scientifique.... Le dogme ne résout pas les questions,
il Jes signale.... C’est un probléme sous la forme d’une thése... il marque les
limites A I'intérieur desquelles doit se trouver la solution vraie d’'un ptrobléme que
la vérité comprise vous oblige de poser.... Le dogme est un mystére qui s’aper-
¢oit.... Entendu de la sorte, son prix est inestimable. » (Théolegie et Religion,
p. 9-11.)



180 BULLETIN

Bien d’autres questions appelleraient encore notre attention. Il
y aurait & discuter les pages ot e méme philosophe qui repousse
si fermement tout systéme d’autorité extérieure employé comme
méthode apologétique ou dogmatique, concéde, qu’en aboutissant
au Jésus historique et surtout en acceptant celui-ci pour Maitre,
le chrétien se trouve placé sur un terrain ot 'autorité s’impose &
certains égards : « la foi d’autorité tend donc en quelque mesure
a se greffer sur le témoignage de la conscience. » Surlout il y
aurait lieu d’examiner de prés la thése fondamentale des articles
sur la crise de la religion : cette importance énorme que 1’auteur
attribue a I'apologétique, le fruit qu’il attend d’'un effort qui ten-
drait a raviver dans le sein des classes intelligentes de la société
la persuasion que le christianisme est la vérité ; en sorte que I'un
des premiers objets de la priére de I'Eglise devrait étre aujourd’hui
de réclamer I'apparition de quelques « talents de premier ordre, »
de « prier Dieu de nous accorder un second Vinet. »

Mais ce compte-rendu s’est déja trop allongé. Sans faire aufre
chose que mentionner l’existence dans les Essais de plusieurs
notices morales et littéraires, dont la'principale concerne la posi-
tion prise par Sainte-Beuve a I’égard du christianisme, terminons
par un veeu. Si 'on nous donne, comme l'avant-propos nous le
fait un peu espérer, un second volume de mélanges, — dans lequel
nous aimerions trouver, entre autres, la lettre, si importante, du
26 avril 1877, que nous avons mentionnée tantét; —ou ¢’il y a
lieu, comme nous le souhaitons, de faire plus ou moins prochai-
nement un second tirage du présent volume, que les éditeurs
veuillent bien indiquer & propos de chaque article la date et I'en-
droit de sa premiére apparition. Ces renseignements, presque tout
a fait absents du volume des Essais, seraient souvent d'un grand
prix pour le lecteur attentif et lui épargneraient des recherches
difficiles. Si cela était possible, nous demanderions un peu plus
encore. Dans le morceau consacré au Néo-criticisme, Ch. Secrétan
fait allusion a des travaux antérieurs publiés par lui sur le méme
sujet; on efit aimé a les trouver indiqués en note ; il s’agit, pensons-
nous, de divers articles parus dans la Bibliothéque Universelle
en 1869, dans notre Revue en 1872, dans le Chrétien évangélique
en 1875. Et plus loin, ces trois pages sur la mort de Renan, qui
constituent un 7requiem si sévére, — nous ne disons pas trop
sévére, — n’auraient-elles pas perdu quelque chose du caractére
un peu abrupt qu’elles ont pu prendre aux yeux de plus d'un lec-



PHILOSOPHIE 181

teur, si l'on avait été avisé qu’ailleurs (Chrétien évangélique,
1863, p. 409 et suivantes) se trouvent développés, au moins en
partie, les motifs murement pesés qui justifient cette rigoureuse

sentence?
Pu. B.

PaurL Duproix. — KANT ET FICHTE ET LE PROBLEME DE
L’EDUCATION 1,

Je ne suis ni philosophe, ni pédagogue de profession, mais peut-
étre n’en suis-je que mieux placé pour recommander & un plus
grand nombre de lecteurs un livre dont lalecture m’a autant inté-
ressé qu’instruit.

Bien que peu volumineux, il est trés riche de pensées et encore
plus suggestif.

Le sujet est a la fois trés circonserit et trés large, car quels ho-
rizons n’ouvre pas une étude sur Kant et Fichte enregard du pro-
bléme de I'éducation! Trés intéressant au point de vue historique,
il n’en est pas moins éminemment actuel. Quelles nobles figures
que celles des deux philosophes, auxquelles viennent harmonieu-
sement s’unir celles de J.-J. Rousseau, Pestalozzi, Maine de Biran,
d’autres encore! Quels événements saisissants et prodigieux que
I'écrasement si rapide de la Prusse de Frédéric II en 1807 et le
relévement, presque aussi rapide, de I’Allemagne, auquel Fichte
contribua pour une large part! Et si la France s’est déja digne-
ment ressaisie aprés une terrible catastrophe a laquelle se joint
encore le nom d’un Napoléon, ce n’est pas elle seulement, ¢’est
presque tout le monde civilisé, qui, sous I'impression de légitimes
inquiétudes sociales suscitées par 1'état spirituel des populations,
aurait besoin d’entendre un nouvel appel de Fichte, pressant et
conjurant de s’occuper avant tout, moins de I'instruction du peuple
que de son éducation morale!

Trés captivant par lui-méme, le sujet est traité par M. Duproix
avec une grande clarté, qui n’a pas dd étre toujours facile a réali-
ser, avec exactitude et abondance d’informations. On voit en parti-

1 Kant et Fichte et le probléeme de Uéducation, par Paul Duproix, professeur
a la Faculté des lettres de 'université de Genéve. Genéve, Georg et Cie, 1895,
239 p. in-8. Prix : 5 fr.



182 BULLETIN

culier que I'auteur est parfaitement au courant des remarquables
publications se rapportant plus ou moins directement & la péda-
gogie, qui ont récemment paru en France,

Une premicre partie concerne « Kant et 1'éducation de I'indi-
vidu ; » une seconde, « Fichte et ’éducation de la collectivité. »

La premiére comprend, outre une conclusion, six chapitres
parlant successivement de 1a morale de Kant, de la genése de ses
idées pédagogiques, de leurs principes généraux et d’un paralléle
entre Kant et Rousseau, enfin de la maniére dont Kant comprend
I'éducation au triple point de vue physique, intellectuel, moral et
religieux. -

La seconde partie, ouverte par une introduction, s’occupe tour
a tour de la genése des idées de Fichte et de ses rapports avec
Pestalozzi, des fameux Discours a la nation allemande et des
circonstances historiques auxquelles ils se rattachaient, puis du
contenu de ces discours sur la nécessité d’une éducationnouvelle,
cette éducation elle-méme, son caractére national, ses rapports

“avec I'Etat. Comme conclusion, un paralléle entre Kant et Fichte.

Signalons maintenant quelques-uns des traits qui nous ont le
plus frappé dans ce que raconte ce beau livre.

Kant est beaucoup moins connu comme pédagogue que comme
philosophe, et cependant il mérite aussi de I'éire sous ce premier
aspect. Aprés avoir été neuf ans précepteur dans plusieurs familles,
il revenait souvent dans ses cours a I'Université sur les questions
d’éducation ; ses premiers ouvrages de philosophie y font de fré-
quentes allusions; en outre, il donnait 4 certaines époques un
cours spécial de pédagogie. Il prenait, il est vrai, pour texte de
ces lecons, le livre d’un de ses collégues, Samuel Bock, mais sans
s’y astreindre, et il notait au fur et & mesure ses impressions et
ses idées. Ces notes, qu’il avait écrites, suivant son habitude, sur
des papiers séparés, il les confia, dans les derniéres années de sa
vie, & un de ses jeunes collégues, Théod. Rink, qui lui avait de-
mandé la permission de les publier, et elles formérent le Traité de
pédagogie, qui parut en 1803, un an avant la mort de Kant. Il est,
dit-on, d'une lecture aussi facile qu'instructive, aussi attrayante
que solide.

De 1747 & 1760, la pensée de Kant avait été dominée presque
exclusivement par Tinfluence de Newton. Quelques années plus
tard, les ceuvres de Rousseau arrivérent a Konigsberg, et Kant
fut subjugué du premier coﬁp. 11 lut avidement VEmile, la Nou-



PHILOSOPHIE 183

velle Héloise, 1e Contrat social, parus successivement de 17591 &
1762, et la révolution que cette lecture fit dans ses idées se mani-
festa bient6t dans son enseignement et dans ses écrits. Dés lors
I’étude de la nature n’eut plus que la seconde place dans ses préoc-
cupations, les problémes de la science morale prirent insensible-
ment le premier rang. Tel était son enthousiasme pour Jean-
Jacques qu’il écrivait: « Newton le premier a découvert que ’ordre
et la régularité des effets sont associés a la plus grande simplicité
des moyens la o, avant lui, on ne voyait qu’une variété désor-
donnée, mal agencée; et 'on sait désormais que les cometes dé-
crivent des orbites géométriques. Rousseau, de son coté, fut aussi
le premier a discerner la vraie nature de I'nhomme sous la diver-
sité des formes factices qui la cachent profondément; il a mis en
lumiére une loi cachée, qui lui permet de justifier la Providence.
Depuis Newton et Rousseau, Dieu est justifié. »

De 1765 a 1770, Kant se consacra & des études de philosophie
morale sous l'influence prédominante de Rousseau, mais aussi
sous celle de Hume, il est vrai, qui le réveilla, dit-il lui-méme, de
son sommeil dogmatique et lui inspira sa théorie de la connais-
sance. Les premiéres traces de son systéme définitif apparaissent
en 1770 ; en 1781 il publia la Critique de la raison pure et, peu
d’années apreés, le Fondement de la métaphysique des maeeurs et
la Critique de la raison pratigue. On suppose que c’est en 1780
que Kant rédigea les notes recueillies dans le Traite de pédagogie,
et le grand philosophe y apparait affranchi de Dlinfluence de
Rousseau et se séparant de lui sur plusieurs points. Si pour le
philosophe genevois, ’enfant est bon en naissant, ses penchants
irréprochables et de nature a nous servir de guide, Kant affirme
que 'homme 2 sa naissance n’est ni bon, ni mauvais. Il dit méme
« que I’enfance a des inclinations qui Pattirent, malgré les efforts
de la raison, en sens contraire. Il peut seulement devenir morale-
ment bon par la vertu, c¢’est-a-dire par une contrainte qu’il exerce
sur lui-méme. » — Emile est un enfant de la nature, élevé par elle
et pour la satisfaction de ses besoins. Lia véritable fin de I’éduca-
tion qu’il recoit semble étre le triomphe de l'instinct, ’exaltation
de la sensibilité. Kant, au contraire, veut bien sans doute faire
leur place aux penchants légitimes, mais leur rdle ne doit étre

t M. Duproix dit: de 1761 a 1762. Mais la Nouvelle Héloise parut de 1759 41760,
d’aprés Am. Roget : J.-J. Rousseau et ses ceuvres, Genéve 1878, p. XXIX.



184 BULLETIN

que provisoire. L’enfant devra s’accoutumer & agir d’aprés des
maximes et non par des mobiles. Soumission finale des penchants,
accord de la volonté avec les principes de la raison et avec la loi,
tel doit étre I'idéal. — L’éducation selon Rousseau se divise en trois
phases successives. Elle n’aura d’abord pour objet que le corpset
les sens. Puis I'éducation intellectuelle pourra commencer vers
douze ans, et I'’éducation morale, & quinze. Pour Kant, I’éclosion
de la personnalité humaine commence de bonne heure et doit étre
aussitot surveillée. Surtout il ne croit pas que I'on doive attendre
jusqu’a quinze ans pour s’occuper de 1’éducation morale et reli-
gieuse. — Jusqu’a douze ans, Emile est dirigé par la nécessité. Il est
mis dans la dépendance des choses, et non dans celle des hommes.
« Plus de chatiment, dit Jean-Jacques. La nature doit &tre I'unique
maitresse des enfants, ils ne recevront de lecons que de la simple
expérience. Il ne faut jamais infliger aux enfants le chatiment
comme chéatiment, il doit toujours leur arriver comme une suite
naturelle de leur mauvaise action. Ne leur parlez pas d’obéissance,
d’autorité, de devoir, ces mots, pour eux, ne signifient rien.»
D’aprés Kant, on peut bien appliquer, dans certaines circonstances,
ce qui a été justement appelé « la discipline des réactions natu-
relles, » mais une éducation positive n’en est pas moins nécessaire
dés les premiéres années. De la I'importance attachée ajcetterégle:
les enfants doivent prendre ’habitude de se soumetire volontai-
rement a la loi. De la aussi des préceptes sur I'obéissance a exiger
d’eux. Elle n’est qu'un moyen pour amener plus tard I'enfant a
agir et a4 se décider par lui-méme. Obéir a ses supérieurs est chez
lui la premiére forme de la liberté.

Si Kant a d’abord subi si fortement Pinfluence de Rousseau,
quitte a réagir ensuite fort heureusement, Fichte n’a pas tardé a
s’enthousiasmer pour les idées de Pestalozzi et, quand il s’en est
écarté, ce n’a pas été pour réaliser un progrés.

Pestalozzi, né a Zurich en 1746, avait déja publié ses principaux
ouvrages pédagogiques et venait méme d’étre proclamé par 1’As-
semblée nationale citoyen francais en méme temps que Washing-
ton et Klopstock, lorsque Fichte fit sa connaissance en 1793 sur
les bords du lac de Zurich. Bientot, sur la demande de Pestalozzi
et de Lavater, il expliqua & un cercle d’amis la philosophie de
Kant, dont il était devenu le disciple, aprés avoir d’abord été trés
influencé par Spinoza. En 1795, Pestalozzi écrivait a Fellenberg:
«J’al constaté avee satisfaction, en m’entretenant avec Fichte, que



PHILOSOPHIE 185

je suis arrivé par mes expériences personnelles & peu prés aux
mémes résultats que la pbilosophie kantienne.» Dans un écrit
qu’il publia en 1797, il émettait cette belle formule : « Je me per-
fectionne moi-méme quand je fais de ce que je dois la loi de ce
que je veux. » La liaison de Fichte et de Pestalozzi se transforma
en une solide amitié. Le philosophe allemand resta toujours en cor-
respondance avec le pédagogue suisse, dont il contribua plus que
personne a répandre les idées.

Peu aprés la catastrophe de Iéna (mai 1806), Napoléon entra &
Berlin et, en juin 4807, le traité de Tilsitt consommait la ruine et
I’humiliation de la Prusse. Fichte avait quitté Berlin aprés’entrée
des Francais, mais il y revint en 1807 et, a4 peine de retour, il y
prononca ses Discours d la nation allemande, dans une salle ou
plus d’'une fois les tambours francais, qui passaient dans la rue,
étoufférent la voix de lorateur. Tout Berlin était 13. La jeunesse
surtout fut comme électrisée par I'audacieux langage du philo-
sophe soudainement converti d’un cosmopolitisme excessif au pa-
triotisme le plus ardent. Dans les premiers discours, il décrit la
situation morale de I’Allemagne vaincue, la nécessité de relever
Iesprit national et I'impossibilité de le faire sans transformer
I’éducation. « Tout le mal, dit-il dés le début, vient de notre pro-
fond égoisme : égoisme des gouvernés et des gouvernants. Jusqu’a
présent, chacun, prince ou sujet, n’a songé qu’a son avantage et a
son bien-étre personnel. Chacun semblait vivre isolé, I'individu
ne songeait pas qu’il faisait partie d’une collectivité & laquelle il
faut savoir sacrifier, s’il est nécessaire, son existence et ses inté-
réts personnels. Voila pourquoi nous sommes tombés si bas! Nos
malheurs étaient donc inévitables et mérités. Sile mal actuel ré-
sulte de la corruption nationale et d’une commune dégradation,
la nation dégradée ne peut renaitre & une vie nouvelle que par
un changement radical de toute notre conduite. Tous et chacun,
nous devons travailler a notre régénération. Ce qu’il nous faut
pour cela, ¢’est une éducation nouvelle, morale et nationale. Point
de régénération nationale sans une régénération morale. Point de
régénération morale sans une éducalion énergique, s’occupant a
la fois de tout 'homme et de tout le peuple. »

Fichte expose ensuite les principes qui doivent former la base
de cette éducation nouvelle, et il montre en Pestalozzi 'homme
providentiel choisi pour la diriger.

Dans Leonard et Gerirude, Pestalozzi n’avait-il pas raconté



186 BULLETIN

précisément la régénération d’un village par le concours de la 1é-
gislation, de I’administration, de la religion et de I’école, mais
surtout de la famille et plus particuliérement de la meére? Sous ce
dernier rapport, Fichte se séparait de Pestalozzi, car il demandait
que les éléves fussent entiérement séparés de la société corrompue
qu’'ils étaient destinés a remplacer, et vécussent dans un milieu
spécial créé pour eux, par eux et organisé strictement d’aprés les
régles de la pure morale.

L’effet des Discours fut considérable, non seulement a Berlin,
mais dans toute I’Allemagne. Livréspresqueaussitéta 'impression,
ils obtinrent en {rés peu de temps un immense succés de popula-
rité. On a dit justement que depuis Luther, personne n’avait jamais
ainsi parlé aux Allemands. C’est Fichte qui, pour la premiére
fois, formula avec précision l'idée de I'unité allemande. Il rallia
autour d’une foi commune les esprits hésitants, désorientés, dé-
couragés et, en rendant ’Allemagne consciente d’elle-méme, re-
constitua une unité morale, qui devait aboutir plus tard a l'unité
politique.

Les discours de Fichte contribuérent aussi a4 faire connaitre
Pestalozzi. Des hommes d’Etat et des pédagogues accoururent &
Yverdon pour y étudier sa méthode. Les principaux directeurs
d’écoles normales l'adoptérent. L’exemple de la Prusse fut suivi
par les autres Iitats de ’Allemagne. Des écoles normales furent
fondées pour propager les nouveaux principes, et partout les
écoles furent réorganisées.

De leur co6té, les Universités se renouvelérent et celle de Berlin
fut richement fondée malgré la détresse des temps. Les étudiants
y affluérent. Napoléon qui surveillait minutieusement le militaire
prussien, ne se préoccupa point de cette machine de guerre que
Humboldt et ses amis construisirent au centre méme du royaume
vaincu. FEn 1813 et 1814 presque tous les étudiants s’enrdlérent et
la masse du peuple allemand fut entrainée. Grace a4 eux I’enthou-
siasme produit par la morale de Kant et la parole de Fichte devint
contagieux, Aussi a-t-on pu dire : « Sans Kant et sans Fichte, point
de guerre d’indépendance. »

Hommes d’Etat ou de science n’avaient fait que répéter ce qu’a-
vait dit Fichte sur la nécessité d’une éducation nouvelle, & la fois
scientifique et morale. Mais au lieu de P'internat rigoureux, sorte
de monastére laique, que le philosophe avait imaginé et qui rap-
pelait trop Sparte et la République de Platon, on voulut des éta-



PHILOSOPHIE 187

blissements permettant la vie de famille et accordant la plus
grande liberté possible.

Fichte, comme Kant, vise d’abord 1’éducation de l'individu,
mais il s’en préoccupe surtout en vue de la collectivité et par-
ticuliérement de la nation. Sous ce rapport, il compléte Kant, et
il le compléte aussi d’'une autre maniére. Kant se défiait du senti-
ment et beaucoup trop, il s’en tenait trop exclusivement 4 la raison
et a4 la loi; a cet égard, il différait entierement de Jean-Jacques et
en était méme la contre-partie. Bien différent est Fichte, homme
d’enthousiasme au plus haut degré et d’ailleurs ayant beaucoup
profité de Pestalozzi. Pour former dans ’homme une volonté ferme
et bonne, il faut selon Fichte, une impulsion. ’homme ne peut
vouloir que ce qu’il aime. L’amour est le puissant mobilé qui doit
étre mis en activité. La politique et 1a pédagogie se sont trop
longtemps appuyées sur I’égoisme. [’amour désintéressé doit lui
étre substitué. « Il faut que nous fassions I'éducation de la volonté
individuelle par le développement de l'intelligence et de 'amour,
qui, a eux deux, créeront I’habitude ou ’obligation nécessaire de
faire le bien. Tout le systéme reposera sur cette loi de 'intelligence
et de la liberte, enchainées, pour ainsi dire, par I’amour. » Il en
résultera pour Iéléve un tel plaisir, un bonheur si complet dans
I'amour du bien, que sa volonté sera désormais disposée a réaliser
en lui et autour de lui I’idéal qu’il aura lui-méme développé dans
son intelligence. Il sera habitué 4 tout faire avec amour, sans idée
de contrainte ou d’intérét. Son coenr, formé a 'amour du bien par
le libre épanouissement de I'intelligence et de la volonté, ne s’ou-
vrira plus 4 I’égoisme ni aux mauvaises passions ou, ’il est appelé
a les connaitre, elles arriveront trop tard et trouveront la place
bien gardée. —

En général, le point de vue pédagogique auquel se place M. Du-
proix nous parait élevé, plein de bon sens, trés équilibré ; il est
cependant une page, fort intéressante, d’ailleurs, et que jaime a
citer, qui m’appelle a faire de sérieuses réserves et & aborder une
sphére d’idées, & laquelle 'auteur ne touche guére, sans doute de
propos délibéré, mais qui n’en est pas moins de la plus haute im-
portance.

« Kant, dit-il (p. 133), oublie que, quelle que soit I'importance
de I'idée du devoir ou de l'obligation, il y a quelque chose de plus
élevé encore, a savoir le dévouement, c¢’est-a-dire une abnégation
et un sacrifice de soi-méme qui n’a plus rien d’obligatoire, mais



188 BULLETIN

qui n’en est certes pas moins admirable, et de plus, il ale tort de
vouloir exclure absolument des actions humaines, sous prétexte
quw’il en altérerait la pureté, le concours de tous les sentiments,
méme les plus généreux et les plus bienfaisants, comme la sympa-
thie, ’amonur, la pitié, etc. Ce double défaut de la morale kantienne
n'apparait nulle part plus clairement que dans... la pédagogie.

En matiére d’éducation, n’est-on pas d’accord pour dire que le
grand principe, c’est le dévouement, I’amour?

Le ceeur, n’est-ce pas le grand moteur? n’est-ce pas la force
qui met en jeu tous les organes, qui suscite toutes les énergies de
I'intelligence et de la volonté ?

Ni le devoir seul, ni la sensibilité seule.

Union indissoluble du devoir et de ’amour. Le devoir comme
but et comme régulateur, I'amour comme moteur, comme puis-
sance dynamique, voila, nous semble-t-il, une devise plus com-
pléte, qui s’inspirera a la fois et de Kant et de Rousseau. C’est
dans cette devise synthétique que fut, eroyons-nous, le grand
secret de la puissance réformatrice de Pestalozzi. »

Et d’abord, peut-on dire qu’ «il y a quelque chose de plus élevé
encore que I'idée du devoir, a savolir le dévouement, cest-a-dire
une abnégation et un sacrifice de soi-méme qui n’a plus rien d’o-
bligatoire, mais qui n’en est certes pas moins admirable? » Le dé-
vouement lui-méme ne rentrerait donc pas dans le devoir, il serait
surérogatoire ; ’'homme qui se dévoue, dépasserait la limite de ce
qu’il est obligé de faire. Mais cela n’'impliquerait-il pas une con-
ception du devoir singuliérement au-dessous de ce qu’il esten
réalité? Si je ne me trompe, les véritables héros seraient les pre-
miers a reconnaitre qu’ils n’ont jamais fait plus que leur devoir
et a rappeler ainsi une parole bien connue du Seigneur Jésus
(Luc XVII, 10). Fichte lui-méme disait au début de sa carriére de
professeur et en parlant de ce que devait sentir chacun de ses au-
diteurs: «Je suis prétre de la vérité, je suis 4 son service; je me
suis engagé a4 tout faire, tout oser, tout souffrir pour elle. Si pour
elle, je suis hai et persécuté, si je dois mourir 4 son service
ferais-je rien de plus, rien autre que ce qu’il me fallait absolument
faire? » (Page 143.) Et Kant, n'a-t-il pas dit dans la Critique de la
raison pure : « De méme que 1'idée donne la régle, I'idéal sert de
prototype pour la compléte détermination de la copie, et nous
n’avons pas d’autre mesure de nos actions que la conduite de cet
homme divin que nous trouvonsdans notre pensée, avec lequelnous



PHILOSOPHIE 189

nous comparons et d’aprés lequel nous nous jugeons et nous cor-
rigeons, mais sans jamais pouvoir atteindre sa perfection ; » puis
dans la Critique de la raison pratiqgue: « La morale chrétienne
dispose son précepte, comme cela doit étre, avec tant de pureté
et de sévérité, qu’elle enléve a4 ’homme la confiance de s’y con-
former complétement, du moins dans cette vie; mais en retour,
elle le reléve en ce sens que nous pouvons espérer que, si nous
agissons aussi bien que cela est en notre pouvoir, ce qui n’est
pas en notre pouvoir nous viendra ultérieurement d’un autre
¢0té, que nous sachions ou non de quelle facon ?» (Page 124,
note.)

En second lieu, peut-on séparer le devoir et ’amour en disant :
« Union indissoluble du devoir et de 'amour. Le devoir comme
but et comme régulateur, 'amour comme moteur, comme puis-
sance dynamique »? Le devoir n’est-il pas aussi, et surtout, amour,
amour pour Dieu et amour pour le prochain, car je ne sache rien
de plus profondément vrai que ce quele Seigneur Jésus a présenté
comme le Sommaire de la loi (Matth. XXII, 40) ? Mais est-ce &
dire que, parce que Pamour est lui-méme but et régulateur, il ne
soit pas aussi moteur et puissance dynamique? Ah! bien loin de 14,
I'amour est I'un et 'autre; mais il est un certain amour qui est
tout particuliérement un mobile, et le plus grand qui soit connu
pour la vie morale, ¢’est 'amour pour Christ, le Médiateur entre
Dieu et’homme. Pour nous, chrétiens, n’est-ce pas I'amour pour
Christen retour de celui qu’il nous a témoigné, qui, en principe, est
lui-méme I'accomplissement de la loi, de I'amour pour Dieu et de
Pamour pour le prochain, et qui ne peut pas vivre et se développer
sans produire réellement en nous le progrés de ces deux amours,
c¢’est-a~dire I’accomplissement de toute 1a loi?

Si 'on veut que I’éducation exerce toute 'influence qu’elle peut
exercer et qui serait si souhaitable, il nous semble évident qu’elle
doit étre chrétienne, profondément et largement chrétienne. Mais il
est certain que cette considération pourrait en susciter bien d’au-
tres; car comment, en particulier, avoir a4 notre époque une éduca-
tion générale vraiment chrétienne sous la direction prépondérante
de I’Etat et en plein régime de liberté de conscience? Ne faudrait-il
pas avant tout que I'Ecole fit, comme aux Etats-Unis, fonciére-

‘ment indépendante de Pautorité politique, tout en étant soumise,
de sa part, a un légitime contréle?

Il y a la de graves problémes posés par le temps présent, mais



190 REVUES

dont on se préoccupe peu sur le continent européen et dont la so
lution n'y parait point prochaine.

M. le professeur Duproix ne les aborde pas, mais nous n’en
sommes pas moins trés reconnaissant pour la belle étude qu’il
nous a donnée, et trés heureux de ce que I’enseignement de la
pédagogie lui a été confié dans I’'Université de Genéve. Son livre
nous parait bien appartenir 4 une trés honorable tradition natio-
nale, o figurent les noms de J.-J. Rousseau, de Pestalozzi, de
Mme Necker-de Saussure, du peére Gérard, des Naville et de Vinet!.

L. THOMAS,

1 On doit donc se réjouir du succés qu’a obtenu le livre, surtout en France, et
de la nécessité déjd survenue d’une seconde édition,

REVUES

NEUE JAHRBUCHER FUR DEUTSCHE THEOLOGIE

Troisieme livraison.

Ernst Hiimpel: Nicétas, évéque de Ramesiana. Etude critique
et littéraire sur l’histoire du symbole baptismal de ’ancienne
Eglise. — Steude : Chritianisme et science de la nature, IV. —
Zdckler : Les légendes diluviales de 'antiquité et Genése, chap.

VII a IX.
Quatrieme livraison.

Steude : Christianisme et science de la nature, IV. (Fin.) —
Hiimpel : Nicétas. (Fin.)— Valeton : Le Dieu d’Israél.— Zdickler :
Le déluge. (Fin.)— M. Boy : Le baptéme des enfants.

NEUE KIRCHLICHE ZEITSCHRIFT

Onziéme livraison.
Burck : Rob. Kiibel. (Fin.)— Th. Zahn : Une ancienne ingcrip-
tion funéraire chrétienne et ses interprétes les plus récents. —
Nisgen : La docirine des symboles luthériens touchant I'Ecriture

sainte.
Douziéme livraison.

Wohlenberg : Nicolas d’Antioche et les Nicolaites. — Rocholl :
Fréd. de Maltzan. — Kvihn : Pour servir al'introduction aux deux
épitres aux Corinthiens.— Resch : Qu’est-ce que Paul entend par
le sceau du Saint-Esprit ?



	Philosophie

