
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Fulliquet. — La pensée religieuse dans le Nouveau
Testament *.

L'auteur et les lecteurs de cette Revue regretteront avec moi
que des circonstances imprévues m'aient empêché de faire
connaître plus tôt cet ouvrage qui, par son importance et sa valeur
intrinsèque, aura d'ailleurs fait son chemin sans le faible appui de

ma recommandation 2.

Le titre môme de ce livre indique l'importance et l'étendue des

matières qu'il traite : c'est à la fois une introduction aux écrits du
Nouveau Testament, une caractéristique de l'époque contemporaine

de Jésus, de son développement, de la nature de son œuvre,
de son action sur ses disciples, en particulier sur les auteurs de

ces écrits sacrés, une apologétique et une dogmatique ayant pour
base les besoins et les droits de la conscience au lieu des
raisonnements philosophiques et des arguments des doctrines traditionnelles.

La voie où est entré l'auteur, la méthode qu'il a suivie ne
sont pas nouvelles de tout point. Les travaux de M. César Malan,
publiés ici-même, en sont la preuve. La souveraineté de la
conscience, j'entends de toute conscience droite et sincère, mise en
contact intime et direct avec les faits et les enseignements de la

1 La pensée religieuse dans le Nouveau Testament. Etude de théologie biblique,

par Georges Fulliquet, docteur es sciences, pasteur à Lyon. Paris, librairie
Fischbaclier, 1893, (504 pages, grand in-8").

5 La Rédaction, de son côté, regrette que l'abondance des matières l'ait empêchée

d'insérer plus tôt ce compte rendu.



166 HÛLLETIN

Bible, n'est-ce pas le mot d'ordre, la tendance et le but de la théologie

actuelle dans le monde protestant N'est-ce pas la méthode

qui conciliera les droits de la science avec ceux d'une foi vivante,
d'un cœur altéré de félicité et d'amour Egalement éloigné d'une
critique outrée et d'un conservatisme systématique, l'auteur, qui
ne songe ni à dissimuler, ni à laisser dans l'ombre aucun des

problèmes que présente la théologie biblique du Nouveau Testament,

s'est appliqué surtout à nous décrire le développement
moral et religieux, l'histoire de la conscience des écrivains sacrés.

Et cette histoire devient elle-même l'histoire de leurs écrits et en

détermine la succession, la tendance et le contenu, plus sûrement

que ne le feraient des discussions philologiques ou des à priori
dogmatiques ou philosophiques. Une telle méthode, si elle ne nous
rend pas plus sacrés les écrivains sacrés, nous les rend plus chers,
plus intelligibles, en les rapprochant de nous, en les humanisant
dans la signification élevée de ce terme.

La notion d'une Ecriture sainte, littéralement dictée et inspirée
de Dieu, notion si simple en apparence, si naturelle à notre
enfance, si chère à notre paresse d'esprit, mais hérissée de tant de

difficultés réelles, si féconde en doutes et en perplexités de l'âme,
cette notion ne tourmentera plus les vrais croyants du vingtième
siècle. Des livres comme celui-ci en feront connaître le vrai sens
et toute la portée. Tout en avouant les erreurs historiques, les
contradictions mêmes, tout ce qu'il peut y avoir d'imparfait, d'humain

dans ce recueil d'écrits qui composent le Nouveau Testament,

et en désarmant ainsi une critique malveillante et méticuleuse,

les consciences droites, éclairées par ces écrits eux-mêmes,
apprendront à y faire le départ entre ce qui est humain et ce qui
est divin ; elles se pénétreront de lapensée religieuse qui y domine,
de l'éternelle vérité qui y est révélée. Voilà l'esprit dans lequel a
été rédigé le livre de M. Fulliquet. Il est comme le développement
de cette déclaration de saint Paul : « Toute écriture divinement
inspirée est utile pour enseigner, pour convaincre, pour corriger,
pour instruire dans la justice, afin que l'homme de Dieu soit
accompli et parfaitement propre pour toute bonne œuvre. »

(2 Tim. Ill, 16-17.)
Un simple « bulletin » excluant l'idée d'une étude proprement

dite sur la matière d'un livre, je limiterai ce travail à quelques
réflexions sur son côté formel et aux citations indispensables pour
faire connaître la tendance et l'esprit de l'auteur.



THÉOLOGIE 167

L'ordonnance générale de l'ouvrage ainsi que le style ont ces

trois qualités éminemment françaises, qu'on nomme la clarté, la
précision et l'élégance. Ni monotonie, ni emphase, ni ton
déclamatoire. On oublie que M. Fulliquet est pasteur et par conséquent
prédicateur, car on voit en lui un théologien qui, tout en s'étant
abreuvé aux sources allemandes, expose dans un langage naturel
et lumineux des pensées qui pourraient paraître obscures en
raison de leur nouveauté.

Les' cinq paragraphes de l'Introduction (p. 1-49) nous orientent
sur l'esprit dans lequel l'ouvrage a été conçu, la méthode et la
marche que l'auteur a suivies, la position qu'il a prise vis-à-vis
des écrivains sacrés et dans la question du miracle. Une appréciation

des principaux ouvrages français et allemands étudiés par
lui (H. Meyer, de Pressensé, Sabatier, Reuss, Renan, Haag,
Chavannes, en France ; Bernard Weiss, Beyschlag, Weizsäcker,
Pfleiderer, Holsten, en Allemagne, etc.), nous éclaire sur sa tendance,
sur le but qu'il s'est proposé, sur la pensée directrice de son

œuvre. L'esquisse que voici en résume d'avance le riche contenu.
« Pour nous, nous cherchons simplement à rattacher la pensée

générale des écrivains bibliques, considérée dans ses traits
principaux, aux événements moraux, aux faits d'expérience morale

qui sont leur source vraie, pensant qu'il n'y a pas de meilleur
procédé pour faire comprendre et pour faire accepter une pensée,

que de montrer comment elle s'est formée. Si nous parvenons à

donner cette explication pour tout et partout, nous aurons mis
le Nouveau Testament au niveau de l'acceptation morale possible
pour nos contemporains, nous aurons assuré sa vérité et son
autorité.

» Nous allons donc établir tout d'abord dans la vie de Jésus

quelle est l'expérience morale centrale d'où jaillit tout l'ensemble
de sa pensée, puis nous chercherons à déterminer par quelle suite
d'expériences secondaires cette pensée principale s'est exprimée en

telle ou telle direction que nous indiquera la suite même des
événements de sa carrière et des discours de sa bouche. Nous ne

croyons pas que la succession des faits seule suffise à nous faire
comprendre Jésus, mais en l'examinant à la lumière supérieure
qui découle de sa pensée centrale, nous arriverons certainement à

établir s'il y a eu développement dans son œuvre, dans quelle
direction et sous quelle influence. C'est là l'étude principale, celle

qui réclame le plus de soin et de délicatesse, celle devant laquelle



168 BULLETIN

tout homme sent le plus cruellement sa profonde insuffisance, et

cependant c'est à l'heure présente une tâche qui s'impose. Nous
chercherons ainsi à connaître vraiment Jésus et à le faire
connaître à ceux qui ne le repoussent qu'à cause de leur ignorance et
de leurs préjugés.

» Après Jésus, la personnalité de Paul s'offre à nous. Nous
aurons à examiner, après beaucoup d'autres, l'expérience d'où
procède sa carrière chrétienne, et qui devra nous fournir la pensée
centrale, principale, prépondérante. Puis ensuite, au moyen des
données historiques et littéraires abondantes que nous possédons
à son sujet, nous établirons le développement de sa pensée. C'est
le terrain le mieux connu. Le paulinisme a été tellement étudié,
et tellement ramené aux expériences, à la vie, aux luttes de

l'apôtre, que le sujet semble épuisé et certes nous aurions jugé
inutile et téméraire de l'aborder de nouveau, si l'ensemble de cette
étude ne nous y appelait absolument. Mais voici qu'en examinant
de plus près le sujet, nous nous sommes aperçu qu'on s'est attaché

plutôt aux influences étrangères, qu'à l'expérience même de Paul.
Certes, le mouvement de la pensée est bien toujours conditionné

par une hostilité qui éclate, par une polémique qui s'impose à

l'apôtre. Certes, la succession des événements historiques ne peut
pas être modifiée et doit être respectée. Mais le plus important à

nos yeux, c'est encore d'établir la qualité spéciale du christianisme

de Paul et l'allure particulière qu'elle donne à sa pensée.
Or, ce qui frappe, c'est la prépondérance de l'élément psycholo-
logique dans la prédication paulinienne. Nous croyons qu'il faut
reconnaître que Paul est le représentant par excellence de la
conception psychologique du christianisme. Pour défendre ce point
de vue qui n'a de nouveau que l'énoncé que nous en donnons, il
faut bien refaire en détail l'étude du développement de la pensée
de l'apôtre.

» Après Paul, la personnalité de Jean demande à être étudiée.
Sur ce sujet, l'affirmation universellement reconnue du mysticisme
del'apôtre nous conduit tout de suite à lapensée qu'il représente par
excellence, la conception mystique du christianisme. Mais nous
aurons à rechercher dans sa vie et dans ses ouvrages la marche
du développement et de la manifestation de ce mysticisme, et c'est
là un travail aussi délicat qu'intéressant.

» Quant aux autres écrivains du Nouveau Testament, qui ne
représentent ni la tendance psychologique aussi bien que Paul,



THÉOLOGIE 169

ni la tendance mystique aussi bien que Jean, ils sont caractérisés
tous par la prépondérance de la préoccupation historique ; le
christianisme est pour eux le fait historique qui s'adapte au
milieu historique, qui s'enchaîne aux antécédents historiques,
dont il faut comprendre et défendre la valeur et l'importance
historiques. »

Voilà le plan de l'ouvrage ; en voici maintenant un rapide
aperçu.

Les quatre chapitres du livre premier : Le Christ (p. 50 à 216),
sont intitulés : Le fils unique du Père, Le Réformateur d'Israël,
La vie spirituelle, Le salut du monde.

Il est naturel que l'auteur, fidèle à son but et à sa méthode,
n'aborde pas la question de l'authenticité, de la rédaction des

évangiles, mais qu'il les prenne pour guides dans son tableau de

l'œuvre du salut accomplie par Jésus-Christ. Il n'a pas voulu
ajouter une nouvelle Vie de Jésus aux nombreux ouvrages qui
ont paru sur ce sujet important entre tous. Il s'attache à démontrer

comment l'œuvre salutaire du Messie est sortie des profondeurs

de sa conscience et du développement progressif de cette
conscience, développement déterminé par les événements
extérieurs d'un côté, et par une action propre de sa volonté sainte, de

l'autre côté. Le dernier paragraphe du quatrième chapitre
résumant l'ensemble de la carrière de Jésus, et l'on peut dire de tout
le livre premier, nous le transcrivons, en observant que, dans
tout l'ouvrage, l'auteur a introduit avec une impartialité de bon

goût l'usage de citer in extenso les opinions des auteurs qui
diffèrent de sa manière de voir, ou qui parfois reproduisent avec
concision sa pensée et condensent en quelques lignes tel ou tel de

ses raisonnements.
« Nous dirons donc que Jésus après s'être proposé, dans une

première période de son ministère, la Réformation des institutions

et de la vie du peuple d'Israël, pour en faire le théâtre de la
réalisation du règne de Dieu sur la terre ; après avoir compris
qu'un obstacle à cette tentative provenait de l'absence dans le

peuple de la vie spirituelle et s'être donné pour tâche, dans une
deuxième période de son ministère, de propager au sein du peuple
d'Israël la vie spirituelle dont il est le porteur et la source, et

après avoir compris qu'un obstacle à cette nouvelle tentative
provenait de l'aveuglement des pécheurs, sous l'influence du Prince
de ce monde, a consacré la dernière partie de son ministère à



170 BULLETIN

détruire cet état d'éblouissement des pécheurs, et a trouvé comme
le seul moyen vraiment efficace, sa mort, son supplice. Ce qu'il
se propose donc, ce qu'il veut, c'est sa mort, en telles circonstances
et avec de telles explications qu'elle fasse éclater la puissance
inique du péché, du Prince de ce monde sur l'humanité entière.

» Au début, il espère, en offrant à Israël les fruits du royaume,
amener tout naturellement ses auditeurs à les produire. Il ne se

dissimule pas que cette tentative est très superficielle, mais c'est

bien par là qu'il faut commencer. Ensuite, il se propose d'établir
dans le sol d'Israël les racines solides du royaume, comptant que
cette plante se développerait d'elle-même et produirait naturelle^
ment ses fruits. Enfin, il en vient à l'acte primordial, essentiel ;

pour la production de ces racines elles-mêmes, il lui faut servir
de graine d'où se développeront les racines et la tige ; il lui faut
pour cela être jeté en terre, mourir, pour donner naissance au

royaume. Jésus ne pouvait en venir là, que lorsque tous les autres
efforts se sont montrés infructueux, puisqu'il s'agit pour lui de

mourir.
» Nous avons maintenant devant nous l'organisme entier du

royaume. Jésus, c'est la graine céleste du royaume, qui, jetée d'en
haut dans le sol de l'humanité par la volonté toute bonne du Père

céleste, y demeure quelque temps intacte et vivante, mais alors
ne communique pas la vie à l'humanité, puis enfin doit y mourir
pour y permettre une germination. Cette mort de Jésus produit
directement la substitution dans le cœur de l'homme à l'éblouisse-
ment et l'aveuglement du pécheur à l'égard du péché la reconnaissance

et l'amour pour Jésus qui à un pareil prix, par sa mort,
le délivre. De cette mort de Jésus sortent les racines du royaume,
à savoir la vie spirituelle, la fécondation par le Saint-Esprit du

principe de la vie spirituelle en l'homme, l'esprit humain ; cette
vie spirituelle, une fois éveillée, se développe et grandit. Tant que
cette vie reste confinée en l'homme, enfermée dans la sphère de

l'intimité du cœur, il n'y a encore là que des racines invisibles,
mais réelles du royaume. Ces racines vont nourrir et entretenir
une tige, une manifestation extérieure, visible, sensible, dont le

plein épanouissement, dont la floraison et la fructification sont
les principes moraux, religieux, pratiques, d'existence terrestre

que Jésus avait proposés au peuple juif dans la Réformation qu'il
voulait introduire en son sein. C'est ainsi que toute l'œuvre, toute
l'intention de Jésus se réalise.



THÉOLOGIE 171

» Le progrès dans sa vie va de la périphérie au centre ; ses efforts
se condensent toujours plus sur un fait principal d'où découlera
désormais tout le reste. L'œuvre de Jésus s'accomplit dès lors
dans l'humanité en allant du centre à la périphérie. Ainsi se

trouve justifiée toute la marche que Jésus a suivie dans sa carrière
en vue de la réalisation de son œuvre. Et nous avons vu que
toute sa pensée jusque dans les détails découle de la conscience

qu'il possède de lui-même, de l'état des esprits et des cœurs, du

point où est arrivée la réalisation de sa tâche, des besoins de son

ministère, des moyens vraiment efficaces à employer pour
s'acquitter de sa mission. Jésus, sa personne et son œuvre nous
apparaissent dans un ensemble harmonique et admirable, révélation
complète et accomplissement définitif des plans d'amour et de

miséricorde de Dieu. »

Les citations que je viens de faire, en nous donnant une idée

suffisante, j'espère, du plan de l'ouvrage et de la tendance théologique

de l'auteur, me permettent une grande brièveté dans l'exposition

des sujets qui remplissent les trois derniers livres.
Le deuxième livre, intitulé : La conception historique du

christianisme (p. 217 à 289), nous décrit, dans ses quatre chapitres, la
réalisation du royaume de Dieu au sein du peuple juif, la formation

du cercle apostolique, les espérances messianiques, la foi, la
piété, la morale des fidèles, leur attachement à certaines prérogatives,

à certaines institutions telles que la circoncision, jugée par
eux nécessaire pour les prosélytes, les difficultés, les luttes qui
surgirent par l'accession des Gentils, les événements qui finirent
par faire des fidèles judéo-chrétiens un Israël nouveau, héritier
des promesses et des privilèges du peuple de Dieu. C'est dans ce

cercle d'idées que rentrent le livre des Actes, la première épitre
de Pierre, celle de Jaques et celle aux Hébreux.

Le troisième livre : La conception psychologique du christianisme

(p. 291 à 435), est une étude complète de la vie, du caractère

et des écrits de saint Paul, qui représente d'une façon
prépondérante sinon exclusive la conception « psychologique » du
christianisme. L'auteur ne se flatte pas d'avoir dit des choses

nouvelles sur cet apôtre, après tant d'écrivains qui ont mis en
lumière la vie de ce vaillant lutteur qui, ouvrant aux Gentils les

portes du royaume de Dieu, fonda l'universalisme chrétien, et
dont la pensée a dominé de haut jusqu'à nos jours les esprits et
les cœurs avides de lumière et de salut. Mais M. Fulliquet s'occu-



172 BULLETIN

pant avant tout des expériences intimes et du développement
intellectuel et spéculatif de Paul, ne manque pas d'originalité ni
surtout d'indépendance dans sa respectueuse analyse du caractère

et des épîtres de l'apôtre. C'est ainsi qu'il ne craint pas de

nous le présenter écrivant comme un vieillard mûri par
l'expérience, ses épîtres à Timothée et à Tite. Pour ce qui est de

l'exposition et de l'analyse de cette première dogmatique qui s'appelle
l'Epître aux Romains, l'auteur déclare lui-même avoir utilisé le
célèbre travail d'Usteri.

Les pages 433-435 du livre renferment l'ensemble du système de

Paul, le cadre dans lequel il conviendrait de placer la série de ses

épitres, selon les circonstances et les besoins qui leur ont donné
naissance dans le cours de son ministère. Il suffira de citer quelques

lignes pour en donner une idée :... « L'Evangile paulinien,
l'exposé complet de la prédication même de l'apôtre, se trouve
sous sa forme positive dans les Grandes Epîtres, sous cette double

face, d'un côté péché, de l'autre salut. C'est le fond même de la
doctrine.... En général, un exposé dogmatique trop strict, trop
systématique nous parait en contradiction avec les conditions de

la vie de Paul. Ce que l'histoire nous permet d'attendre, c'est bien
plutôt une pensée centrale très simple et très complète, le noyau,
la forteresse inattaquable de l'apôtre et, tout autour, des travaux
de défense contre toutes les attaques que sa carrière et sa pensée
ont eu à subir. S'il est une chose certaine, c'est que Paul n'a pas
prêché avant tout la justification par la foi, mais bien le salut en
Jésus-Christ ; il n'a pas eu avant tout et exclusivement un auditoire

de judaïsants, mais bien des âmes qu'il fallait amener à

Christ. »

Le quatrième et dernier livre : La conception mystique du
christianisme (p. 437 à 500), est une étude intéressante,
ingénieuse et en partie nouvelle de la vie, du caractère, des
expériences successives, en un mot, du développement religieux
de l'apôtre Jean, développement qui nous permet de voir en
lui aussi bien l'auteur de l'Apocalypse que celui du quatrième
évangile et des épîtres. Dans ces dernières, la spéculation et le
mysticisme chrétien se manifestent dans toute leur profondeur
et leurs heureux effets sur la vie chrétienne, dans sa source et
dans sa double direction : l'amour de Dieu et de notre prochain.
L'Evangile mystique se résume dans ces deux propositions,
développées au chapitre quatrième qui contient une belle analyse de



PHILOSOPHIE 173

la première épître de Jean : Dieu est amour. Le chrétien est

amour.
Nous terminerons cette rapide revue en reproduisant une citation

de Bonifas (p. 493) : « Jean est l'apôtre de l'amour. Tout,
pour lui, se résume dans ce mot suprême. L'amour de Dieu envers
les hommes, voilà tout le dogme chrétien ; l'amour des hommes

envers Dieu et envers leurs frères, voilà toute la morale
chrétienne. » Jean-Jacques Parander.

PHILOSOPHIE

Ch. Secrétan. — Essais de philosophie et de littérature1

La moitié de ce volume est formée par une étude sur l'ouvrage
principal de M. Ed. de Hartmann, ou plutôt par deux études
consacrées à ce sujet. La première n'est autre que l'exposé analytique
de la Philosophie de l'Inconscient, qui parut ici-même, en avril
et en juillet 1872, à une date où les lecteurs de langue française
n'avaient aucun moyen de se renseigner sur ce système ; car les
articles que M. Léon Dumont devait bientôt lui consacrer dans la
Revue des cours scientifiques (7 septembre et 28 décembre 1872 ;

puis, 3 juin et 14 octobre 1876) n'étaient pas encore publiés2.
Depuis lors, MM. Renouvier, Janet, Franck, Fouillée, Th. Rei-
nach, Desdouits, etc., nous ont donné leur appréciation sur
l'ensemble ou sur quelque partie de l'œuvre de M. de Hartmann ; bien
plus, une traduction complète de la Philosophie de l'Inconscient,
faite par M. Penjon, a vu le jour en 1877 (2 in-8°. Paris, G. Bail-
lière). Mais cette dernière publication elle-même n'a rien enlevé
de son utilité au résumé rédigé par Ch. Secrétan. Plusieurs, qui
reculeraient devant la lecture de 1200 pages in-8°, seront heureux
de recourir aux 140 pages in-12° où se trouve condensée, avec

beaucoup de clarté et un grand souci d'exactitude, toute la subs-

1 Lausanne, Payot; Paris, Alcan; 1895, in-12.
2 Ce n'est donc pas sans restriction qu'il faut accepter ces mrfts de M. Penjon,

dans son introduction à la traduction de la Philosophie de l'Inconscient (I. p. lxv) :

« M. Léon Dumont, le premier philosophe français qui se soit occupé avec quelque

étendue de la Philosophie de l'Inconscient. »


	Théologie

