
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


74 BULLETIN

l'illustre critique hollandais, de même que plusieurs de ses

confrères d'Allemagne, ne s'était pas encore assez dégagé lui-même de

ces préjugés d'une critique essentiellement littéraire qu'il reprochait
avec tant de raison aux champions de l'ancienne école ; en d'autres

termes, qu'il était trop prompt à identifier l'âge réel d'une idée ou

d'une tradition avec l'âge de la source littéraire où on la trouve

pour la première fois fixée par écrit.
Au reste, est-il besoin de l'ajouter? Kuenen n'était pas de ceux

qui ont une fois pour toutes leur siège fait, de ceux dont on puisse
dire qu'au bout de dix, de vingt ans : ils n'ont « rien appris ni rien
oublié. » Plus d'une page du volume que nous avons sous les yeux
nous autorise à supposer que, s'il avait eu l'occasion de publier une
nouvelle édition de sa Religion d'Israël de 1869-1870, certaines

parties de cet ouvrage qui ont donné le plus de prise à la critique,
surtout celles qui concernent la période anté-prophétique, se fussent
présentées sous un jour sensiblement différent.

De la traduction elle-même que dire sinon qu'elle est digne de

tout point et de son auteur et de l'original, qu'elle se lit comme
une œuvre de première main et que le texte en est d'une rare
correction. II ne nous reste plus en terminant qu'à signaler le
portrait de Kuenen dont le volume est orné. L'impression qui s'en

dégage est celle d'une figure aussi distinguée que sympathique.
H. Vuilleumier.

PHILOSOPHIE

l'année philosophique 1894 L

La cinquième « année » contient comme les précédentes trois
études approfondies que signent encore le chef du néo-criticisme
et ses deux principaux collaborateurs, et une revue bibliographique
qui n'est pas la partie la moins remarquable de cette intéressante

publication.
M. Renouvier envisage la doctrine de saint Paul avec cette

entière liberté d'esprit alliée au plus grand sérieux moral, qui earac-

1 Paris, Alcan, 1895.



PHILOSOPHIE 75

térisait déjà son étude philosophique sur la doctrine de Jésus-

Christ. Son point de vue général est celui de ces libres penseurs
religieux, trop rares en France, — comme chez nous d'ailleurs, —
où abondent au contraire trois sortes d'esprits : ceux qui écartent
simplement le problème religieux, ceux qui prennent une position
plus ou moins franchement hostile et ceux qui font œuvre apologétique

bien plutôt que philosophique.
Ce qui distingue le paulinisme, selon M. Renouvier, c'est l'absence

totale de tout élément métaphysique. Certes Paul est un philosophe,
mais nullement un métaphysicien à la manière de l'auteur du
quatrième évangile. Chez lui, pas trace d'influences helléniques, rien
qui rappelle les idées personnifiées du Verbe, de la Vérité, etc., ni
la génération métaphysique, ni le mythe de l'incarnation de ce

Verbe. Pour lui, le Christ est un homme, non pas un concept, un
homme d'une condition supérieure et exceptionnelle dont il ne se

représente pourtant pas l'existence surnaturelle comme une
participation à la nature divine. En somme, la doctrine paulinienne est

encore la pure doctrine chrétienne à laquelle le grand apôtre n'ajoute
que des éclaircissements dogmatiques sur la justice, la loi et le
péehé, sur le plan de Dieu et sur la résurrection par la vertu de la
foi. Malheureusement, l'Eglise ne tarda pas à s'éloigner du
paulinisme. Les réformés du XVlme siècle y revinrent; ils remirent le

chrétien « face à face avec son péché et avec celui qui perd ou sauve
le pécheur. » M. Renouvier rend hommage à l'œuvre de la Réforme

tout en regrettant qu'elle soit restée inachevée : « La Réforme, dit-il,
a longtemps manqué de la science au moins autant que de la
hardiesse nécessaires pour répudier, dans ses principales branches, les

doctrines du Verbe consubstantiel et de la trinité, qui ne descendent

ni des Evangiles synoptiques, ni de l'Evangile de Paul, mais

qui proviennent d'une infusion de spéculation platonicienne dans

les croyances mosaïques. Elle n'a pas su reléguer dans le domaine
de la poésie, le seul où elles puissent conserver le droit au respect,
les légendes sur la naissance, l'enfance et les œuvres théurgiques de

Jésus. » (Page 45.) Les exégètes discuteront l'interprétation de tel

ou tel passage et reprocheront peut-être à M. Renouvier de s'écarter

parfois quelque peu des textes. Mais il s'agit, ne l'oublions pas,
d'une étude philosophique. L'auteur juge librement la prédication
évangélique du point de vue de sa propre philosophie et l'on ne
saurait contester l'opportunité de ses explications si nettes au
moment où une école théologique prétend tirer de cette même philo-



76 BULLETIN

sophie des conclusions beaucoup plus « positives » et orthodoxes,
mais bien moins conformes, semble-t-il, à l'esprit et à la lettre du
néo-criticisme.

— Dans un long et substantiel article intitulé Spinozisme et Male-
branchisme, M. Pillon, rompant avec les idées traditionnelles, met

en opposition radicale les deux systèmes. Malebranche a été

généralement mal compris ; on a méconnu la signification et la portée
de ses théories. Au XVIIIm8 siècle, son idéalisme fait sourire les

« philosophes » qui suivent le sens commun. Cousin ne les dépasse

guère, et celui qu'il appelle le Platon français, lui parait être aussi

proche parent de Spinoza. M. Ollé-Laprune lui-même se demande
si cette belle philosophie ne supprime pas toute distinction
substantielle entre Dieu et le monde. Ajoutons que hors de France, on
a porté sur elle les jugements les plus superficiels. Quoi qu'on en
ait dit, Malebranche n'est nullement sur la voie qui conduit de

Descartes à Spinosa. Il vient après celui-ci par la date de ses

ouvrages; en outre il le combat avec des armes qui lui sont propres,
mais avec autant de succès que Leibnitz, à côté duquel il mérite
d'être placé. Comment établir un rapport de filiation ou de parenté
entre deux systèmes dont l'un confond et dont l'autre distingue
avec beaucoup de soin les essences et les existences Au spino-
ziste Mairan qui parait ignorer l'importance de cette distinction,
Malebranche répond que la cause des erreurs de l'auteur de l'Ethique

est « qu'il confond les idées des choses avec les choses mêmes. »

L'éternité, la nécessité, etc., faussement attribuées à l'étendue réelle,
appartiennent à l'étendue intelligible, c'est-à dire à l'idée que Dieu
en a et qu'il nous en donne. L'étendue matérielle n'est ni nécessaire

ni éternelle puisque la réalité du monde sensible n'est pas
même certaine. Plus on étudie les œuvres des deux grands
métaphysiciens, mieux on se convainct qu'ils sont aux antipodes.
L'un est idéaliste, l'autre réaliste. L'un soutient la théorie des idées

modèles, l'autre celle des idées représentatives. L'un concilie la
liberté avec le déterminisme physique et psychique, l'autre affirme
l'universelle nécessité. En morale Spinoza s'efforce d'établir que la
distinction du juste et de l'injuste est le résultat d'une convention
humaine, un produit de la Cité I Malebranche s'élève avec beaucoup

de torce contre les « esprits corrompus » qui défendent cette
thèse de Hobbes, et fait de « l'amour de l'ordre » le principe de

toutes les vertus. Mais, l'occasionalisme ne mène-t-il pas tout droit
au panthéisme Qu'on y prenne garde, la cause occasionnelle est



PHILOSOPHIE 77

devenue le rapport de succession constante de la philosophie
contemporaine. Cette théorie de la cause n'enlève pas nécessairement

toute efficace aux créatures. Pour sauvegarder la personnalité
humaine, il n'est pas besoin que la volonté agisse directement sur les

organes corporels, il suffit que la volition soit libre, comme elle
l'est dans le système de Malebranche. D'ailleurs, l'harmonie préétablie,

qui n'est qu'un occasionalisme légèrement modifié, ne passe

pas d'ordinaire pour une théorie panthéiste. M. Pillon montre
comment le spinozisme dérive de la conception cartésienne de la

matière, de l'infinité de la substance étendue, de la continuité
spatiale et de l'impossibilité du vide qui en est la conséquence.

Pour notre part, nous avons été convaincus par la forte
argumentation de M. Pillon. Les derniers représentants de l'école

spiritualiste et les nouveaux disciples de Saint-Thomas continueront
sans doute à juger dangereuses et immorales les théories malebran-
chistes. Mais, s'ils tiennent compte de la correspondance avec
Mairan et des dates (La recherche de la vérité est de 1674), les

historiens de la philosophie, à quelque école qu'ils appartiennent,
devront placer désormais Malebranche, non plus sur la voie qui
mène à Spinoza, mais après celui-ci, suivant l'exemple donné déjà
en 1842 par M. Renouvier dans son Manuel de philosophie
moderne.

— Le phénoménisme supprime-t-il, comme on le croit volontiers,
les problèmes de la métaphysique, ou bieD est-il neutre à cet égard
Telle est la question que discute à nouveau M. Dauriac à propos du
livre de M. Boirac sur L'idée du phénomène. On connaît le point de

vue néo-criticiste. Le substantialisme aboutit naturellement au
monisme et au déterminisme. Le phénoménisme bien compris conduit

au contraire à l'affirmation du libre arbitre et fournit la solution

des antinomies de Kant ; ce n'est donc pas une doctrine neutre.
Il serait impossible de rendre compte de cette discussion en quelques

lignes. Disons seulement un mot de « l'infini actuel, » puisque
la question a été remise à l'ordre du jour par M. Boirac et surtout
par M. Milhaud. Il s'agit de savoir si le principe de contradiction
autorise certaines affirmations dépassant l'expérience, invérifiables
par l'observation. Au point de vue kantien orthodoxe, cela est
inadmissible. De ce que deux idées sont incompatibles pour nous,
on ne peut rien conclure touchant l'Univers réel, car peut-être n'y
a-t-il dans la chose en soi rien d'analogue aux conceptions de notre
esprit. De ce que l'idée d'un nombre infini est contradictoire, il ne



78 BULLETIN

suit pas que le monde ait commencé ou que le monde soit limité,
car le monde en lui-même n'a peut-être pas de grandeur, et peut-
être n'est-il pas soumis à la loi du nombre. Supprimons le noumène :

tout change, selon M. Dauriac. « Si l'être des choses est identique à

leur paraître, on a toutes raisons de croire que les lois du connaître
qui sont aussi les lois du paraître, sont aussi celles de l'être. » Ce

point de vue admis, l'objection tirée de l'existence du noumène
disparaît évidemment, mais pour faire place à une autre, voisine de la
précédente : le réel n'est pas distinct des phénomènes, soit. Mais, il
y a des phénomènes donnés et des phénomènes inobservés,
inobservables môme. Les premiers forment une collection, et une collection

sans nombre est une absurdité, il faut en convenir. Seulement,
les phénomènes n'étant pas donnés et connus on peut se demander

comme s'il s'agissait du noumène : forment-ils un ensemble numé-.

rique? Savons-nous si le réel, même ainsi entendu, est un tout, et

s'il a un nombre? Les néo-criticistes l'affirment. Nous sommes de

ceux qui pensent qu'on peut le nier, sans contradiction.
E. Murisier.

J. Izoulet. — La cité moderne1.

Dans l'océan montant des productions littéraires qui nous
menace d'inondation, se dessine depuis quelques années déjà un
courant franchement idéaliste dans lequel se sont jetés tous ceux
auxquels répugnaient les erreurs d'un naturalisme ordurier et
cynique.

Que cet idéalisme soit à des degrés divers superficiel ou profond,
qu'il soit fondé sur des besoins religieux ou sur un vague
sentimentalisme, sur des aspirations esthétiques confuses encore, sur
un nervosisme pervers de dilettantes, il n'en est pas moins vrai
que cette tendance générale de l'âme contemporaine s'accentue

sensiblement, et voici qu'elle se fait jour aussi dans le domaine de

la philosophie.
Sans parler des universitaires, des belles études de M. Gabriel

Séailles et en particulier de son livre sur Renan, — où il montre
d'une façon magistrale le pitoyable aboutissement d'une morale

1 La Cité moderne. Métaphysique de la sociologie, par }. Izoulet. Paris, Alcan,
1895.



PHILOSOPHIE 79

qui ne repose que sur les faits et le néant de l'éthique expérimentale,

— des pénétrantes analyses de M. Boutroux (cf. l'Idée de loi
naturelle dans la science et la philosophie contemporaines), on
peut citer quelques essais indépendants et en premier lieu la thèse

que M. Izoulet a soutenue en Sorbonne et qui porte ce beau titre :

« La Cité moderne. »

Elle a d'abord le double mérite de rompre avec le matérialisme
dogmatique correspondant aux prodigieuses découvertes de la
science et de tenter, — à l'exemple de quelques-uns déjà (cf. entre
autres les ouvrages du Dr Pioger), une synthèse large et profonde ;

elle a de plus le mérite, — génial peut-être, — de fusionner par
une hypothèse vraisemblable, à peine entrevue jusqu'ici, le
matérialisme et le spiritualisme classiques et exclusifs dans un monisme
d'une ampleur et d'une hauteur admirables.

C'est cette philosophie que nous voudrions brièvement analyser.
Elle veut mettre en lumière ce fait énorme que la Cité, c'est-à-

dire l'Association, c'est-à-dire la « Force salvatrice de l'Humanité, »

est un organisme supérieur qui implique conséquemment la
solidarité et la hiérarchie. C'est un exposé de bio-sociologie largement
et profondément basé sur l'Evolution universelle et... sur la
généreuse croyance au Progrès et à la réalisation possible du Bonheur ;

il vient à son heure, car la Cité, — au contraire de jadis, — est

aujourd'hui sérieusement menacée de l'éviction « de l'Elite par la
Foule. »

M. Izoulet commence par développer son hypothèse bio-sociale.
« Il y a des simples, » tel est son premier postulat, son point de

départ (comme celui de la Monadologie de Leibnitz) ; il y a des

simples puisqu'il y a des composés. Nous apercevons ces simples
à l'état composé, c'est-à-dire associés, et la question de leurs
rapports entre eux dans l'association est la « question capitale de

toutes les sciences. » Or, « le simple enveloppe toute virtualité,
mais ce n'est qu'en composition qu'il développe sa virtualité en

vertu. »

L'association crée.
1° En chimie, elle transforme les éléments particuliers et leur

donne des propriétés nouvelles ;
2» En biologie, elle permet la formation graduelle de

l'organisme, la division du travail, la spécialisation des activités. Le

protiste, l'amibe, l'uni-cellulaire qui ne sent ni ne se meut, doué

seulement d'une confuse irritabilité, ne connaît pas de localisations



80 BULLETIN

ni d'organisation ; ce n'est que peu à peu, dans le cours de milliers
de siècles que l'animal, grâce à des associations de cellules de

plus en plus intimes et complexes, est arrivé à posséder les
propriétés admirables de la forme, de la sensibilité, de l'instinct.
Depuis la séparation chez la gastrula du feuillet externe et du
feuillet interne, — c'est-à-dire de la vie de relation et de la vie de

nutrition, — la différenciation s'est accentuée jusqu'à la merveilleuse

organisation physiologique des animaux supérieurs ;

3° En sociologie, nous avons affaire à une association non plus
de cellules, mais d'hommes. De l'uni-cellulaire (protiste), dupluri-
cellulaire (animal) nous passons à un agrégat d'agrégats, c'est-à-
dire aux sociétés d'animaux et surtout... d'anthropoïdes. On

retrouve dans ces dernières la division du travail, la spécialisation
des fonctions (professions, facultés), des organes infiniment multiples

(institutions religieuses, politiques, militaires, etc.). Et cette
association « la Cité, » non encore réalisée mais en travail de

« Devenir, » s'accomplissant sous nos yeux, a créé ou plutôt crée

« l'âme humaine. » Toute la mentalité supérieure de nos cerveaux,
intelligence, raison, sentiment, sens religieux, moral, esthétique,
n'est pas le produit de l'association de cellules qui forme ranimai,
ni l'émanation de quelque divinité transcendante, mais la résultante,

— si je puis ainsi dire, — de l'association d'anthropoïdes,
la Cité. Mentalité collective et individuelle à la fois, due à l'Elite
pensante et dirigeante qui concentre et sauvegarde tout le trésor
cérébral de l'organisme.

Il s'agit maintenant de confirmer cette hypothèse bio-sociale
dans le domaine de la psychologie et dans celui de la morale.

Dans tous les deux M. Izoulet s'attaque aux conceptions
matérialiste et spiritualiste, tout en reconnaissant à chacune d'elles

une part de vérité. Le matérialisme a raison quand il dit que la
mentalité inférieure, animale (sensation, instinct, appétit, impulsion,

plaisir) s'explique par le corps et plus précisément par le

système nerveux cérébro-spinal ; il a tort quand il veut expliquer
la mentalité supérieure, humaine (raison, liberté, volonté, aspiration,

bonheur) par ce même corps physique.
Le spiritualisme a raison quand il refuse d'expliquer la mentalité

humaine par la biologie proprement dite, et il a tort quand il
y fait intervenir l'ingérence d'une creuse entité, une abstraction
incompréhensible, une substance sui generis, l'âme.

La conciliation des deux systèmes s'obtient par la théorie bio-



PHILOSOPHIE 81

sociale qui reconnaît comme génératrice de la mentalité inférieure
l'association de cellules qu'est l'animal (où le cerveau s'affirme
progressivement par division du travail), et, comme génératrice
de la mentalité supérieure l'association d'hommes qu'est la Cité
(où l'Elite s'affirme par la même division progressive du travail).

L'auteur passe ensuite à l'étude de l'intelligence (raison), de la
sensibilité, de la liberté, du Moi. Il décompose la première de ces

notions en quatre aptitudes principales, acquises péniblement au
cours d'une lente évolution : le sens social, le sens scientifique, le
sens industrieux et le sens idéal (religieux et esthétique), tous
résultant de l'association.

Il faudrait pouvoir s'arrêter longtemps sur les belles pages que
M. Izoulet a consacrées à l'organisation progressive de l'élite,
philosophes (artistes, poètes et savants) et politiques (législateurs et
gouvernants). La fonction du cerveau social s'est ainsi insensiblement

divisée et spécialisée ; elle comprend les phases simultanées
et successives de l'intuition, de l'analyse et de la mise en œuvre ;
elle crée peu à peu ses organes, dont le premier est le poète. « Créateur

d'inspirations et par conséquent d'actions et par conséquent
d'institutions, le Poète est le constructeur de la Cité.... L'immense
poésie immanente au genre humain, voilà la force plastique, voilà
l'énergie créatrice d'ici-bas. »

Ces lignes éclairent admirablement la large et profonde signification

du terme grec ; elles auréolent de gloire les grands intuitifs,
sources de tout ce qui fera la vie sociale supérieure ; elles posent
comme premier devoir de la sociologie de scruter leurs rêves et
leurs pensées.

La liberté consiste dans la sélection continue des motifs d'action,
sélection permise par l'enrichissement progressif de la mentalité
humaine, grâce toujours à l'association et à la division du travail.

Le Moi, loin d'être simple, est constitué par la conscience,
l'inconscience ou subconscience, la cerebration hiérarchique; c'est
dire que tout ce qui fait l'Individualité provient de l'Association
et qu'elle seule en permet la spécialisation. L'opposition de l'Individu

à la société est donc une opposition fondée dans *le vide et

sur laquelle il est puéril d'établir des théories politiques et
sociales.

En morale, M. Izoulet reconnaît de nouveau au spiritualisme et
au matérialisme une part de vérité et d'erreur. Il reproche au
premier la valeur 'absolue du sacrifice, principe aux funestes consé-

THÉOL. ET PHIL. 1896 6



82 BULLETIN

quences, et la notion de désintéressement qui souffre d'une contradiction

interne ; il reproche au second de faire de la « Lutte pour
la vie, » brutale et sans merci, la grande loi de l'Humanité,
comme celle de l'Animalité. A tous les deux il reproche le dualisme
entre les notions d'intérêt et de justice.

La moralité naît de la Cité qui crée entre les hommes des

rapports de plus en plus complexes ; la morale est sociale ; la plus
grande solidarité amènera la plus grande justice et le plus grand
bonheur ; l'humanité doit de plus en plus sortir de l'état de guerre
(prédation individuelle) et devenir une association pour la
production.

La morale se confond donc avec le principe créateur et constitutif

de la Cité ; elle est en train de se créer et de se constituer
comme la Cité elle-même. Le but à atteindre est que chacun de

ses membres trouve la place qui lui convient, joue le rôle pour
lequel il est apte, de façon à ce que le bonheur de tous soit le plus
complet possible.

Morale à la fois expérimentale et spiritualiste, rejetant tout
dogme étroit et exclusif, fondée sur le sens de l'harmonie universelle

inné à l'âme humaine, et sur la « volonté » de dégager, au

moyen d'une compréhension toujours plus complète de la Nature,
l'idéal de la réalité.

Cette philosophie, — que nous aurions voulu exposer plus
longuement et dont certaines parties méritent une attention toute
spéciale, — montre l'homme sous une double face, tout de l'organisme

animal et partie de l'organisme social ; le corps physique
est achevé, le corps politique s'élabore ; il y a entre les deux un
parallélisme analogique qui révèle l'unité de la nature et proclame
l'immanence comme vérité première de la métaphysique.

Le grand ressort vital de cette philosophie est la croyance au

progrès universel, au bonheur de l'humanité, bonheur toujours
grandissant grâce à une intelligence des choses toujours plus
ouverte et comprehensive, à un effort toujours plus conscient et

persévérant. Gela lui donne un caractère d'optimisme qui, pour
ne pouvoir suffire à légitimer métaphysiquement l'amour de la
vie et de l'action, laisse entrevoir du moins l'espérance lointaine
de la « Religion moderne, » large, pure des anciennes superstitions,

naturalisation de la Divinité correspondant à la nationalisation

plus parfaite de la souveraineté politique et à l'adaptation
progressive des hommes à leur tâche sociale.



PHILOSOPHIE 83

Le livre est généralement bien composé, malgré quelques
répétitions presque inévitables et quelques prétentions à une systématisation

trop rigoureuse. Œuvre à la fois de métaphysicien et de

poète, de savant et d'artiste, il vaut par son caractère de puissante
vulgarisation autant que par son érudition immense, l'originalité
et la couleur de la pensée.

Robert Fath.
Lausanne, novembre 1895.

Henry Michel. — L'idée de l'Etat1.

Ce fort volume de 659 pages, — thèse de doctorat es lettres,
soutenue en Sorbonne, le 7 novembre 18952, — n'est certes

pas une monographie d'érudit ne s'adressant qu'à un cercle
restreint d'initiés. La science et le talent de l'auteur, l'étendue de

ses recherches, l'ampleur de son exposition, la fermeté d'une
pensée forte et sûre d'elle-même, toutes ces qualités, jointes à

l'actualité du sujet et aux mérites d'un style sobre et limpide, ne
manqueront pas d'attirer sur ce livre l'attention du public cultivé
en général. L'aveu suivant de M. Henry Michel nous montre dès

l'abord l'orientation de son système. « Quand j'ai commencé mon
travail, dit-il, j'étais, comme tant d'autres, sous la vive impression

de cette méthode dite scientifique et de ce réalisme
métaphysique qui font un si singulier ménage dans beaucoup
d'ouvrages récents. Je croyais à « l'organisme social, » et à l'ensemble
des notions que l'on joint d'ordinaire à celle-là. L'individualisme
m'apparaissait comme une doctrine vieillie.... L'étude et la
réflexion modifièrent cette opinion 3. »

L'auteur débute donc, pour introduire son sujet proprement
dit, par un travail très sérieux sur le dix-huitième siècle. Il passe
successivement en revue la « philosophie réformiste, » la « théorie
du scepticisme éclairé » et le mouvement individualiste avant la

1 L'idée de l'Etat. Essai critique sur l'histoire des théories sociales et

politiques en France depuis la Révolution, par Henry Michel, agrégé de l'Université,
docteur es Ietttres. — In-8", Hachette, Paris, 1896.

2 Lire le compte rendu de cette soutenance dans la correspondance de M. A. S

Journal de Genève du 10 novembre 1895

3 Avant-propos, p. VII, VIII.



84 BULLETIN

Révolution. Rousseau et Kant surtout sont traités avec détail et

suggèrent à l'auteur nombre de remarques justes et frappantes.
D'après M. Michel, — ceci marquera déjà son point de vue, — la
question du socialisme de Rousseau n'a pas de sens. Assurément,

dit-il, le Contrat social accorde à l'Etat une puissance
écrasante ; mais le but de ce pouvoir est d'assurer à l'individu le

premier des droits, celui de vivre. Il faut que l'être moral
parvienne à son originalité, à son autonomie personnelle. Lorsque
Mounier, au début de la Révolution française, revendique pour
chacun le « libre et entier exercice de toutes ses facultés
physiques et morales, » il ne fait que développer avec éloquence la
doctrine de Kant et de Rousseau, Ce qui domine, en définitive,
chez ces auteurs, c'est l'influence de la philosophie cartésienne L
Le sujet rentre en lui-même, il pense, il aspire à se posséder.
Seulement, loin de se défier de l'Etat, l'homme en a besoin,
estime-t-on, pour s'affranchir des obstacles de convention et pour
acquérir sa pleine autonomie. A ce propos, M. Michel s'élève contre

l'idée reçue, c'est qu'il y a dans la Révolution deux courants :

l'un individualiste, celui de la Constituante, inspiré par Montesquieu

et son école ; l'autre social', « étatiste, » représentant les
théories de Rousseau et s'incarnant dans la Convention 2. De fait,
dit-il, le dix-huitième siècle ignore l'antithèse établie de nos jours
entre l'individu et l'Etat : quand donc on renforce les pouvoirs
publics, ce n'est pas pour écraser les libertés, c'est bien plutôt
pour « aider à la formation du plus grand nombre possible
d'individualités complètes et véritables. »

D'autre part, plus irrésistible avait semblé ce mouvement, plus
violente aussi fut la réaction, sujet qui nous fait pénétrer au
cœur même de l'ouvrage. Sur le terrain politique, d'abord,
apparaissent les théocrates3 : Saint-Martin, Joseph de Maistre, de

Bonald, Ballanche. Si Rousseau et ses disciples avaient exalté la
volonté, c'est contre elle que la nouvelle école fait porter le poids
de son attaque. Non, s'écrient ces auteurs, l'homme n'est pas
apte à se diriger, l'homme n'est pas raisonnable. Il est pervers,
radicalement mauvais dans sa nature actuelle ; aussi ne peut-il
rien attendre que de Dieu. En conséquence, la société ne saurait
être le résultat de la volonté humaine ; elle n'est pas faite par
l'homme et pour l'homme. L'homme n'existe, au contraire, que

i P. 64 et suiv. — 2 p. 97 et suiv. — 3 P. 108 et suiv.



PHILOSOPHIE 85

pour la société telle que Dieu l'a constituée et dans laquelle
s'exprime l'autorité souveraine du seul vrai maître, du seul Seigneur.
En somme, quatre propositions résument la pensée des théocrates :

1. L'homme, disent-ils, n'a pas créé la société de toutes pièces.
2. La raison humaine, livrée à ses propres forces, est impuissante

; elle ne saurait rien produire, comme elle ne peut rien
expliquer. 3. L'inégalité entre les individus découle de la nature
même des choses. 4. Par conséquent nul n'a le droit de revendiquer,

parce qu'il est homme, des privilèges qui reviendraient
d'une manière égale à chacun. « Il n'est pas de problème, avait
dit Descartes, que ma raison ne puisse pénétrer et résoudre. Il
n'est pas d'institution, avait dit Rousseau, que ma volonté n'ait
fondée ou ne maintienne incessamment, par une sorte de création
continue. Il n'est pas de puissance, avait dit Kant, dont l'action
n'expire et ne doive expirer devant le droit inhérent à ma
personne libre. Ma liberté, mon droit, ma volonté, ma raison, c'est

toujours le moi : le faux dieu qui, selon les théocrates, a détrôné
le Dieu véritable et qu'il faut chasser au plus vite d'un empire
usurpé '. »

La même réaction contre l'individualisme se produit en Angleterre

et en Allemagne, ce qui nous amène soit au radicalisme
de Bentham et de Burke, soit surtout à l'école historique
allemande, dont Hegel est le plus illustre représentant2. D'après ce

philosophe, d'accord sur ce point avec Rousseau, la volonté est
bien à l'origine de l'Etat : seulement ce principe créateur, ce n'est

pas l'individu ; c'est l'esprit absolu, la volonté objective, Dieu se

manifestant dans la société organisée comme il s'incarne dans l'art
et dans la religion. Aussi bien, selon l'enseignement hégélien, ce

qui est doit être ; la force et le droit se confondant, la souveraineté

se manifeste essentiellement dans la guerre : l'Etat est
l'expression de la pensée suprême, l'Etat est Dieu.

Ailleurs la discussion du problème économique met au jour une
tendance analogue 3. C'est l'école de Saint-Simon, qui fraie la voie
au socialisme contemporain en désignant la réforme de la
propriété comme la première à opérer, en formulant aussi le principe

de l'antagonisme des classes sociales. Pour ces théoriciens,
concurrence est synonyme d'égoïsme : à la liberté, principe
d'individualisme, se substitue la loi royale de la fraternité. Puis

1 P. 127, 128. — 2 P. 155 et suiv. - 3 P. 172 et suiv.



»Ö BULLETIN

vient le socialisme autoritaire, celui de Louis Blanc surtout, qui
réprouvant les entreprises privées, veut remplacer la libre initiative

de chacun par ce qu'il appelle « la solidarité des diverses
industries » en vertu de « la convergence des efforts. » En

somme, ce qui domine ce mouvement, c'est l'appel fait au
pouvoir, c'est l'accroissement de l'Etat et de son action dans tous les
domaines.

Que devient l'individualisme ainsi menacé Ici M. Michel fait
défiler devant nos yeux les plus marquants d'entre ses apologistes

; il cite Tracy, Daunou, Mme de Staël ' ; il rappelle la célèbre

page de Benjamin Constant sur la liberté au sens ancien et la
liberté au sens moderne 2

; il présente au lecteur l'école démocratique

de Tocqueville, de Lamartine ; puis entrent en scène « les
économistes orthodoxes,3» Jean-Baptiste Say, Bastiat, surtout,
habile défenseur du libre-échange, dans lequel il voit la clef de

voûte de la politique, de la morale et môme de la religion. Les

vues libérales qui se développent en même temps, celles de La-
boulaye, de Jules Simon, du duc de Broglie, de plusieurs autres
publicistes éminents, nous font assister à ce que l'auteur appelle
« la déviation de l'individualisme. » On voit surgir et se marquer
toujours mieux l'antagonisme entre l'individu et l'Etat,
antithèse inconnue aux origines. Diminuer l'Etat, en limiter les fonctions

et le pouvoir, voilà le programme de l'école. En somme, les

notions d'individualisme et de socialisme se modifient. « Le socialisme

était d'abord une doctrine qui sacrifiait l'individu à la cité.
Nous l'avons vu, et nous le verrons plus encore par la suite, deve"

nir une doctrine qui compromet les intérêts généraux et élevés au

profit des jouissances individuelles. L'individualisme était d'abord

une doctrine largement emancipatrice, qui conviait tous les membres

de la société politique à la pleine expansion de leurs
puissances, à la jouissance réelle de tous leurs droits d'hommes. Nous

venons de voir que l'école libérale le réduit à être la protestation

des plus favorisés d'entre les membres de la société politique
contre l'ingérence de l'Etat, ingérence nuisible, en effet, à

l'expansion de leur liberté, mais utile et même indispensable, — dans

les conditions que nous déterminerons plus loin, — pour élever

les moins favorisés à la condition humaine *. »

De là le reproche d'égoïsme adressé à cet individualisme-là, qui,

i P. 282 et suiv. — 2 P. 310, 311. — 3 P. 339 et suiv. — 4 P. 372, 373.



PHILOSOPHIE 87

selon M. Henry Michel, procède philosophiquement de

l'éclectisme1. De là aussi l'impuissance de ce système vis-à-vis de

l'ennemi redoutable qui se dresse de toute sa hauteur pour l'accabler.
D'après la philosophie dite scientifique, en effet, c'est-à dire la
doctrine « positive, » celle de l'évolution, la formule suprême de

l'univers étant le monisme matérialiste, la société, comprise à la
lumière de cette loi, prend l'aspect d'un organisme physique, d'où
vient le collectivisme contemporain, celui de Karl Marx et de ses

adeptes.
Je n'entre pas dans l'analyse de ces systèmes que plusieurs

jugent si gros de périls. Aussi bien, le but de cette revue rapide
est de montrer, — par quelques exemples malheureusement trop
incomplets et trop brièvement énumérés, — les rares mérites de

l'ouvrage riche et suggestif qui nous occupe et d'inviter le
lecteur à le consulter à son tour. Après avoir posé le problème dans
les termes que je viens d'indiquer, quelle est la solution que
M. Henry Michel nous présente Cette clef de l'énigme, c'est à la
philosophie de M. Renouvier qu'il la demande, « doctrine qui
constitue, explique-t-il, une réaction contre une autre réaction :

une réaction en faveur du haut individualisme du dix-huitième
siècle contre les théories qui le battent en brèche depuis cent ans
et contre celles qui, sous prétexte de le continuer, le dénaturent
et le diminuent "2. » Ce que M. Renouvier conteste en particulier,
c'est le concept de la nation naturelle, c'est l'idée de la société
saisie comme être réel, c'est enfin la notion d'un progrès continu
se produisant par un développement fatal de l'organisme. Le
progrès consiste au contraire, dit-il, dans un accroissement de

liberté ; il est étranger à l'augmentation des jouissances
matérielles. L'autonomie de la volonté, de la raison : voilà la seule fin
digne d'être sérieusement poursuivie. D'autre part cet individualisme-là,

loin d'écarter la solidarité, la suppose et la réclame; car
même les actes qui nous semblent être les premiers commencements

en entraînent d'autres à leur suite ; ils se répercutent ; ils
multiplient leurs conséquences sociales. Celui-là, dit-il en parlant
de chaque individu, « ne saurait faire un bon associé qui ne
donnerait pas à ses associés tout ce qu'il a de moyens
disponibles. » Seulement il faut que ces moyens soient véritablement
disponibles, qu'aucun obstacle tenant à l'organisation actuelle ne

1 P. 420-422. — 2 P. 596.



So BULLETIN

les entrave ; aussi l'intervention de l'Etat soit en politique, soit
dans l'ordre économique, en faveur de sa fonction morale, est-
elle le trait marquant de cet individualisme-là.

D'ailleurs, — telle est la conclusion que tire M. Henry Michel,
— il n'y a pas d'antagonisme fatal entre l'individualisme et
l'idée sociale *. La vraie justice, qui contient en elle la charité,
consiste à assurer à l'être moral ces deux privilèges inaliénables :

« le droit de vivre, avec celui de s'élever par la culture ; » voilà
la fonction suprême de l'Etat, fonction économique et morale.
Seulement autre est la fin, autres sont les moyens, dans l'application

desquels, ¦— en cela notre auteur se distingue de
l'individualisme abstrait des jacobins, — il faut avoir grand soin de

consulter l'expérience. Ainsi : « la justice veut que tous les membres
de la cité puissent vivre : telle est la fin. Le moyen d'assurer à

chacun sa subsistance consistera-t-il nécessairement dans la taxe
des pauvres?... Non, si l'expérience prouve que ces moyens ne

sont pas bons. » Aux économistes d'y aviser selon les enseignements

de leur science. L'a priori dans la détermination des fins,
la recherche libre des moyens : voilà la distinction capitale. A
l'inverse du .socialisme, qui ne voit que la surface, cette doctrine,
estime M. Michel, pénètre seule jusqu'au fond, parce qu'elle
sauvegarde, en évitant les erreurs de l'individualisme d'avant la
Révolution, « l'éminente dignité de la personne humaine. »

Que penser de cette solution, et de l'exposé que cette théorie
couronne Si riche est le livre dont je viens d'indiquer le
contenu, que, pour en discuter les idées en détail, il faudrait écrire
soi-même un volume. Sans aborder ce travail, je tiens à exprimer
à l'auteur la sympathie avec laquelle j'ai suivi le développement
large et magistral de sa pensée. Comme lui, je crois à l'individualisme,

sauvegarde de la dignité de l'homme et de sa liberté ;

comme lui, — contrairement à la doctrine égoïste du laisser-faire,
— j'admets aussi la nécessité d'un individualisme ouvert à tous,
donc l'intervention légitime de l'Etat partout où l'être humain
fléchit sous le poids des injustices sociales. Néanmoins, quelque
lumineuse que soit, à cet égard, la philosophie dont s'inspire notre

auteur, il serait téméraire d'affirmer que M. Renouvier et ses

disciples aient trouvé la formule définitive.Ce qui manque en
particulier au livre que je viens d'analyser, c'est une vue suffisante des

1 P. 640 et suiv.



PHILOSOPHIE 89

caractères et des fins de la personnalité morale. On voit jusqu'où
s'étend l'intervention de l'Etat ; on ne voit pas assez où elle
s'arrête, quel est le droit de résistance de l'être libre, qui maintient
son autonomie même vis-à-vis des pouvoirs publics. A cet égard,
M. Michel ne se distingue pas suffisamment, à mon avis, de ce

qu'il appelle « la haute doctrine » des individualistes d'avant la
Révolution, théorie d'où sont sortis la tyrannie et le despotisme
aussi bien que l'émancipation des consciences. On nous dit que la
justice sociale « aide les personnes dans leurs efforts pour
s'affranchir, » et qu'elle le fait « grâce à la coopération constante,
régulière et obligatoire de tous1.» Mais en quoi consiste cet
affranchissement Qu'est-ce que cette culture qui en est la
condition Ce point capital peut être tranché de façons diverses
assurément : l'Etat sera-t-il chargé de nous indiquer et de nous imposer

la bonne Reviendrons-nous alors, par une autre voie, à

l'idée de Rousseau, celle « de l'aliénation totale de chaque associé

avec tous ses droits à toute la communauté2 » Est-il certain
d'ailleurs qu'en se développant tel qu'il est naturellement, l'individu

moral arrive à la vraie liberté Si donc il préfère s'avilir, et
si l'exemple qu'il donne de la sorte est contagieux, l'Etat l'empê-
chera-t-il de faire le mal, l'Etat le contraindra-t-il à se perfectionner

en dépit de lui-môme
M. Henry Michel aurait été mis plus directement en face de ces

questions, s'il avait abordé l'œuvre de deux auteurs qui se sont
longuement occupés du problème en discussion, et qui, loin de

sacrifier l'un des termes du sujet, ont creusé la notion chrétienne
du « règne de Dieu » pour obtenir l'unité de l'individualisme et de

l'idée sociale. « C'est dans l'intérêt de la société, écrivait déjà Vinet,
que je plaide pour l'individualité. Je veux l'homme complet,
spontané, individuel, pour qu'il se soumette en homme à l'intérêt
général.... La justice et la raison, lois universelles, sont les
souveraines dont l'individualité doit assurer et relever le triomphe.3 »

Et dans un sens analogue, Ch. Secrétan, tout en parlant bien
haut de solidarité, tout en poussant très loin l'idée sociale sur
certains points, a toujours relevé ce fait essentiel, c'est que la

1 P. 647. C'est nous qui soulignons.
2 Contrat social, I, 6.
3 Essais de philosophie morale et de morale religieuse, 1837, p. 172. M. Henry

Michel ne mentionne Vinet que pour l'écarter (p. 419); quant à Ch. Secrétan,

sauf erreur, il le passe sous silence.



90 BULLETIN

rénovation morale est la vraie condition de toutes les libertés, et

que l'Evangile accomplit ce changement intérieur en nous
donnant une loi personnelle et collective en même temps, qui garantit
le triomphe des individus dans celui de la société humaine. « De

grâce, dit-il, — plus justement, à mon avis, que ne le fait
M. Henry Michel, — ne me parlez plus d'Athènes et de Rome ;

n'invoquons plus la Révolution française : tout le sang qu'elle a

répandu n'a pas pu cimenter la poussière de ses destructions.
Adversaire attitré de toutes les fables, je ne trouve nulle part de

liberté qui n'ait versé dans quelque omnipotence monarchique ou

démagogique, il n'importe, — nulle part, dis-je, sinon chez les fils
de ces Gueux et de ces Puritains qui voulaient servir Celui dont
le nom flamboyait sur leurs épées, et qui cherchaient dans la
liberté politique la garantie de leur liberté religieuse1. » On ne
saurait trop le répéter, et c'est par cette remarque que je termine :

si le rôle de l'Etat est d'écarter les obstacles sociaux qui entravent
l'être humain dans le libre développement de sa personne, —

quelque valeur qu'il faille reconnaître à cette idée, le fond du

problème demeure d'ordre religieux et moral.
J. Bovon.

Théod. Simon. — Corps et ame selon Feghner et selon
Lotze -.

S'il était besoin de montrer que la théologie n'a rien à redouter
de la psycho-physique et tout à gagner à l'adoption du point de

vue idéaliste, qui est celui de la plupart des philosophes
contemporains, l'écrit de M. Simon, pasteur à Cottbus (Prusse) et disciple
convaincu de Fechner, nous en fournirait un exemple et une preuve.
M. Simon parait avoir hésité d'abord entre Fechner et Lotze ; la
conception synéchologique du premier et la conception monado-

logique du second ont dû lui sembler également séduisantes, pour
qu'il prenne un si évident plaisir à les rapprocher, à établir que,

1 Discours laïques, 1877, p. 345, 346 ; comp. La civilisation et la croyance,
1887, p. 353 et suiv.

2 Leib und Seele bei Fechner und Lotze als Vertretern zweier massgebenden

Weltanschauungen, von Pfr. Dr. Th. Simon. — Göttingen 1894, Van-
denhoek und Ruprecht. 118 pages. Prix : 2 m. 40.



PHILOSOPHIE 91

sur la question de l'âme et du corps, les deux métaphysiciens sont

plus près de s'entendre qu'on ne le croit d'ordinaire et qu'ils ne

l'ont eux-mêmes pensé. Mais Lotze, parti du réalisme de Herbart

pour aboutir à l'idéalisme, s'arrête au moment de toucher au but.
Même dans sa dernière phase, sa philosophie n'est qu'un réalisme
idéaliste (Idealrealismus) ; aussi M. Simon l'abandonne-t-il, en

définitive, pour suivre Fechner qui, plus hardi, ne se borne pas à

dire: l'esprit seul est réel (Realität ist Geistigkeit) mais tire de ce

principe des conséquences que Lotze essaie d'éviter en invoquant
un postulat du sentiment. Or notre théologien-philosophe estime,
— si nous lisons bien entre les lignes, car il ne le dit pas expressément,

— que la théorie la plus conséquente et la plus radicale est

peut être aussi la plus conforme aux exigences de l'esthétique et
du sentiment religieux.

Après une brève introduction historique, l'auteur expose les
systèmes qu'il se propose de comparer. La simplicité du style, l'heureux

choix des citations, la clarté des commentaires mettent cette

métaphysique abstruse à la portée d'un grand nombre de lecteurs.

L'exposé sommaire n'omet rien d'essentiel et fait même très bien
voir en quoi la monadologie de Lotze diffère de celle de Leibnitz
et ce qui distingue le monisme de Fechner du panthéisme de

Spinoza. Sans nous astreindre à la tâche ingrate de résumer ce résumé,

passons à la comparaison des systèmes : c'est ici que M. Simon a
mis un peu de lui-même.

Dieu, selon Fechner, ou l'Absolu comme l'appelle Lotze, est le
fondement unique de l'univers. Les choses, quelles que soient les

apparences qu'elles revêtent, sont des modifications de l'absolu, de

Dieu. L'esprit est partout répandu à des degrés divers ; toute réalité

est spirituelle ; les corps ne sont qu'une manifestation extérieure
du même être qui se manifeste intérieurement comme esprit. Tels
sont les principes communs aux deux philosophes. Voici où l'accord
cesse : tandis que Lotze attribue une âme rudimentaire à chaque
atome, Fechner refuse toute propriété psychique aux atomes isolés
et voit dans leur groupement, dans leur combinaison en un
système, la condition nécessaire de l'activité de l'âme.

Malgré cette divergence fondamentale, les deux penseurs
envisagent a peu près de la même manière les rapports du corps et de

l'âme, et cet accord s'explique précisément par leur commune
tendance idéaliste. Lotze renonce à la fin de ses jours, et pour cause, à

assigner à sa monade directrice un siège déterminé dans le cerveau.



92 BULLETIN

Il reconnaît avec Fechner, peut-être sous son influence, que l'âme
est partout où elle agit et qu'elle agit évidemment sur différents points
du système nerveux. Il n'y a donc nulle opposition à cet égard entre
les théories monadologique et synéchologique. Les auteurs de ces

théories s'accordent également à nier la simplicité de l'âme, à maintenir

l'unité du sujet pensant et réussissent l'un aussi bien que
l'autre à assurer cette unité dans l'espace et dans le temps.

Toutefois, Fechner éprouve une difficulté particulière à

sauvegarder l'identité du moi. Il est de fait que les atomes constitutifs
du corps sont dans un perpétuel va-et-vient, que de nouveaux
atomes se substituent continuellement aux anciens. A un changement

partiel des atomes doit correspondre un changement partiel
de cet être qui est le sujet commun des activités corporelles et
spirituelles. Gomment le sujet pourrait-il rester le même après le
renouvellement complet des atomes La difficulté est plus apparente
que réelle, répond Fechner. L'identité du sujet ne dépend pas de la

permanence des mêmes atomes, mais de la persistance de leurs
relations. Peu importe que les atomes se renouvellent, puisqu'ils
sont identiques et que les mêmes connexions organiques subsistent
à travers les changements incessants de la matière. Ainsi l'âme
reste une et identique dans le temps présent et peut-être même
dans la vie future. — Mais, objecte M. Simon, il ne suffit pas que
les atomes soient qualitativement semblables. Soit deux groupes
d'atomes a b c x et a1 b1 c1 x1 ; bien qu'ils exécutent le même
mouvement psychophysique et qu'ils exercent sur l'âme la même
influence, a b c x et a1 b1 c1 x1 n'en sont pas moins deux êtres distincts.
Les mouvements et les sensations peuvent rester les mêmes ; c'est

un autre être qui se meut et qui sent. Il faut donc chercher une
autre solution, et M. Simon nous en propose une qui n'est pas
entièrement originale, car il en appelle contre Fechner à Fechner
lui-même. L'idéalisme pur, dit-il, résout aisément la difficulté en

considérant comme de simples apparences les changements corporels.

A ce point de vue, l'identité du corps et de l'âme disparaît
pour faire place à un parallélisme entre des états internes et
externes. A une modification des phénomènes externes correspond
une modification des phénomènes internes et non plus une modification

du sujet de ces phénomènes.
M. Simon réussit, reconnaissons-le, à sauvegarder l'unité et l'identité

de l'âme. Mais à quel prix Qu'est-ce que ce sujet sur lequel
même les états psychiques restent sans influence Notre auteur ne



REVUES 93

prend-il pas une abstraction pour une réalité? Nous connaissons ce

¦moi sans qualités et sans vie, non certes par expérience, mais par
ouï-dire et nous nous demandons sérieusement s'il a jamais existé

ailleurs que dans l'esprit des méthaphysiciens qui l'ont inventé.
Une simple remarque pour terminer. Dans son introduction,

M. Simon passe en revue les principales hypothèses destinées à

expliquer les rapports de l'âme et du corps. Il parle du dualisme
cartésien, du monisme matérialiste et spiritualiste. Il cite à ee

propos Geulinx et Rudolf Wagner; mais il oublie entre autres
Malebranche et... Berkeley. Ce dernier oubli surtout nous étonne,
d'autant que l'idéalisme de Fechner offre plus d'une analogie avec
celui du philosophe anglais.

E. Morisieb.

REVUES

Revue philosophique
Juillet 1895.

S. Taine : Sur les éléments derniers des choses. (Fragments
inédits.)— A. Binet : La mesure des illusions visuelles chez les
enfants. — G. Tarde : Le transformisme social. — V. Egger : La
durée apparente des rêves.— Le Lorrain : Le Rêve. — L... D... :
A propos de l'appréciation du temps dans le rêve. — Analyses et
comptes rendus. — Correspondance. — Revue des périodiques
étrangers.

Août.

F. Le Dantec : Les phénomènes élémentaires de la vie. —
Bourdon : Observations comparatives sur la reconnaissance, la
discrimination et l'association. — Ch. Péhar : Astigmatisme et
esthétique. — Analyses et comptes rendus. — Revue des
périodiques étrangers.

Septembre.

Dugas : Auguste Comte : Etude critique et psychologique.
(Premier article.)— G. Miïhaud : La métaphysique aux Champs-
Elysées.— Cresson : Une morale matérielle est-elle impossible?
— Adam : Note sur le texte des « Regula? ad directionem
ingénu » de Descartes. — Analyses et comptes rendus.


	Philosophie

