Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 29 (1896)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

74 BULLETIN

Yillustre critique hollandais, de méme que plusieurs de ses con-
fréres d’Allemagne, ne g’était pas encore assez dégagé lui-méme de
ces préjugés d'une critique essentiellement littéraire qu’il reprochait
avec tant de raison aux champions de l’ancienne école ; en d’autres
termes, qu’il était trop prompt 4 identifier 1’age réel d’'une idée ou
d'une tradition avec 1’dge de la source littéraire ol on la trouve
pour la premiére fois fixée par écrit.

Au reste, est-il besoin de I'ajouter? Kuenen n’était pas de ceux
qui ont une fois pour toutes leur siége fait, de ceux dont on puisse
dire qu’au bout de dix, de vingt ans: ils n’ont «rien appris ni rien
oublié. » Plus d’une page du volume ue nous avons sous les yeux
nous autorise & supposer que, s’il avait en "occasion de publier une
nouvelle édition de sa Religion o Israél de 1869-1870, certaines
parties de cet ouvrage qui ont donné le plus de prise a la critique,
surtout celles qui concernent la période anté-prophétique, se fussent
présentées sous un jour sensiblement différent.

De la traduction elle-méme que dire sinon qu’elle est digne de
tout point et de son auteur et de l'original, qu’elle se lit comme
une ceuvre de premiére main et que le texte en est d’une rare
correclion. Il ne nous reste plus en terminant qu’a signaler le por-
trait de Kuenen dont le volume est orné. L’impression qui s’en
dégage est celle d’'une figare aussi distinguée que sympathique.

H. VUILLEUMIER.

PHILOSOPHIE

L’ANNEE PHILOSOPHIQUE 48941,

La cinquiéme « année » contient comme les précédentes trois
études approfondies que signent encore le chef du néo-criticisme
et ses deux principaux collaborateurs, et une revue bibliographique
qui n’est pas la partie la moins remarquable de cette intéressante
pubtication.

M. Renouvier envisage la docirine de saint Paul avec cette en-
tiére liberté d’esprit alliée au plus grand sérieux moral, qui carac-

1 Paris, Alean, 1895.



PHILOSOPHIE 75

térisait déja son étude philosophique sur la doctrine de Jésus-
Christ. Son point de vue général est celui de ces libres penseurs
religieux, trop rares en France, — comme chez nous d’ailleurs, —
ou abondent au contraire trois sortes d’esprits: ceux qui écartent
simplement le probléme religieux, ceux qui prennent une position
plus ou moins franchement hostile et ceux qui font ceuvre apologé-
tique bien plutét que philosophique.

Ce qui distingue le paulinisme, selon M. Renouvier, ¢’est ’'absence
totale de tout élément métaphysique. Certes Paul est un philosophe,
mais nullement un métaphysicien 4 la maniére de ’auteur du qua-
triéme évangile. Chez lui, pas trace d’influences helléniques, rien
qui rappelle les idées personnifiées du Verbe, de la Vérite, ete., ni
la génération metaphysique, ni le mythe de I'incarnation de ce
Verbe. Pour lui, le Christ est un homme, non pas un concept, un
homme d’une condition supérieure et exceptionnelle dont il ne se
représente pourtant pas l'existence surnaturelle comme une parti-
cipation a la nature divine. En somme, la doctrine paulinienne est
encore la pure doctrine chrétienne 4 laquelle le grand apétre n’ajoute
que des éclaircissements dogmatiques sur la justice, la loi et le
péehé, sur le plan de Dieu et sur la résurrection par la vertu de la
foi. Malheureusement, I’'Eglise ne tarda pas & s’éloigner du pauli-
nisme, Les réformés du XVIme sigcle y revinrent; ils remirent le
chrétien « face 4 face avec son péché et avec celui qui perd ou sauve
le pécheur. » M. Renouvier rend hommage a 1'ceuvre de la Réforme
tout en regrettant qu’elle soit restée inachevée : « La Réforme, dit-il,
a longtemps manqué de la science au moins autant que de la har-
diesse nécessaires pour répudier, dans ses principales branches, les
doctrines du Verbe consubstantiel et de la trinité, qui ne descen-
dent ni des Evangiles synoptiques, ni de ’Evangile de Paul, mais
qui proviennent d'une infusion de spéculation platonicienne dans
les croyances mosaiques. Elle n’a pas su reléguer dans le domaine
de la poésie, le seul ou elles puissent conserver le droit au respect,
les légendes sur la naissance, I’enfance et les ceuvres théurgiques de
Jésus. » (Page 45.) Les exégétes discuteront I'interprétation de tel
ou tel passage et reprocheront peut-étre & M. Renouvier de s’écarter
parfois quelque peu des textes. Mais il s’agit, ne l'oublions pas,
d’une étude philosophique. L’auteur juge librement la prédication
évangélique du point de vue de sa propre philosophie et T'on ne
saurait contester I'opportunité de ses explications si nettes au mo-
ment ol une école théologique prétend tirer de cette méme philo-



76 BULLETIN

sophie des conclusions beaucoup plus « positives » et orthodoxes,
mais bien moins conformes, semble-t-il; & I'esprit et & la lettre du
néo-criticisme.

— Dans un long et substantiel article intitulé Spénozisme et Male-
branchisme, M. Pillon, rompant avec les idées traditionnelles, met
en opposition radicale les deux systémes. Malebranche a été géné-
ralement mal compris ; on a méconnu la signification et la portée
de ses théories. Au XVIII=e siécle, son idéalisme fait sourire les
« philosophes » qui suivent le sens commun. Cousin ne les dépasse
guére, et celui qu’il appelle le Platon francais, lui parait éire aussi
proche parent de Spinoza. M. Ollé-Laprune lui-méme se demande
si cette belle philosophie ne supprime pas toute distinction subs-
tantielle entre Dieu et le monde. Ajoutons que hors de France, on
a porté sur elle les jugements les plus superficiels. Quoi qu’on en
ait dit, Malebranche n’est nullement sur la voie qui conduit de
Descartes a Spinosa. Il vient aprés celui-ci par la date de ses ou-
vrages; en outre il le combat avec des armes qui lui sont propres,
mais avec autant de succés que Leibnitz, 4 c6té duquel il meérite
d’étre placé. Comment établir un rapport de filiation ou de parenté
entre deux systémes dont I’'un confond et dont I'autre distingue
avec beaucoup de soin les essences et les existences? Au spino-
ziste Mairan qui parait ignorer I'importance de cette distinction,
Malebranche répond que la cause des erreurs de 'auteur de I'Ethi-
que est « qu’il confond lesidées des choses avec les choses mémes. »
L’éternité, la nécessité, ete., faussement attribuées a 1’étendue réelle,
appartiennent &4 1'étendue intelligible, ¢’est-a dire 4 1'idée que Dieun
en a et qu’il nous en donne. L’étendue matérielle n’est ni néces-
saire ni éternelle puisque la réalité du monde sensible n’est pas
méme certaine. Plus on étudie les ceuvres des deux grands méta-
physiciens, mieux on se convainci qu’ils sont aux antipodes.
L’un est idéaliste, 'autre réaliste. L.’un soutient la théorie des idées
modéles, I'autre celle des idées représentatives. L’un concilie la
liberté avec le déterminisme physique et psychique, 'autre affirme
I'universelle nécessité. En morale Spinoza s’efforce d’établir que la
distinction du juste et de I'injuste est le résultat d’une convention
humaine, un produit de la Cité! Malebranche s’éléve avec beau-
coup de force contre les « esprits corrompus » qui défendent cette
thése de Hobbes, et fait de « 'amour de l'ordre » le principe de
toutes les vertus. Mais, l'occasionalisme ne méne-t-il pas tout droit
au panthéisme ? Qu'on y prenne garde, la cause occasionnelle est



PHILOSOPHIE il

devenue le rapport de succession constante de la philosophie con-
temporaine. Cette théorie de la cause n’enléve pas nécessairement
toute efficace aux créatures. Pour sauvegarder la personnalité hu-
maine, il n’est pas besoin que la volonté agisse directement sur les
organes corporels, il suffit que la volition soit libre, comme elle
I’est dans le systéme de Malebranche. D’ailleurs, I'’harmonie prééta-
blie, qui n’est qu’un occasionalisme légérement modifié, ne passe
pas d’ordinaire pour une théorie panthéiste. M. Pillon montre com-
ment le spinozisme dérive de la conception cartésienne de la
matiére, de I'infinité de la substance étendue, de la continuité spa-
tiale et de I'impossibilité du vide qui en est la conséquence,

Pour notre part, nous avons été convaincus par la forte argu-
mentation de M. Pillon. Les derniers représentants de 1’école spiri-
‘tualiste et les nouveaux disciples de Saint-Thomas continueront
sans doute 4 juger dangereuses et immorales les théories malebran-
chistes. Mais, s’ils tiennent compte de la correspondance avec
Mairan et des dates (La recherche de la vérité est de 1674), les
historiens de la philosophie, & quelque école qu’ils appartiennent,
devront placer désormais Malebranche, non plus sur la voie qui
mene & Spinoza, mais aprés celui-ci, suivant I'exemple donné déja
en 1842 par M. Renouvier dans son Manuel de philosophie mo-
derne.

— Le phénoménisme supprime-t-il, comme on le croit volontiers,
les problémes de la métaphysique,ou bien est-il neutre 4 cet égard ?
Telle est 1a question que discute & nouveau M. Dauriac & propos du
livre de M. Boirac sur L'idée du phénomene. On connait le point de
vue néo-criticiste. Le substantialisme aboutit naturellement au
monisme et an déterminisme. Le phénoménisme bien compris con-
duit au contraire 4 I’affirmation du libre arbitre et fournit la solu-
tion des antinomies de Kant ; ce n’est donc pas une doctrine neutre.
Il serait impossible de rendre compte de cette discussion en quel-
ques lignes. Disons seulement un mot de «l’infini actuel, » puisque
la question a été remise & 'ordre du jour par M. Boirac et surtout
par M. Milhaud. Il s’agit de savoir si le principe de contradiction
autorise certaines affirmations dépassant ’expérience, invérifiables
par 'observation. Au point de vue kantien orthodoxe, cela est
inadmissible. De ce que deux idées sont incompatible.s pour nous,
on ne peut rien conclure touchant I'Univers réel, car peut-éire n'y
a-t-il dans la chose en soi rien d’analogue aux conceptions de notre
esprit. De ce que I'idée d’'un nombre infini est contradictoire, il ne



78 BULLETIN

suit pas que le monde ait commencé ou que le monde soit limité,
car le monde en lui-méme n’a peut-étre pas de grandeur, et peut-
étre n’est-il pas soumis 4 la loi du nombre. Supprimons le nouméne:
tout change, selon M. Dauriac. « Si 'étre des choses est identique &
leur paraitre, on a toutes raisons de croire que les lois du connaitre
qui sont aussi les lois du paraitre, sont aussi celles de 1’étre. » Ce
point de vue admis, ’objection tirée de I’existence du noumeéne dis-
parait évidemment, mais pour faire place & une autre, voisine de la
précédente : le réel n’est pas distinct des phénoménes, soit. Mais, il
y a des phénoménes donnés et des phénoménes inobservés, inob-
servables méme. Les premiers forment une collection, et une collec-
tion sans nombre est une absurdité, il faut en convenir. Seulement,
les phénomenes n’étant pas donnés et connus on peut se demander
comme §'il s’agissait du nouméne: forment-ils un ensemble numé-,
rique ? Savons-nous si le réel, méme ainsi entendu, est un tout, et
g'il a un nombre? Les néo-criticistes 'affirment. Nous sommes de
ceux qui pensent qu’'on peut le nier, sans contradiction.
E. MURISIER.

J. 1ZOULET. — LA CITE MODERNE 1.

Dans Yocéan montant des productions littéraires qui nous
menace d’inondation, se dessine depuis quelques années déja un
courant franchement idéaliste dans lequel se sont jetés tous ceux
auxquels répugnaient les erreurs d’un naturalisme ordurier et
cynique.

Que cet idéalisme soit 4 des degrés divers superficiel ou profond,
qu’il soit fondé sur des besoins religieux ou sur un vague senti-
mentalisme, sur des aspirations esthétiques confuses encore, sur
un nervosisme pervers de dilettantes, il n’en est pas moins vrai
que cette tendance générale de 'ame contemporaine s’accentue
sensiblement, et voici qu’elle se fait jour aussi dansle domaine de
la philosophie.

Sans parler des universitaires, des bhelles études de M. Gabriel
Séailles et en particulier de son livre sur Renan, — ol il montre
d’une facon magistrale le pitoyable aboutissement d’'une morale

1 La Gité moderne. Métaphysique de la sociologie, par J. Izoulet. Paris, Alcan,
1895.



PHILOSOPHIE 79

qui ne repose que sur les faits et le néant de I’éthique expérimen-
tale, — des pénétrantes analyses de M. Boutroux (cf. I'Idée de loi
naturelle dans la science et la philosophie contemporaines), on
peut citer quelques essais indépendants et en premier lieu la thése
que M. Izoulet a soutenue en Sorbonne et qui porte ce beau titre :
« La Cité moderne. » _

Elle a d’abord le double mérite de rompre avec le matérialisme
dogmatique correspondant aux prodigieuses découvertes de la
science et de tenter, — a ’exemple de quelques-uns déja (cf. entre
autres les ouvrages du Dr Pioger), une synthése large et profonde ;
elle a de plus le mérite, — génial peut-étre, — de fusionner par
une hypothése vraisemblable, a peine entrevue jusqu’ici, le maté-
rialisme et le spiritualisme classiques et exclusifs dans un monisme
d’une ampleur et d’une hauteur admirables.

C’est cette philosophie que nous voudrions brievement analyser.

Elle veut mettre en lumiére ce fait énorme que la Cité, c’est-a-
dire ’Association, ¢’est-a-dire la « Force salvatrice de 'Humanité, »
est un organisme supérieur qui implique conséquemment la soli-
darité et la hiérarchie. C’est un exposé de bio-sociologie largement
et profondément basé sur 'Evolution universelle et... sur la géné-
reuse croyance au Progreés et & 1a réalisation possible du Bonheur ;
il vient a son heure, car la Cité, — au contraire de jadis, — est
aujourd’hui sérieusement menacée de I'éviction « de I’Elite par la
Foule. »

M. Izoulet commence par développer son hypothése bio-sociale.

« Il y a des simples, » tel est son premier postulat, son point de
départ (comme celui de la Monadologie de Leibnitz); il y a des
simples puisqu’il y a des composés. Nous apercevons ces simples
a l'état composé, c’est-a-dire associés, et la question de leurs rap-
ports entre eux dans l'association est la « question capitale de
toutes les sciences. » Or, « le simple enveloppe toute virtualité,
mais ce n’est qu’en composition qu’il développe sa virtualité en
vertu. »

L’association crée.

10 En chimie, elle transforme les éléments particuliers et leur
donne des propriétés nouvelles 3

20 En biologie, elle permet la formation graduelle de l'orga-
nisme, la division du travail, la spécialisation des activités. Le
protiste, ’'amibe, 'uni-cellulaire qui ne sent ni ne se meut, doué
seulement d’une confuse irritabilité, ne connait pas de localisations



80 BULLETIN

ni d’organisation ; ce n’est que peu a peu, dans le cours de milliers
de siécles que ’animal, griace a des associations de cellules de
plus en plus intimes et complexes, est arrivé a posséder les pro-
priétés admirables de la forme, de la sensibilité, de l’instinct.
Depuis la séparation chez la gastrula du feuillet externe et du
feuillet interne, — c’est-a-dire de la vie de relation et de la vie de
nutrition, — la différenciation s’est accentuée jusqu’a la merveil-
leuse organisation physiologique des animaux supérieurs ;

3° En sociologie, nous avons affaire 4 une association non plus
de cellules, mais d’hommes. De 'uni-cellulaire (protiste), du pluri-
cellulaire (animal) nous passons a un agrégat d’agrégats, c’est-a-
dire aux sociétés d’animaux et surtout... d’anthropoides. On
retrouve dans ces derniéres la division du travail, la spécialisation
des fonctions (professions, facultés), des organes infiniment multi-
ples (institutions religieuses, politiques, militaires, etc.). Et cette
association « la Cité, » non encore réalisée mais en travail de
« Devenir, » s’accomplissant sous nos yeux, a créé ou plutét crée
« ’ame humaine. » Toute la mentalité supérieure de nos cerveaux,
intelligence, raison, sentiment, sens religieux, moral, esthétique,
n’est pas le produit de I’association de cellules qui forme ’aninal,
ni I’émanation de quelque divinité transcendante, mais la résul-
tante, — si je puis ainsi dire, — de l'association d’anthropoides,
la Cité. Mentalité collective et individuelle a la fois, due a I’Elite
pensante et dirigeante qui concentre et sauvegarde tout le trésor
cérébral de 'organisme.

Il s’agit maintenant de confirmer cette hypothése bio-sociale
dans le domaine de la psychologie et dans celui de la morale.

Dans tous les deux M. Izoulet s’attaque aux conceptions maté-
rialiste et spiritualiste, tout en reconnaissant & chacune d’elles
une part de vérité. Le matérialisme a raison quand il dit que la
mentalité inférieure, animale (sensation, instinct, appétit, impul-
sion, plaisir) s’explique par le corps et plus précisément par le
systéme nerveux cérébro-spinal ; il a tort quand il veut expliquer
la mentalité supérieure, humaine (raison, liberté, volonté, aspira-
tion, bonheur) par ce méme corps physique.

Le spiritualisme a raison quand il refuse d’expliquer la menta-
lité humaine par la biologie proprement dite, et il a tort quand il
y fait intervenir I’ingérence d’une creuse entité, une abstraction
incompréhensible, une substance sui generis, ’dme.

La conciliation des deux systémes s’obtient par la théorie bio-



PHILOSOPHIE 81

sociale qui reconnait comme génératrice de la mentalité inférieure
Passociation de cellules qu’est 'animal (ou le cerveau s’affirme
progressivement par division du travail), et, comme génératrice
de la mentalité supérieure ’association d’hommes qu’est la Cité
(ou I'Elite s’affirme par la méme division progressive du travail).

L’auteur passe ensuite a ’étude de Y'intelligence (raison), de la
sensibilité, de la liberté, du Moi. Il décompose la premiére de ces
notions en quatre aptitudes principales, acquises péniblement au
cours d’une lente évolution : le sens social, le sens scientifique, le
sens industrieux et le sens idéal (religieux et esthétique), tous
résultant de I’association.

11 faudrait pouvoir s’arréter longtemps sur les belles pages que
M. Izoulet a consacrées a I'organisation progressive de I’élite, phi-
losophes (artistes, poétes et savants) et politiques (législateurs et
gouvernants). La fonction du cerveau social s’est ainsi insensible-
ment divisée et spécialisée ; elle comprend les phases simultanées
et successives de P’intuition, de I'analyse et de la mise en ceuvre;
elle crée peu & peu ses organes, dont le premier est le poéte. « Créa-
teur d’inspirations et par conséquent d’actions et par conséquent
d’institutions, le Poéte est le constructeur de la Cité.... L’immense
poésie immanente au genre humain, voila la force plastique, voila
T’énergie créatrice d’ici-bas. »

Ces lignes éclairent admirablement la large et profonde signifi-
cation du terme grec ; elles auréolent de gloire les grands intuitifs,
sources de tout ce qui fera la vie sociale supérieure ; elles posent
comme premier devoir de la sociologie de scruter leurs réves et
leurs pensées.

La liberté consiste dans la sélection continue des motifs d’action,
sélection permise par ’enrichissement progressif de la mentalité
humaine, grice toujours 4 I’association et 4 la division du travail.

Le Moi, loin d’étre simple, est constitué par la conscience, 1'in-
conscience ou subconscience, la cérébration hiérarchique; c’est
dire que tout ce qui fait I'Individualité provient de 1’Association
et qu’elle seule en permet la spécialisation. I’opposition de 1'Indi-
vidu 4 la société est donc une opposition fondée dans'’le vide et
sur laquelle il est puéril d’établir des théories politiques et
sociales,

En morale, M. Izoulet reconnait de nouveau au spiritualisme et
au matérialisme une part de vérité et d’erreur. Il reproche au pre-
mier la valeur 'absolue du sacrifice, principe aux funestes consé-

THEOL. ET PHIL. 1896 6



82 BULLETIN

quences, et la notion de désintéressement qui soufire d'une contra-
diction interne ; il reproche au second de faire de la « Lutte pour
la vie, » brutale et sans merci, la grande loi de I"Humanité,
comme celle de ’Animalité. A tous les deux il reproche le dualisme
entre les notions d’intérét et de justice.

La moralité nait de la Cité qui crée entre les hommes des rap-
ports de plus en plus complexes ; la morale est sociale; la plus
grande solidarité ameénera la plus grande justice et le plus grand
bonheur ; 'humanité doit de plus en plus sortir de I'état de guerre
(prédation individuelle) et devenir une association pour la pro-
duction.

La morale se confond donc avec le principe créateur et consti-
tutif de la Cité ; elle est en train de se créer et de se constituer
comme la Cité elle-méme. Le but a atteindre est que chacun de
ses membres trouve la place qui lui convient, joue le rbéle pour
lequel il est apte, de facon 4 ce que le bonheur de tous soit le plus
complet possible.

Morale a la fois expérimentale et spiritualiste, rejetant tout
dogme étroit et exclusif, fondée sur le sens de ’harmonie univer-
selle inné 4 'Ame humaine, et sur la « volonté » de dégager, au
moyen d’une compréhension toujours plus compléte de la Nature,
T'idéal de la réalité.

Cette philosophie, — que nous aurions voulu exposer plus lon-
guement et dont certaines parties méritent une attention toute
spéciale, — montre ’homme sous une double face, tout de 'orga-
nisme animal et partie de I'organisme social ; le corps physique
est achevé, le corps politique s’élabore ; il y a entre les deux un
parallélisme analogique qui révele 'unité de la nature et proclame
Pimmanence comme vérité premiére de la métaphysique.

Le grand ressort vital de cette philosophie est la croyance au
progrés universel, au bonheur de I’humanité, bonheur toujours
grandissant grice 4 une intelligence des choses toujours plus.
ouverte et compréhensive, a un effort toujours plus conscient et
persévérant, Cela lui donne un caractére d’optimisme qui, pour
ne pouvoir suffire a4 légitimer métaphysiquement I’amour de la
vie et de l’action, laisse entrevoir du moins I’espérance lointaine
de la « Religion moderne, » large, pure des anciennes supersti-
tions, naturalisation de la Divinité correspondant a la nationali-
sation plus parfaite de la souveraineté politique et & ’adaptation
progressive des hommes a leur tache sociale.



PHILOSOPHIE 83

Le livre est généralement bien composé, malgré quelques répé-
titions presque inévitables et quelques prétentions a une systéma-
tisation trop rigoureuse. (Euvre a la fois de métaphysicien et de
poéte, de savant et d’artiste, il vaut par son caractére de puissante
vulgarisation autant que par son érudition immense, P'originalité
et la couleur de la pensée.

ROBERT FATH.
Lausanne, novembre 1895.

HENRY MiICHEL. — L’IDEE DE L’ETAT!.

Ce fort volume de 659 pages, — thése de doctorat és lettres,
soutenue en Sorbonne, le 7 novembre 18952, — n’est certes
pas une monographie d’érudit ne s’adressant qu’a un cercle res-
treint d’initiés. La science et le talent de I'auteur, I'étendue de
ses recherches, I'ampleur de son exposition, la fermeté d'une
pensée forte et sure d’elle-méme, toutes ces qualités, jointes &
I'actualité du sujet et aux mérites d’un style sobre et limpide, ne
manqueront pas d’attirer sur ce livre ’attention du public cultivé
en général. L’aveu suivant de M. Henry Michel nous montre dés
I'abord l'orientation de son systéme. « Quand j’'ai commencé mon
travail, dit-il, j’étais, comme tant d’autres, sous la vive impres-
sion de cette méthode dite scientifique et de ce réalisme méta-
physique qui font un si singulier ménage dans beaucoup d'ou-
vrages récents, Je croyais a « lorganisme social, » et a ’ensemble
des notions que l'on joint d’ordinaire a celle-la. L’individualisme
m’apparaissait comme une doctrine vieillie.... I’étude et la ré-
flexion modifiérent cette opinion 2 »

L’auteur débute donc, pour introduire son sujet proprement
dit, par un travail trés sérieux sur le dix-huitiéme siécle. Il passe
successivement en revue la « philosophie réformiste, » la « théorie
du scepticisme éclairé » et le mouvement individualiste avant la

1 L’idée de UEtat. Essal critique sur Uhistoire des théories sociales et poli-
tiques en France depuis la Révolution, par Henry Michel, agrégé de I'Université,
docteur ¢és letttres. — In-8°, Hachette, Paris, 1896.

2 Lire le compte rendu de cetie soutenance dans la correspondance de M. A. S,
Journal de Genéve du 10 novembre 1895

8 Avant-propos, p. VII, VIII.



84 BULLETIN

Révolution. Rousseau et Kant surtout sont traités avec détail et
suggérent a 'auteur nombre de remarques justes et frappantes.
D’aprés M. Michel, — ceci marquera déja son point de vue, — la
question du socialisme de Rousseau n’a pas de sens. Assuré-
ment, dit-il, le Conirat social accorde a 1’Etat une puissance
écrasante ; mais le but de ce pouvoir est d’assurer a 'individu le
premier des droits, celui de vivre. Il faut que 1'étre moral par-
vienne a son originalité, a son autonomie personnelle. Lorsque
Mounier, au début de la Révolution francaise, revendique pour
chacun le «libre et entier exercice de toutes ses facultés phy-
siques et morales, » il ne fait que développer avec éloquence la
doctrine de Kant et de Rousseau. Ce qui domine, en définitive,
chez ces auteurs, c’est I'influence de la philosophie cartésienne 1.
Le sujet rentre en lui-méme, il pense, il aspire & se posséder.
Seulement, loin de se défier de I’Etat, ’homme en a besoin,
estime-t-on, pour s’affranchir des obstacles de convention et pour
acquérir sa pleine autonomie. A ce propos, M. Michel s’éléve con-
tre 'idée recue, c’est qu’il y a dans la Révolution deux courants :
I'un individualiste, celui de la Constituante, inspiré par Montes-
quieu et son école; P’autre social, « étatiste, » représentant les
théories de Rousseau et s’'incarnant dans la Convention 2. De fait,
dit-il, le dix-huitiéme siécle ignore I’antithése établie de nos jours
entre ’individu et I’Etat : quand donc on renforce les pouvoirs
publics, ce n’est pas pour écraser les libertés, c’est bien plutét
pour « aider a la formation du plus grand nombre possible d’indi-
vidualités complétes et véritables. »

D’autre part, plus irrésistible avait semblé ce mouvement, plus
violente aussi fut la réaction, sujet qui nous fait pénétrer au
ceeur méme de I’ouvrage. Sur le terrain politique, d’abord, appa-
raissent les théocrates? : Saint-Martin, Joseph de Maistre, de
Bonald, Ballanche. Si Rousseau et ses disciples avaient exalté la
volonté, c’est contre elle que la nouvelle école fait porter le poids
de son attaque. Non, s’écrient ces auteurs, ’'homme n’est pas
apte 4 se diriger, I'nomme n’est pas raisonnable. Il est pervers,
radicalement mauvais dans sa nature actuelle; aussi ne peut-il
rien attendre que de Dieu. En conséquence, la société ne saurait
étre le résultat de la volonté humaine; elle n’est pas faite par
I'hnomme et pour 'homme. L'homme n’existe, au contraire, que

1P, 64 et suiv. — 2P, 97 et suiv. — 3 P. 108 et suiv.



PHILOSOPHIE 85

pour la société telle que Dieu I'a constituée et dans laquelle s’ex-
prime 1’autorité souveraine du seul vrai mailre, du seul Seigneur.
En somme, quatre propositions résument la pensée des théocrates :
1. L’homme, disent-ils, n’a pas créé la société de toutes pieces.
2. La raison humaine, livrée a ses propres forces, est impuis-
sante ; elle ne saurait rien produire, comme elle ne peut rien ex-
pliquer. 3. L’inégalité entre les individus découle de la nature
méme des choses. 4. Par conséquent nul n’a le droil de revendi-
quer, parce qu'il est homme, des priviléges qui reviendraient
d’une maniére égale a chacun. « Il n’est pas de probléme, avait
dit Descartes, que ma raison ne puisse pénétrer et résoudre. I1
n’est pas d’institution, avait dit Rousseau, que ma volonté n’ait
fondée ou ne maintienne incessamment, par une sorte de création
continue. Il n’est pas de puissance, avait dit Kant, dont I’action
n’expire et ne doive expirer devant le droit inhérent & ma per-
sonne libre. Ma liberté, mon droit, ma volonté, ma raison, ¢’est
toujours le moi : le faux dieu qui, selon les théocrates, a détroné
le Dieu véritable et qu’il faut chasser au plus vite d'un empire
usurpé 1. »

La méme réaction contre 'individualisme se produit en Angle-
terre et en Allemagne, ce qui nous améne soit au radicalisme
de Bentham et de Burke, soit surtout a 1’école historique alle-
mande, dont Hegel est le plus illustre représentant 2. [’aprés ce
philosophe, d’accord sur ce point avec Rousseau, la volonté est
bien 4 'origine de I’Etat : seulement ce principe créateur, ce n’est
pas lindividu ; c’est ’esprit absolu, la volonté objective, Dieu se
manifestant dans la société organisée comme il s’incarne dans’art
et dans la religion. Aussi bien, selon I’enseignement hégélien, ce
qui est doit étre ; 1a force et le droit se confondant, la souverai-
neté se manifeste essentiellement dans la guerre; 'Etat est I'ex-
pression de la pensée supréme, 1'Etat est Dieu.

Ailleurs la discussion du probléme économique met au jour une
tendance analogue 3. C’est I'école de Saint-Simon, qui fraie la voie
au socialisme contemporain en désignant la réforme de la pro-
priété comme la premiére a opérer, en formulant aussi le prin-
cipe de I'antagonisme des classes sociales. Pour ces théoriciens,
concurrence est synonyme d’égoisme : a la liberté, principe d’in-
dividualisme, se substitue la loi royale de la fraternité. Puis

t P, 127, 128. — 2 P. 155 et suiv. — 3 P, 172 et suiv.



86 BULLETIN

vient le socialisme autoritaire, celui de Louis Blanc¢ surtout, qui
réprouvant les entreprises privées, veut remplacer la libre initia-
tive de chacun par ce qu’il appelle «la solidarité des diverses
industries » en vertu de « la convergence des efforts. » En
somme, ce qui domine ¢e mouvement, c’est 'appel fait au pou-
voir, c¢’est I'accroissement de I'Etat et de son action dans tous les
domaines.

Que devient 'individualisme ainsi menacé? Ieci M. Michel fait
défiler devant nos yeux les plus marquants d’entre ses apolo-
gistes ; il cite Tracy, Daunou, Mme de Staél? ; il rappelle la célébre
page de Benjamin Constant sur la liberté au sens ancien et la
liberté au sens moderne?; il présente au lecteur 1’école démocra-
tique de Toequeville, de Lamartine; puis entrent en scéne «les
économistes orthodoxes,?®» Jean-Baptiste Say, Bastiat, surtout,
habile défenseur du libre-échange, dans lequel il voit la clef de
voute de la politique, de la morale et méme de la religion. Les
vues libérales qui se développent en méme temps, celles de La-
boulaye, de Jules Simon, du duc de Broglie, de plusieurs autres
publicistes éminents, nous font assister & ce que 'auteur appelle
« la déviation de I'individualisme. » On voit surgir et se marquer
toujours mieux l'antagonisme entre lindividu et I'Etat, anti-
thése inconnue aux origines. Diminuer ’Etat, en limiter les fonc-
tions et le pouvoir, voila le programme de 1'école. En somme, les
notions d’individualisme et de socialisme se modifient. « Le socia-
lisme était d’abord une doctrine qui sacrifiait I'individu & la cité.
Nous ’avons vu, et nous le verrons plus encore par la suite, deve”
nir une doctrine qui compromet les intéréts généraux et élevés au
profit des jouissances individuelles. L’individualisme était d’abord
une doctrine largement émancipatrice, qui conviait tous les mem-
bres de la société politique a la pleine expansion de leurs puis-
sances, 4 la jouissance réelle de tous leurs droits d’hommes. Nous
venons de voir que ’école libérale le réduit & étre la protesta-
tion des plus favorisés d’entre les membres de la société politique
contre 'ingérence de I’Etat, ingérence nuisible, en effet, a Iex-
pansion de leur liberté, mais utile et méme indispensable, — dans
les conditions que nous déterminerons plus loin, — pour élever
les moins favorisés & la condition humaine % »

De 1a le reproche d’égoisme adressé a cet individualisme-la, qui,

1 P, 282 et suiv. — 2 P, 310, 311. — 3 P. 339 et suiv, — 4 P. 372, 373.



PHILOSOPHIE 87

selon M. Henry Michel, procéde philosophiquement de I'éclec-
tisme 1. De 13 aussi I'impuissance de ce systéme vis-a-vis de Pen-
nemi redoutable qui se dresse de toute sa hauteur pour I’accabler.
D’aprés la philosophie dite scientifique, en effet, c’est-a-dire la
doctrine « positive,» celle de I’évolution, la formule supréme de
Punivers étant le monisme matérialiste, la société, comprise a la
lumiére de cette loi, prend I’aspect d’un organisme physique, d’ou
vient le collectivisme contemporain, celui de Karl Marx et de ses
adeptes.

Je n’entre pas dans l’analyse de ces systémes que plusieurs
jugent si gros de périls. Aussi bien, le but de cette revue rapide
est de montrer, — par quelques exemples malheureusement trop
incomplets et trop brievement énumérés, — les rares mérites de
Pouvrage riche et suggestif qui nous occupe et d’inviter le lec-
teur 4 le consulter a son tour. Aprés avoir posé le probléme dans
les termes que je viens d’indiquer, quelle est la solution que
M. Henry Michel nous présente ? Cette clef de ’énigme, c’est a la
philosophie de M. Renouvier quil la demande, «doctrine qui
constitue, explique-t-il, une réaction contre une autre réaction :
une réaction en faveur du haut individualisme du dix-huitiéme
siécle contre les théories qui le battent en bréche depuis cent ans
el contre celles qui, sous prétexte de le continuer, le dénaturent
et le diminuent 2. » Ce que M. Renouvier conteste en particulier,
c'est le concept de la nation naturelle, c’est 'idée de la société
saisie comme étre réel, ¢’est enfin la notion d'un progrés continu
se produisant par un développement fatal de l'organisme. Le
progrés consiste au contraire, dit-il, dans un accroissement de
liberté ; il est étranger a 'augmentation des jouissances maté-
rielles. ’autonomie de Ia volonté, de la raison: voila la seule fin
digne d’élre sérieusement poursuivie. D’autre part cet individua-
lisme-la, loin d’écarter la solidarité, 1la suppose et la réclame ; car
méme les actes qui nous semblent étre les premiers commence-
ments en entrainent d’autres a leur suite ; ils se répercutent ; ils
multiplient leurs conséquences sociales. Celui-1a, dit-il en parlant
de chaque individu, « ne saurait faire un bon associé qui ne
donnerait pas a4 ses associés tout ce qu’il a de moyens dispo-
nibles. » Seulement il faut que ces moyens soient véritablement
disponibles, qu’aucun obstacle tenant & I’organisation actuelle ne

1 P. 420-422. — 2 P. 596.



88 BULLETIN

les entrave ; aussi I'intervention de I’Etat soit en polilique, soit
dans l'ordre économique, en faveur de sa fonction morale, est-
elle le trait marquant de cet individualisme-la.

D’ailleurs, — telle est la conclusion que tire M. Henry Michel,
— il n’y a pas d’antagonisme fatal entre l'individualisme et
Iidée sociale . La vraie justice, qui contient en elle la charité,
consiste a assurer a I’étre moral ces deux priviléges inaliénables :
« le droit de vivre, avec celui de s’élever par la culture; » voila
la fonction supréme de 1’Etat, fonction économique et morale.
Seulement autre est la fin, autres sont les moyens, dans I'appli-
cation desquels, — en cela notre auteur se distingue de l'indivi-
dualisme abstrait des jacobins, — il faut avoir grand soin de con-
sulter I'expérience. Ainsi : « la justice veut que tous les membres
de la cité puissent vivre : telle est la fin. Le moyen d’assurer &
chacun sa subsistance consistera-t-il nécessairement dans la taxe
des pauvres?... Non, si I'expérience prouve que ces moyens ne
sont pas bons. » Aux économistes d’y aviser selon les enseigne-
ments de leur science. L’a priori dans la détermination des fins,
la recherche libre des moyens : voila la distinction capitale. A
I'inverse du socialisme, qui ne voit que la surface, cette doctrine,
estime M. Michel, pénétre seule jusqu’au fond, parce qu’elle sau-
vegarde, en évitant les erreurs de l'individualisme d’avant la
Révolution, « ’éminente dignité de la personne humaine. »

Que penser de cette solution, et de 1’exposé que cette théorie
couronne ? Si riche est le livre dont je viens d’indiquer le con-
tenu, que, pour en discuter les idées en détail, il faudrait écrire
soi-méme un volume. Sans aborder ce travail, je tiens & exprimer
a Pauteur la sympathie avec laquelle j’ai suivi le développement
large et magistral de sa pensée. Comme lui, je crois a l'individua-
lisme, sauvegarde de la dignité de I'homme et de sa liberté;
comme lui, — contrairement & la doctrine égoiste du laisser-faire,
— j’admets aussi la nécessité d’un individualisme ouvert & tous,
donc lintervention légitime de 1I'Etat partout ot I'étre humain
fléchit sous le poids des injustices sociales. Néanmoins, quelque
lumineuse que soit, & cet gard, la philosophie dont s’inspire notre
auteur, il serait téméraire d’affirmer que M. Renouvier et ses
disciples aient trouvé la formule définitive.Ce qui manque en parti-
culier au livre que je viens d’analyser, ¢’est une vue suffisante des

1 P, 640 et suiv.



PHILOSOPHIE 89

caractéres et des fins de la personnalité morale. On voit jusqu’ou
s'étend I'intervention de ’Etatl ; on ne voit pas assez ou elle s’ar-
réte, quel est le droit de résistance de I’étre libre, qui maintient
son autonomie méme vis-a-vis des pouvoirs publics. A cet égard,
M. Michel ne se distingue pas suffisamment, & mon avis, de ce
qu’il appelle «la haute doctrine » des individualistes d’avant la
Révolution, théorie d’ot sont sortis la tyrannie et le despotisme
aussi bien que ’émancipation des consciences. On nous dit que la
justice sociale « aide les personnes dans leurs efforts pour s’af-
franchir, » et qu’elle le fait « grace a la coopération constante,
réguliére et obligatoire de tous!.» Mais en quoi consiste cet
affranchissement ? Qu’est-ce que cette culture qui en est la con-
dition ? Ce point capital peut étre tranché de fagons diverses assu-
rément : 'Etat sera-t-il chargé de nous indiquer et de nous impo-
ser la bonne? Reviendrons-nous alors, par une autre voie, &
Iidée de Rousseau, celle « de I’aliénation totale de chaque associé
avec tous ses droits a toute la communauté?? » Est-il certain
d’ailleurs qu’en se développant tel qu’il est naturellement, I’indi-
vidu moral arrive a la vraie liberté ? Si donc il préfére s’avilir, et
si I'exemple qu’il donne de la sorte est contagieux, I'Etat I’empé-
chera-t-il de faire le nal, I’Etat le contraindra-t-il 4 se perfection-
ner en dépit de lui-méme ?

M. Henry Michel aurait été mis plus directement en face de ces
questions, s’il avait abordé l’ceuvre de deux auteurs qui se sont
longuement occupés du probléme en discussion, et qui, loin de
sacrifier 'un des termes du sujet, ont creusé la notion chrétienne
du « régne de Dieu » pour obtenir 'unité de I'individualisme et de
Pidée sociale. « C’est dans I'intérét de la société, écrivait déja Vinet,
que je plaide pour lindividualité. Je veux ’homme complet,
spontane, individuel, pour qu’il se soumette en homme a I'intérét
général.... La justice et la raison, lois universelles, sont les sou-
veraines dont 'individualité doit assurer et relever le triomphe.?»
Et dans un sens analogue, Ch. Secrétan, tout en parlant bien
haut de solidarité, tout en poussant trés loin I'idée sociale sur
certains points, a toujours relevé ce fait essentiel, c’est que la

1 P. 647. C’est nous qui soulignons.

2 Contrat social, 1, 6.

8 Essais de philosophie morale et de morale religieuse, 1837, p. 172. M. Henry
Michel ne mentionne Vinet que pour l’écarter (p. 419); quant & Ch. Secrétan,
sauf erreur, il le passe sous silence.



90 BULLETIN

rénovation morale est la vraie condition de toutes les libertés, et
que 1'Evangile accomplit ce changement intérieur en nous don-
nant une loi personnelle et collective en méme temps, qui garantit
le triomphe des individus dans celui de la société humaine. « De
grace, dit-il, — plus justement, & mon avis, que ne le fait
M. Henry Michel, — ne me parlez plus d’Athénes et de Rome ;
n’invoquons plus la Révolution francaise : tout le sang qu’elle a
répandu n’a pas pu cimenter la poussiére de ses destructions.
Adversaire attitré de toutes les fables, je ne trouve nulle part de
liberté qui n’ait versé dans quelque omnipotence monarchique ou
démagogique, il n'importe, — nulle part, dis-je, sinon chez les fils
de ces Gueux et de ces Puritains qui voulaient servir Celui dont
le nom flamboyait sur leurs épées, et qui cherchaient dans la
liberté politique la garantie de leur liberté religieuse!. » On ne
saurait trop le répéter, et c’est par cette remarque que je termine :
si le role de 'Etat est d’écarter les obstacles sociaua qui entravent
I’étre humain dans le libre développement de sa personne, —
quelque valeur qu’il faille reconnaitre & cette idée, le fond du
probléme demeure d’ordre religieux et moral.
J. Bovon.

TuEop. SiMoN. — CORPS ET AME SELON FECHNER ET SELON
LotzE 2.

S’il était besoin de montrer que la théologie n’a rien 4 redouter
de la psycho-physique et tout & gagner a 1’adoption du point de
vue idéaliste, qui est celui de la plupart des philosophes contem-
porains, I'écrit de M. Simon, pasteur 4 Cottbus (Prusse) et disciple
convaincu de Fechner, nous en fournirait un exemple et une preuve.
M. Simon parait avoir hésité d’abord entre Fechner et Lotze;la
conception synéchologique du premier et la conception monado-
logique du second ont du lui sembler également séduisantes, pour
qu’il prenne un si évident plaisir & les rapprocher, & établir que,

1 Discours laiques, 1877, p. 345, 346 ; comp. La civilisation et la croyance,
1887, p. 353 et suiv.

% Leib und Seele bei Fechner und Lotze als Vertretern zweier massgeben-
den Weltanschauungen, von Pfr. Dr. Th. Simon. — Gottingen 1894, Van-
denhoek und Ruprecht. 118 pages. Prix : 2 m. 40.



PHILOSOPHIE N

sur la question de ’ame et du corps, les deux métaphysiciens sont
plus prés de s'entendre qu’on ne le croit d’ordinaire et qu’ils ne
Pont eux-mémes pensé. Mais Lotze, parti du réalisme de Herbart
pour aboutir a4 1'idéalisme, s’arréte au moment de foucher au but.
Méme dans sa derniére phase, sa philosophie n’est qu’un réalisme
idealiste (Idealrealismus) ; aussi M. Simon l’abandonne-t-il, en
définitive, pour suivre Fechner qui, plus hardi, ne se borne pas 4
dire: V'esprit seul est réel (Realitdt ist Geistigkeit) mais tire de ce
principe des conséquences que Lotze essaie d’éviter en invoquant
un postulat du sentiment. Or notre théologien-philosophe estime,
— si nous lisons bien entre les lignes, car il ne le dit pas expressé-
ment, — que la théorie la plus conséquente et la plus radicale est
peut étre aussi la plus conforme aux exigences de 'esthétique et
du sentiment religieux.

Aprés une bréve introduction historique, 'auteur expose les sys-
témes qu’il se propose de comparer. La siraplicité. du style, I'heu-
reux choix des citations, la clarté des commentaires mettent cette
métaphysique abstruse a la portée d’un grand nombre de lecteurs,
I’exposé sommaire n'omet rien d’essentiel et fait méme tres bien
voir en quoi la monadologie de Lotze différe de celle de Leibnitz
et ce qui distingue le monisme de Fechner du panthéisme de Spi-
noza. Sans nous astreindre a la tache ingrate de résumer ce résumse,
passons & la comparaison des systémes:c’est iei que M. Simon a
mis un peu de lui-méme.

Dieu, selon Fechner, ou I’Absolu comme T’appelle Lotze, est le
fondement unique de l’univers. Les choses, quelles que soient les
apparences qu’elles revétent, sont des modifications de I’absolu, de
Dieun. L’esprit est partout répandu & des degrés divers ; toute rea-
lité est spirituelle ; les corps ne sont qu'une manifestation extérieure
du méme étre qui se manifeste intérieurement comme esprit. Tels
sont les principes communs aux deux philosophes. Voici ot 'accord
cesse : tandis que Lotze atfribue une a4me rudimentaire 4 chaque
atome, Fechner refuse toute propriété psychique aux atomes isolés
et voit dans leur groupement, dans leur combinaison en un sys-
téme, la condition nécessaire de 'activité de I'ame.

Malgré cette divergence fondamentale, les deux penseurs envi-
ségent a peu prés de la méme maniére les rapports du corps et de
I'ame, et cet accord s’explique précisément par leur commune ten-
dance idéaliste. Lotze renonce 4 la fin de ses jours, et pour cause, &
assigner 4 sa monade directrice un siége déterminé dans le cerveau.



92 BULLETIN

Il reconnait avec Fechner, peut-étre sous son influence, que I'ame
est partout ou elle agit et qu’elle agit évidemment sur différents points
du systéme nerveux. Il n’y a donc nulle opposition a cet égard entre
les théories monadologique et synéchologique. Les auteurs de ces
théories s’accordent également & nier la simplicité de I’Ame, & main-
tenir I'unité du sujet pensant et réussissent 1'un aussi bien que
I'autre 4 assurer cette unité dans I’espace et dans le temps.

Toutefois, Fechner éprouve une difficulté particuliére a sauve-
garder I'identité du moi. Il est de fait que les atomes constitutifs
du corps sont dans un perpétuel va-et-vient, que de nouveaux
atomes se substituent continuellement aux anciens. A un change-
ment partiel des atomes doit correspondre un changement partiel
de cet étre qui est le sujet commun des activités corporelles et spi-
rituelles. Comment le sujet pourrait-il rester le méme aprés le renou-
vellement complet des atomes? La difficulté est plus apparente
que réelle, répond Fechner. L’identité du sujet ne dépend pas de la
permanence des mémes atomes, mais de la persistance de leurs
relations. Peu importe que les atomes se renouvellent, puisqu’ils
sont identiques et que les mémes connexions organiques subsistent
a travers les changements incessants de la matiére. Ainsi I'Ame
reste une et identique dans le temps présent et peut-étre méme
dans la vie future. — Mais, objecte M. Simon, il ne suffit pas que
les atomes soient qualitativement semblables. Soit deux groupes
d’atomes a b ¢ x et a! b! ¢! x! ; bien qu’ils exécutent le méme mou-
vement psychophysique et qu’ils exergent sur ’dAme la méme in-
fluence, a b ¢ x ef a! b? ¢! x! n’en sont pas moins deux étres distincts.
Les mouvements et les sensations peuvent rester les mémes ; ¢’est
un autre étre qui se meut et qui sent. Il faut donc ehercher une
autre solution, et M. Simon nous en propose une qui n’est pas
entiérement originale, car il en appelle contre Fechner & Fechner
lui-méme. I’idéalisme pur, dit-il, résout aisément la difficulté en
considérant comme de simples apparences les changements corpo-
rels. A ce point de wvue, I'identité du corps et de I'ame disparait
pour faire place & un parallélisme entre des états internes et
externes. A une modification des phénoménes externes correspond
une modification des phénomeénes internes et non plus une modifi-
cation du sujet de ces phénomenes.

M. Simon réussit, reconnaissons-le, 4 sauvegarder I'unité et 'iden-
tité de 'ame. Mais & quel prix ? Qu’est-ce que ce sujet sur lequel
méme les états psychiques restent sans influence ? Notre auteur ne



REVUES 93

prend-il pas une abstraction pour une réalité? Nous connaissons ce
mot sans qualités et sans vie, non certes par expérience, mais par
oui-dire et nous nous demandons sérieusement s’il a jamais existé
ailleurs que dans l’esprit des méthaphysiciens qui ’ont inventé.
Une simple remarque pour terminer. Dans son introduction,
M. Simon passe en revue les principales hypothéses destinées a
expliquer les rapports de 1’Ame et du corps. Il parle du dualisme
cartésien, du monisme matérialiste et spiritualiste. Il cite a4 ce
propos Geulinx et Rudolf Wagner; mais il oublie entre autres
Malebranche et... Berkeley. Ce dernier oubli surtout nous étonne,
d’autant que 'idéalisme de Fechner offre plus d’'une analogie avee
celui du philosophe anglais.
E. MURISIER.

REVUES

REVUE PHILOSOPHIQUE

Juillet 1895.

H. Taine : Sur les éléments derniers des choses. (Fragments
inédits.) — A. Binet : La mesure des illusions visuelles chez les
enfants. — G. Tarde : Le transformisme social. — V. Egger : La
durée apparente des réves.— Le Lorrain : Le Réve. — L... D... :
A propos de I'appréciation du temps dans le réve. — Analyses et
comptes rendus. — Correspondance. — Revue des périodiques
étrangers.

Aoit.

F. Le Dantec : Les phénoménes élémentaires de la vie. —
Bourdon : Observations comparatives sur la reconnaissance, la
discrimination et I’association. — Ch. Pékar : Astigmatisme et
esthétique. — Analyses et comptes rendus. — Revue des pério-
diques étrangers.

Septembre.

Dugas : Auguste Comte : Etude critique et psychologique.
(Premier article.)— G. Milhaud : La métaphysique aux Champs-
Elysées. — Cresson : Une morale matérielle est-elle impossible ?
— Adam : Note sur le texte des « Regule ad directionem in-
genii » de Descartes. — Analyses et comptes rendus.



	Philosophie

