Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 29 (1896)

Artikel: A propos d'une dogmatique [suite]
Autor: Emery, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379613

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE"

PAR

LOUIS EMERY

LIVRE TROISIEME

La grace: 'homme, fils de Dieu sauvé.

Premiére section : Révélation historique du salut.

PREMIERE SUBDIVISION : PREPARATION DU SALUT

Sous ce dernier titre, M. Bovon traite de I’idée de la révéla-
tion en général, puis de la révélation préparatoire & I’Evangile
dans le sein du peuple d’Israél et chez les Gentils. Si notre
auteur n’aborde ce sujet qu’aprés avoir parlé du péché, et non
pas dans I'introduction ou bien & propos de la religion, c'est
qu’a ses yeux, la révélation n’existe qu’a cause du péché. C'est
parce que le péché voile Dieu & ’homme que, pour lutter
contre le péché, Dieu doit intervenir par une action révélatrice.
Cetie action s’est concentrée dans la personne de Jésus-Christ,
lequel nous révele avant tout les qualités morales de Dieu,
sa sainteté et son amour. En partant de ce fait essentiel nous
pouvons donc définir la révélation comme la manifestation
surnaturelle de Dieu se rendant perceptible @ Vhomme en dé-~
pit du péché pour réaliser le salut dans le monde. Ainsi Dieu
s’adresse & nos sens pour parler 4 notre esprit, ce qu’il fait de
diverses maniéres en Israél et ce qu’il fait surtout en se mon-
trant & nous sous les traits de J2sus.

1 Voir le numéro de septembre.



A PROPOS D’UNE DOGMATIQUE 951

En général, les dogmaticiens signalent le miracle et la pro-
phétie comme les critéres de la réalilé de la révélation de Dieu
en Israél et dans la personne de Jésus. Sans méconnaitre ces
deux criteres, M. Bovon estime que de notre temps ces critéres
n’ont plus guére de valeur, et sont avantageusement remplacés
par P’histoire de I’Evangile et surtout par les miracles moraux
que le Christ accomplit chaque jour en transformant la vie
morale des pécheurs.

Si la révélation de Dieu aux hommes est surnaturelle en ce
sens que le péché ne peut étre vaincu que par la grice divine,
elle est naturelle en tant que ce triomphe est une victoire mo-
rale ol I’homme est collaborateur. Cest ainsi que Christ, le
centre de la révélation, est 4 la fois Dieu s’abaissant & nous et
I’homme répondant & Dieu. C’est ainsi aussi qu’il s’est rattaché
4 '’humanité et aux religions antérieures. L’apparition du Ré-
dempteur, tout en étant un miracle, n’en est pas moins en re-
lation organique avec le développement quile précede. Cette ré-
vélation préparatoire s’est concentrée surtout dans le judaisme,
mais elle n’est pas nulle dans le paganisme. Ici comme la, Dieu
a travaillé, il a agi dans les cceurs et les consciences. Mais,
tandis qu'il a pluidt laissé les Gentils chercher selon leur voie
I’idéal que doit réaliser ’Evangile et faire 'expérience de leur
infirmité, en Israél Dieu a fagonné et transformé le génie na-
tional. Il a fait de ce peuple une société essentiellement reli-
gieuse, un peuple destiné a devenir le berceau du Sauveur.
La religion a été la raison d’étre de ce peuple et la loi direc-
trice de son développement. La loi a eu pour effet de lui ré-
véler son péché et la nécessité de la grice ; le culte lui a
montré comment il pouvait répondre aux appels de son Dieu.
La promesse enfin, en lui signalant les déficits de la religion
lévitique et en dirigeant ses regards vers I'avenir, lui a appris
a4 attendre une alliance nouvelle, une réconciliation plus com-
plete de I'nomme avec son Dieu. Le désiré des nations
pouvait ainsi venir: le monde était préparé 4 sa venue.

— La révélation présuppose-t-elle le fait du péché? La ré-
ponse 4 cette question dépend évidemment de I'idée qu’on se fait



502 LOUIS EMERY

de la révélation. Il est clair que, si I’'on insiste avec M. Bovon
sur ’étymologie du mot, sur le fait que le sens propre de ré-
véler c’est soulever un voile, la révélation suppose que le péché
est intervenu comme un voile entre ’homme et Dieu. Mais si
I'on part du sens ordinaire du mot révéler, on arrive 4 des
conclusions différentes. D’une maniére générale, on peut dire
que tout esprit est par lui-méme invisible, inconnaissable, qu’il
s’agisse de 'homme ou de Dieu. Pour se faire connaitre, il a
besoin de se manifester, de se révéler par des actes, des faits
tangibles. Dans ce sens nous définirons la révélation, dans 'ac-
ception religieuse du terme, comme la série ou 'ensemble
des faits par lesquels Dieu se manifeste aux hommes. A 'ceuvre
on connait Pouvrier. C’est dire que ces faits révélateurs de
I’étre divin sont l'univers, I’histoire du genre humain, I’lhnomme
lui-méme, avec ses facultés et ses aspirations, en particulier
avec sa conscience morale et son sens religieux. Ce sont, dans
une mesure toute spéciale, les hommes qui font remonter leur
existence et leur activité a la causalité divine elle-méme, c’est-
a-dire les grands génies religieux. Or il est évident que, le
péché existant ou n’existant pas, le fait subsiste: le Dieu vi-
vant se révele par ses ceuvres , comme la cause se révele par
ses effets. Dans ce sens, la révélation est un fait indépendant
du péché.

Pour ma part, il me parait qu’'il serait plus juste de partir
de cette notion-12 de la révélation, puis de montrer que ious
les étres ne sont pas également aptes a discerner et 4 com-
prendre ces manifestations de Dieu. Il faut avoir I'esprit de
Dieu pour comprendre les choses de Dieu. De 14 la nécessité
de I'inspiration. Plus un homme est inspiré, c¢’est-a-dire rem-
pli de Pesprit divin, autrement dit pénétré par Dieu lui-méme,
plus il est capable de voir Dieu dans la nature, dans I’histoire,
dans sa propre vie, en lui-méme. C’est parce qu'en Christ a
habité corporellement la plénitude de la divinité, qu’il a été
Pinspiré par excellence et par suite le révélateur de Dieu, de
sa pensée et de sa volonté & notre égard. Le péché n’elit pas
existé, le développement religieux de ’humanité se fut fait
normalement, qu’elle ne serait cependant pas arrivée de plein



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 953

saut & la conscience de sa filialité divine et de sa destinée
éternelle. Il aurait également paru un Christ, un fils premier-
né de Dieu, un premier homme-Dieu pour révéler 4 ’homme
sa céleste origine et sa supréme destinée ; seulement I'action
et la vie de ce Christ et été naturellement différente de ce
gu’a été celle de Jésus, puisqu'il aurait eu affaire avec une
humanité s’élevant progressivement, moralement, sans retours
en arriére, de I’animalité & la spiritualité, & la divinité.

Seconde subdivision : accomplissement du salut.

C’est ici que M. Bovon traite de la christologie, allant avec
raison de l'ceuvre & la personne. Au point de vue de son
ceuvre, il considére successivement en Christ le révélateur en
qui Dieu se manifeste aux hommes et le rédempteur qui récon-
cilie 'humanité pécheresse avec son Dieu.

La premiére condition du salut, c’est que Dieu se fasse con-
naitre & I’bomme, et cela d’'une maniere si distincte que nous
sachions exactement ce qu’est I’Eternel et ce qu’il réclame
de ceux qui le servent; bien plus, que cette science divine ne
soit pas une théorie abstraite, mais qu’elle devienne une force
qui nous renouvelle en nous affranchissant du péché. Clest le
bienfait qui nous est accordé en Jésus le Fils unique; en lui,
dans une vie humaine parfaite, Dieu se montre & nous; en lui,
Dieu est devenu pour nous un objet d’expérience et de con-
naissance. L’homme étant 'image de Dieu, créé pour la vie
spirituelle, Dieu ne pouvait prendre une forme qui représentit
mieux son essence. Aussi le Sauveur est-il le Verbe divin par
excellence, celui qui nous fait connaitre les sentiments intimes
du Pére, et par conséquent la révélation suffisante et définitive
de Dieu. Mais, comme le fini ne saurait contenir la plénitude de
Pinfini, les attributs qui nous représentent Dieu comme infini
sont inapplicables au Christ historique. Ce que Jésus nous ré-
véle, ce sont les attributs religieux et moraux du Pére céleste,
sa sainteté et son amour. En Christ ces perfections prennent
corps dans une vie humaine, non comme des quantités maté-
rielles toujours égales & elles-mémes, mais comme des forces
morales, dans 'appropriation desquelles on progresse par le jeu



51511 LOUIS EMERY

du libre arbitre. Destiné dés ses origines & étre le fils de Dieu,
Jésus le devient par un progres continu au travers des épreuves
de la Iutte contre le mal. Dans cefils qui a parfaiternent réalisé
la vie divine, Dieu nous montre que sa vie ne nous est nulle-
ment inaccessible, puisqu’un homme tel que nous se T'est li-
brement appropriée. Mais comment ’homme pécheur pourra-
t-il répondre a cette grace magnifique?... C’est ici qu’intervient
Pautre face de I'ceuvre de Christ: il est le Rédempteur qui
fait revenir ’humanité pécheresse 4 son Dieu. Comment cela?

En face du pécheur, la sainteté de Dieu s’affirme en détrui-
sant le péché , tandis que son amour régénéere et sanctifie. Il
faut donc que le pécheur meure au péché pour revenir a
Dieu dans une vie nouvelle. Du c6té du pécheur, 1l ne faut pas
seulement 'numiliation du repentir mais la rupture avee I'état
de péché. Or notre étre tout entier étant imprégné de péché,
cette rupture ne peut devenir compléte qu’a la condition de
nous séparer du corps lui-méme; il faut traverser la mort
physique avec les terreurs qui ’accompagnent & la suite du
péché. Seule cette mort au péché, avec les douleurs qui en
sont inséparables, couvre nos transgressions devant Dieu.
Seulement 'homme pécheur est incapable de fournir cette ex-
piation, parce qu’il est incapable par lui-méme de rompre
avec le péché. C’est alors qu’intervient Jésus-Christ. Libre de
toute souillure morale, il s’unit aux pécheurs par amour, il se
charge de leur faute, il 'attire & lui pour la déiruire en rame-
nant les hommes & Dieu. Par solidarité avec les pécheurs il
meurt dans 'angoisse, mais poursortir vainqueur du sépulcre.
En lui done ’humanité qu’il résume, — c¢’est pourquoi il est le
Fils de 'homme, — meurt au péché pour renaitre 4 une vie
nouvelle et divine. D’autre part, la famille humaine n’existant
que par les individus qui la composent, cettes crucifixion, avec
le renouvellement qu’elle produit, ne se réalise qu’en celui qui
s’y associe,

Ici aussi, M. Bovon se plait & relever une dualité qui, dialec-
tiquement irréductible, se résout dans la vie religieuse. D’un
coté, — point de vue religieux, — 'humanité nous semble un
seul corps dont la vie se résume en Jésus-Christ; en Christ



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 555

elle a expié son péché et s’est donnée au Pére. A ce point de
vue, Christ est mort pour nous réconcilier pleinement avec son
Pére, et Dieu étant ainsi satisfait par le sacrifice de son Fils,
il semble que I'’homme n’ait plus rien A faire pour obhtenir son
salut. De T'autre coté, ’homme est libre et autonome, et nul
ne peut vaincre le mal pour autrui. Si donc Jésus est mort,
c’est pour se consacrer individuellement & son Pére, et le de-
voir de ses disciples, c’est de marcher sur ses traces. Sans ce
changement de vie, impossible de s’unir au Pére céleste. Mais,
comme la force de réaliser la loi de Dieu manque & ceux qui
n’ont pas la conviction de la grice, cette seconde conception, tout
comme la premiére, rend illusoire la rédemption. Ow bien donc
Christ a tout accompli pour nous, en conséquence de quoi nous
n’avons pas & agir a notre tour; ou Jésus ne peutrien faire sans
nous, et ¢’est de nous que dépend en derniére analyse le salut;
telle est, poussée & l'extréme et formulée dans sa rigueur,
Pantithése dialectique dont la réduction ne se trouve que sur
le terrain de la vie religieuse.

— Ce bref résumé ne donne qu’une pauvre idée des vues si
intéressantes et parfois si riches développées dans le chapitre
consacré a I’ceuvre de Jésus-Christ. Nous avons été tout parti-
culierement satisfait des pages qui traitent du Christ révélateur.
Elles nous ont paru au nombre des meilleures qui aient été
écrites sur ce sujet. La conception de I'ceuvre rédemptrice
proprement dite, bien supérieure & la conception courante,
ne nous satisfait, par contre, qu’en partie. Cet essai de conci
liation de la conception juridique de I’expiation et de la concep-
tion morale nous parait manqué, pour la bonne raison qu’a nos
veux la conception juridique est absolument fausse et doit étre
absolument éliminée.

M. Bovon admet, en effet, avec raison que le sacrifice de
Christ n’arien changé aux dispositions de Dien & notre égard
(cf. II, 59), ce qui est, du reste, de toute évidence au point de
vue biblique, comme au point de vue de la réflexion. Le don
de Christ étant présenté dans I'Ecriture comme la manifesta-
tion supréme de I'amour de Dieu (cf. surtout Rom. V, 8 et VIII,



556 LOUIS EMERY

32), la mort de Christ ne peut avoir pour objet de réconcilier
Dieu avec ’homme, mais oui bien 'homme pécheur avec Diea,
en lui montrant 'amour infini de Dieu. Une fois cette thése
admise, — et M. Bovon 'admet, — la thése de ’expiation ju-
ridique tombe pour ne plus se relever, et dés lors je ne vois
pas la nécessité d’en tenir compte dans 1’élaboration d’une
nouvelle formule de la rédemption. Mais, dira-t-on, il y a dans
la mort du Christ pour nous autre chose encore que la mani-.
festation supréme de ’amour de Dieu pour ’homme pécheur;
il y a le Christ-homme, s’offrant 4 Dieu en sacrifice au nom de
I’humanité et pour ’humanité tout entiére. Sans doute, mais il
s’agit de préciser cette idée. D’abord, un fait subsiste, clair et
évident par lui-méme pour quiconque prend au sérieux I’ordre
moral : pour ’homme qui n’entre pas, par la foi, en communion
avec le Chrisl, la mort de celui-ci n’a aucune valeur, aucune
utilité. Ce non-croyant est devant Dieu dans le méme état que
si Christ n’était pas apparu. Ainsi tombe ’une des théses de
I'antinomie relevée par M. Bovon, d’apres laquelle Jésus aurait
tout accompli pour nous. On ne peut donc pas écrire, comme
le fait 'auteur d’un catéchisme en usage dans notre pays,
que la rédemption a été accomplie par Jésus-Christ au premier
siecle de notre ére. Non, la rédemption étant une ceuvre
morale, réclame la coopération de I’homme; en dehors de
cette coopération il n'y a pas de rédemption possible. Toute
théorie dogmatique qui affirme le contraire est non seulement
exclusive mais radicalement fausse.

Le sacrifice de Christ est tout d’abord un sacrifice person-
nellement offert 4 Dieu. Etant données les circonstances du
moment, ’obéissance au devoir réclamait ce sacrifice. D’ailleurs,
sans cetie preuve supréme d’obéissance jusqu’a la mort, Christ
ne pouvait étre le chef parfait d’une humanité nouvelle. D’autre
part, Christ est un des membres de la famille humaine; bien
plus, par sa sainteté, il en est la plus haute expression. A ce
titre, il n’est pas seulement un individu, mais aussi un repré-
sentant de ’humanité. A ce point de vue, qui est celui de la
solidarité, le sacrifice de Jésus n’est pas seulement un sacrifice
purement individuel, mais le sacrifice de ’homme en général



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE bh7

qui vient offrir & Dieu 'hommage de sa parfaite obéissance.
Considérée en Jésus-Christ, le fils bien-aimé de Dieu, et parce
qu’elle a produit Jésus-Christ, on peut dire que ’humanité est
plus agréable & Dieu qu’elle ne I'était auparavant. En elle il y
a maintenant un homme qui a compris toute la gravité du
péché et qui I’a cependant surmonté; en elle il y a maintenant
un homme qui a parfaitement réalisé cette image de Dieu que
tout homme est appelé a réaliser. La présénce de ce membre
saint dans I’humanité pécheresse augmente le prix de celle-ci
aux yeux de Dieu. Dans ce sens on peut dire que le sacri-
fice de Jésus-Christ a changé les dispositions de Dieu & notre
égard ; il a augmenté, si possible, 'amour de Dieu pour nous.

Je ne crois cependant pas qu'i! faille considérer I'ccuvre ré-
demptrice du Christ avant tout comme un sacrifice. C’est, il
me semble, ce que fait M. Bovon, puisqu’il résume ses idées
sur le Christ rédempteur dans la formule suivante : En tant
qu’exprimant la solidarité humaine dans la déchéance et dans
le relevement, le sacrifice de Christ a été offert & notre place :
mais il ne devient expiatoire que pour ceux qui s’y associent
par la foi (II, 85). C’est évidemment & une conception ana-
logue qu’on arrive, quand on veut mettre  tout prix la mort de
Jésus en rapport avec les sacrifices de ’ancienne alliance. 11
était trés naturel, de la part de chrétiens nés et grandis dans
la religion juive, d’interpréter les faits chrétiens au moyen
de leurs idées juives, mais je suis convaincu que notre con-
ception de I'ceuvre salutaire de Jésus-Christ a tout & gagner a
laisser aujourd’hui de coOté ces notions empruntées & une reli-
gion inférieure au christianisme. Quand on part soit de la vie
et de la mort de Jésus-Christ, soit de ’expérience chrétienne
de dix-neuf siécles, I’ceuvre rédemptrice se résume essentiel-
lement dans les deux points suivants : au point de vue reli-
gieux, manifestation supréme de la volonté et de I'amour du
Dieu qui pardonne gratuitement les péchés, qui justifie celui
qui a lafoi en Jésus; au point de vue moral, introduction dans
Porganisation de I’humanité d’'un homme parfait, et par 13, ino-
culation d’une vie nouvelle & quiconque entre en cormmunion
avec cet homme parfait.



558 LOUIS EMERY

%
* *

L’enseignement de M. Bovon sur la personne méme du
Christ est un peu délicat & résumer, non pas précisément que
la pensée de I'auteur soit flottante, mais parce qu’elle est tres
nuancée, et qu’il n’est pas toujours aisé d’en fixer les nuances
et les détours divers. Notre auteur part de la vie historique du
Christ : cette vie nous montre en Christ un homme comme nous,
plus élevé que les autres, assurément, mais d’une humanité
franche et réelle. Deux traits cependant le différencient nette-
ment des autres hommes; il a été sans péché, d’un coté, et de
I'autre, son individualité, quelque marquée qu’elle soit, se fait
remarquer par I’harmonie et ’équilibre de ses qualités. Il ma-
nifeste en sa personne la vie spirituelle la plus pure & laquelle
puisse tendre ’humanité. il est ainsi, en vertu de sa perfection,
un étre unique, réalisant comme nul autre la destinée humaine
ici-bas; il est le Fils unique de Dieu.

Dans quel sens est-il le Fils unique de Dieu? En ce qu’il est
une créature de Dieu? non, car alors toute créature aurait
droit & ce titre. En ce qu’il a en tout et partout accompli la
volonté du Peére, en ce qu’il a été parfaitement saint?... Non,
la victoire remportée sur le péché n’est pas ce qui fait le pri-
vilege du Fils unique. M. Bovon ne veut pas de la formule qui
identifie la sainteté et la nature divine. Quelle sera donc la
sienne?... L’auteur fait remarquer tout d’abord que ’esprit de
I’Evangile ne connait pas cette distinction souvent faite entre
divinité morale et divinité métaphysique, entre I'acte et 1'étre.
Ces deux derniéres notions, I’Evangile en opére la synthése
dans la notion de la vie. Vivre, c’est participer & la substance
du Tout-puissant en se pénétrant de sa pensée et en accom-
plissant sa loi sainte. L’homme est ce qu’il veut étre ou ce que
Dieu le fait par sa grice. Or nous constatons que Jésus non
seulement s’est manifesté comme vie, mais qu'il a obtenu de
Dieu d’avoir la vie en lui-méme, et d’étre ainsi une source, un
principe de vie. La nature initiale de Jésus c’est donc la vie
méme de Dieu ; & la racine de son étre personnel, il y a ’action
de son Pére. Mais ce don initial, Jésus le saisit par un travail pro-

\



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 559

gressif d’obéissance; il ne devient conscient de son étre person-
nel qu’en réalisant la vie divine. Homme-Dieu de nature, Christ
le devient ainsi par une consécration volontaire ; 'incarnation
de Dieu est & la fois morale et substantielle. Aussi, tandis que
nous nous mouvons dans le temps, Christ a conscience de lui-
méme comme réalisant seul sur la terre la vie créatrice de ’Eter-
nel. Lorsqu’il rentre en lui-méme, il découvre Dieu. Sa cons-
cience plonge ainsi dans I’éternité et il peut dire: « Avant qu’A-
braham fGt je suis. » En lui, Dieu s’est fait homme en se révé-
lant dans une vie humaine authentique, tandis que 'homme a
réalisé 'amour et la sainteté qui sont I'essence spirituelle du
Peére.

Naturellement, M. Bovon signale dans sa christologie le dua-
lisme qui, dialectiquement irréductible, se résout pratiquement.
Pour lintuition religieuse, tout venant de Dieu, le Sauveur
doit étre Dieu, tandis que, selon le principe moral, le salut
passant par ’homme, le Sauveur doit étre homme. Or ’homme
et Dieu étant des étres personnels, donc irréductibles, nous
voila en présence du dualisme. De 1a les deux formules dou-
bles par lesquelles M. Bovon conclut sa christologie : Christ
est le Fils de Dieu que le Pére nous a donné pour nous com-
muniquer sa vie ; mais il est aussi le Fils de Uhomme en qut,
répondant a cet appel de la grdce, U'humanité s’est consacrée
& son Diew. — En tant qu’issu du Pere pour accomplir ce
salut, Jésus est Flils de Dieu de nature ; mais il s’est librement
approprié ce privilege en réalisant, dans une vie humaine par-
faite, la vie divine personnelle, Vamour et la sainteté de
Dieu.

— La christologie de M. Bovon est, on le voit, tout & fait diffé-
rente, soit de la doctrine orthodoxe proprement dite, soit de la
doctrine de la Kénose, sur lesquelles notre auteur exerce une
critique singuliérement pénétrante. Il a, en particulier, admi-
rablement répondu & la double objection que nous ne pouvons
étre assurés de I'amour de Dieu que s’ll a livré pour nous son
Fils unique et éternel, et que, pour croire & 'amour infini de
Jésus, nous avons besoin d’étre certains que le bien-aimé du



560 LOUIS EMERY

Pére a renoncé 3 la félicité céleste pour vivre ici-bas notre vie
de peines. Il y a 14 deux pages (II, 144 et 145) qu'il faudrait
citer tout entieres si ncus en avions la place.

La christologie de M. Bovon a par contre beaucoup d’analo-
gie avec celle de M. Chapuis. Comme ce dernier, il repousse
la préexistence ; comme ce dernier, il voit le caractére divin
de Jésus se manifester, durant tout le cours de sa vie ter-
restre, par sa sainteté et son amour. Il y a pourtant, & coté
des analogies, une différence. Pour expliquer la sainteté de
Jésus, — dans la mesure ol elle est explicable, — M Chapuis
fait surtout appel i la liberté de Jésus: Jésus a été saint parce
qu’il a toujours voulu la volonté divine, Il admet cependant &
la base de I’étre de Jésus-Christ, une action de Dieu ; Jésus est
en quelque mesure une créature nouvelle; 11 y a dans son ap-
parition quelque chose d’unique, d’inexplique, qui est le secret
de Dieu. Mais, aux yeux du pasteur de Chexbres, il en est
ainsi de tous les génies, de tous les hommes exceptionnels.
M. Bovon insiste beaucoup plus que M. Chapuis sur ce facteur
divin. La divinité morale de Christ suppose 4 ses yeux une
divinité de nature, une nature initiale qui est «la vie de Dieu. »
Dieu a donné & Jésus d’avoir la vie en lui-méme. Seulement il
doit s’approprier peu 4 peu, par un effort constant de volonté,
cette vie divine qu’il a recue de Dieu. Il est ainsi fils de Dieu
par nature et par une conquéte de sa volonté.

Aufond, la divergence est plus quantitative que qualitative
entre les deux christologies. Tous deux admettent, pour expli-
guer la possibilité de la sainteté de Jésus, une action divine &
la racine de son étre personnel. Mais M. Bovon a eu raison, me
semble-t-il, d’insister sur 'importance de cette dotation natu-
relle de Jésus. Oui, si Jésus a été effectivement saint, c'est
avant tout parce qu’il ’'a voulw ; mais pour avoir eu la possibilité
‘d’étre saint, il faut bien admettre en lui une nature singuliére-
ment privilégiée au point de vue religieux et moral. Celui que
le Pére céleste appelait & étre le fondateur ici-bas du régne de
Dieu, le porteur de la vie éternelle, il a di le douer en consé-
quence d’une maniére exceptionnelle. Sans avoir négligé ab-
solument cet élément, je crois que M. Chapuis I’'a trop laissé



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 561

dans 'ombre. Seulement, si M. Bovon a eu grandement raison
de relever ce facteur, je ne trouve pas sa formule aussi heu-
reuse, aussi précise que je I'eusse désiré. Pour lui, ce qui dis-
tingue originairement Jésus d’entre les hommes, c’est qu’il a
eu la vie divine en lui-méme; c’est 14 sa nature initiale.
L’expression ne me parait pas exacte. La vie divine, c’est la
vie de la pleine conscience et de la pleine liberté, c’est la vie
de Pamour parfait. Cette vie-12 Jésus ne pouvait pas 'avoir dés
Porigine, il n’a pu la connaitre que dés le jour ou il a eu la
parfaite conscience de sa filialité divine. J’ajoute que M. Bovon
nous parait forcer quelque peu le sens de cette parole du qua-
trieme évangile: «il a donné au Fils d’avoir la vie en lui-méme, »
en voyant dans ce fait une différence essentielle, irréductible
entre Jésus et les autres hommes. Dans le méme évangile
VI, 53 je lis: « En vérité, en vérité, je vous le dis, si vous ne
mangez la chair du Fils de I’homme et si vous ne buvez son
sang, vous n'avez point la vie en vous-mémes. » Qu’est-ce & dire
sinon que celui qui mange la chair et hoit le sang du Fils de
I'homme a aussi la vie en lui-méme ? Vivre de la vie divine,
c’est avoir la vie en soi-méme, et celui qui a cette vie peut la
communiquer a autrui. Si, & ’heure qu’il est, les meilleurs
chrétiens, méme un Paul, ne I'ont pas communiquée avec la
méme intensité que Jésus, c’est que celui-ci seul 1'a possédée
pleinement. Et si Jésus-Christ est arrivé 4 posséder pleine-
ment la viedivine, 4 étre le Fils de Dieu, la révélation du Pere,
cela tient & trois raisons qui, sous une forme un peu différente,
sont celles qu’indique M. Bovon. D’abord le fait que ’homme
est de la race de Dieu et destiné & la vie divine. En second
lieu, le fait qu’au point de vue religieux et moral (on ne peut
pas préciser davantage) Jésus a été exceptionnellement doué.
Enfin le bon emploi de sa liberté. Il s’ensuit que la sainteté du
Sauveur est la manifestation méme de son essence divine, de
sa nature divine, attendu que, comme le dit fort bien M. Bovon,
la séparation de l'acte d’avec l'étre répugne & lesprit de
I’Evangile, et que, comme le reléve fort justement M. Chapuis,
on ne peut pas, en fait, séparer la qualité ou D’attribut d’'un
&tre de son essence. Si la sainteté est un des caractéres essen-
THEOL. ET PHIL. 1896 37



562 LOUIS EMERY

tiels de la nature divine, 14 ol est la sainteté, 1a est la nature
divine elle-méme. Il est donc souverainement ridicule d’op-
poser la divinité morale de Jésus & sa divinité métaphysique
ou vice versa; il ne peut pas avoir possédé la premiére sans la
seconde; la premiére est la manifestation méme de la se-

conde.
*
* ¥

L’ceuvre rédemptrice de Jésus-Christ ne s’est pas terminée
avec sa carriére terrestre. Dans son état de glorification aupres
du Pére, il continue & agir dans le méme but. Cette action
s’exerce par le moyen du Saint-Esprit, lequel n’est point une
personne, mais un principe immanent de force, et représente
Paction que le Tout-Puissant exerce par Jésus-Christ sur le
fidéle. L’Esprit, ainsi congu, représente le Pére et le Fils dans
leurs relations avec les hommes, d’ol1 il résulte que, dans le
langage biblique, il est appelé Esprit de Dieu, Esprit de Christ
ou méme simplement Christ.

Contre Ritschl et son école, M. Bovon insiste sur le fait que
le chrétien est en communication directe avec 'objet de sa
foi, Jésus-Christ. Mais quand on serre de prés ses théses, on
voit que, sous une forme différente, notre auteur arrive en
réalité aux mémes conclusions. Tout d’abord il admet cette
thése essentielle de la théologie ritschlienne que nous ne pou-
vons pas avoir une connaissance authentique du Sauveur en
dehors des Evangiles, qui seuls nous meitent en communica-
tion spirituelle avec lui (II, 154). Cest du reste une theése
qu’impose ’expérience. Ou I’Evangile n’a pas été préché, per-
sonne n’est jamais arrivé & connaitre le Christ. En second lieu
M. Bovon admet que le Christ glorifié dirige et pénéetre son
Eglise par son esprit; il opére dans les coeurs par I’Esprit qu'’il
nous envoie (Il, 179-170). Enfin, selon notre auteur, cette ac-
tion du Christ glorifié par le Saint-Esprit s’exerce par le moyen
de I'Ecriture sainte, par la prédication de I’Evangile (1L, 165,
172, 173). En tout ceci je ne vois pas en quoi la conception de
M. Bovon difféere de celle de Ritschl. M. Bovon objectera que
Ritschl s’inquiéte peu du Christ glorifié, tandis que lui-méme
prétend que « la foi au Seigneur glorifié n’est certes pas un de



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 563

ces points indifférents qu’on peut admettre ou rejeter 4 bien
plaire ; c’est le couronnement de la doctrine christologique, et
s’il est vrai de dire que la conception chrétienne dans son en-
semble tient & ]a notion que I'on a de Jésus et de son ceuvre,
c’est 14 le point central duquel découle en réalité tout le reste. »
(I, 163.) Mais & cela I’école de Ritschl peut répondre qu’elle
ne fait point fi de I’existence actuelle et personnelle du Christ
glorifié, qu’elle l'affirme nettement, que si le Christ n’existait
pas actuellement d’une maniére réelle et personnelle, il ne
saurait plus étre question de vie éternelle, et que le christianisme
tout entier tomberait. Ce qu’elle prétend, c’est que le chrétien
ne peut pas connaitre directement Christ, qu’il ne peut étre en
contact, en communication personnelle avec lui, et, sur ce
point, je ne vois pas que M. Bovon soit d’un autre avis. Du
reste, si cette communion immédiate, au sens précis du terme,
était possible, il faudrait bien admettre 'ubiquité du Christ glo-
rifié, ce que M. Bovon n’admet point.

Est-ce & dire qu’entre Ritschl et M. Bovon il n’y ait aucune
divergence réelle sur ce point ? Non; le tort de Ritschl et d’une
partie de son école, c’est de n’avoir pas compris que la partici-
pation 4 l’esprit saint nous met nécessairement en communion
spiritueile immédiate avec Dieu lui-méme, et que ’on ne peut
pas étre en communion avec le Pére céleste sans 'étre du
méme coup avec le Christ qui nous I'a révélé. Seulement,
du moment que I'on n’admet pas I'ubiquité du Christ, du mo-
ment que 'on admet son existence personnelle dans un lieu
déterminé, il ne peut plus étre question d’un rapportimmédiat
avec le Christ, auquel cas d’ailleurs il est bien clair que
I’Evangile serait inutile!, mais seulement d’'une communion
spirituelle. M. Bovon a donc eu raison de relever ce déficit
de la théologie ritschlienne, ce manque de mysticisme, d’in-
sister sur le fait que, dans la mesure ot nous avons I’Esprit,
nous nous sentons en communion non seulement avec Dieu
mais aussi avec le Christ glorifié.

1 Si I'on pouvait communiquer directement avec le Christ, & quoi bon lire son
Evangile ? Un entretien oral avec un ami n’est-il pas bien préférable 4 un échange
de lettres ?



564 LOUIS EMERY

TROISIEME SUBDIVISION : DIFFUSION DE LA CONNAISSANCE
DU SALUT OU DOCTRINE DE L’ECRITURE.

Donc, comme nous ’avons marqué plus haut, c’est par le
moyen de I’Ecriture sainte que Jésus agit par son esprit dans
le monde. La Bible est, en effet, le document authentique de
cette révélation divine quiarrive en Jésus & son point supréme.
En tant que document de la révélation salutaire, la Bible fait
partie de cette révélation, qui sans elle demeurerait incom-
pléte, puisqu’il lui manquerait la force de se transmettre. Aussi
Dieu n’a-t-il pas laissé au hasard la formation de ce livre; il a
exercé une action sur les auteurs bibliques ; cette action c’est
I'inspiration. Cette inspiration est religieuse, c’est-a-dire
qu’elle porte exclusivement sur les vérités de la foi. C’est une
influence personnelle de Dieu sur les hommes choisis pour
annoncer au monde le salut; cette action, qui respecte l’indi-
dividualité des auteurs sacrés, s’est exercée sur ’ensemble de
leur vie, et si elle se manifeste dans leurs écrits, c’est que
ceux-ci subissent nécessairement le contre-coup de ce re-
nouvellement intérieur. La révélation salutaire se résumant
tout entiére en Jésus-Christ, une portion quelconque du
recueil biblique est d’autant plus inspirée qu’elle est en
relation plus directe avec Jésus, d’autant moins, qu’il lui
manque davantage ce caractére. En somme, les auteurs bi-
bliques ont été dirigés et inspirés de Dieu dans la mesure re-
(fuise, pour que, par leur organe, I’ccuvre rédemptrice fit mise
4 la portée de tous. La Bible est ainsi le témoin qui nous met,
a travers les 4ges, en face de Christ. Elle n’a donc pas d’auto-
rité en elle-méme. Seule la vérité qu’elle nous communique
est revétue d’une souveraine autorité, et le moyen de la dis-
cerner c¢’est d’avoir I’esprit méme de Christ.

Ces theses, trés judicieusement développées, ne soulévent
aucune observation. Je reléeve senlement, en passant, cette
phrase d’une marque bien ritschlienne, et que, pour ma part,
je ne signerai pas: « L’Esprit ne maintient et ne dirige I’Eglise
que par ce recueil authentique, qui répand au loin dans le
monde la connaissance et I’exacte intelligence du fait chré-
tien. » (II, 209.)



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 565

Seconde section : Appropriation personnelle et collective
du salut.

PREMIERE SUBDIVISION : LE SALUT REALISE CHEZ LE CROYANT

L’ceuvre salutaire de Jésus-Christ, dont VIEcriture est le
canal de transmission, ne prend corps au sein de I’humanité
qu'en passant par lappropriation personnelle. Le premier
acte de cette appropriation personnelle, ¢’est la rénovation de
I’homme, c’est le passage de la mort & la vie, des ténébres i la
lumiére. Cette rénovation nous apparait sous deux aspects dis-
tincts, suivant qu’on la considére du point de vue de Dieu ou
du point de vue de 'homme; de la, pour désigner cet acte,
Pemploi simultané de deux termes, conversion et régénération :
la conversion est Uappropriation, par le libre effort des énergies
humaines, de la grdce divine que nous communique la régéné-
ration. (Cette distinction est trés juste, et nos divers caté-
chismes auraient bon besoin de s’en souvenir.)

Dansl’ceuvrede larégénération M. Bovon distingue trois actes
successifs : vocation, justification, et adoption. Par ce terme
de vocation, 'auteur entend les divers moyens par lesquels
I’Esprit travaille en nous pour nous conduire & Jésus-Christ.
A ces appels de la miséricorde éternelle, le pécheur doit ré-
pondre par la foi. Cette foi n’est pas dés I’abord ce qu’elle
doit étre, un acte d’abandon, d’absolue confiance de 'homme
4 son Dieu et 4 son Sauveur. C’est souvent, au commencement,
une intuition vague encore, ayant pour objet ’ensemble du
message évangélique. En tout cas, elle est toujours accompa-
gnée d’un sentiment de repentance,’ ou dominent au début le
trouble et I'angoisse, tandis que plus tard ceux-ci font place &
la joyeuse conviction de la grace, laquelle est le fruit de la jus-
tification par la foi. Celle-ci est définie par M. Bovon « Uap-
plication faite au fidele de la réconciliation opérée par Jésus
le Rédempteur, » formule qu’il décompose dans les deux pro-
positions suivantes: En tant que le Seigneur s’est immolé pour
nous, la justification est une imputation de justice. En tant que
le croyant s’associe individuellement & ceite mort, ou qu’il
renonce a la chair et au péché, 'homme devient juste par la



566 LOUIS EMERY

communication de Jésus-Christ, principe de renouvellement
pour le fidéle.

A la justification succéde l’adoption, qui en est le fruit et
gui est le couronnement de 1'ceuvre de la régénération. Par
cet acte, Dieu nous adopte pour ses enfants, il nous associe aux
priviléges et & 'obéissance du Fils de Dieu.

A P'ceuvre divine de la régénération correspond I'ceuvre hu-
maine, morale, de la conversion. La conversion est une trans-
formation du coeur, un changement de direction, 'entrée du
croyant dans une vie nouvelle. Cette crise n’est ni nécessaire-
ment ni méme habituellement 'ceuvre d’un jour, mais elle
doit se faire dans la vie de I’homme pour qu’il devienne un
chrétien, et le signe qu’elle s’est faite se voit dans les relations
qu’elle établit entre le croyant et son Sauveur. Le converti
recherche avant tout Vapprobation de son Seigneur, il est
joyeux de travailler & son service, mécontent quand il I’a of-
fensé. A cela il reconnait qu’il est un racheté du Seigneur,
qu’il est passé de la mort & la vie. Mais cette révolution radi-
cale n’est qu'un acte initial. Pour que 'appropriation du salut
soit compléte, il faut que la conversion aboutisse & 'assimila-
tion progressive de la grice par le travail de la sanctification.

Le mobile de la sanctification n’est pas seulement la recon-
naissance que le chrétien éprouve pour Dieu et Jésus-Christ,
mais c’est surtout la foi, c’est-a-dire la communion person-
nelle avec le saint et le juste. Par la foi qui nous unit & Christ
nous mourons au péché, et nous naissons 4 une vie nouvelle
dans laquelle nous progressons de jour en jour, et dont le but
est la perfection. La formule de la sanctification est ainsi la
suivante : Libre, en principe, de la servitude du péché, le
croyant réalise moralement ce bienfait en se Uappropriant
Jusqu’'a la délivrance finale.

— Tout ce chapitre est écrit avec beaucoup de sens et de tact
chrétien, et nous pouvons nous y associer pleinement. Nous
ne ferons qu’une réserve, & propos de la justification. Dans sa
formule M. Bovon tient compte de ce qui lui parait juste
dans les deux conceptions contraires de la justification : acte
purement déclaratif et infusion de justice au croyant. Seule-



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE H67

ment cette formule — I'auteur ne s’en cache pas du reste — se
borne & juxtaposer les deux théses contraires, en faisant re-
marquer que I'une reléve le facteur religieux de la question,
I'autre le coté moral. Il nous parait qu’il y a pourtant une so-
lution possible, celle-14 méme que nous avons indiquée dans
notre étude sur la rédemption d’aprés Paul, lue a la séance
de mai de la Société vaudoise de théologie. Chacun sent, au-
jourd’hui, que la formule strictement protestante de la justi-
fication, selon laquelle Dieu déclare juste un pécheur qui ne
1’est pas, choque le bon sens et la vérité. Mais, en empruntant
4 Paul ce mot de juste, on s’est mépris sur son sens. Notre
théologie protestante prend le mot juste comme synonyme de
saint, tandis que juste, dans le langage de Paul comme dans
celui de Jésus et de ’Ancien-Testament, est simplement ’op-
posé d’impie et de méchant; c’est 'nomme de bien, le brave
homme, ’homme pieux, (sans qu’il soit pour cela parfait) sur
lequel repose le bon plaisir de I’Eternel et qui est admis & sa
communion. Or, d’aprés Paul, la volonté de Dieu étant que
homme pécheur croie en son fils Jésus-Christ, parce que cette
foi est un principe de rédemption pour 'homme pécheur, le
croyant est considéré par Dieu comme juste (non pas comme
saint) parce qu’il obéit & la volonté de Dieu. La justification
par la foi est ainsi ’acte par lequel Dieu agrée dans sa commu-
nion le pécheur qui a la foi en Jésus-Christ. Que la justifica-
fion implique la rémission des péchés, cela ressort des termes
mémes de notre définition. Au fond, ce terme de justification,
emprunté a Paul, est trés peu propre a exprimer ce qu’il
doit désigner, parce que le mot juste dontil dérive n’a pas
dans nos langues modernes le sens essentiellement religieux
qu’il avait dans la bouche et sous la plume de 'apoétre.

SECONDE SUBDIVISION : LE SALUT DANS LA COMMUNAUTE
CHRETIENNE

Non seulement I’Evangile crée des personnalités en affran-
chissant 'homme du péché, mais de tous ces’ affranchis, il
forme un organisme de vie, qui est ’Eglise. Qu’est-ce donc que
I'Eglise et en quoi consiste son activité 2,



568 LOUIS EMERY

Le pécheur étant sauvé par la foi en Jésus-Christ, I'Eglise,
ainsi formée, est tout d’abord Vassemblée des croyanis: voila
la seule définition conforme & l'individualisme protestant, la
seule aussi que justifie ’'enseignement biblique. Mais, d'autre
part, par la foi tous les membres de I’Eglise étant unis & Christ,
le sont par Christ les uns aux autres, ce qui maintient la notion
soclale et collective de I'Eglise. De 14 une premiére consé-
quence, c’est que I’Eglise ne se confond nullement avec la
société civile; on est citoyen par la naissance, chrétien par la
foi en Jésus-Christ. Seulement & quoi reconnaitre les croyants ?
Si, par ce dernier terme, on n’entend que ceux qui sont tels
aux yeux du Seigneur et que le Seigneur seul discerne, ’Eglise
consisterait seulement dans la communauté de Christ idéale,
dans ce que la dogmatique protestante appelle 'Egliseinvisible,
car, s’'il peut y avoir des élus hors des Eglises historiques,
celles-ci ne se composent pas exclusivement de fideles dignes
de ce nom. Il nous faut donc une définition plus large de ce
mot croyant, permettant & la fois de distinguer I’Eglise de la
nation et d’embrasser pourtant lesindifférents et les hypocrites
qui sont membres de I’Eglise. Or, la distinction qui subsiste
entre ces faux fréres et les hommes qui demeurent étrangers
4 ’Evangile, c’est que, si les premiers n’ont pas la foi, ils
semblent ou croient I'avoir ; ils manifestent I'intention de vivre
par Jésus-Christ, ils s’incorporent a la société des disciples.
L’Eglise, au sens concret du terme, sera donc une assemblée de
professants unis en vue d'une méme activité pour Uextension
du regne de Dieu sur la terre. Pour étre membre de I’Eglise,
il faut ainsi une profession personnelle qui, sans garantir la
valeur intrinséque de la foi du candidat, exprime du moins sa
volonté d’appartenir 4 I'Eglise.

L’Eglise se présente ainsi sous un double aspect: dans un sens
elle est congrégation, résultante des volontés des disciples;
dans un autre sens, elle est le corps de Christ; & ce second
point de vue, elle embrasse et domine les disciples. Elle peut
étre considérée soit au point de vue de son idéal, soit au point
de vue de sa réalité. Idéalement, I’Eglise, corps de Christ, est
une, libre de toute erreur et sainte ; c’est 14 le fait idéal, prin-



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 569

cipe et but 4 atteindre. D’autre part, en fait, les Eglises histo-
riques ne possédent ni la sainteté, ni I'infaillibilité, ni Punité,
puisqu’elles travaillent & réaliser ces caractéres, sans jamais
Y parvenir ici-bas.

Les moyens qu’elles emploient dans ce but sont le ministére
de la parole et le culte. Ce dernier sujet conduit Yauteur a
I'étude des sacrements. Le sacrement est défini le signe visible
des grdces invisibles du Seigneur, telles qu'elles nous sont
communiquées par le baptéme et dans la céne. Sur la question
du baptéme, M. Bovon est plutot favorable au baptisme qu'au
pédobaptisme, aussi est-il pour lui & la fois le sceau de la ré-
génération et Uacte dincorporation o UEglise. Quant & la
sainte-céne, elle est & ses yeux le repas d'actions de grdces et
de fraternité des disciples sous la présidence spirituelle et dans
la communion vivante de celui qui s’est immolé lui-méme pour
nous sauver. En un seul acte concret la céne résume la foi
chrétienne, proclamant la mort de Christ pour la rémission des
offenses; elle représente et entretient la vie des rachetés qui
ne s’alimente qu’en Jésus; elle répond 4 notre espérance du
salut en nous garantissant la victoire finale; elle est enfin I'ex-
pression de la fraternité des fidéles.

— Une seule remarque : cette définition de la céne est inten-
tionnellement dépourvue de tout caractére dogmatique, parce
que, dit 'auteur, la céne est instituée non pour diviser les
chrétiens, mais pour les rapprocher. Ceci est vrai, aussi pen-
sons-nous gu'il est excellent pour des chrétiens de confessions
ou de communautés différentes de prendre la céne ensemble,
alors méme que les notions qu’ils en ont sont extrémement
différentes. Mais ne serait-ce pas le propre d’'une dogmatique
de donner des définitions théologiques des faits ou des senti-
ments religieux ?

Troisieme section : Présuppositions transcendantes
du salut.

Sous ce titre M. Bovon entend les deux doctrines de la
Trinité divine et de la prédestination. Il repousse naturellement
la notion orthodoxe de la Trinité comme absolument inintel-



570 LOUIS EMERY

ligible, mais il montre trés bien que, sous une forme inad-
missible, elle est I'expression d’un besoin pratique de la foi
chrétienne. Celle-ci suppose, en effet, que le Pere, le Fils
et le Saint-Esprit, ces trois agents du salut, quoique variés
dans leur action, demeurent toujours unis, que I'Esprit de
vie est bien ’Esprit de Christ, que Jésus est certainement le
Fils de Dieu, que ’Esprit nous communique donc les riches-
ses du Pére de Jésus-Christ. La doctrine de la Trinité, telle
que Pentend notre auteur, affirme donc existence simultanée
et Uindissoluble unite du Pere céleste, auteur et but du salut ;
du Fils, seul rédempteur et chef permanent des chrétiens ; du
Saint-Esprit, enfin, par lequel Dieu se donne a ses enfants en
vertu de la réconciliation que Jésus a accomplie.

— Ainsi entendue, jadmets parfaitemnent cette doctrine de la
Trinité, seutement je me demande sile nom consacré par I'usage,
et qui a recu par la un sens bien précis, convient encore pour
désigner ’opinion soutenue par notre auteur et qui est aussi la
notre. Je reléverai également deux termes qui, dans cette for-
mule, ne sont pas exacts, ou du moins sont équivoques. D’a-
bord l’expression «existence simultanée, » semble impliquer
d’une part, la personnalité du Saint-Esprit, laquelle M. Bovon
n’admet pas, puis une sorte de coéternité des trois membres
de la Trinité, ce qu’il n’admet pas non plus. Secondement, il
n’est pas juste d’appeler Dieu I'auteur et le but du salut; certes
il en est l'auteur, mais non le but qui est ’homme. Evidem-
ment ici, I’expression a trahi la pensée de ’auteur.

%
* *

La doctrine de I'élection est pour lauteur lexpression de
la certitude du croyant, qui, tant qu'il reste uni @ Jésus-Christ,
se sent, par la grdce du Pére et dans la possession de " Esprit,
vaingueur du monde et de toute sa puissance. Ceci est trés
juste, mais & y regarder de pres, cette formule ne fait qu’indi-
quer le fondement pratique, ’expérience religicuse qui est 2
ja base de la doctrine de I’élection ; elle ne dit rien sur I’élec-
tion elle-méme, et l’auteur n’y ajoute rien. Sans doute, il cri-



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE H71

tique avec beaucoup d’ingéniosité les théories prédestina-
tiennes de la Réforme ainsi gue les théses pélagiennes du
catholicisme, mais nulle part il n’indique ce qu’il entend par
cette doctrine et s'il la maintient sous une forme ou sous une
autre. En tout cas, si de la formule reproduite plus haut, le
critique essaie de dégager l'opinion du dogmaticien, celle-ci
lui apparait comme toute différente de celle des réformateurs,
sl bien que le terme d’élection ne peut plus s’y appliquer.

En quoi consiste, en effet, la thése réformée de la prédesti-
nation ou élection ? C’est que le chrétien neut reconnaiire, au
fait méme qu’il est chrétien, qu’il est élu de Dieu pourle salut;
il est donc assuré dés ici-bas de la vie éternelle. D’aprés la
formule de M. Bovon, la doctrine de I’élection est simplement
I’expression de la certitude du croyant qui, tant qu'il reste
unt & Jésus-Christ, se sent par la griace de Dieu vainqueur du
monde. La distinction est grande. D’aprés la conception ré-
formée, 'élection est un fait objectif, un fait divin, dont le
fidele prend connaissance par sa foi et qui lui garantit un
salut inamissible. D’aprés la conception de M. Bovon, la foi &
son élection est chez le croyant un fait subjectif, un état psy-
chologique qui dure tant qu'il est croyant, mais rien ne lui as-
sure qu’a cet état d’Ame correspond une réalité objective, qu’il
est réellement, définitivement élu pour le salut. En pareil cas,
il vaut mieux, au point de vue de la clarté dogmatique, em-
ployer un autre terme que celui d’élection, puisqu’il s’agit de
toute autre chose que de ce qui a été jusqu’a présent désigné
par ce terme.

LIVRE QUATRIEME

L’Eternité : 'homme Fils de Dieu dans la gloire.

Ici-bas, le chrétien n’est sauvé qu’en espérance; la vie que
Dieu lui donne est encore bien insuffisante, bien incompléte,
aussi est-ce dansune autre existence qu’il attend le couronne-
ment de son salut, soit pour chaque chrétien pris individuelle-
ment, soit pour I'Eglise de Christ considérée dans son en-
semble. De 14 deux grands chapitres dans 'eschatologie de



572 LOUIS EMERY

M. Bovon, ’un traitant de la résurrection, consommation per-
sonnelle du salut, Pautre du jugement dernier, terme collectif
ol aboutit 'ceuvre rédemptrice.

La résurrection suit immédiatement la mort. A I'instant ot
I’homme terrestre se détruit, la personnalité nouvelle se dé-
gage, radieuse et pleine de vie. Non que la forme organique
actuelle soit identique au corps glorifié, mais elle en est en
quelque sorte le point d’appui; c’est le principe d’identité du
corps humain dans ces deux périodes d’existence. Il n’y a donc
pas seulement survivance, mais reconstitution de I’homme
entier dans un état nouveau par la puissance divine. Il n’y a
donc pas lieu d’admettre la reconstitution future du cadavre
déposé dans le tombeau. Une fois libre de ce corps de péché
et de mort, 'homme s’élance dans la voie royale d’une consé-
cration grandissante.

Si la prédication de’Evangile produit déja un triage spirituel
parmi les hommes, — les uns y adhérant, les autres le repous-
sant, — le jugement opéré par les consciences doit se manifester
au grand jour. Il faut que Dieu donne un jour & chacun la si-
tuation que comportent ses sentiments et sa conduite. De 14 la
nécessité d’un jugement dernier. Ce jugement n’arrivera pas a
Iimproviste, bien qu’a une heure inattendue, mais il sera len-
tement préparé par une série de dispensations déja perceptibles
dans I’histoire, et qui en seront les signes précurseurs. Quels
seront ceux-ci? G’est ce que 'observation ne peut pas nous
dire, mais la prophétie nous les indique en traits généraux. A
ce propos, M. Bovon se donne la peine bien inutile, nous sem-
ble-t-il, d’exposer et de critiquer longuement (II, p. 483 a 507)
les divagations prophétiques et apocalyptiques d’Auberlen,
Guers, Bettex et consorts. Il cherche ensuite 3 déterminer
les affirmations essentielles qui résultent des morceaux escha-
tologiques du Nouveau-Testament, et qui doivent é&tre appro-
priées par la dogmatique chrétienne.

La premiére de ces atfirmations, c’est qu’a la fin du temps
présent, Jésus reviendra du ciel pour juger les hommes. Ce
jugement, Jésus le dirigera en personne, et il sera lui-méme la
norme de la sentance, ¢’est-a-dire qu’il jugera les hommes selon



A PROPOS D’UNE DOGMATIQUE 573

les rapports qu’ils auront eus avec lui. Seul le péché qui con-
siste A rejeter sciemment ’Evangile ne recevra jamais de pardon.
Ce jugement sera universel et s’appliquera & tous les hommes ;
a cet effet, il fant supposer que les hommes étrangers & Jésus
ici-bas le rencontreront avant la grande rétribution finale. Ce
jugement final est la consommation collective du salut. Ce
n’est qu'a ce dernier jour que s’achévera la reconstitution du
corps glorifié, que se réaliseront les conditions qui doivent étre
celles de la créature durant I’éternité. Dés lors plus de déve-
loppement possible; c’est 'existence définitive qui commence,
quelque position que I’homme ait prise. De méme que, pour
chaque croyant, le salut complet implique la régénération du
corps avec celle de I’esprit, la rédemption collective suppose 12
renouvellement des conditions extérieures du monde. La venue
de Christ marquera donc la dissolution de I'univers actuel et
I’établissement d’un ordre de choses nouveaun et immuable.

En quoi consistera le sort des réprouvés? Aprés avoir exa-
miné les trois hypothéses en présence, M. Bovon les trouvant
toutes trois insuffisantes, estime qu’il faut laisser la question
en suspens. Que ceux auxquels cette incertitude pése comme
un fardeau n’oublient cependant pas que Dieu est plus sage
que les hommes, et qu’il saura bien trouver une issue la ou
nous ne découvrons que contraditions et ténébres. Et quant
aux ennemis de I’Evangile, ils doivent se répéter que plus nous
sommes dans 'ignorance des mystéres de l'autre vie, plus il
importe de se mettre en régle ici-bas.

Quant & la béatitude des rachetés, elle se dérobe & toute re-
presentation précise, attendu que qui dit vie éternelle, vie
céleste, dit, par la-méme, affranchissement de I’espace et du
temps, en tout cas de ce dernier. Ce caractéere d’éternité de la
vie & venir est également contraire & 1'idée d’un développe-
ment, celui-ci impliquant la durée. La béatitude éternelle nous
apparait ainsi sous l'lmage d’un repos dans une plénitude
d’énergie, dans un équilibre parfait de nos forces et de nos
facultés, dans I'harmonie de la dépendance et de la liberté,
dans la communion des fils et du Pére céleste, ainsi que des
fils entre eux.



574 LOUIS EMERY

— Nous ne reprocherons pas & M. Bovon sa sobriété dans la
description du bonheur des élus, — cette sobriété est sagesse, —
ni son manque de conclusion dans la question du sort des réprou-
vés, encore que sur ce point nous soyons de plus en plus con-
vaincu, soit au point de vue biblique, soit au point de vue de
Iexpérience biologique et psychologique, de la justesse du
conditionalisme. Pourtant, relativement au premier point, nous
nous demandons s’il n’y a pas une contradiction & admettre que
des créatures nées dans le temps, et qui ne sont jamais de purs
esprits, peuvent devenir indépendantes du temps et de ’espace.
Pour un étre qui a commencé, 'éternité ne peut étre qu’une
durée illimitée, notion qui est plus facile & saisir que celle
d’une existence intemporelle d’étres qui ont commencé i vivre
dans le temps, et dont tout le développement spirituel s’est fait
dans les conditions du temps et de ’espace.

Mais mes critiques relatives a4 ’eschatologie de M. Bovon
portent essentiellement sur deux auires points. D’abord une
critique formelle : la théologie biblique me parait occuper dans
ce chapitre une place trop grande. Du moment que M. Bovon
s’est donné la peine d’écrire deux volumes sur le fondement
historique de I'ceuvre de la rédemption, en d'autres termes
sur la théologie du Nouveau-Testament, il est inutile d’y reve-
nir. Cela nefait que surcharger la dogmatique. Quant & ma cri-
tique matérielle, elle porte sur la conception du jugement
dernier et du retour du Christ. J’avouerai franchement que ces
pages m’ont un peu étonné, surtout venant aprés celles qui
exposent la notion de la résurrection. En effet, les deux
idées connexes d’un retour de Christ ici-bas et d’'un jugement
dernier exercé par lui se comprennent fort bien au point de
vue des idées eschatologiques juives. La terre, étant considéree
comme le centre du monde, devait naturellement étre le théa-
tre de la victoire et du régne du Messie, et I'idée d’un jugement
dernier cadrait trés bien avec celle d’une résurrection générale
des morts au momentde la parousie. Pour des chrétiens imbus
de I’eschatologie juive, il était absolument naturel d’attendre un
retour glorieux de ce Messie quils n’avaient vu, la premiére
fois, que dans I’humiliation.



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 575

Pour nous, chrétiens du dix-neuvieme siecle qui croyous,
avec M. Bovon et le quatriéme évangile, que la vie éternelle,
fruit de la foi en Jésus-Christ, n’est pas interrompue par la mort,
mais transférée dans un autre monde et transformée, la situa-
tion se présente tout autrement. Notre sort au lendemain de la
mort étant déterminé par notre condition spirituelle de la veille,
notre jugement est déja accompli par le fait méme. Et ’on ne
comprend guére pourquoi, aprés avoir habité d’autres demeures
dans la maison du Pére, nous reviendrions habiter celle-ci. Et
comment se representer ces grandes assises universelles ou
Jésus vient juger personnellement les milliards d’étres humains
qui se sont succédé ici-bas? Il y faudrait du temps et dela
place. Il nous parait qu’en appliquant & ’eschatologie non seu-
lement le critére biblique, mais celui de I’expérience chré-
tienne, et le critére scientifique, selon la méthode préconisée
par notre auteur, il nous faut reléguer dans l’histoire des
dogmes la notion d’un retour matériel de Christ. Si les auteurs
du Nouveau-Testament se sont carrément trompés en affirmant
la proximité immédiate de ce retour, pourquoi ne se seraient-
ils pas trompés en affirmant le fait lui-méme sous une forme
tangible. Quand on se place franchement au point de vue de
Pexpérience, la seule maniére de concevoir le retour du Christ
est celle du quatriéme évangile.

Si maintenant on veut dégager de la notion biblique du juge-
ment dernier 1'élément religieux permanent, il me semble
qu’on peut le caractériser comme suit : notre sort éternel n’est
pas définitivement et absolument fixé & I'’heure méme de notre
mort ; ce qui l’est & ce moment-14, c’est seulement notre sort
immédiatement ultérieur. Aprés la mort, il y a place pour un
développement dans le sens du bien ou dans le sens du mal.
Mais, par la force méme des choses, il doit arriver un moment
ol la liberté de choix fait place ou bien & la liberté matérielle, la
liberté glorieuse du fils de Dieu, ou bien 4 un état de péché
absolument inguérissable. A ce moment-la, on peut dire qu’'a
lieu le jugement dernier, c’est-a-dire que notre sort est fixé

pour I’éternité.



576 LOUIS EMERY

k
* *

Nous voici arrivé & la fin de la tdche que nous nous étions
proposée. J’espére que l'auteur ne m’en voudra pas des cri-
tiques dont j’ai fait suivre la rapide analyse de sa dogmatique.
Est-ce bien, d’ailleurs, le terme de critiques qu’il faut em-
ployer? Ne serait-ce pas plutdt celui, plus modeste et plus vrai,
de divergences d’explication ou d’interprétation des mémes
faits religieux? Quoi qu’il en soit, je ne voudrais pas que ces
remarques critigues fissent croire au lecteur que je ne reconnais
pas tous les mérites et tout le mérite de la dogmatique de notre
collégue. Je suis moi-méme trop bien placé pour ne pas savoir
que, si la critique est aisée, ’art est difficile. A la lecture de
cet ouvrage, j’ai non seulement admiré la variété des lectures
mises a profit par Pauteur, I'étendue de ses connaissances, la
rare impartialité de ses appréciations, la justesse de ses ana- -
lyses et la finesse de ses critiques, mais il m’a ouvert maint
apercu nouveau, il m’a fait reviser plus d’une de mes idées
dogmatiques, et m’en a fait mieux comprendre d’autres. J’ajou-
terai encore que la dogmatique de M. Bovon a la grande qua-
lité d’étre écrite, non dans le langage souvent sec et pédant de
I’école, mais dans une langue souple, colorée, ou ’on sent non
seulement I'intelligence du théologien, mais aussi le coeurd’un
chrétien qui sait en qui il a cru et qui serait heureux de pou-
voir, par ses ouvrages, faire partager sa foi 4 ses lecteurs.

Si maintenant, j’essaie de résumer en quelgues mots la pen-
sée de I'auteur, la voici telle que je ’ai comprise. Ce qui ca-
ractérise la vie de ’homme, c’est la présence de deux besoins,
de deux instincts fondamentaux : dépendance et liberté. L’ins-
tinct de la dépendance fait de lui un étre religieux, celui de la
liberté, une personne morale. Ces deux instincts et les notions
qui en dérivent, la raison humaine ne parvient pas a les mettre
d’accord, a en opérer la synthése. Celle-ci ne s’opére que dans
la vie issue de la foi au Christ. C’est 12 la clef des problémes
soulevés par I’analyse du dogme. Celui-ci nous présente, en
effet, une série d’antinomies logiques, se ramenant & trois
principales :



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 577

1° Dans la doctrine de Dieu, antinomie entre son caractére
d’étre infini et celui d’étre personnel.

20 Dans la doctrine de ’homme, antinomie entre 'universa-
lité et la nécessité du péché, d’une part, et son caractére d’in-
dividualité et de responsabilité d’autre part.

3° Dans la doctrine du salut, antinomie entre la thése reli-
gieuse que le salut est I'ceuvre de Dieu et la thése morale qu'il
est I’ceuvre de ’homme.

Telle est 1a pensée typique, fondamentale de cette dogmati-
que, et voici & son tour, notre critique essentielle. Il n’est
pas exact, au point de vue psychologique, de dire que les deux
besoins caractéristiques soient I’aspiration 3 la dépendance et
Paspiration & la liberté. Qui, ’homme aspire & la liberté, mais
pas 4la dépendance;il sent plutot celle-ci comme une entrave,
comme un obstacle qu’il voudrait écarter de son chemin. Le
fait primordial d’oui il faut partir c’est : aspiration & la liberté et
sentiment de dépendance. Comment résoudre la contradition
entrele désir, I'idéal et la réalité ? Par la foi chrétienne, laquelle
résout cette contradiction & la fois pratiquement et logiquement.
Elle la résout pratiquement, en montrant que ’homme atteint
la liberté en acceptant librement cette dépendance, en la réa-
lisant volontairement, autrement dit, c’est dans I'obéissance
volontaire & la volonté de I'Etre dont il se sent dépendant que
I’homme devient véritablement libre. Et puisque cette solution
existe sur le terrain pratique, elle doit exister aussidialectique-
ment; car il y a correspondance entre la vie et la pensée, entre
Paction et ’étre, entre la morale et la métaphysique. Effective-
ment, par la voie religieuse et morale de la foi et de I'obéis-
sance i Dieu, '’homme prend conscience de son caractére divin,
il se sent fils de Dieu, de la méme substance que Dieu. L'obéis-
sance 3 Dieu, autrement dit, la dépendance voulue, n’est donc
en définitive que ’obéissance & soi-méme, la conformité de sa
vie & sa nature, & son étre, par conséquent la pleine et entiére
possession de soi-méme, la liberté.

Lausanne, le 12 septembre 1896.

THEOL. ET PHIL. 1896 38



	À propos d'une dogmatique [suite]

