
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: À propos d'une dogmatique [suite]

Autor: Emery, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


À PROPOS D'UNE DOGMATIQUE1

LOUIS EMERY

LIVBE TBOISIÈME

La grâce : l'homme, fils de Dieu sauvé.

Première section : Révélation historique du salut.

PREMIÈRE SUBDIVISION : PRÉPARATION DU SALUT

Sous ce dernier titre, M. Bovon traite de l'idée de la révélation

en général, puis de la révélation préparatoire à l'Evangile
dans le sein du peuple d'Israël et chez les Gentils. Si notre
auteur n'aborde ce sujet qu'après avoir parlé du péché, et non

pas dans l'introduction ou bien à propos de la religion, c'est

qu'à ses yeux, la révélation n'existe qu'à cause du péché. C'est

parce que le péché voile Dieu à l'homme que, pour lutter
contre le péché, Dieu doit intervenir par une action révélatrice.
Cette action s'est concentrée dans la personne de Jésus-Christ,

lequel nous révèle avant tout les qualités morales de Dieu,
sa sainteté et son amour. En partant de ce fait essentiel nous

pouvons donc définir la révélation comme la manifestation
surnaturelle de Dieu se rendant perceptible à l'homme en dépit

du péché pour réaliser le salut dans le monde. Ainsi Dieu

s'adresse à nos sens pour parler à notre esprit, ce qu'il fait de

diverses manières en Israël et ce qu'il fait surtout en se montrant

à nous sous les traits de Jésus.

1 Voir le numéro de septembre.



a propos d'une dogmatique 551

En général, les dogmaticiens signalent le miracle et la
prophétie comme les critères de la réalité de la révélation de Dieu

en Israël et dans la personne de Jésus. Sans méconnaître ces
deux critères, M. Bovon estime que de notre temps ces critères
n'ont plus guère de valeur, et sont avantageusement remplacés

par l'histoire de l'Evangile et surtout par les miracles moraux

que le Christ accomplit chaque jour en transformant la vie
morale des pécheurs.

Si la révélation de Dieu aux hommes est surnaturelle en ce

sens que le péché ne peut être vaincu que par la grâce divine,
elle est naturelle en tant que ce triomphe est une victoire morale

où l'homme est collaborateur. C'est ainsi que Christ, le

centre de la révélation, est à la fois Dieu s'abaissant à nous et
l'homme répondant à Dieu. C'est ainsi aussi qu'il s'est rattaché
à l'humanité et aux religions antérieures. L'apparition du Bé-
dempteur, tout en étant un miracle, n'en est pas moins en
relation organique avec le développement qui le précède. Cette
révélation préparatoire s'est concentrée surtout dans le judaïsme,
mais elle n'est pas nulle dans le paganisme. Ici comme là, Dieu

a travaillé, il a agi dans les cœurs et les consciences. Mais,
tandis qu'il a plutôt laissé les Gentils chercher selon leur voie
l'idéal que doit réaliser l'Evangile et faire l'expérience de leur
infirmité, en Israël Dieu a façonné et transformé le génie
national. Il a fait de ce peuple une société essentiellement
religieuse, un peuple destiné à devenir le berceau du Sauveur.
La religion a été la raison d'être de ce peuple et la loi directrice

de son développement. La loi a eu pour effet de lui
révéler son péché et la nécessité de la grâce ; le culte lui a

montré comment il pouvait répondre aux appels de son Dieu.

La promesse enfin, en lui signalant les déficits de la religion
lévitique et en dirigeant ses regards vers l'avenir, lui a appris
à attendre une alliance nouvelle, une réconciliation plus complète

de l'homme avec son Dieu. Le désiré des nations

pouvait ainsi venir : le monde était préparé à sa venue.

— La révélation présuppose-t-elle le fait du péché? La

réponse à cette question dépend évidemment de l'idée qu'on se fait



552 LOUIS EMERY

de la révélation. Il est clair que, si l'on insiste avec M. Bovon

sur l'étymologie du mot, sur le fait que le sens propre de
révéler c'est soulever un voile, la révélation suppose que le péché
est intervenu comme un voile entre l'homme et Dieu. Mais si
l'on part du sens ordinaire du mot révéler, on arrive à des

conclusions différentes. D'une manière générale, on peut dire

que tout esprit est par lui-même invisible, inconnaissable, qu'il
s'agisse de l'homme ou de Dieu. Pour se faire connaître, il a

besoin de se manifester, de se révéler par des actes, des faits

tangibles. Dans ce sens nous définirons la révélation, dans

l'acception religieuse du terme, comme la série ou l'ensemble
des faits par lesquels Dieu se manifeste aux hommes. A l'œuvre
on connaît l'ouvrier. C'est dire que ces faits révélateurs de

l'être divin sont l'univers, l'histoire du genre humain, l'homme
lui-même, avec ses facultés et ses aspirations, en particulier
avec sa conscience morale et son sens religieux. Ce sont, dans

une mesure toute spéciale, les hommes qui font remonter leur
existence et leur activité à la causalité divine elle-même, c'est-
à-dire les grands génies religieux. Or il est évident que, le

péché existant ou n'existant pas, le fait subsiste : le Dieu
vivant se révèle par ses œuvres comme la cause se révèle par
ses effets. Dans ce sens, la révélation est un fait indépendant
du péché.

Pour ma part, il me paraît qu'il serait plus juste de partir
de cette notion-là de la révélation, puis de montrer que tous
les êtres ne sont pas également aptes à discerner et à

comprendre ces manifestations de Dieu. Il faut avoir l'esprit de

Dieu pour comprendre les choses de Dieu. De là la nécessité
de l'inspiration. Plus un homme est inspiré, c'est-à-dire rempli

de l'esprit divin, autrement dit pénétré par Dieu lui-même,
plus il est capable de voir Dieu dans la nature, dans l'histoire,
dans sa propre vie, en lui-même. C'est parce qu'en Christ a

habité cjrporellement la plénitude de la divinité, qu'il a été

l'inspiré par excellence et par suite le révélateur de Dieu, de

sa pensée et de sa volonté à notre égard. Le péché n'eût pas

existé, le développement religieux de l'humanité se fût fait

normalement, qu'elle ne serait cependant pas arrivée de plein



a propos d'une dogmatique 553

saut à la conscience de sa filialité divine et de sa destinée
éternelle. Il aurait également paru un Christ, un fils premier-
né de Dieu, un premier homme-Dieu pour révéler à l'homme
sa céleste origine et sa suprême destinée ; seulement l'action
et la vie de ce Christ eût été naturellement différente de ce

qu'a été celle de Jésus, puisqu'il aurait eu affaire avec une
humanité s'élevant progressivement, moralement, sans retours
en arrière, de l'animalité à la spiritualité, à la divinité.

Seconde subdivision : accomplissement du salut.

C'est ici que M. Bovon traite de la christologie, allant avec
raison de l'œuvre à la personne. Au point de vue de son

œuvre, il considère successivement en Christ le révélateur en

qui Dieu se manifeste aux hommes et le rédempteur qui réconcilie

l'humanité pécheresse avec son Dieu.
La première condition du salut, c'est que Dieu se fasse

connaître à l'homme, et cela d'une manière si distincte que nous
sachions exactement ce qu'est l'Eternel et ce qu'il réclame
de ceux qui le servent; bien plus, que cette science divine ne
soit pas une théorie abstraite, mais qu'elle devienne une force

qui nous renouvelle en nous affranchissant du péché. C'est le

bienfait qui nous est accordé en Jésus le Fils unique ; en lui,
dans une vie humaine parfaite, Dieu se montre à nous ; en lui,
Dieu est devenu pour nous un objet d'expérience et de

connaissance. L'homme étant l'image de Dieu, créé pour la vie

spirituelle, Dieu ne pouvait prendre une forme qui représentât
mieux son essence. Aussi le Sauveur est-il le Verbe divin par
excellence, celui qui nous fait connaître les sentiments intimes
du Père, et par conséquent la révélation suffisante et définitive
de Dieu. Mais, comme le fini ne saurait contenir la plénitude de

l'infini, les attributs qui nous représentent Dieu comme infini
sont inapplicables au Christ historique. Ce que Jésus nous
révèle, ce sont les attributs religieux et moraux du Père céleste,
sa sainteté et son amour. En Christ ces perfections prennent
corps dans une vie humaine, non comme des quantités
matérielles toujours égales à elles-mêmes, mais comme des forces

morales, dans l'appropriation desquelles on progresse par le jeu



554 LOUIS EMERY

du libre arbitre. Destiné dès ses origines à être le fils de Dieu,
Jésus le devient par un progrès continu au travers des épreuves
de la lutte contre le mal. Dans ce fils qui a parfaitement réalisé
la vie divine, Dieu nous montre que sa vie ne nous est nullement

inaccessible, puisqu'un homme tel que nous se l'est
librement appropriée. Mais comment l'homme pécheur pourra-
t-il répondre à cette grâce magnifique?... C'est ici qu'intervient
l'autre face de l'œuvre de Christ : il est le Bédempteur qui
fait revenir l'humanité pécheresse à son Dieu. Comment cela?

En face du pécheur, la sainteté de Dieu s'affirme en détruisant

le péché tandis que son amour régénère et sanctifie. Il
faut donc que le pécheur meure au péché pour revenir à

Dieu dans une vie nouvelle. Du côté du pécheur, il ne faut pas
seulement l'humiliation du repentir mais la rupture avec l'état
de péché. Or notre être tout entier étant imprégné de péché,
cette rupture ne peut devenir complète qu'à la condition de

nous séparer du corps lui-même; il faut traverser la mort
physique avec les terreurs qui l'accompagnent à la suite du

péché. Seule cette mort au péché, avec les douleurs qui en

sont inséparables, couvre nos transgressions devant Dieu.
Seulement l'homme pécheur est incapable de fournir cette
expiation, parce qu'il est incapable par lui-même de rompre
avec le péché. C'est alors qu'intervient Jésus-Christ. Libre de

toute souillure morale, il s'unit aux pécheurs par amour, il se

charge de leur faute, il l'attire à lui pour la détruire en ramenant

les hommes à Dieu. Par solidarité avec les pécheurs il
meurt dans l'angoisse, mais pour sortir vainqueur du sépulcre.
En lui donc l'humanité qu'il résume, — c'est pourquoi il est le

Fils de l'homme, — meurt au péché pour renaître à une vie
nouvelle et divine. D'autre part, la famille humaine n'existant

que par les individus qui la composent, cette» crucifixion, avec
le renouvellement qu'elle produit, ne se réalise qu'en celui qui
s'y associe.

Ici aussi, M. Bovon se plaît à relever une dualité qui, dialec-

tiquement irréductible, se résout dans la vie religieuse. D'un

côté, — point de vue religieux, — l'humanité nous semble un
seul corps dont la vie se résume en Jésus-Christ ; en Christ



a propos d'une dogmatique 555

elle a expié son péché et s'est donnée au Père. A ce point de

vue, Christ est mort pour nous réconcilier pleinement avec son
Père, et Dieu étant ainsi satisfait par le sacrifice de son Fils,
il semble que l'homme n'ait plus rien à faire pour obtenir son
salut. De l'autre côté, l'homme est libre et autonome, et nul
ne peut vaincre le mal pour autrui. Si donc Jésus est mort,
c'est pour se consacrer individuellement à son Père, et le
devoir de ses disciples, c'est de marcher sur ses traces. Sans ce
changement de vie, impossible de s'unir au Père céleste. Mais,
comme la force de réaliser la loi dé Dieu manque à ceux qui
n'ont pas la conviction de la grâce, cette seconde conception, tout
commela première, rend illusoire la rédemption. Ou bien donc
Christ a tout accompli pour nous, en conséquence de quoi nous
n'avons pas à agir à notre tour ; ou Jésus ne peut rien faire sans

nous, et c'est de nous que dépend en dernière analyse le salut;
telle est, poussée à l'extrême et formulée dans sa rigueur,
l'antithèse dialectique dont la réduction ne se trouve que sur
le terrain de la vie religieuse.

— Ce bref résumé ne donne qu'une pauvre idée des vues si

intéressantes et parfois si riches développées dans le chapitre
consacré à l'œuvre de Jésus-Christ. Nous avons été tout
particulièrement satisfait des pages qui traitent du Christ révélateur.
Elles nous ont paru au nombre des meilleures qui aient été

écrites sur ce sujet. La conception de l'œuvre rédemptrice
proprement dite, bien supérieure à la conception courante,
ne nous satisfait, par contre, qu'en partie. Cet essai de conci
liation de la conception juridique de l'expiation et de la conception

morale nous paraît manqué, pour la bonne raison qu'à nos

yeux la conception juridique est absolument fausse et doit être
absolument éliminée.

M. Bovon admet, en effet, avec raison que le sacrifice de

Christ n'a rien changé aux dispositions de Dieu à notre égard
(cf. II, 59), ce qui est, du reste, de toute évidence au point de

vue biblique, comme au point de vue de la réflexion. Le don
de Christ étant présenté dans l'Ecriture comme la manifestation

suprême de l'amour de Dieu (cf. surtout Rom. V, 8 et VIII,



556 louis emery

32), la mort de Christ ne peut avoir pour objet de réconcilier
Dieu avec l'homme, mais oui bien l'homme pécheur avec Dieu,
en lui montrant l'amour infini de Dieu. Une fois cette thèse

admise, — et M. Bovon l'admet, — la thèse de l'expiation
juridique tombe pour ne plus se relever, et dès lors je ne vois

pas la nécessité d'en tenir compte dans l'élaboration d'une
nouvelle formule de la rédemption. Mais, dira-t-on, il y a dans

la mort du Christ pour nous autre chose encore que la
manifestation suprême de l'amour de Dieu pour l'homme pécheur;
il y a le Christ-homme, s'offrant à Dieu en sacrifice au nom de

l'humanité et pour l'humanité tout entière. Sans doute, mais il
s'agit de préciser cette idée. D'abord, un fait subsiste, clair et

évident par lui-même pour quiconque prend au sérieux l'ordre
moral : pour l'homme qui n'entre pas, par la foi, en communion

avec le Christ, la mort de celui-ci n'a aucune valeur, aucune
utilité. Ce non-croyant est devant Dieu dans le même état que
si Christ n'était pas apparu. Ainsi tombe l'une des thèses de

l'antinomie relevée par M. Bovon, d'après laquelle Jésus aurait
tout accompli pour nous. On ne peut donc pas écrire, comme
le fait l'auteur d'un catéchisme en usage dans notre pays,

que la rédemption a été accomplie par Jésus-Christ au premier
siècle de notre ère. Non, la rédemption étant une œuvre
morale, réclame la coopération de l'homme; en dehors de

cette coopération il n'y a pas de rédemption possible. Toute
théorie dogmatique qui affirme le contraire est non seulement
exclusive mais radicalement fausse.

Le sacrifice de Christ est tout d'abord un sacrifice
personnellement offert à Dieu. Etant données les circonstances du

moment, l'obéissance au devoir réclamait ce sacrifice. D'ailleurs,
sans cette preuve suprême d'obéissance jusqu'à la mort, Christ
ne pouvait être le chef parfait d'une humanité nouvelle. D'autre

part, Christ est un des membres de la famille humaine; bien

plus, parsa sainteté, il en est la plus haute expression. A ce

titre, il n'est pas seulement un individu, mais aussi un
représentant de l'humanité. A ce point de vue, qui est celui de la

solidarité, le sacrifice de Jésus n'est pas seulement un sacrifice

purement individuel, mais le sacrifice de l'homme en général



a propos d'une dogmatique 557

qui vient offrir à Dieu l'hommage de sa parfaite obéissance.
Considérée en Jésus-Christ, le fils bien-aimé de Dieu, et parce
qu'elle a produit Jésus-Christ, on peut dire que l'humanité est

plus agréable à Dieu qu'elle ne l'était auparavant. En elle il y
a maintenant un homme qui a compris toute la gravité du

péché et qui l'a cependant surmonté ; en elle il y a maintenant
un homme qui a parfaitement réalisé cette image de Dieu que
tout homme est appelé à réaliser. La présence de ce membre
saint dans l'humanité pécheresse augmente le prix de celle-ci
aux yeux de Dieu. Dans ce sens on peut dire que le sacrifice

de Jésus-Christ a changé les dispositions de Dieu à notre
égard ; il a augmenté, si possible, l'amour de Dieu pour nous.

Je ne crois cependant pas qu'il faille considérer l'œuvre
rédemptrice du Christ avant tout comme un sacrifice. C'est, il
me semble, ce que fait M. Bovon, puisqu'il résume ses idées

sur le Christ rédempteur dans la formule suivante : En tant
qu'exprimant la solidarité humaine dans la déchéance et dans
le relèvement, le sacrifice de Christ a été offert à notre place :

mais il ne devient expiatoire que pour ceux qui s'y associent

par la foi (II, 85). C'est évidemment à une conception
analogue qu'on arrive, quand on veut mettre à tout prix la mort de
Jésus en rapport avec les sacrifices de l'ancienne alliance. Il
était très naturel, de la part de chrétiens nés et grandis dans
la religion juive, d'interpréter les faits chrétiens au moyen
de leurs idées juives, mais je suis convaincu que notre
conception de l'œuvre salutaire de Jésus-Christ a tout à gagner à

laisser aujourd'hui de côté ces notions empruntées à une
religion inférieure au christianisme. Quand on part soit de la vie
et de la mort de Jésus-Christ, soit de l'expérience chrétienne
de dix-neuf siècles, l'œuvre rédemptrice se résume essentiellement

dans les deux points suivants : au point de vue
religieux, manifestation suprême de la volonté et de l'amour du
Dieu qui pardonne gratuitement les péchés, qui justifie celui
qui a la foi en Jésus ; au point de vue moral, introduction dans

l'organisation de l'humanité d'un homme parfait, et par là,
inoculation d'une vie nouvelle à quiconque entre en communion
avec cet homme parfait.



558 louis emery

L'enseignement de M. Bovon sur la personne même du

Christ est un peu délicat à résumer, non pas précisément que
la pensée de l'auteur soit flottante, mais parce qu'elle est très
nuancée, et qu'il n'est pas toujours aisé d'en fixer les nuances
et les détours divers. Notre auteur part de la vie historique du

Christ : cette vie nous montre en Christ un homme comme nous,
plus élevé que les autres, assurément, mais d'une humanité
franche et réelle. Deux traits cependant le différencient nettement

des autres hommes ; il a été sans péché, d'un côté, et de

l'autre, son individualité, quelque marquée qu'elle soit, se fait

remarquer par l'harmonie et l'équilibre de ses qualités. Il
manifeste en sa personne la vie spirituelle la plus pure à laquelle
puisse tendre l'humanité. Il est ainsi, en vertu de sa perfection,
un être unique, réalisant comme nul autre la destinée humaine
ici-bas; il est le Fils unique de Dieu.

Dans quel sens est-il le Fils unique de Dieu? En ce qu'il est

une créature de Dieu? non, car alors toute créature aurait
droit à ce titre. En ce qu'il a en tout et partout accompli la
volonté du Père, en ce qu'il a été parfaitement saint?... Non,
la victoire remportée sur le péché n'est pas ce. qui fait le
privilège du Fils unique. M. Bovon ne veut pas de la formule qui
identifie la sainteté et la nature divine. Quelle sera donc la
sienne?... L'auteur fait remarquer tout d'abord que l'esprit de

l'Evangile ne connaît pas cette distinction souvent faite entre
divinité morale et divinité métaphysique, entre l'acte et l'être.
Ces deux dernières notions, l'Evangile en opère la synthèse
dans la notion de la vie. Vivre, c'est participer à la substance
du Tout-puissant en se pénétrant de sa pensée et en
accomplissant sa loi sainte. L'homme est ce qu'il veut être ou ce que
Dieu le fait par sa grâce. Or nous constatons que Jésus non
seulement s'est manifesté comme vie, mais qu'il a obtenu de

Dieu d'avoir la vie en lui-même, et d'être ainsi une source, un
principe de vie. La nature initiale de Jésus c'est donc la vie
même de Dieu ; à la racine de son être personnel, il y a l'action
de son Père. Mais ce don initial, Jésus le saisit par un travailpro-



A propos d'une dogmatique 559

gressif d'obéissance ; il ne devient conscient de son être personnel

qu'en réalisant la vie divine. Homme-Dieu de nature, Christ
le devient ainsi par une consécration volontaire ; l'incarnation
de Dieu est à la fois morale et substantielle. Aussi, tandis que
nous nous mouvons dans le temps, Christ a conscience de lui-
même comme réalisant seul sur la terre la vie créatrice de l'Eternel.

Lorsqu'il rentre en lui-même, il découvre Dieu. Sa
conscience plonge ainsi dans l'éternité et il peut dire : « Avant
qu'Abraham fût je suis. » En lui, Dieu s'est fait homme en se révélant

dans une vie humaine authentique, tandis que l'homme a

réalisé l'amour et la sainteté qui sont l'essence spirituelle du
Père.

Naturellement, M. Bovon signale dans sa christologie le
dualisme qui, dialectiquement irréductible, se résout pratiquement.
Pour l'intuition religieuse, tout venant de Dieu, le Sauveur
doit être Dieu, tandis que, selon le principe moral, le salut

passant par l'homme, le Sauveur doit être homme. Or l'homme
et Dieu étant des êtres personnels, donc irréductibles, nous
voilà en présence du dualisme. De là les deux formules doubles

par lesquelles M. Bovon conclut sa christologie : Christ
est le Fils de Dieu que le Père nous a donné pour nous
communiquer sa vie ; mais il est aussi le Fils de l'homme en qui,
répondant à cet appel de la grâce, l'humanité s'est consacrée
à son Dieu. — En tant qu'issu du Père pour accomplir ce

salut, Jésus est Fils de Dieu de nature ; mais il s'est librement

approprié ce privilège en réalisant, dans une vie humaine
parfaite, la vie divine personnelle, l'amour et la sainteté de

Dieu.

— La christologie de M. Bovon est, on le voit, tout à fait
différente, soit de la doctrine orthodoxe proprement dite, soit de la
doctrine de la Kénose, sur lesquelles notre auteur exerce une
critique singulièrement pénétrante. Il a, en particulier,
admirablement répondu à la double objection que nous ne pouvons
être assurés de l'amour de Dieu que s'il a livré pour nous son
Fils unique et éternel, et que, pour croire à l'amour infini de

Jésus, nous avons besoin d'être certains que le bien-aimé du



560 LOUIS EMERY

Père a renoncé à la félicité céleste pour vivre ici-bas notre vie
de peines. Il y a là deux pages (II, 144 et 145) qu'il faudrait
citer tout entières si nous en avions la place.

La christologie de M. Bovon a par contre beaucoup d'analogie

avec celle de M. Chapuis. Comme ce dernier, il repousse
la préexistence ; comme ce dernier, il voit le caractère divin
de Jésus se manifester, durant tout le cours de sa vie
terrestre, par sa sainteté et son amour. Il y a pourtant, à côté
des analogies, une différence. Pour expliquer la sainteté de

Jésus, — dans la mesure où elle est explicable, — M Chapuis
fait surtout appel à la liberté de Jésus : Jésus a été saint parce
qu'il a toujours voulu la volonté divine. Il admet cependant à

la base de l'être de Jésus-Christ, une action de Dieu ; Jésus est

en quelque mesure une créature nouvelle; il y a dans son
apparition quelque chose d'unique, d'inexpliqué, qui est le secret
de Dieu. Mais, aux yeux du pasteur de Chexbres, il en est

ainsi de tous les génies, de tous les hommes exceptionnels.
M. Bovon insiste beaucoup plus que M. Chapuis sur ce facteur
divin. La divinité morale de Christ suppose à ses yeux une
divinité de nature,une nature initiale qui est «la vie de Dieu. »

Dieu a donné à Jésus d'avoir la vie en lui-même. Seulement il
doit s'approprier peu à peu, par un effort constant de volonté,
cette vie divine qu'il a reçue de Dieu. Il est ainsi fils de Dieu

par nature et par une conquête de sa volonté.
Au fond, la divergence est plus quantitative que qualitative

entre les deux christologies. Tous deux admettent, pour expliquer

la possibilité de la sainteté de Jésus, une action divine à

la racine de son être personnel. Mais M. Bovon a eu raison, me

semble-t-il, d'insister sur l'importance de cette dotation naturelle

de Jésus. Oui, si Jésus a été effectivement saint, c'est
avant tout parce qu'il l'a voulu ; mais pour avoir eu la possibilité
d'être saint, il faut bien admettre en lui une nature singulièrement

privilégiée au point de vue religieux et moral. Celui que
le Père céleste appelait à être le fondateur ici-bas du règne de

Dieu, le porteur de la vie éternelle, il a dû le douer en

conséquence d'une manière exceptionnelle. Sans avoir négligé
absolument cet élément, je crois que M. Chapuis l'a trop laissé



A PROPOS d'une dogmatique 561

dans l'ombre. Seulement, si M. Bovon a eu grandement raison
de relever ce facteur, je ne trouve pas sa formule aussi

heureuse, aussi précise que je l'eusse désiré. Pour lui, ce qui
distingue originairement Jésus d'entre les hommes, c'est qu'il a
eu la vie divine en lui-même ; c'est là sa nature initiale.
L'expression ne me paraît pas exacte. La vie divine, c'est la
vie de la pleine conscience et de la pleine liberté, c'est la vie
de l'amour parfait. Cette vie-là Jésus ne pouvait pas l'avoir dès

l'origine, il n'a pu la connaître que dès le jour où il a eu la
parfaite conscience de sa filialité divine. J'ajoute que M. Bovon
nous paraît forcer quelque peu le sens de cette parole du
quatrième évangile: «ila donné au Fils d'avoir la vie en lui-même, »

en voyant dans ce fait une différence essentielle, irréductible
entre Jésus et les autres hommes. Dans le même évangile
VI, 53 je lis : « En vérité, en vérité, je vous le dis, si vous ne
mangez la chair du Fils de l'homme et si vous ne buvez son

sang, vows n'avez point la vie en vous-mêmes. » Qu'est-ce à dire
sinon que celui qui mange la chair et boit le sang du Fils de
l'homme a aussi la vie en lui-même? Vivre de la vie divine,
c'est avoir la vie en soi-même, et celui qui a cette vie peut la

communiquer à autrui. Si, à l'heure qu'il est, les meilleurs
chrétiens, même un Paul, ne l'ont pas communiquée avec la
même intensité que Jésus, c'est que celui-ci seul l'a possédée

pleinement. Et si Jésus-Christ est arrivé à posséder pleinement

la vie divine, à être le Fils de Dieu, la révélation du Père,
cela tient à trois raisons qui, sous une forme un peu différente,
sont celles qu'indique M. Bovon. D'abord le fait que l'homme
est de la race de Dieu et destiné à la vie divine. En second

lieu, le fait qu'au point de vue religieux et moral (on ne peut

pas préciser davantage) Jésus a été exceptionnellement doué.

Enfin le bon emploi de sa liberté. Il s'ensuit que la sainteté du
Sauveur est la manifestation même de son essence divine, de

sa nature divine, attendu que, comme le dit fort bien M. Bovon,
la séparation de l'acte d'avec l'être répugne à l'esprit de

l'Evangile, et que, comme le relève fort justement M. Chapuis,

on ne peut pas, en fait, séparer la qualité ou l'attribut d'un
être de son essence. Si la sainteté est un des caractères essen*

THÉOL. ET PHIL. 1896 37



562 louis emery

tiels de la nature divine, là où est la sainteté, là est la nature
divine elle-même. Il est donc souverainement ridicule
d'opposer la divinité morale de Jésus à sa divinité métaphysique
ou vice versa; il ne peut pas avoir possédé la première sans la
seconde ; la première est la manifestation même de la
seconde.

** *

L'œuvre rédemptrice de Jésus-Christ ne s'est pas terminée
avec sa carrière terrestre. Dans son état de glorification auprès
du Père, il continue à agir dans le même but. Cette action
s'exerce par le moyen du Saint-Esprit, lequel n'est point une

personne, mais un principe immanent de force, et représente
l'action que le Tout-Puissant exerce par Jésus-Christ sur le
fidèle. L'Esprit, ainsi conçu, représente le Père et le Fils dans

leurs relations avec les hommes, d'où il résulte que, dans le
langage biblique, il est appelé Esprit de Dieu, Esprit de Christ
ou même simplement Christ.

Contre Bitschl et son école, M. Bovon insiste sur le fait que
le chrétien est en communication directe avec l'objet de sa

foi, Jésus-Christ. Mais quand on serre de près ses thèses, on
voit que, sous une forme différente, notre auteur arrive en

réalité aux mêmes conclusions. Tout d'abord il admet cette
thèse essentielle de la théologie ritschlienne que nous ne pouvons

pas avoir une connaissance authentique du Sauveur en
dehors des Evangiles, qui seuls nous mettent en communication

spirituelle avec lui (II, 154). C'est du reste une thèse

qu'impose l'expérience. Où l'Evangile n'a pas été prêché,
personne n'est jamais arrivé à connaître le Christ. En second lieu
M. Bovon admet que le Christ glorifié dirige et pénètre son

Eglise par son esprit; il opère dans les cœurs par l'Esprit qu'il
nous envoie (II, 179-170). Enfin, selon notre auteur, cette
action du Christ glorifié par le Saint-Esprit s'exerce par le moyen
de l'Ecriture sainte, par la prédication de l'Evangile (II, 165,

172, 173). En tout ceci je ne vois pas en quoi la conception de

M. Bovon diffère de celle de Bitschl. M. Bovon objectera que
Bitschl s'inquiète peu du Christ glorifié, tandis que lui-même
prétend que « la foi au Seigneur glorifié n'est certes pas un de



A PROPOS d'une dogmatique 563

ces points indifférents qu'on peut admettre ou rejeter à bien
plaire ; c'est le couronnement de la doctrine christologique, et
s'il est vrai de dire que la conception chrétienne dans son
ensemble tient à la notion que l'on a de Jésus et de son œuvre,
c'est là le point central duquel découle en réalité tout le reste. »

(II, 163.) Mais à cela l'école de Bitschl peut répondre qu'elle
ne fait point fi de l'existence actuelle et personnelle du Christ
glorifié, qu'elle l'affirme nettement, que si le Christ n'existait
pas actuellement d'une manière réelle et personnelle, il ne
saurait plus être question de vie éternelle, et que le christianisme
tout entier tomberait. Ce qu'elle prétend, c'est que le chrétien
ne peut pas connaître directement Christ, qu'il ne peut être en

contact, en communication personnelle avec lui, et, sur ce

point, je ne vois pas que M. Bovon soit d'un autre avis. Du

reste, si cette communion immédiate, au sens précis du terme,
était possible, il faudrait bien admettre l'ubiquité du Christ
glorifié, ce que M. Bovon n'admet point.

Est-ce à dire qu'entre Bitschl et M. Bovon il n'y ait aucune
divergence réelle sur ce point?Non ; le tort de Bitschl et d'une

partie de son école, c'est de n'avoir pas compris que la participation

à l'esprit saint nous met nécessairement en communion

spirituelle immédiate avec Dieu lui-même, et que l'on ne peut
pas être en communion avec le Père céleste sans l'être du
même coup avec le Christ qui nous l'a révélé. Seulement,
du moment que l'on n'admet pas l'ubiquité du Christ, du
moment que l'on admet son existence personnelle dans un lieu
déterminé, il ne peut plus être question d'un rapport immédiat
avec le Christ, auquel cas d'ailleurs il est bien clair que
l'Evangile serait inutile1, mais seulement d'une communion

spirituelle. M. Bovon a donc eu raison de relever ce déficit
de la théologie ritschlienne, ce manque de mysticisme,
d'insister sur le fait que, dans la mesure où nous avons l'Esprit,
nous nous sentons en communion non seulement avec Dieu

mais aussi avec le Christ glorifié.

1 Si l'on pouvait communiquer directement avec le Christ, à quoi bon lire son

Evangile Un entretien oral avec un ami n'est-il pas bien préférable à un échange

de lettres



564 louis emery

Troisième subdivision : Diffusion de la connaissance
du salut ou doctrine de l'écriture.

Donc, comme nous l'avons marqué plus haut, c'est par le

moyen de l'Ecriture sainte que Jésus agit par son esprit dans

le monde. La Bible est, en effet, le document authentique de

cette révélation divine qui arrive en Jésus à son point suprême.
En tant que document de la révélation salutaire, la Bible fait
partie de cette révélation, qui sans elle demeurerait incomplète,

puisqu'il lui manquerait la force de se transmettre. Aussi
Dieu n'a-t-il pas laissé au hasard la formation de ce livre; il a

exercé une action sur les auteurs bibliques ; cette action c'est

l'inspiration. Cette inspiration est religieuse, c'est-à-dire
qu'elle porte exclusivement sur les vérités de la foi. C'est une
influence personnelle de Dieu sur les hommes choisis pour
annoncer au monde le salut; cette action, qui respecte l'indi -
dividualité des auteurs sacrés, s'est exercée sur l'ensemble de

leur vie, et si elle se manifeste dans leurs écrits, c'est que
ceux-ci subissent nécessairement le contre-coup de ce
renouvellement intérieur. La révélation salutaire se résumant
tout entière en Jésus-Christ, une portion quelconque du

recueil biblique est d'autant plus inspirée qu'elle est en
relation plus directe avec Jésus, d'autant moins, qu'il lui
manque davantage ce caractère. En somme, les auteurs
bibliques ont été dirigés et inspirés de Dieu dans la mesure
renuise, pour que, par leur organe, l'œuvre rédemptrice fût mise
à la portée de tous. La Bible est ainsi le témoin qui nous met,
à travers les âges, en face de Christ. Elle n'a donc pas d'autorité

en elle-même. Seule la vérité qu'elle nous communique
est revêtue d'une souveraine autorité, et le moyen de la
discerner c'est d'avoir l'esprit même de Christ.

Ces thèses, très judicieusement développées, ne soulèvent

aucune observation. Je relève seulement, en passant, cette

phrase d'une marque bien ritschlienne, et que, pour ma part,
je ne signerai pas : « L'Esprit ne maintient et ne dirige l'Eglise
que par ce recueil authentique, qui répand au loin dans le
monde la connaissance et l'exacte intelligence du fait chrétien.

» (II, 209.)



A propos d'une dogmatique 565

Seconde section : Appropriation personnelle et collective
du salut.

Première subdivision : Le salut réalisé chez le croyant
L'œuvre salutaire de Jésus-Christ, dont l'Ecriture est le

canal de transmission, ne prend corps au sein de l'humanité
qu'en passant par l'appropriation personnelle. Le premier
acte de cette appropriation personnelle, c'est la rénovation de

l'homme, c'est le passage de la mort à la vie, des ténèbres à la
lumière. Cette rénovation nous apparaît sous deux aspects
distincts, suivant qu'on la considère du point de vue de Dieu ou
du point de vue de l'homme ; de là, pour désigner cet acte,
l'emploi simultané de deux termes, conversion et régénération :

la conversion est Vappropriation, par le libre effort des énergies
humaines, de la grâce divine que nous communique la régénération.

(Cette distinction est très juste, et nos divers
catéchismes auraient bon besoin de s'en souvenir.)

Dans l'œuvre de la régénération M. Bovon distingue trois actes
successifs : vocation, justification, et adoption. Par ce terme
de vocation, l'auteur entend les divers moyens par lesquels
l'Esprit travaille en nous pour nous conduire à Jésus-Christ.
A ces appels de la miséricorde éternelle, le pécheur doit
répondre par la foi. Cette foi n'est pas dès l'abord ce qu'elle
doit être, un acte d'abandon, d'absolue confiance de l'homme
à son Dieu et à son Sauveur. C'est souvent, au commencement,
une intuition vague encore, ayant pour objet l'ensemble du

message évangélique. En tout cas, elle est toujours accompagnée

d'un sentiment de repentance, où dominent au début le

trouble et l'angoisse, tandis que plus tard ceux-ci font place à

la joyeuse conviction de la grâce, laquelle est le fruit de la

justification parla foi. Celle-ci est définie par M. Bovon «

l'application faite au fidèle de la réconciliation opérée par Jésus

le Rédempteur, » formule qu'il décompose dans les deux

propositions suivantes : En tant que le Seigneur s'est immolé pour
nous, la justification est une imputation de justice. En tant que
le croyant s'associe individuellement à cette mort, où qu'il
renonce à la chair et au péché, l'homme devient juste par la



566 louis emery

communication de Jésus-Christ, principe de renouvellement

pour le fidèle.
A la justification succède l'adoption, qui en est le fruit et

qui est le couronnement de l'œuvre de la régénération. Par
cet acte, Dieu nous adopte pour ses enfants, il nous associe aux

privilèges et à l'obéissance du Fils de Dieu.
A l'œuvre divine de la régénération correspond l'œuvre

humaine, morale, de la conversion. La conversion est une
transformation du cœur, un changement de direction, l'entrée du

croyant dans une vie nouvelle. Cette crise n'est ni nécessairement

ni même habituellement l'œuvre d'un jour, mais elle
doit se faire dans la vie de l'homme pour qu'il devienne un

chrétien, et le signe qu'elle s'est faite se voit dans les relations

qu'elle établit entre le croyant et son Sauveur. Le converti
recherche avant tout l'approbation de son Seigneur, il est

joyeux de travailler à son service, mécontent quand il l'a
offensé. A cela il reconnaît qu'il est un racheté du Seigneur,

qu'il est passé de la mort à la vie. Mais cette révolution radicale

n'est qu'un acte initial. Pour que l'appropriation du salut
soit complète, il faut que la conversion aboutisse à l'assimilation

progressive de la grâce par le travail de la sanctification.
Le mobile de la sanctification n'est* pas seulement la

reconnaissance que le chrétien éprouve pour Dieu et Jésus-Christ,
mais c'est surtout la foi, c'est-à-dire la communion personnelle

avec le saint et le juste. Par la foi qui nous unit à Christ
nous mourons au péché, et nous naissons à une vie nouvelle
dans laquelle nous progressons de jour en jour, et dont le but
est la perfection. La formule de la sanctification est ainsi la
suivante : Libre, en principe, de la servitude du péché, le

croyant réalise moralement ce bienfait en se l'appropriant
jusqu'à la délivrance finale.

— Tout ce chapitre est écrit avec beaucoup de sens et de tact
chrétien, et nous pouvons nous y associer pleinement. Nous

ne ferons qu'une réserve, à propos de la justification. Dans sa

formule M. Bovon tient compte de ce qui lui paraît juste
dans les deux conceptions contraires de la justification : acte

purement déclaratif et infusion de justice au croyant. Seule-



a propos d'une dogmatique 567

ment cette formule —l'auteur ne s'en cache pas du reste — se
borne à juxtaposer les deux thèses contraires, en faisant

remarquer que l'une relève le facteur religieux de la question,
l'autre le côté moral. Il nous paraît qu'il y a pourtant une
solution possible, celle-là même que nous avons indiquée dans

notre étude sur la rédemption d'après Paul, lue à la séance
de mai de la Société vaudoise de théologie. Chacun sent,
aujourd'hui, que la formule strictement protestante de la

justification, selon laquelle Dieu déclare juste un pécheur qui ne
l'est pas, choque le bon sens et la vérité. Mais, en empruntant
à Paul ce mot de juste, on s'est mépris sur son sens. Notre
théologie protestante prend le mot juste comme synonyme de

saint, tandis que juste, dans le langage de Paul comme dans

celui de Jésus et de l'Ancien-Testament, est simplement l'opposé

d'impie et de méchant; c'est l'homme de bien, le brave
homme, l'homme pieux, (sans qu'il soit pour cela parfait) sur
lequel repose le bon plaisir de l'Eternel et qui est admis à sa

communion. Or, d'après Paul, la volonté de Dieu étant que
l'homme pécheur croie en son fils Jésus-Christ, parce que cette
foi est un principe de rédemption pour l'homme pécheur, le

croyant est considéré par Dieu comme juste (non pas comme
saint) parce qu'il obéit à la volonté de Dieu. La justification
par la foi est ainsi l'acte par lequel Dieu agrée dans sa communion

le pécheur qui a la foi en Jésus-Christ. Que la justification

implique la rémission des péchés, cela ressort des termes
mêmes de notre définition. Au fond, ce terme de justification,
emprunté à Paul, est très peu propre à exprimer ce qu'il
doit désigner, parce que le mot juste dont il dérive n'a pas
dans nos langues modernes le sens essentiellement religieux
qu'il avait dans la bouche et sous la plume de l'apôtre.

Seconde subdivision : Le salut dans la communauté
chrétienne

Non seulement l'Evangile crée des personnalités en
affranchissant l'homme du péché, mais de tous ces ^affranchis, il
forme un organisme de vie, qui est l'Eglise. Qu'est-ce donc que
l'Eglise et en quoi consiste son activité?».



568 louis emery

Le pécheur étant sauvé par la foi en Jésus-Christ, l'Eglise,
ainsi formée, est tout d'abord l'assemblée des croyants : voilà
la seule définition conforme à l'individualisme protestant, la
seule aussi que justifie l'enseignement biblique. Mais, d'autre
part, par la foi tous les membres de l'Eglise étant unis à Christ,
le sont par Christ les uns aux autres, ce qui maintient la notion
sociale et collective de l'Eglise. De là une première
conséquence, c'est que l'Eglise ne se confond nullement avec la
société civile; on est citoyen par la naissance, chrétien par la
foi en Jésus-Christ. Seulement à quoi reconnaître les croyants
Si, par ce dernier terme, on n'entend que ceux qui sont tels
aux yeux du Seigneur et que le Seigneur seul discerne, l'Eglise
consisterait seulement dans la communauté de Christ idéale,
dans ce que la dogmatique protestante appelle l'Eglise invisible,
car, s'il peut y avoir des élus hors des Eglises historiques,
celles-ci ne se composent pas exclusivement de fidèles dignes
de ce nom. Il nous faut donc une définition plus large de ce

mot croyant, permettant à la fois de distinguer l'Eglise de la
nation et d'embrasser pourtant les indifférents et les hypocrites
qui sont membres de l'Eglise. Or, la distinction qui subsiste

entre ces faux frères et les hommes qui demeurent étrangers
à l'Evangile, c'est que, si les premiers n'ont pas la foi, ils
semblent ou croient l'avoir ; ils manifestent l'intention de vivre

par Jésus-Christ, ils s'incorporent à la société des disciples.
L'Eglise, au sens concret du terme, sera donc une assemblée de

professants unis en vue d'une même activité pour l'extension
du règne de Dieu sur la terre. Pour être membre de l'Eglise,
il faut ainsi une profession personnelle qui, sans garantir la
valeur intrinsèque de la foi du candidat, exprime du moins sa

volonté d'appartenir à l'Eglise.
L'Eglise se présente ainsi sous un double aspect: dans un sens

elle est congrégation, résultante des volontés des disciples ;
dans un autre sens, elle est le corps de Christ; à ce second

point de vue, elle embrasse et domine les disciples. Elle peut
être considérée soit au point de vue de son idéal, soit au point
de vue de sa réalité. Idéalement, l'Eglise, corps de Christ, est

une, libre de toute erreur et sainte ; c'est là le fait idéal, prin-



a propos d'une dogmatique 569

cipe et but à atteindre. D'autre part, en fait, les Eglises
historiques ne possèdent ni la sainteté, ni l'infaillibilité, ni l'unité,
puisqu'elles travaillent à réaliser ces caractères, sans jamais
y parvenir ici-bas.

Les moyens qu'elles emploient dans ce but sont le ministère
de la parole et le culte. Ce dernier sujet conduit l'auteur à

l'étude des sacrements. Le sacrement est défini le signe visible
des grâces invisibles du Seigneur, telles qu'elles nous sont
communiquées par le baptême et dans la cène. Sur la question
du baptême, M. Bovon est plutôt favorable au baptisme qu'au
pédobaptisme, aussi est-il pour lui à la fois le sceau de la
régénération et l'acte d'incorporation à l'Eglise. Quant à la

sainte-cène, elle est à ses yeux le repas d'actions de grâces et
de fraternité des disciples sous la présidence spirituelle et dans
la communion vivante de celui qui s'est immolé lui-même pour
nous sauver. En un seul acte concret la cène résume la foi
chrétienne, proclamant la mort de Christ pour la rémission des

offenses ; elle représente et entretient la vie des rachetés qui
ne s'alimente qu'en Jésus ; elle répond à notre espérance du
salut en nous garantissant la victoire finale ; elle est enfin
l'expression de la fraternité des fidèles.

— Une seule remarque : cette définition de la cène est
intentionnellement dépourvue de tout caractère dogmatique, parce
que, dit l'auteur, la cène est instituée non pour diviser les

chrétiens, mais pour les rapprocher. Ceci est vrai, aussi

pensons-nous qu'il est excellent pour des chrétiens de confessions

ou de communautés différentes de prendre la cène ensemble,
alors même que les notions qu'ils en ont sont extrêmement
différentes. Mais ne serait-ce pas le propre d'une dogmatique
de donner des définitions théologiques des faits ou des

sentiments religieux?

Troisième section : Présuppositions transcendantes
du salut.

Sous ce titre M. Bovon entend les deux doctrines de la
Trinité divine et de la prédestination. Il repousse naturellement
la notion orthodoxe de la Trinité comme absolument inintel-



570 louis emery

ligible, mais il montre très bien que, sous une forme
inadmissible, elle est l'expression d'un besoin pratique de la foi
chrétienne. Celle-ci suppose, en effet, que le Père, le Fils
et le Saint-Esprit, ces trois agents du salut, quoique variés
dans leur action, demeurent toujours unis, que l'Esprit de

vie est bien l'Esprit de Christ, que Jésus est certainement le
Fils de Dieu, que l'Esprit nous communique donc les richesses

du Père de Jésus-Christ. La doctrine de la Trinité, telle

que l'entend notre auteur, affirme donc l'existence simultanée
et l'indissoluble unite du Père céleste, auteur et but du salut;
du Fils, seul rédempteur et chef permanent des chrétiens ; du
Saint-Esprit, enfin, par lequel Dieu se donne à ses enfants en

vertu de la réconciliation que Jésus a accomplie.

— Ainsi entendue, j'admets parfaitement cette doctrine de la

Trinité, seulement je me demande si le nom consacré par l'usage,
et qui a reçu par là un sens bien précis, convient encore pour
désigner l'opinion soutenue par notre auteur et qui est aussi la
nôtre. Je relèverai également deux termes qui, dans cette
formule, ne sont pas exacts, ou du moins sont équivoques.
D'abord l'expression «existence simultanée, » semble impliquer
d'une part, la personnalité du Saint-Esprit, laquelle M. Bovon
n'admet pas, puis une sorte de coéternité des trois membres
de la Trinité, ce qu'il n'admet pas non plus. Secondement, il
n'est pas juste d'appeler Dieu l'auteur et le but du salut; certes
il en est l'auteur, mais non le but qui est l'homme. Evidemment

ici, l'expression a trahi la pensée de l'auteur.

La doctrine de l'élection est pour l'auteur l'expression de
la certitude du croyant, qui, tant qu'il reste uni à Jésus-Christ,
se sent, par la grâce du Père et dans la possession de l'Esprit,
vainqueur du monde et de toute sa puissance. Ceci est très
juste, mais à y regarder de près, cette formule ne fait qu'indiquer

le fondement pratique, l'expérience religieuse qui est à

la base de la doctrine de l'élection ; elle ne dit rien sur l'élection

elle-même, et l'auteur n'y ajoute rien. Sans doute, il cri-



A propos d'une dogmatique 571

tique avec beaucoup d'ingéniosité les théories prédestina-
tiennes de la Béforme ainsi que les thèses pélagiennes du

catholicisme, mais nulle part il n'indique ce qu'il entend par
cette doctrine et s'il la maintient sous une forme on sous une
autre. En tout cas, si de la formule reproduite plus haut, le

critique essaie de dégager l'opinion du dogmaticien, celle-ci
lui apparaît comme toute différente de celle des réformateurs,
si bien que le terme d'élection ne peut plus s'y appliquer.

En quoi consiste, en effet, la thèse réformée de la prédestination

ou élection C'est que le chrétien peut reconnaître, au
fait même qu'il est chrétien, qu'il est élu de Dieu pour le salut ;

il est donc assuré dès ici-bas de la vie éternelle. D'après la
formule de M. Bovon, la doctrine de l'élection est simplement
l'expression de la certitude du croyant qui, tant qu'il reste

uni à Jésus-Christ, se sent par la grâce de Dieu vainqueur du
monde. La distinction est grande. D'après la conception
réformée, l'élection est un fait objectif, un fait divin, dont le
fidèle prend connaissance par sa foi et qui lui garantit un
salut inamissible. D'après la conception de M. Bovon, la foi à

son élection est chez le croyant un fait subjectif, un état

psychologique qui dure tant qu'il est croyant, mais rien ne lui
assure qu'à cet état d'âme correspond une réalité objective, qu'il
est réellement, définitivement élu pour le salut. En pareil cas,
il vaut mieux, au point de vue de la clarté dogmatique,
employer un autre terme que celui d'élection, puisqu'il s'agit de

toute autre chose que de ce qui a été jusqu'à présent désigné

par ce terme.

LIVBE QUATBIÈME

L'Eternité : l'homme Fils de Dieu dans la gloire.

Ici-bas, le chrétien n'est sauvé qu'en espérance; la vie que
Dieu lui donne est encore bien insuffisante, bien incomplète,
aussi est-ce dans une autre existence qu'il attend le couronnement

de son salut, soit pour chaque chrétien pris individuellement,

soit pour l'Eglise de Christ considérée dans son
ensemble. De là deux grands chapitres dans l'eschatologie de



572 louis emery

M. Bovon, l'un traitant de la résurrection, consommation
personnelle du salut, l'autre du jugement dernier, terme collectif
où aboutit l'œuvre rédemptrice.

La résurrection suit immédiatement la mort. A l'instant où
l'homme terrestre se détruit, la personnalité nouvelle se

dégage, radieuse et pleine de vie. Non que la forme organique
actuelle soit identique au corps glorifié, mais elle en est en

quelque sorte le point d'appui; c'est le principe d'identité du

corps humain dans ces deux périodes d'existence. Il n'y a donc

pas seulement survivance, mais reconstitution de l'homme
entier dans un état nouveau par la puissance divine. Il n'y a

donc pas lieu d'admettre la reconstitution future du cadavre

déposé dans le tombeau. Une fois libre de ce corps de péché
et de mort, l'homme s'élance dans la voie royale d'une
consécration grandissante.

Si la prédication de l'Evangile produit déjà un triage spirituel
parmi les hommes, — les uns y adhérant, les autres le repoussant,

— le jugement opéré par les consciences doit se manifester

au grand jour. Il faut que Dieu donne un jour à chacun la
situation que comportent ses sentiments et sa conduite. De là la
nécessité d'un jugement dernier. Ce jugement n'arrivera pas à

l'improviste, bien qu'à une heure inattendue, mais il sera
lentement préparé par une série de dispensations déjà perceptibles
dans l'histoire, et qui en seront les signes précurseurs. Quels
seront ceux-ci? C'est ce que l'observation ne peut pas nous
dire, mais la prophétie nous les indique en traits généraux. A
ce propos, M. Bovon se donne la peine bien inutile, nous
semble-t-il, d'exposer et de critiquer longuement (II, p. 483 à 507)
les divagations prophétiques et apocalyptiques d'Auberlen,
Guers, Bettex et consorts. Il cherche ensuite à déterminer
les affirmations essentielles qui résultent des morceaux
eschatologiques du Nouveau-Testament, et qui doivent être appropriées

par la dogmatique chrétienne.
La première de ces affirmations, c'est qu'à la fin du temps

présent, Jésus reviendra du ciel pour juger les hommes. Ce

jugement, Jésus le dirigera en personne, et il sera lui-même la
norme de la sentance, c'est-à-dire qu'il jugera les hommes selon



a propos d'une dogmatique 573

les rapports qu'ils auront eus avec lui. Seul le péché qui consiste

à rejeter sciemment l'Evangile ne recevra jamais de pardon.
Ce jugement sera universel et s'appliquera à tous les hommes ;

à cet effet, il faut supposer que les hommes étrangers à Jésus

ici-bas le rencontreront avant la grande rétribution finale. Ce

jugement final est la consommation collective du salut. Ce

n'est qu'à ce dernier jour que s'achèvera la rpconstitution du

corps glorifié, que se réaliseront les conditions qui doivent être
celles de la créature durant l'éternité. Dès lors plus de

développement possible; c'est l'existence définitive qui commence,
quelque position que l'homme ait prise. De même que, pour
chaque croyant, le salut complet implique la régénération du

corps avec celle de l'esprit, la rédemption collective suppose la

renouvellement des conditions extérieures du monde. La venue
de Christ marquera donc la dissolution de l'univers actuel et
l'établissement d'un ordre de choses nouveau et immuable.

En quoi consistera le sort des réprouvés? Après avoir
examiné les trois hypothèses en présence, M. Bovon les trouvant
toutes trois insuffisantes, estime qu'il faut laisser la question
en suspens. Que ceux auxquels cette incertitude pèse comme
un fardeau n'oublient cependant pas que Dieu est plus sage

que les hommes, et qu'il saura bien trouver une issue là où

nous ne découvrons que contraditions et ténèbres. Et quant
aux ennemis de l'Evangile, ils doivent se répéter que plus nous
sommes dans l'ignorance des mystères de l'autre vie, plus il
importe de se mettre en règle ici-bas.

Quant à la béatitude des rachetés, elle se dérobe à toute
représentation précise, attendu que qui dit vie éternelle, vie

céleste, dit, par là-même, affranchissement de l'espace et du

temps, en tout cas de ce dernier. Ce caractère d'éternité de la
vie à venir est également contraire à l'idée d'un développement,

celui-ci impliquant la durée. La béatitude éternelle nous

apparaît ainsi sous l'image d'un repos dans une plénitude
d'énergie, dans un équilibre parfait de nos forces et de nos
facultés, dans l'harmonie de la dépendance et de la liberté,
dans la communion des fils et du Père céleste, ainsi que des

fils entre eux.



574 LOUIS EMERY

— Nous ne reprocherons pas à M. Bovon sa sobriété dans la
description du bonheur des élus, — cette sobriété est sagesse, —

ni son manque de conclusion dans la question du sort des réprouvés,

encore que sur ce point nous soyons de plus en plus
convaincu, soit au point de vue biblique, soit au point de vue de

l'expérience biologique et psychologique, de la justesse du
conditionalisme. Pourtant, relativement au premier point, nous
nous demandons s'il n'y a pas une contradiction à admettre que
des créatures nées dans le temps, et qui ne sont jamais de purs
esprits, peuvent devenir indépendantes du temps et de l'espace.
Pour un être qui a commencé, l'éternité ne peut être qu'une
durée illimitée, notion qui est plus facile à saisir que celle
d'une existence intemporelle d'êtres qui ont commencé à vivre
dans le temps, et dont tout le développement spirituel s'est fait
dans les conditions du temps et de l'espace.

Mais mes critiques relatives à l'eschatologie de M. Bovon

portent essentiellement sur deux autres points. D'abord une

critique formelle : la théologie biblique me paraît occuper dans

ce chapitre une place trop grande. Du moment que M. Bovon
s'est donné la peine d'écrire deux volumes sur le fondement

historique de l'œuvre de la rédemption, en d'autres termes
sur la théologie du Nouveau-Testament, il est inutile d'y revenir.

Cela ne fait que surcharger la dogmatique. Quant à ma

critique matérielle, elle porte sur la conception du jugement
dernier et du retour du Christ. J'avouerai franchement que ces

pages m'ont un peu étonné, surtout venant après celles qui
exposent la notion de la résurrection. En effet, les deux

idées connexes d'un retour de Christ ici-bas et d'un jugement
dernier exercé par lui se comprennent fort bien au point de

vue des idées eschatologiques juives. La terre, étant considérée

comme le centre du monde, devait naturellement être le théâtre

de la victoire et du règne du Messie, et l'idée d'un jugement
dernier cadrait très bien avec celle d'une résurrection générale
des morts au moment de la parousie. Pour des chrétiens imbus
de l'eschatologie juive, il était absolument naturel d'attendre un
retour glorieux de ce Messie qu'ils n'avaient vu, la première
fois, que dans l'humiliation.



A PROPOS d'une dogmatique 575

Pour nous, chrétiens du dix-neuvième siècle qui croyons,
avec M. Bovon et le quatrième évangile, que la vie éternelle,
fruit de la foi en Jésus-Christ, n'est pas interrompue par la mort,
mais transférée dans un autre monde et transformée, la situation

se présente tout autrement. Notre sort au lendemain de la
mort étant déterminé par notre condition spirituelle de la veille,
notre jugement est déjà accompli par le fait même. Et l'on ne

comprend guère pourquoi, après avoir habité d'autres demeures
dans la maison du Père, nous reviendrions habiter celle-ci. Et
comment se représenter ces grandes assises universelles où
Jésus vient juger personnellement les milliards d'êtres humains
qui se sont succédé ici-bas? Il y faudrait du temps et de la

place. Il nous paraît qu'en appliquant à l'eschatologie non
seulement le critère biblique, mais celui de l'expérience
chrétienne, et le critère scientifique, selon la méthode préconisée
par notre auteur, il nous faut reléguer dans l'histoire des

dogmes la notion d'un retour matériel de Christ. Si les auteurs
du Nouveau-Testament se sont carrément trompés en affirmant
la proximité immédiate de ce retour, pourquoi ne se seraient-
ils pas trompés en affirmant le fait lui-même sous une forme
tangible. Quand on se place franchement au point de vue de

l'expérience, la seule manière de concevoir le retour du Christ
est celle du quatrième évangile.

Si maintenant on veut dégager de la notion biblique du jugement

dernier l'élément religieux permanent, il me semble

qu'on peut le caractériser comme suit : notre sort éternel n'est

pas définitivement et absolument fixé à l'heure même de notre

mort; ce qui l'est à ce moment-là, c'est seulement notre sort
immédiatement ultérieur. Après la mort, il y a place pour un
développement dans le sens du bien ou dans le sens du mal.

Mais, par la force même des choses, il doit arriver un moment
où la liberté de choix fait place ou bien à la liberté matérielle, la

liberté glorieuse du fils de Dieu, ou bien à un état de péché
absolument inguérissable. A ce moment-là, on peut dire qu'a
lieu le jugement dernier, c'est-à-dire que notre sort est fixé

pour l'éternité.



576 louis emery

Nous voici arrivé à la fin de la tâche que nous nous étions
proposée. J'espère que l'auteur ne m'en voudra pas des

critiques dont j'ai fait suivre la rapide analyse de sa dogmatique.
Est-ce bien, d'ailleurs, le terme de critiques qu'il faut
employer? Ne serait-ce pas plutôt celui, plus modeste et plus vrai,
de divergences d'explication ou d'interprétation des mêmes
faits religieux? Quoi qu'il en soit, je ne voudrais pas que ces

remarques critiques fissent croire au lecteur que je ne reconnais

pas tous les mérites et tout le mérite delà dogmatique de notre
collègue. Je suis moi-même trop bien placé pour ne pas savoir

que, si la critique est aisée, l'art est difficile. A la lecture de

cet ouvrage, j'ai non seulement admiré la variété des lectures
mises à profit par l'auteur, l'étendue de ses connaissances, la
rare impartialité de ses appréciations, la justesse de ses
analyses et la finesse de ses critiques, mais il m'a ouvert maint

aperçu nouveau, il m'a fait reviser plus d'une de mes idées

dogmatiques, et m'en a fait mieux comprendre d'autres. J'ajouterai

encore que la dogmatique de M. Bovon a la grande qualité

d'être écrite, non dans le langage souvent sec et pédant de

l'école, mais dans une langue souple, colorée, où l'on sent non
seulement l'intelligence du théologien, mais aussi le cœur d'un
chrétien qui sait en qui il a cru et qui serait heureux de

pouvoir, par ses ouvrages, faire partager sa foi à ses lecteurs.
Si maintenant, j'essaie de résumer en quelques mots la pensée

de l'auteur, la voici telle que je l'ai comprise. Ce qui
caractérise la vie de l'homme, c'est la présence de deux besoins,
de deux instincts fondamentaux : dépendance et liberté. L'instinct

de la dépendance fait de lui un être religieux, celui de la

liberté, une personne morale. Ces deux instincts et les notions

qui en dérivent, la raison humaine ne parvient pas à les mettre
d'accord, à en opérer la synthèse. Celle-ci ne s'opère que dans

la vie issue de la foi au Christ. C'est là la clef des problèmes
soulevés par l'analyse du dogme. Celui-ci nous présente, en

effet, une série d'antinomies logiques, se ramenant à trois

principales :



a propos d'une dogmatique 577

1° Dans la doctrine de Dieu, antinomie entre son caractère
d'être infini et celui d'être personnel.

2° Dans la doctrine de l'homme, antinomie entre l'universalité

et la nécessité du péché, d'une part, et son caractère
d'individualité et de responsabilité d'autre part.

3° Dans la doctrine du salut, antinomie entre la thèse
religieuse que le salut est l'œuvre de Dieu et la thèse morale qu'il
est l'œuvre de l'homme.

Telle est la pensée typique, fondamentale de cette dogmatique,

et voici à son tour, notre critique essentielle. Il n'est

pas exact, au point de vue psychologique, de dire que les deux
besoins caractéristiques soient l'aspiration à la dépendance et
l'aspiration à la liberté. Oui, l'homme aspire à la liberté, mais

pas à la dépendance ; il sent plutôt celle-ci comme une entrave,
comme un obstacle qu'il voudrait écarter de son chemin. Le
fait primordial d'où il faut partir c'est : aspiration à la liberté et
sentiment de dépendance. Comment résoudre la contradition
entre le désir, l'idéal et la réalité Par la foi chrétienne, laquelle
résout cette contradiction à la fois pratiquement et logiquement.
Elle la résout pratiquement, en montrant que l'homme atteint
la liberté en acceptant librement cette dépendance, en la
réalisant volontairement, autrement dit, c'est dans l'obéissance

volontaire à la volonté de l'Etre dont il se sent dépendant que
l'homme devient véritablement libre. Et puisque cette solution
existe sur le terrain pratique, elle doit exister aussi dialectique-

ment; car il y a correspondance entre la vie et la pensée, entre
l'action et l'être, entre la morale et la métaphysique. Effectivement,

par la voie religieuse et morale de la foi et de l'obéissance

à Dieu, l'homme prend conscience de son caractère divin,
il se sent fils de Dieu, de la même substance que Dieu. L'obéissance

à Dieu, autrement dit, la dépendance voulue, n'est donc

en définitive que l'obéissance à soi-même, la conformité de sa

vie à sa nature, à son être, par conséquent la pleine et entière

possession de soi-même, la liberté.

Lausanne, le 12 septembre 1896.

THÉOL. ET PHIL. 1896 38


	À propos d'une dogmatique [suite]

