
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: Schleiermacher au Dr. Lücke

Autor: Tissot, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHLEIERMACHER AU DR LUCKE

D. TISSOT

Schleiermacher n'a pas fait école, il a fait époque.

La Christliche Glaube parut, le premier volume, en 1821,

avec l'épigraphe caractéristique d'Anselme : « Neque enim

quaero intelligere ut credam, sed credo ut intelligam. Nam qui
non crediderit, non experietur, et qui expertus non fuerit, non
intelliget, » et le second volume, en 1822, avec ces mots d'Hilaire

: « Nihil solitarium ex divinis sacramentis ad suspicionem
audientium et ad occasionem blasphemantium proferamus. »

Schleiermacher présentait son œuvre au public dans une
courte préface, une dizaine de pages. Il y rappelle qu'il se
conforme à l'habitude des professeurs de l'Université, en son pays,
en publiant un Manuel de son enseignement. S'il en dépasse
les proportions ordinaires, c'est sous l'influence de
circonstances indépendantes de sa volonté. Il tient à fournir un
commentaire des idées émises dans ses Discours sur la Religion,
dont la troisième édition est sous presse *, il supplie qu'on ne

juge pas son travail avant de l'avoir complètement sous les

yeux. Il reconnaît qu'il a fort peu cité les dogmatiques anté-

1 La première est de 1799, sans nom d'auteur, en 312 pages. La deuxième,

anonyme encore, est de Berlin, 1806 ; mais elle a en tête une Dédicace à Gustave

de Brinkmann, avec la signature de Schleiermacher. La troisième porte le nom,

pas dans le titre, mais à l'Avant-propos. Le texte n'a subi que des corrections

purement littéraires. En revanche, les Erläuterungen ajoutées sont très importantes

pour l'histoire du développement des idées théologiques de l'auteur. Le volume a

461 pages (Berlin, 1821). La quatrième est de 1831. Les autres éditions sont
postérieures à la mort de Schleiermacher. Voir Wilhelm Dilthey : Leben Schleierma-



SCHLEIERMACHER AU Dr LÜCKE 537

rieures. Cela ne provient d'aucune espèce de dédain pour ses

devanciers, mais de sa méthode. Il s'en est, du reste, expliqué
dans sa Kurze Darstellung des theologischen Studiums l, c'est-
à-dire dans son Encyclopédie théologique. Laissant de côté

l'érudition, il a cru devoir, en chaque sujet, s'arrêter à ce qu'il
a de plus important. 11 essaie d'esquisser une dogmatique de

la Réformation, en y faisant rentrer le luthéranisme et la
réforme. Il n'admet pas que les différences qui les distinguent,
doivent aller jusqu'à les séparer. Luther et Calvin se meuvent,
selon sa conviction, dans l'enceinte du christianisme évangélique.

On le blâmera, peut-être, aussi de se servir des termes
protestant et protestantisme. Il est loin d'en méconnaître les
inconvénients dans la science; mais est-il possible de les
effacer? ne rappellent-ils pas une légitime protestation contre
un usage illégitime de l'autorité n'affirment-ils pas, mieux que
d'autres, l'opposition au catholicisme romain, que notre théologie

ne saurait oublier Enfin, Schleiermacher souhaite que
son œuvre, non par elle-même, mais par les critiques qu'elle
provoquera, contribue à dégager toujours plus et à faire
comprendre toujours mieux l'essence du christianisme.

La Christliche Glaube publiée, l'auteur en suivait, avec un
intérêt tout paternel, les destinées : le marin, debout sur la
pLige, accompagne de ses regards le navire qui prend la mer.
Schleiermacher n'avait rédigé son système dogmatique qu'après
la cinquantaine. On sait qu'il est né, à Breslau, en 1768. Ce

n'était donc point un travail de jeunesse et, par sa nature
même, avec la maturité du théologien, il en contenait les idées

les plus personnelles et les convictions les plus intimes. Aussi

bien, sa Correspondance nous livre-t-elle, quoique sobrement,
ses perplexités2. Quelques lignes, en particulier, lui donnent de

chers 1. Band. Berlin, 1870, p. 207-420. L'auteur de l'article Schleiermacher,

dans l'Encyclopédie Lichtenberger, indique comme source le second volume de

Dilthey, qui hélas n'a jamais été publié.
1 Le travail parut en 1810 et en 1X30. Ce livret, comme on aurait dit au

seizième siècle, rédigé en aphorismes, n'a pas plus de 145 pages. Il annonce, pourtant,

une révolution dans l'enseignement de la théologie protestante.
3 Voir^us Schleiermacher's Leben, in Briefen. 4. Band, 1820-1830.



538 D. TISSOT

longs soucis. Il s'était écrié, dans le deuxième de ses Discours

sur la Religion : « Offrons ensemble respectueusement une
boucle de nos cheveux à Spinoza, le saint méconnu! L'esprit
du monde le pénétrait ; l'infini était, pour son intelligence, le
commencement et la fin ; l'univers, l'objet unique et éternel
de son adoration. Il contemplait, avec une sainte innocence et

une profonde humilité, son âme dans le monde, et l'y retrouvait,

telle qu'elle était, digne d'amour. Plein de religion et de

Saint-Esprit, il reste, à cause de cela, solitaire et sans égal;
c'est le maître de son art, au-dessus de tous les profanes,
n'ayant aucun disciple et, dans aucune cité, le droit de

bourgeoisie1. » A la lecture de ce passage, on ne se tint plus:
« Schleiermacher est panthéiste, c'est évident. » On l'écrivit,
l'imprima et le réimprima, le mot étant commode pour marquer

au front le crime d'hérésie. Nous avons entendu plus d'un
honorable pasteur, qui, ne connaissant guère du grand théologien

que cette phrase, le jugeait par elle, et sommairement, à

peu près comme ces Genevois qui expriment leur opinion sur
l'œuvre de Calvin, en disant — on voit le geste : — « Il a fait
brûler Servet ; n'en parlons plus. » Il est vrai qu'ils seraient
fort embarrassés d'en parler. Schleiermacher chercha à

s'expliquer. Dans les Erläuterungen®, dont il fit suivre la troisième
édition de ses Discours, il rend attentif à ce qu'il n'a pas dit et
à ce qu'il a dit : il n'a pas dit que la vérité, en philosophie, fût
l'unité de la substance ; il n'est point spinoziste et ses travaux
suffisent à le prouver ; il a dit que, dans un temps où le
christianisme était méconnaissable, Spinoza a parlé avec l'accent
d'un esprit sincèrement religieux, sans que cet esprit fût celui
du christianisme. A cet égard, il n'a rien à changer. A présent,
il le reconnaît: « Dieses nun sagte ich in der ersten Ausgabe
etwas jünglingsartig zwar3 » Vingt-deux ans de plus
apprennent à tout prédicateur à penser plus sobrement et à

moins s'abandonner aux entraînements de l'éloquence de la

1 Page 52 de la Kritische Ausgabe des Reden über die Religion, par G.-Ch.

Bernhard Pûnjer.
2 Edit. cit. p. 135, 6.
3 Voir lettre adressée à Brinkmann, 19 fév. 1822. Vol. cit. p. 288.



SCHLFIERMACHKR AU Dr LÜCKE 539

chaire. Dans ses Lettres, il revient, à plusieurs reprises, sur ce

sujet et, dans une réponse à Delbrück (Berlin, 2 janvier 1827),
fait une déclaration catégorique : « Ich habe den Spinoza seit
ich ihn zuerst gelesen, und das ist nun fünfundreissig Jahre

her, aufrichtig bewundert und geliebt, aber sein Anhänger
bin ich auch nicht einen Augenblick gewesen; und sowol mit
seiner Verherrlichung in den Reden, als mit der bekannten
Stelle in der Einleitung zu meiner Glaubenslehre, hat es genau
die Bewandniss, welche Lücke und Twesten angeben. » — Les

critiques venaient aussi d'un tout autre côté. C'était Hegel qui,
apprenant que son collègue mettait l'essence de la religion
dans le sentiment de dépendance absolue (ou dépendance de

Dieu), avait laissé échapper cette boutade : « En ce cas, le
chien est le meilleur des chrétiens*. » Partant de là, il avait
ajouté que Schleiermacher en restait au point de vue de ceux
qu'on peut appeler nos frères inférieurs à l'égard de Dieu.
Schleiermacher estime qu'à de telles remarques, on ne répond
que par le silence. Il a raison : s'entendre avec Hegel, était
impossible. Ce philosophe part d'un a priori, et l'a priori,
pressé avec la logique du génie, accouche d'un système du
monde, de l'homme et de Dieu. C'est un admirable roman où
la raison joue avec ses conceptions, comme l'imagination du
littérateur avec les personnes qu'il décrit, fait vivre ou mourir
dans les pages de ses rêves. La boutade de Hegel était inspirée
de cette ironie brutale et presque impertinente, qui n'est pas
rare chez les Allemands. Chez nous, l'ironie prend son vol
dans un ciel plus aimable : son aile plus légère, froisse l'objet
en passant, mais ne le flétrit pas. Il est nécessaire de rappeler
que Hegel n'oubliait peut-être pas la Dialectique® que son

collègue professait à l'Université — ouvrage trop peu remarqué
du public français — et qui n'était certes pas l'apologie du

système de l'identité. Les rapports, entre le théologien et le

philosophe, n'étaient point faciles. « Wir können aber wol
ziemlich sicher sein, dass diese nie an's Brett kommen wird, »

1 Lettre adressée à K.-H. Sack. Berlin, 28 dec. 1822, passim.
2 Sämmtliche Werke. 3. Abtheilung. 4. Band.



540 D. TISSOT

écrit Schleiermacher à Gass (23 juillet 1830) *. Entre les disciples,

comme toujours, c'était moins commode encore : Marheinecke2,

par exemple, dont Hegel exaltait le mérite, parce qu'il
appliquait sa propre méthode à la théologie, n'éprouvait aucune

sympathie pour le maître dont nous nous occupons. Dans le
sein même de la Faculté, on s'observait, et Marheinecke semble

indisposé par l'ascendant de son collègue. Du reste, les amis
de Hegel, à Tubingue comme à Berlin, n'étaient guère
favorables à Schleiermacher. Il ne pouvait en être autrement ;

deux principes, deux écoles, deux philosophies, deux théologies.

— D'autres encore prolongeaient les remarques plus ou
moins hostiles: on reproche à la nouvelle Dogmatique de chercher

son point d'appui, tantôt dans les versets de la Bible,
tantôt dans des aphorismes philosophiques ; enfin, on donne à

entendre qu'elle introduit, dans le protestantisme, une
tendance catholique. On comprend que Schleiermacher soit surpris

de ces critiques qui se croisent et s'entrecroisent. C'était

son destin. Il l'a constaté en ces termes : « So ist mir's mit der

Theologie auch schon seit langer Zeit gegangen und ich weiss
mich zu besinnen, dass ich in einer Viertelstunde.... von dem

einen für einen Lavaterschen Christen, von dem anderen wenigstens

für einen Naturalisten, von dem dritten für einen
dogmatischen Orthodoxen und von dem vierten...» — Toutefois, les

éloges arrivaient, et mênie avec enthousiasme. Ils peuvent se

résumer dans l'opinion d'un juge qui en vaut beaucoup d'autres.

De Wette, dans plusieurs de ses Lettres, souligne sa
première impression : « Die Glaubenslehre ist unstreitig nach

Calvin die erste wahrhaft systematische Dogmatik und die

Anlage und Verknüpfung des Ganzen ist meisteihaft.... » « Du
bist ein Meister » De Wette regrette, pourtant, la division en
paragraphes, qui ne lui semble pas heureuse3. Le livre s'écoulait.

L'éditeur ne cessait de demander une seconde édition.
Schleiermacher a beaucoup de peine à se mettre à ce travail :

il s'excuse par sa paresse naturelle, — on sait que les gens
1 Briefwechsel mit J.-Chr. Gass, p. 227.
2 Ph. Marheinecke (1780-1846) célèbre, surtout, par ses études de Symbolique.
8 Aus Schleiermachers Leben, IV, -278.



SCHLEIERMACHER AU Dr LÜCKE 541

laborieux se plaignent seuls de ce vice, les autres en jouissent ;

— par ses hésitations, « was hilft alles Schreiben wenn
Niemand lesen kann1 » et par le souci de réfuter toutes les objections,

en étant déjà convaincu qu'il en suscitera d'autres. Enfin,
sans enthousiasme aucun, il est à l'œuvre : « das Buch mag
sich seiner Haut selbst wehren 2. » Il le fera précéder de deux
Sendschreiben an Herrn De Lücke, le premier, plus général,
et le second, plus spécial3.

Première lettre (1829).

L'auteur constate, d'entrée, son embarras : reprendre un
livre après plusieurs années et conserver l'inspiration qui en
fait l'unité, n'est pas tâche facile. Il doit s'y appliquer mais,

pour éviter les méprises, il importe de dire ce qu'il veut en

consentant à cette nouvelle édition.
Oubliera-t-il ses adversaires? Le penseur n'a que des

collaborateurs ; l'écrivain, que des lecteurs, auxquels il doit
remettre son ouvrage aussi parfait que possible ; le chef d'école

ou de secte a, seul, des adversaires, et l'on sait qu'il ne
ressemble ni à l'un ni à l'autre. Mais on a attaqué son travail : on
a même avancé que les conséquences en ruinaient les

principes, que la foi y devenait le jouet de la fantaisie, que le
paganisme s'y mélangeait avec le christianisme et que le catholicisme

romain y faisait sentir son influence. Et les critiques qui
ont mal compris Le mieux est de les renvoyer au texte, afin

qu'ils s'éclairent eux-mêmes. D'autres estiment qu'ils sont en

présence d'un gnostique, d'un philosophe d'Alexandrie, d'un
disciple de Schelling, d'un élève de Jacobi, d'un amateur d'une
morale de moine, d'un partisan de l'école cyrénaïque,... et que

i Lettre adressée à K.-H. Sack, 11 avril 1828. Vol. cit. p. 388.
2 Lettre adressée à Blanc. 5 mai 1830, Vol. cit. p. 400.
3 Ils parurent dans les Studien und Kritiken (1829). Ils sont réimprimés dans

les Sämmtliche Werke, 1. Abtheilung, 2. Band. On a pensé, avec raison, qu'ils
étaient nécessaires à l'intelligence du système de Schleiermacher. Le Dr Lücke

(1791-1855), connu par son Commentar %u den Schriften des Johannes, était un
« lieber Freund, » dont le nom revient souvent dans la correspondance et qui
semble, à toutes les époques, être demeuré fidèle. C'est un fait assez rare.



542 D. TISSOT

sais-je? liest certain qu'on ne peut les satisfaire tous ensemble.
Quelques-uns sont plus incisifs : ils ne craignent pas de m'ac-
cuser d'être infidèle à ma charge et à ma prédication. Pour le

coup, je m'arrête. Quoi donc? J'aurais été assez inintelligent
pour me perdre en ce labyrinthe de contradictions, assez peu
sérieux pour devenir frivole et assez misérable pour ne pas
changer de carrière

Chose étrange, on a lu, parfois, le contraire de ce que j'ai
écrit : Delbrück1, par exemple, quand il affirme que je ne mets

pas la nouvelle naissance en relation intime avec l'Eglise, et
l'école de Tübingen, représentée par son chef, F.-Ch. Baur,
quand elle trouve mon Christ idéal supérieur à mon Christ réel,
comme si mon principe n'indiquait pas déjà que l'un égale
l'autre. Elle entend que la sainteté de Jésus se transmet par
l'exemple et l'enseignement, comme si le mode que j'ai choisi,
n'était pas tout différent; elle divise ma doctrine de Dieu en
deux phases, le Dieu qui domine le temps et le Dieu qui s'y
soumet, comme si je faisais de la scolastique ; elle soupçonne
qu'en prenant la vie du Sauveur pour centre, je tends à

négliger sa mort et, bientôt, les faits eux-mêmes, comme si je
séparais l'idée de la manifestation ; bref, elle invente un
Schleiermacher que Schleiermacher ne connaît point. A ce
bilan ajoutons Steudel2, qui découvre de l'islamisme dans~mon

analyse des rapports de la conscience inférieure avec la
conscience supérieure. Il suffit de l'adresser au texte de notre
Introduction.

En d'autres cas, la divergence entre moi et mes interlocuteurs

est trop profonde pour disparaître facilement. K.-G.
Bretschneider 3, je suppose, laisse échapper des observations

qui prouvent que nous ne nous entendons plus sur le sens des

mots, ni sur le sentiment, ni sur la conscience et, avant tout,
sur le rôle de l'idée dans la religion. Pour lui, la connaissance

i F.-F. Delbrück (1772-1848) : Erörterung einiger Hauptstücke in Schi, christl.
Glaubensl. Bonn. 1827.

2 J.-Ch. Steudel (1779-1837) dont les travaux se résument dans une Glaubens'

lehre der evangelisch-protestantischen Kirche. Tüb. 1835.

3 Voir, à son sujet, Revue de théologie et de philosophie 1894, p. 453-454.



SCHLEIERMACHER AU Dr LÜCKE 543

est l'origine, et la piété dépend de la notion de Dieu. On sait
assez que je combats cette méthode : je vais même jusqu'à
admettre qu'une théorie sur Dieu peut n'avoir aucun rapport
avec la foi. Faut-il rappeler l'histoire de ce moine d'Egypte,
qui pensait qu'on doutait de l'Etre suprême tant qu'on ne se
le représentait pas corporellement? son sentiment n'était-il
pas fort supérieur à son idée? Et combien d'autres qui, pour
n'être pas aussi matérialistes, ont le cœur au-dessus de

l'intelligence? Inversement, chez beaucoup de penseurs, l'analyse
des choses religieuses est très développée, sans que la vie
en ait subi la plus légère influence. Les faits dictent la
conclusion.

De Bretschneider, passons à H. G. Tzschirner1. Il ne veut
caractériser la piété par aucun des termes qui résument notre
vie psychologique ; mais il en découvre l'essence dans ce

qu'il appelle une disposition de l'individu. C'est, peut-être,
affaire de mots et je substituerais celui de mon critique au

mien, c'est-à-dire au sentiment, s'il n'impliquait une
tendance pratique qu'il m'importe de tenir à l'écart. Plus grave
est l'hypothèse de Tzschirner qui fait éclore le sentiment sous
l'action de l'idée incorporée dans une image; en ce cas, le

sentiment n'est plus primitif et l'intelligence est l'origine de la

religion. Pour moi, au contraire, celle-ci est indépendante :

elle jaillit du fonds même de notre être. En le répétant,
je n'enlève rien à l'estime que je porte à ceux que je combats,

car s'il n'y en a que trop qui commencent la théologie
sans piété, respectons ceux dont la foi s'est fortifiée à travers
la science. Mais qu'ils n'écrivent pas l'histoire d'après leur
hisîoire! Et n'a-ton pas été jusqu'à soutenir que la religion
était fille de l'étude? On oubliait tous ceux qui ont vécu dans

l'amour du Christ sans même supposer l'existence de la théologie.

Ne doit-on pas rendre grâce à Dieu de ce qu'il s'est
révélé aux simples, qui sont les derniers dans l'ordre
scientifique? et Luther n'a-t-il pas éprouvé le salut longtemps avant
d'en composer la doctrine? et notre Eglise, que serait-elle si

* 1778-1828. Briefe eines Deutschen, etc.



544 D. TISSOT

elle ne reposait sur le christianisme du peuple, peu versé dans

la philosophie du sujet Moi, théologien, j'ai la joie de sentir

que ma piété est celle du troupeau ; nos adversaires ne l'ont
pas, car ils vont constituant un sacerdoce de savants, une
prêtrise des érudits, qui ressemble assez au clergé de Borne.
Aussi bien, la prédication est-elle, pour eux, avant tout une
instruction ; pour nous, l'instruction n'est qu'un moyen, notre
fin étant la vie intérieure. Nous ne donnons pas un cours, du
haut de la chaire; nous appelons à la communion avec Jésus-
Christ. De même, dans la dogmatique, il leur faut un système
qui engendre ou démontre la piété. Tzschirner me blâme
d'interdire sa méthode. Je m'en félicite, car je déclare de nouveau

qu'il n'y a, pour qui ne croit pas en Christ, aucune dogmatique

du christianisme. A cet aveu, on s'écrie que je suis tout
pratique. Ne l'ai-je pas reconnu ;A mon sens, faire de la
dogmatique en se détachant de l'histoire du christianisme, de

son existence permanente dans l'Eglise, pour s'élancer et

planer dans la spéculation, c'est ajuster des échafaudages dont
la fragilité me fait trembler. Vous n'avez pas assuré votre base

et vous élevez l'édifice Vous avez oublié la piété au départ,
vous ne la retrouverez ni dans le voyage, ni à l'arrivée, et vous
déclarez alors que votre science s'en passe; gardez-la donc
dans ces régions glacées du pôle où vous êtes, mais laissez la

religion aux pauvres âmes qui ont besoin de la chaleur de

la vie.

Dois-je repousser des reproches que je ne suppose pas avoir
mérités? On veut que la liberté de l'homme soit détruite par
l'absolue dépendance, dans laquelle je le place à l'égard de

Dieu. J'ai, pourtant, parlé clair. On invente un Dieu qui se

limite pour laisser place au jeu de notre initiative : la liberté
n'a plus de peine à montrer qu'elle est émancipée. Si je
philosophais de cette manière, on saurait me répondre ; mais je
ne m'y exposerai pas, car, dans le domaine de l'expérience,je
ne trouve ni un tel Dieu, ni de tels actes, ni une telle liberté.
La liberté ne se meut pas en dehors de Dieu ; par conséquent,
il faut qu'elle s'accorde avec Lui. Il y a, en ce sujet, des

malentendus. Voici Steudel qui découvre que mon point de



SCHLEIERMACHER AU Dr LÜCKE 545

vue sur le monde est déjà donné dans l'absolue dépendance.
C'est bien sûr : une partie de ma Dogmatique n'est que le

développement de cette thèse. Si j'écrivais une morale
chrétienne, il en serait de même. Mais suit-il de là que la piété
n'ait son siège plus dans le sentiment que dans l'intelligence
ou la volonté Un mot de Steudel m'explique ses objections :

il écrit1 que l'absolue dépendance équivaut au destin et que
si nous nous sentons simplement exister, — simplement n'est

pas de ma fabrique, — nous n'avons plus de moi véritable.
Bretschneider d'ajouter que mon absolue dépendance, sans
l'idée du bien, ne produirait que la crainte et ne saurait
fonder — comme si aucune théorie en avait le secret — le
christianisme. Il oublie que j'ai dû choisir un point de départ
assez simple et assez fécond pour que l'analyse réussît à en
dégager les détails. N'oublie-t-il pas quelque chose encore
quand il avance que nous sommes aussi absolument dépendants

à l'égard de certains effets de la nature, puisque nous ne

pouvons nous y soustraire Sans doute, on gèle ou l'on transpire,

la volonté n'y peut rien ; mais il est évident que le monde
créé est limité que son action sur nous l'est dès lors, et que
rien, dans ce domaine, n'a le caractère absolu. On me réserve
une surprise: j'indique les obstacles qui gênent l'épanouissement

de la conscience de Dieu, on en conclut que je considère
l'existence dans le temps comme la chute. J'avais cru marcher
toujours sur le terrain de l'expérience et le dire par mon
épigraphe d'Anselme, le prouver par ma méthode, par mon
étude du péché originel, — qu'on a même appelée empirique
— de la rédemption, bref de tous les faits chrétiens qui se

succèdent en nous, et l'on me range dans cette école spéculative

où je ferais si pauvre figure Ah, s'écrie-t-on, votre
protestation est sincère; mais le itpSitm ipsûSoç est la confusion
de votre conscience de Dieu avec la conscience de Dieu. La
confusion Examinons. Pour être précis, j'écris : conscience
de soi, conscience du monde, conscience de Dieu ; est-ce que
le mot n'a pas le même sens, dans les trois cas On suppose

* Tüb. Zeitschr., I, p. 100.

THÉOL. ET PHIL. 1896 36



546 D. TISSOT

le contraire et l'on entend que ma conscience de Dieu est
Dieu. Autant vaudrait dire que ma conscience du monde est
le monde, et ma conscience du Christ, le Christ. Le sourire
accueillerait de telles assertions. Qu'on ne me les prête, donc

pas Je suis condamné à être mal compris : quand je parle de

l'idée, on en appelle à l'histoire ; quand je parle de l'histoire
on en appelle à l'idée. Personne plus que C.-J. Braniss1 n'use
de ce procédé. Malgré ma reconnaissance pour l'auteur, il me

permettra de replacer l'accent au bon endroit. Si Jésus est le
Sauveur, c'est qu'il porte en lui la plénitude de la rédemption;
si Jésus est l'homme, c'est qu'il a passé par les phases du

développement de l'homme. Voilà mes thèses, appuyées sur les

textes. En résulte-t-il, comme on l'insinue, la nécessité du

péché dans le Fils de Dieu En aucune façon : un effort n'est

pas un combat; un progrès, pas une lutte. En résulte-t-il
encore que, chez l'auteur du salut, la puissance de le réaliser
et de le répandre, n'existât qu'au minimum Cela est contre
toute ma pensée, et, laissez-moi ajouter, toute la doctrine de

l'Eglise. Cette supposition enlèverait au Bédempteur sa vertu
propre et le réduirait au rôle de primus inter pares, dans une
œuvre qu'il aurait seulement commencée.

Plu3 j'y réfléchis, plus les critiques me semblent porter surtout

sur mon panthéisme. Le mot est grave. Que lui opposer?
Mes protestations? On ne les reçoit pas. Tzschirner parle de

l'accusation comme reconnue par tous et apporte en témoignage
mes principes esthétiques. Mais où me retrouver dans ce

mélange de Schelling et de Spinoza Un autre me blâme de composer,

avec le panthéisme et le christianisme, une philosophie, moi

qui n'ai cessé d'écrire que la religion est indépendante de toute
philosophie. Bretschneider, Marheinecke et même Hase *, me
taxent de disciple de Schelling, cherchent, dans les évolutions
du monde, ma notion du Dieu qui devient et, dans les conflits
de l'absolu avec l'individuel, mon explication du mal. C'est

ingénieux : mais les termes ne sont pas les miens et ne se

1 1792-1873. Ueber Schi. Glaubenslehre, ein kritischer Versuch. Berlin, 1824.
2 Karl Hase (1800-1890), professeur à léna, auteur de travaux critiques,

polémiques et historiques.



SCHLEIERMACHER AU Dr LÜCKE 547

prêtent nullement à rendre mes idées. Un théologien du
Wurtemberg a été jusqu'à me faire dire que, le divin étant le fonds
des choses, la vie naît de la coopération des forces d'attraction
et d'expansion. Entre ces hypothèses, il faudrait, au moins,
choisir, car elles ne se concilient guère ; moi, je n'ai point cet
embarras, n'ayant énoncé ni l'une ni l'autre. Il me souvient
du deuxième de mes Discours sur la Religion, où j'affirme que
Dieu est l'unité absolue, qu'aucune distinction ne subsiste en
Lui, mais que son œuvre se divise à l'infini. N'est-ce pas clair?
On se rejette sur l'Introduction à ma Dogmatique. J'ai affirmé, en
effet, que le panthéisme peut s'allier à la piété1. Aussitôt, un
autre critique revient à mon deuxième Discours sur la Religion,
en isole certaine phrase sur Spinoza2, en ayant soin de la détacher

du contexte, et s'écrie victorieusement: «sópjxa! Qu'est-il
besoin de plus? Schleiermacher n'est-il pas panthéiste?» Il faut
m'abandonner à ma destinée : être pris pour ce que je ne suis

pas. Encore une fois, dans le passage incriminé, je parlais,
non d'une forme de la religion, — puisque je reconnais que le
panthéisme n'en donne aucune — mais du sentiment religieux.
Faudrait-il répondre à tous mes contradicteurs? Des volumes

n'y suffiraient point. D'ailleurs, j'ai écrit mille fois que je me
tenais à l'écart des systèmes philosophiques et ne cherchais qu'à
analyser l'âme chrétienne. Et l'on m'entraîne ou vers Spinoza

ou vers Fichte! Je me console en me répétant que je suis aussi

peu partisan du principe du premier que de celui du second.
Ma Dogmatique ne le prouve-t-elle pas? les parties en sont-
elles séparables? la grâce n'y est-elle pas accentuée? la liberté
ménagée? Delbrück, — auquel je songe, —a, cependant, un

avantage sur moi : à l'occasion, il parle en vers, et moi, je ne

1 Cf. Première édition 15, 5. Schleiermacher répétera dans la seconde: §8.
Bem. 2 : « Le panthéisme est, plus que d'autres croyances, le résultat de la

spéculation ; cela n'empêche point que, si l'on entend par panthéisme non une

négation déguisée du théisme, mais une sorte de théisme, il ne puisse s'allier

avec la piété, à tous ses degrés... En tout cas, la différence entre un Dieu en

dehors ou au-dessus du monde et un Dieu dans le monde, ne se comprend pas,

puisqu'il est impossible de parler de lieu, à propos de Dieu, sans attenter à sa

toute-présence. »

2 V. ci-devant à p. 538.



548 d. tissot

parle qu'en prose. J'essaie de montrer à mon correspondant,
dans une lettre toute simple, que sa doctrine est pleine
d'inconséquences ; on me répond, par la voie de l'imprimeur, que
je suis un bel esprit, un Spinoziste manqué. Il est vrai que
mes arguments ne sont pas de la force des siens, témoin celui-
ci : avoir créé dès l'éternité ou n'avoir rien créé, c'est tout un.
Delbrück continue : le monde est une œuvre accidentelle de

Dieu; ceux qui ne l'admettent pas sont panthéistes. A ce

compte, le nombre en est grand. Pour moi, les partisans du
malheureux adjectif souligné, je les appelle athées. En définitive,

on prolonge, à mon égard, une méprise. L'origine en est
dans l'exemple de Spinoza, que je n'ai pas craint d'invoquer,
pour plaider, par sa religion, contre les détracteurs de la

religion. Ah si j'étais des prudents de ce monde, je me serais

gardé de prononcer ce nom ; mais, Dieu soit loué, je ne connais

pas l'art des petits calculs. On m'en a puni. Un seul

châtiment m'eût été sensible, ce serait d'avoir contribué à attirer

mes auditeurs et mes lecteurs au système de la natura
naturam et de la natura naturata. Un tel résultat, contraire à mes

désirs, m'eût douloureusement surpris; mais a-t-il été produit?
Il ne semble guère. Peut-être plutôt en ai-je réveillé quelques-
uns de l'indifférence; en ai-je amené quelques autres à jeter
sur la piété un regard qui n'était plus celui du dédain. En ce

cas, je ne me repens point. Quant à ma Dogmatique, si l'on y
a découvert des traces de panthéisme, c'est qu'on a mal compris

ma méthode. Il faut l'imprimer en grosses lettres: je pars
de cette conscience de Dieu que tous, sous l'influence du
Christ et de l'Eglise, nous portons en nous ; j'en étudie les

phénomènes et recueille ce qu'ils me livrent. Mes dogmes
n'en sont que l'expression. Est-ce un procédé spéculatif? Non
certes. Je n'ai voulu, en aucune façon, m'appuyer sur la
conscience comme sur un piédestal, afin de m'élancer dans les

espaces de l'abstraction ; je n'ai jamais cherché à puiser dans

notre sentiment de Dieu, pour en extraire une théorie sur
Dieu. On m'a prêté cette intention. Je l'ignore complètement et
me joins, avec joie, à la protestation de mon ami K. E. Nitzsch1,

1 1787-1868. Ses principaux ouvrages sont: System der christlichen Lehre ;
System der praktischen Theologie.



SCHLEIERMACHER AU Dr LÜCKE 549

l'homme dont, entre tous mes critiques, l'éloge et le blâme

m'importent le plus. Ma pensée n'a rien de commun avec la
prétendue théologie rationnelle. Celle-ci transmet, au nom de

l'Eglise, un enseignement sur Dieu et ses attributs qui n'est
qu'un écho des idées de Leibnitz et de Wolf, autorisées de

quelques versets de l'Ancien Testament, dont le sens a changé
en changeant de contexte. L'illusion a facilité, en Allemagne,
le succès de l'athéisme français du XVIIIe siècle. Cette école
n'a jamais été la mienne: ma piété, dans l'enfance, ma religion,
dans la jeunesse, n'ont eu besoin, pour se développer, ni des

raisonnements de certains catéchismes, ni des formes théocratiques

du judaïsme. Ces deux pédagogues ne m'ont charmé à

aucune époque. Ma prédication l'indiquait et eût suffi à le

prouver, si je n'avais été appelé au professorat. Dans cette
nouvelle vocation, j'ai donné en pleine sincérité ce que j'avais
donné ailleurs. Sans doute, remarque-t-on, mais c'est de

l'hétérodoxie. Que m'importe? L'hétérodoxie d'aujourd'hui sera
orthodoxie demain. J'en ai le pressentiment. Plus la philosophie

travaille à absorber le christianisme, plus la vie religieuse
doit rester indépendante de la spéculation ; plus les théologiens
répètent le passé, plus les chrétiens ont à affirmer que la foi
au Sauveur rajeunit tout. Laissons les vieilles formules, parce
qu'elles sont vieillies. Cherchons la vie où est la vie. Ne

composons pas un système avec les souvenirs d'une époque
antérieure au Sauveur et avec les rudiments d'une philosophie
sans rapport avec la Bédemption.

(A suivre prochainement, la seconde lettre au DT Lücke.)


	Schleiermacher au Dr. Lücke

