Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 29 (1896)

Artikel: Schleiermacher au Dr. Licke

Autor: Tissot, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHLEIERMACHER AU D* LUCKE

PAR

D. TISSOT

Schleiermacher n'a pas fait école, il a fait époque.

La Christliche Glaube parut, le premier volume, en 1821,
avec l'épigraphe caractéristique d’Anselme: « Neque enim
quro intelligere ut credam, sed credo ut intelligam. Nam qui
non crediderit, non experietur, et qui expertus non fuerit, non
intelliget, » et le second volume, en 1822, avec ces mots d’Hi-
laire : « Nihil solitarium ex divinis sacramentis ad suspicionem
audientium et ad occasionem blasphemantium proferamus. »

Schleiermacher présentait son ceuvre au public dans une
courte préface, une dizaine de pages. Il y rappelle qu’il se con-
forme a I’habitude des professeursde I'Université, en son pays,
en publiant un Manuel de son enseignement. S’il en dépasse
les proportions ordinaires, c’est sous l'influence de circon-
stances indépendantes de sa volonté. Il tient a fournir un com-
mentaire des idées émises dans ses Discours sur la Religion,
dont la troisiéme édition est sous presse !, il supplie qu’on ne
juge pas son travail avant de Pavoir complétement sous les
yeux. Il reconnait qu’il a fort peu cité les dogmatiques anté-

1 La premiére est de 1799, sans nom d’auteur, en 312 pages. La deuxiéme,
anonyme encore, est de Berlin, 1806 ; mais elle a en téte une Dédicace & Gustave
de Brinkmann, avec la signature de Schleiermacher, La troisiéme porte le nom,
pas dans le titre, mais 4 ’Avant-propos. Le texte n’a subi que des corrections pu-
rement littéraires. En revanche, les Erlduterungen ajoutées sont trés importantes
pour 'histoire du développement des idées théologiques de 1'auteur. Le volume a
461 pages (Berlin, 1821). La quatriéme est de 1831. Les autres éditions sont pos-
térieures & la mort de Schleiermacher. Voir Wilhelm Dilthey : Leben Schleierma-



SCHLEIERMACHER AU DY LUICKE 937

rieures. Cela ne provient d’aucune espéce de dédain pour ses
devanciers, mais de sa méthode. Il s’en est, du reste, expliqué
dans sa Kurze Darstellung destheologischen Studiums!, c’est-
a-dire dans son Encyclopédie théologique. Laissant de coté
I’érudition, il a cru devoir, en chaque sujet, s’arréter a ce qu’il
a de plus important. Il essaie d’esquisser une dogmatique de
la Réformation, en y faisant rentrer le luthéranisme et la
réforme. Il n’admet pas que les différences qui les distinguent,
doivent aller jusqu’a les séparer. Luther et Calvin se meuvent,
selon sa conviction, dans l'enceinte du christianisme évangé-
lique. On le blamera, peut-étre, aussi de se servir des termes
protestant et protestantisme. Il ést loin d’en méconnaitre les
inconvénients dans la science; mais est-il possible de les
effacer ? ne rappellent-ils pas une légitime protestalion contre
un usage illégitime de P'autorité ? n’affirment-ils pas, mieux que
d’autres, 'opposition au catholicisme romain, que notre théo-
logie ne saurait oublier ? Enfin, Schleiermacher souhaite que
son ceuvre, non par elle-méme, mais par les critiques qu’elle
provoquera, contribue a dégager toujours plus et 3 faire com-
prendre toujours mieux ’essence du christianisme.

La Christliche Glaube publiée, Iauteur en suivait, avec un
intérét tout paternel, les destinées : le marin, debout sur la
plage, accompagne de ses regards le navire qui prend la mer.
Schleiermacher n’avait rédigé son systeme dogmatique qu’aprées
la cinquantaine. On sait qu’il est né, & Breslau, en 1768. Ce
n’était donc point un travail de jJeunesse et, par sa nature
meéme, avec la maturité du théologien, il en contenait lesidées
les plus personnelles et les convictions les plus intimes. Aussi
bien, sa Correspondance nous livre-t-elle, quoique sobrement,
ses perplexités2. Quelques lignes, en particulier, luidonnent de

chers. 1. Band. Berlin, 1870, p. 207-420. L’auteur de l'article Schleiermacher,
dans I'Encyclopedie Lichtenberger, indique comme source le second volume de
Dilthey, qui hélas ! n’a jamais été publié.

1 Le travail parut en 1810 et en 1830. Ce livref, comme on aurait dit au sei-
ziéme siécle, rédigé en aphorismes, n’a pas plus de 145 pages. Il annonce, pour-
tant, une révolution dans ’enseignement de la théologie protestante,

2 Voir Aus Schleiermacher’s Leben, in Briefen. 4. Band, 1820-1830.



538 : D. TISSOT

longs soucis. Il s’était écrié, dans le deuxiéme de ses Discours
sur la Religion: « Offrons ensemble respectueusement une
boucle de nos cheveux & Spinoza, le saint méconnu! L’esprit
du monde le pénétrait ; 'infini était, pour son intelligence, le
commencement etla fin; l'univers, 'objet unique et éternel
de son adoration. Il contemplait, avec une sainte innocence et
une profonde humilité, son 4me dans le monde, et I'y retrou-
vait, telle qu’elle était, digne d’amour. Plein de religion et de
Saint-Esprit, il reste, & cause de cela, solitaire et sans égal;
c’est le maitre de son art, au-dessus de tous les profanes,
pn’ayant aucun disciple et, dans aucune cité, le droit de bour-
geoisiel, » A la lecture de ce passage, on ne se tint plus:
« Schleiermacher est panthéiste, c’est évident. » On Décrivit,
Pimprima et le réimprima, le mot étant commode pour mar-
quer au front le crime d’hérésie. Nous avons entendu plusd’un
honorable pasteur, qui, ne connaissant guére du grand théolo-
gien que cette phrase, le jugeait par elle, et sommairement, &
peu pres comme ces Genevois qui expriment leur opinion sur
I'ceuvre de Calvin, en disant — on voit le geste: — « 1l a fait
braler Servet; n’en parlons plus. » Il est vrai qu’ils seraient
fort embarrassés d’en parler. Schleiermacher chercha 4 s’ex-
pliquer. Dans les Erlauterungen?, dont il fit suivre la troisiéme
édition de ses Discours, il rend attentif & ce qu’il n’a pas dit et
a ce qu’ll a dit: il n’a pas dit que la vérité, en philosophie, fat
I'unité de la substance ; il n’est point spinoziste et ses travaux
suffisent & le prouver ; il a dit que, dans un temps ou le chris-
tianisme était méconnaissable, Spinoza a parlé avec l'accent
d’un esprit sincérement religieux, sans que cet esprit fat celui
du christianisme. A cet égard, il n’a rien a changer. A présent,
il le reconnait: « Dieses nun sagte ich in der ersten Ausgabe
etwas junglingsartig zwars.... » Vingt-deux ans de plus ap-
prennent a tout prédicatenr 3 penser plus sobrement et &
moins s’abandonner aux entrainements de I'éloquence de la

1 Page 52 de la Kritische Ausgabe des Reden iiber die Religion, par G.-Ch.
Bernhard Piinjer.

2 Edit. cit. p. 135, 6. .

3 Voir lettre adressée 4 Brinkmann, 19 fév. 1822, Vol, cit. p. 288.



SCHLEIERMACHER AU DT LICKE 539

chaire. Dans ses Lettres, il revient, a plusieurs reprises, sur ce
sujet et, dans une réponse 4 Delbriick (Berlin, 2 janvier 1827),
fait une déclaration catégorique : « Ich habe den Spinoza seit
ich ihn zuerst gelesen, und das ist nun funfundreissig Jahre
her, aufrichtig bewundert und geliebt, aber sein Anhinger
bin ich auch nicht einen Augenblick gewssen; und sowol mit
seiner Verherrlichung in den Reden, als mit der bekannten
Stelle in der Einleitung zu meiner Glaubenslehre, hat es genau
die Bewandniss, welche Liicke und Twesten angeben. » — Les
critiques venaient aussi d’un tout autre coté. C’était Hegel qui,
apprenant que son colléegue mettait Vessence de la religion
dans le sentiment de dépendance absolue (ou dépendance de
Dieu), avait laissé échapper cette boutade: « En ce cas, le
chien est le meilleur des chrétienst. » Partant de 13, il avait
ajouté que Schleiermacher en restait an point de vue de ceux
qu’on peut appeler nos fréres inférieurs & I'égard de Dieu.
Schleiermacher estime qu’a de telles remarques, on ne répond
que par le silence. Il a raison: s’entendre avec Hegel, était
impossible. Ce philosophe part d’un a priori, et I'a priori,
pressé avec la logique du génie, accouche d’'un systeme du
monde, de 'homme et de Dieu. C’est un admirable roman ou
la raison joue avec ses conceptions, comme ['imagination du
littérateur avec les personnes qu’il décrit, fait vivre ou mourir
dans les pages de sesréves. La boutade de Hegel était inspirée
de cette ironie brutale et presque impertinente, qui n’est pas
rare chez les Allemands. Chez nous, l'ironie prend son vol
dans un ciel plus aimable : son aile plus légére, froisse I'objet
en passant, mais ne le flétrit pas. Il est nécessaire de rappeler
que Hegel n’oubliait peut-étre pas la Dialectique? que son
colléegue professait & I’'Université — ouvrage trop peu remarqué
du public frangais — et qui n’était certes pas I'apologie du
systéme de l'identité. Les rapports, entre le théologien et le
philosophe, n’étaient point faciles. « Wir kdnnen aber wol
ziemlich sicher sein, dass diese nie an’s Brett kommen wird, »

1 Lettre adressée a K.-H. Sack. Berlin, 28 déc. 1822, passim.
2 Sdmmtliche Werke. 3. Abtheilung. 4. Band.



540 ' D. TISSOT

écrit Schleiermacher a Gass (23 juillet 1830) 1. Entre les disci-
ples, comme toujours, ¢’était moins commode encore : Marhei-
necke 2, par exemple, dont Hegel exaltait le mérite, parce qu’il
appliquait sa propre méthode & la théologie, n’éprouvait aucune
sympathie pour le maitre dont nous nous occupons. Dans le
sein méme de la Faculté, on s’observait, et Marheinecke semble
indisposé par ’ascendant de son collegue. Du reste, les amis
de Hegel, & Tubingue comme & Berlin, n’étaient guére favo-
rables & Schleiermacher. Il ne pouvait en étre autrement;
deux principes, deux écoles, deux philosophies, deux théolo-
gies. — D’autres encore prolongeaient les remarques plus ou
moins hostiles: on reproche 4 la nouvelle Dogmatique de cher-
cher son point d’appui, tantot dans les versets de ia Bible,
tantdt dans des aphorismes philosophiques ; enfin, on donne &
entendre qu’elle introduit, dans le protestantisme, une ten-
dance catholique. On comprend que Schleiermacher soit sur-
pris de ces critiques qui se croisent et s’entrecroisent. (’était
son destin. Il ’a constaté en ces termes: « So ist mir’s mit der
Theologie auch schon seit langer Zeit gegangen und ich weiss
mich zu hesinnen, dass ich in einer Viertelstunde.... von dem
einen fur einen Lavaterschen Christen,von dem anderen wenig-
stens fur einen Naturalisten, von dem dritten fir einen dog-
matischen Orthodoxen und von dem vierten...» — Toutefois, les
éloges arrivaient, et méme avec enthousiasme. Ils peuvent se
réesumer dans 'opinion d’un juge qui en vaut beaucoup d’au-
tres. De Wette, dans plusieurs de ses Lettres, souligne sa pre-
miére impression : « Die Glaubenslehre ist unstreitig nach
Calvin die erste wahrhaft systematische Dogmatik und die
Anlage und Verkniipfung des Ganzen ist meisterhaft.... » « Du
bist ein Meister | » De Wetlte regrette, pourtant, la division en
paragraphes, qui ne lui semble pas heureuse 3. Le livre s’écou-
lait. L’éditeur ne cessait de demander une seconde édition.
Schleiermacher a beaucoup de peine a se metire a ce travail:
il s’excuse par sa paresse naturelle, — on sait que les gens

1 Briefwechsel mit J.-Chr. Gass, p. 227.
2 Ph. Marheinecke (1780-1846) célébre, surtout, par ses études de Symbolique.
3 Aus Schleiermachers Leben, IV, 278,



SCHLEIERMACHER AU DT LiUICKE b4l

laborieux se plaignent seuls de ce vice, les autres en jouissent ;
— par ses hésitations, « was hilft alles Schreiben wenn Nie-
mand lesen kann? » et par le souci de réfuter toutes les objec-
tions, en étant déja convaincu qu’il en suscitera d’autres. Enfin,
sans enthousiasme aucun, il est & I'ceuvre: « das Buch mag
sich seiner Haut selbst wehren 2. » 1l le fera précéder de deux
Sendschreiben an Herrn Dr Licke, le premier, plus général,
et le second, plus spécial 3.

Premiére lettre (1829).

L’auteur constate, d’entrée, son embarras: reprendre un
livre aprés plusieurs années et conserver linspiration qui en
fait 'unité, n’est pas tache facile. Il doit s’y appliquer ; mais,
pour éviter les méprises, il importe de dire ce qu’il veut en
consentant & cette nouvelle édition.

Oubliera-t-il ses adversaires? Le penseur n’a que des colla-
borateurs ; I’écrivain, que des lecteurs, auxquels il doit re-
mettre son ouvrage aussi parfait que possible ; le chef d’école
ou de secte a, seul, des adversaires, et I'on sait qu’il ne res-
semble ni & 'un ni & 'autre. Mais on a attaqué son travail: on
a méme avancé que les conséquences en ruinaient les prin-
cipes, que la foi y devenait le jouet de la fantaisie, que le paga-
nisme s’y mélangeait avec le christianisme et que le catholi-
cisme romain y faisait sentir son influence. Et les critiques qui
ont mal compris ? Le mieux est de les renvoyer au texte, afin
qu’ils s’éclairent eux-mémes. D’autres estiment qu’ils sont en
présence d’un gnostique, d’un philosophe d’Alexandrie, d’un
disciple de Schelling, d’un éléve de Jacobi, d’'un amateur d’une
morale de moine, d’un partisan de I’école cyrénaique,... et que

1 Lettre adressée & K.-H. Sack, 11 avril 1828. Vol. cit. p. 388.

2 Lettre adressée A Blanc. 5 mai 1830, Vol. cit. p. 400.

3 Ils parurent dans les Studien und Kriftken (1829). Ils sont réimprimés dans
les Simmtliche Werke, 1. Abtheilung, 2. Band. On a pensé, avec raison, qu’ils
étaient nécessaires a I'intelligence du systéme de Schleiermach?r. Le Dr Liicke
(1791-185b), connu par son Commentar »u den Schriften des Johannes, était un
« lieber Freund, » dont le nom revient souvent dans la correspondance et qui
semble, 3 toutes les époques, étre demeuré fidéle. C’est un fait assez rare.



542 ' D. TISSOT

sais-je? Il est certain qu’on ne peut les satisfaire tous ensemble.
Quelques-uns sont plus incisifs : ils ne craignent pas de m’ac-
cuser d’étre infidéle & ma charge et 4 ma prédication. Pour le
coup, je m’arréte. Quoi donc? Jaurais été assez inintelligent
pour me perdre en ce labyrinthe de contradictions, assez peu
sérieux pour devenir frivole et assez misérable poui’ ne pas
changer de carriére !

Chose étrange, on a lu, parfois, le contraire de ce que jat
écrit : Delbriick 1, par exemple, quand il affirme que je ne mets
pas la nouvelle naissance en relation intime avec 1'kglise, et
I’école de Tibingen, représentée par son chef, F.-Ch. Baur,
guand elle trouve mon Christ idéal supérieur & mon Christ réel,
comme si mon principe n’indiquait pas déjd que I'un égale
Pautre. Elle entend que la sainteté de Jésus se transmet par
I'exemple et I’enseignement, comme si le mode que j’ai choisi,
n’était pas tout différent; elle divise ma doctrine de Dieu en
deux phases, le Dieu qui domine le temps et le Dieu qui s’y
soumet, comme si je faisais de la scolastique ; elle soupconne
qu’en prenant la vie du Sauveur pour centre, je tends & né-
gliger sa mort et, bientot, les faits eux-mémes, comme si je
séparais l'idée de la manifestation; bref, elle invente un
Schleiermacher que Schleiermacher ne connait point. A ce
bilan ajoutons Steudel 2, qui découvre de P'islamisme dansmon
analyse des rapports de la conscience inférieure avec la con-
science supérieure. Il suffit de I'adresser au texte de notre
Introduction.

En d’autres cas, la divergence entre moi et mes interlocu-
teurs est trop profonde pour disparaitre facilement. K.-G.
Bretschneider ?, je suppose, laisse échapper des observations
qui prouvent que nous ne nous entendons plus sur le sens des
mots, ni sur le sentiment, ni sur la conscience et, avant tout,
sur le role de I’idée dans la religion. Pour lui, la connaissance

1 F.-F. Delbriick (1772-1848) : Erdrterung einiger Hauptstiicke in Schl. christl.
Glaubensl. Bonn. 18217,

2 J.-Ch. Steudel (1779-1837) dont les travaux se résument dans une Glaubens™
lehre der evangelisch-protestantischen Kirche. Tiib. 1835.

3 Voir, 4 son sujet, Revue de théologie et de philosophie 1894, p. 453-454.



SCHLEIERMACHER AU D Li{iCKE 543

est 'origine, et la piété dépend de la notion de Dieu. On sait
assez que je cumbats cette méthode : je vais méme jusqu’a
admettre qu’une théorie sur Dieu peut n’avoir aucun rapport
avec la foi. Faut-il rappeler I'histoire de ce moine d’Egypte,
qui pensait qu’on doutait de I’Etre supréme tant qu’on ne se
le représentait pas corporellement? son sentiment n’était-il
pas fort supérieur 4 son idée? Et combien d’autres qui, pour
n’étre pas aussi matérialistes, ont le coeur au-dessus de I'in-
telligence ? Inversement, chez beaucoup de penseurs, I'analyse
des choses religieuses est irés développée, sans que la vie
en ait subi la plus légére influence. Les faits dictent la con-
clusion.

De Bretschneider, passons 4 H. G. Tzschirner?. Il ne veut
caractériser la piété par aucun des termes qui résument notre
vie psychologique ; mais il en découvre l'essence dans ce
qu’il appelle une disposition de lindividu. C’est, peut-étre,
affaire de mots et je substituerais celui de mon critique au
mien, c’est-d-dire au sentiment, §’il n’impliquait une ten-
dance pratique qu’il m’importe de tenir & I’écart. Plus grave
est I’hypothese de Tzschirner qui fait éclore le sentiment sous
Paction de I'idée incorporée dans une image; en ce cas, le
sentiment n’est plus primitif et 'intelligence est l'origine de la
religion. Pour moi, au contraire, celle-ci est indépendante :
elle jaillit du fonds méme de notre étre. En le répétant,
je n’enléve rvien 4 Pestime que je porte & ceux (ue je com-
bats, car &’il n’y en a que trop qui commencent la théologie
sans piété, respectons ceux dont la foi s’est fortifiée & travers
la science. Mais (u’ils n’écrivent pas I’histoire d’apres leur
hisioire! Et n’a-ton pas été jusqu’a soutenir que la religion
était fille de I’étude? On oubliait tous ceux qui ont vécu dans
I’amour du Christ sans méme supposer I’existence de la théo-
logie. Ne doit-on pas rendre grice a Dieu de ce qull s’est
révélé aux simples, qui sont les derniers dans I'ordre scien-
tifique ? et Luther n’a-t-il pas éprouvé le salut longtemps avant
d’en composer la doctrine? et notre Eglise, que serait-elle si

1 1778-1828. Briefe eines Deulschen, etc.



151773 D. TISSOT

elle ne reposait sur le christianisme du peuple, peu versé dans
la philosophie du sujet ? Moi, théologien, j’ai la joie de sentir
que ma piété est celle du troupeau; nos adversaires ne 'ont
pas, car ils vont constituant un sacerdoce de savants, une
prétrise des érudits, qui ressemble assez au clergé de Rome.
Aussi bien, la prédication est-elle, pour eux, avant tout une
instruction ; pour nous, I'instruction n’est qu’'un moyen, notre
fin étant la vie intérieure. Nous ne donnons pas un cours, du
haut de la chaire; nous appelons & la communion avec Jésus-
Christ. De méme, dans la dogmatique, il leur faut un systéme
qui engendre ou démontre la piété. Tzschirner me bladme d’in-
terdire sa méthode. Je m’en félicite, car je déclare de nouvean
qu’il n’y a, pour qui ne croit pas en Christ, aucune dogma-
tique du christianisme. A cet aveu, on s’écrie que je suis tout
pratique. Ne l'ai-je pas reconnu? A mon sens, faire de la
dogmatique en se détachant de I'histoire du christianisme, de
son existence permanente dans I’Eglise, pour s’élancer et
planer dans la spéculation, c’est ajuster des échafaudages dont
la fragilité me fait trembler. Vous n’avez pas assuré votre base
et vous élevez I’édifice! Vous avez oublié la piété au départ,
vous ne la retrouverez ni dans le voyage, ni 4 I’arrivée, et vous
déclarez alors que votre science s’en passe; gardez-la donc
dans ces régions glacées du pdle oll vous étes, mais laissez la
religion aux pauvres dwes qui ont besoin de la chaleur de
la vie. |
Dois-je repousser des reproches que je ne suppose pas avoir
mérités ? On veut que la liberté de I’homme soit détruite par
I’absolue dépendance, dans laquelle je le'place a l'égard de
Dieu. J'ai, pourtant, parlé clair. On invente un Dieu qui se
limite pour laisser place au jeu de notre initiative : la liberté
n’a plus de peine & montrer qu’elle est émancipée. Si je phi-
losophais de cette maniére, on saurait me répondre ; mais je
‘ne m’y exposerai pas, car, dans le domaine de I’expérience, je
ne trouve ni un tel Dieu, ni de tels actes, ni une telle liberté.
La liberté ne se meut pas en dehors de Dieu; par conséquent,
il faut qu’elle s’accorde avec Lui. Il y a, en ce sujet, des
malentendus. Voici Steudel qui découvre que mon point de



SCHLEIERMACHER AU DT LiiCKE 157153

vue sur le monde est déja donné dans l’absolue dépendance.
(’est bien str: une partie de ma Dogmatique n’est que le
développement de cette thése. Si jécrivais une morale chré-
tienne, il en serait de méme. Mais suit-1l de 14 que la piété
n’ait son siége plus dans le sentiment que dans lintelligence
ou la volonté? Un mot de Steudel m’explique ses objections :
il écrit! que l'absolue dépendance équivaut au destin et que
si nous nous sentons simplement exister, — stmplement n’est
pas de ma fabrique, — nous n’avons plus de moi véritable.
Bretschneider d’ajouter que mon absolue dépendance, sans
I'idée du bien, ne produirait que la crainte et ne saurait
fonder — comme si aucune théorie en avait le secret — le
christianisme. Il oublie que J’ai d@t choisir un point de départ
assez simple et assez fécond pour que l'analyse réussit a4 en
dégager les détails. N’oublie-t-il pas quelque chose encore
quand il avance que nous sommes aussi absolument dépen-
dants & I’égard de certains effets de la nature, puisque nous ne
pouvons nous y soustraire ? Sans doute, on géle ou l'on trans-
pire, la volonté n’y peut rien ; mais il est évident que le monde
créé est limité , que son action sur nous l'est dés lors, et que
rien, dans ce domaine, n’a le caractére absolu. On me réserve
une surprise : j'indique les obstacles qui génent I’épanouisse-
ment de la conscience de Dieu, on en conclut que je considére
Pexistence dans le temps comme la chute. J’avais cru marcher
toujours sur le terrain de I’expérience et le dire par mon
épigraphe d’Anselme, le prouver par ma méthode, par mon
étude du péché originel, — qu’'on a méme appelée empirique
— de la rédemption, bref de tous les faits chrétiens qui se
succédent en nous, et I’on me range dans cette école spécula-
tive ou je ferais si pauvre figure ! Ah, s'écrie-t-on, votre pro-
testation est sincére; mais le =mparov Yeidoc est la confusion
de votre conscience de Dieu avec la conscience de Dieu. La
confusion ? Examinons. Pour étre précis, jécris: conscience
de soi, conscience du monde, conscience de Dieu; est-ce que
le mot n’a pas le méme sens, dans les trois cas? On suppose

1 Tiib. Zeitschr., I, p. 100,
THEOL. ET PHIL, 1896 26



H46 D. TISSOT

le contraire et 'on entend que ma conscience de Dieu est
Dieu. Autant vaudrait dire que ma conscience du monde est
le monde, et ma conscience du Christ, le Christ. Le sourire
accueillerait de telles assertions. Qu’on ne me les préte donc
pas ! Je suis condamné & étre mal compris : quand je parle de
'idée, on en appelle & I’histoire ; quand je parle de Ihistoire
on en appelle & I’idée. Personne plus que C.-J. Braniss? n’use
de ce procédé. Malgré ma reconnaissance pour l'auteur, il me
permettra de replacer ’accent au bon endroit. Si Jésus est le
Sauveur, c’est qu’il porte en lui la plénitude de la rédemption;
si Jésus est ’homme, c’est qu’il a passé par les phases du dé-
veloppement de 'homme. Voild mes théses, appuyées sur les
textes. En résulte-t-il, comme on linsinue, la nécessité du
péché dans le Fils de Dieu? En aucune fagon: un effort n’est
pas un combat; un progrés, pas une lutte. En résulte-t-il
encore que, chez I'auteur du salut, la puissance de le réaliser
et de le répandre, n’existit qu'au minimum ? Cela est contre
toute ma pensée, et, laissez-moi ajouter, toute la doctrine de
I’Eglise. Cette supposition enléverait au Rédempteur sa vertu
propre et le réduirait au role de primus inter pares, dans une
ceuvre qu’il aurait seulement commencée.

Plus j'y réfléchis, plus les critiques me semblent porter sur-
tout sur mon panthéisme. Le mot est grave. Que lui opposer ?
Mes protestations? On ne les recoit pas. Tzschirner parle de
I'accusation comme reconnue par tous et apporte en témoignage
mes principes esthétiques. Mais oli me retrouver dans ce mé-
lange de Schelling et de Spinoza ? Un autre me blame de compo-
ser, avec le panthéisme et le christianisme, une philosophie, moi
qui n’ai cessé d’écrire que la religion est indépendante de toute
philosophie. Bretschneidér, Marheinecke et méme Hasel, me
taxent de disciple de Schelling, cherchent, dans les évolutions
du monde, ma notion du Dieu qui devient et, dans les conflits
de l'absolu avec l'individuel, mon explication du mal. Cest
ingénieux : mais les termes ne sont pas les miens et ne se

1 17921873, Ueber Schl. Glaubenslehre, ein kritischer Versuch. Berlin, 1824.
2 Karl Hase (1800-1890), professeur & Iéna, auteur de travaux critiques, polé-
miques et historiques.



SCHLEIERMACHER AU D* LiiCKE b4

prétent nullement & rendre mes idées. Un théologien du Wur-
temberg a é1é jusqu’a me faire dire que, le divin étant le fonds
des choses, la vie nait de la coopération des forces d’attraction
et d’expansion. Entre ces hypothéses, il faudrait, au moins,
choisir, car elles ne se concilient guére ; moi, je n’ai point cet
embarras, n’ayant énoncé ni 'une ni lautre. Il me souvient
du deuxiéme de mes Discours sur la Religion, ou jaffirme que
Dieu est I'unité absolue, qu’aucune distinction ne subsiste en
Lui, mais que son ceuvre se divise & l'infini. N’est-ce pas clair ?
On se rejette sur I'lntroduction 4 ma Dogmatique, J'ai affirmé, en
effet, que le panthéisme peut s’allier a la piété 1. Aussitot, un
autre critique revient & mon deuxiéme Discours sur la Religion,
en isole certaine phrase sur SpinozaZ2 en ayant soin de la déta-
cher du contexte, et s'écrie victorieusement : «edpmxa! Qu’est-il
besoin de plus? Schleiermacher n’est-il pas panthéiste ? » Il faut
m’abandonner a4 ma destinée: étre pris pour ce que je ne suis
pas. Encore une fois, dans le passage incriminé, je parlais,
non d’une forme de la religion, — puisque je reconnais que le
panthéisme n’en donne aucune — mais du sentiment religieux.
Faudrait-il répondre & tous mes contradicteurs? Des volumes
n’y suffiraient point. D’ailleurs, j’ai écrit mille fois que je me
tenais & I’écart des systemes philosophiques et ne cherchais qu’a
analyser I’ame chrétienne. Et 'on m’entraine ou vers Spinoza
ou vers Fichte! Je me console en me répétant que je suis aussi
peu partisan du principe du premier que de celui du second.
Ma Dogmatique ne le prouve-t-elle pas? les parties en sont-
elles séparables? la grice n’y est-elle pas accentuée? la liberté
ménagée ? Delbriick, — auquel je songe, — a, cependant, un
avantage sur moi: a l'occasion, il parle en vers, et moi, je ne

1 Cf. Premiére édition 15, 5. Schleiermacher répétera dans la seconde: § 8.
Rem. 2 : « Le panthéisme est, plus que d’autres croyances, le résultat de la spé-
culation ; cela n’empéche point que, si I'on entend par panthéisme non une
négation déguisée du théisme, mais une sorte de théisme, il ne puisse s'allier
avee la piété, & tous ses degrés... En tout cas, la différence entre un Dieu en
dehors ou au-dessus du monde et un Dieu dans le monde, ne se comprend pas,
puisqu’il est impossible de parler de lieu, & propos de Dieu, sans attenter a sa
toute-présence. »

2 V. ci-devant a p. 538.



Hi8 D. TISSOT

parle qu'en prose. J’essaie de montrer & mon correspondant,
dans une lettre toute simple, que sa doctrine est pleine d’in-
conséquences ; on me répond, par la voie de 'imprimeur, que
je suis un bel esprit, un Spinoziste manqué. Il est vrai que
mes argumen'ts ne sont pas de la torce des siens, témoin celui-
ci: avoir créé deés 1’éternité ou n’avoir rien créé, c’est tout un.
Delbriick continue: le monde est une ceuvre aceidentelle de
Dieu; ceux qui ne l'admettent pas sont panthéistes. A ce
compte, le nombre en est grand. Pour moi, les partisans du
malheureux adjectif souligné, je les appelle athées. En défini-
tive, on prolonge, & mon égard, une méprise. L’origine en est
dans 1'exemple de Spinoza, que je n’ai pas craint d’invoquer,
pour plaider, par sa religion, contre les détracteurs de la reli-
gion. Ah ! si j’étais des prudents de ce monde, je me serais
gardé de prononcer ce nom ; mais, Dieu soit loué, je ne con-
nais pas l'art des petits calculs. On m’en a puni. Un seul
chatiment m’eit été sensible, ce serait d’avoir contribué a atti-
rer mes auditeurs et mes lecteurs au systéme de la natura na-
turans et de la natura naturate. Un tel résultat, contraire 4 mes
désirs, m’efit douloureusement surpris; mais a-t-il été produit ?
Il ne semble guére. Peut-étre plutdt en ai-je réveillé quelques-
uns de l'indifférence; en ai-je amené quelques autres i jeter
sur la piété un regard qui n’était plus celui du dédain. En ce
cas, je ne me repens point. Quant & ma Dogmatique, sil'on y
a découvert des traces de panthéisme, c’est qu’'on a mal com-
pris ma méthode. Il faut 'imprimer en grosses lettres: je pars
de cette conscience de Dieu que tous, sous l'influence du
Christ et de I'Eglise, nous portons en nous; j'en étudie les
phénomeénes et recueille ce qu’ils me livrent, Mes dogmes
n’en sont que 'expression. Est-ce un procédé spéculatif ? Non
certes. Je n’ai voulu, en aucune fagon, m’appuyer sur la cons-
cience comme sur un piédestal, afin de m’élancer dans les
espaces de 'abstraction ; je n’ai jamais cherché & puiser dans
notre sentiment de Dieu, pour en extraire une théorie sur
Dieu. On m’a prété cette intention. Je I'ignore complétement et
me joins, avec joie, & la protestation de mon ami K. E. Nitzsch1,

1 1787-1868. Ses principaux ouvrages sont: System der christlichen Lehre ;
System der praktischen Theologle.



SCHLEIERMACHER AU DT LiICKE 549

I’homme dont, entre tous mes critiques, I’éloge et le blame
m’importent le plus. Ma pensée n’a rien de commun avec la
prétendue théologie rationnelle. Celle-ci transmet, au nom de
I’Eglise, un enseignement sur Dieu et ses attributs qui n’est
quun écho des idées de Leibnitz et de Wolf, autorisées de
quelques versets de ’Ancien Testament, dont le sens a changé
en changeant de contexte. L’illusion a facilité, en Allemagne,
le succés de 'athéisme francais du XVIIIe siécle. Cette école
n’a jamais été la mienne: ma piété, dans 'enfance, ma religion,
dans la jeunesse, n’ont eu besoin, pour se développer, ni des
raisonnements de certains catéchismes, ni des formes théocra-
tiques du judaisme. Ces deux pédagogues ne m’ont charmé a
aucune époque. Ma prédication l'indiquait et et suffi 4 le
prouver, si je n’avais été appelé au professorat. Dans cette
nouvelle vocation, j’ai donné en pleine sincérité ce que j’avais
donné ailleurs. Sans doute, remarque-t-on, mais c’est de ’hé-
térodoxie. Que m’importe? L’hétérodoxie d’aujourd’hui sera
orthodoxie demain. J’en at le pressentiment. Plus la philoso-
phie travaille & absorber le christianisme, plus la vie religieuse
doit rester indépendante de la spéculation ; plus les théologiens
répétent le passé, plus les chrétiens ont & affirmer que la foi
au Sauveur rajeunit tout. Laissons les vieilles formules, parce
qu’elles sont vieillies. Cherchons la vie ou est la vie. Ne com-
posons pas un systéeme avec les souvenirs d’'une époque anté-
rieure au Sauveur et avec les rudiments d’'une philosophie
sans rapport avec la Rédemption.

(A suivre prochainement, la seconde lettre au Dr Licke.)




	Schleiermacher au Dr. Lücke

