Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 29 (1896)

Artikel: A propos d'une dogmatique

Autor: Emery, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379610

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE*

PAR

LOUIS EMERY

M. Jules Bovon est de ceux « dont un ferme dessein emplit
Iame et le front. » En octobre 1892, il signait la préface qui
figure en téte de son grand ouvrage sur la rédemption; et dés
lors, chaque printemps nous a apporté un gros et solide volume
de cing & six cents pages, fort bien imprimé, et o1 ’abondance
des matieres, le soin apporté 4 leur classification, ’agrément
du style, la vivacité de la pensée, 1'exactitude de la documen-
tation concourent a former une lecture extrémement substan-
tielle et profitable. Invité par l'auteur & apprécier sa dogma-
tique dans cette Revue, je me sens doublement heureux de pou-
voir commencer cette étude critique en joignant mes sincéres
félicitations et remerciements & ceux qu'il a déja recus de di-
vers cOtés. Outre, en effet, le profit personnel que j’ai retiré
de I’étude attentive de l'ouvrage dogmatique de M. Bovon, j’ai
eu grand plaisir et reconnaissance 4 constater — comme pro-
fesseur de ’Université de Lausanne — que c’est 4 celle-ci et
4 sa Faculté de théologie gqu’est dédiée cette dogmatique. Le
premier docteur en théologie de I'Université de Lausanne a
promptement et largement payé son bonnet de docteur. Puisse-
t-il le porter pendant de longues années, et avoir le plaisir, non
seulement de mener & bonne fin I'impression de sa Morale, mais
aussi de pouvoir donner un jour une seconde édition de son
ouvrage tout entier.

1 Dogmatique chrétienne, tome Ier, 1895, tome II, 1896. Lausanne, Georges
Bridel et Cie éditeurs.



448 LOUIS EMERY

Ce n’est pas que nous pulssions souscrire sans reéserve
I’ceuvre dogmatique de notre distingué colléegue de la Faculté
libre. Nous aurons, au contraire, maintes fois ’occasion de si-
gnaler des points oi1, d’accord avec lui dans la détermination
des faits chrétiens i interpréter, notre formule dogmatique
differe sensiblement de la sienne. Nous aurons également lieu
de relever plus d’une inconséquence dans les applications de
la méthode dogmatique de notre auteur. (’est dire (ue, tout
en souhaitant & son ouvrage un accueil empressé, permettant
Papparition d’une nouvelle édition dans un temps relativement
court, nous espérons que cette seconde édition, sans étre aug-
mentée, sera pourtant notablement transformée. Mais le grand
mérite de la dogmatique de M. Bovon, c’est d’avoir marqué
— avec plus de clarté et d’impartialité que feu M. Gretillat —
a propos de chaque question dogmatique, les solutions en pré-
sence et d’en avoir montré le fort et le faible avec beaucoup de
perspicacité. Par 14, cet ouvrage est trés propre 4 orienter le
lecteur, et spécialement I’étudiant en théologie, dans I'étude
des questions dogmatiques, en méme temps qu’il sert a déblayer
le terrain sur iequel doit s’élever le nouvel édifice dogmatique
du protestantisme de notre époque. Mais M. Bovon ne s’en est
pas tenu la; 1l a essayé — souvent avec bonheur, parfois avec
une circonspection un peu excessive — d’apporter des maté-
riaux & la construction de ce nouvel édifice. Il s’est efforcé de
donner lui-méme sa formule dogmatique des faits chrétiens, et
sur plus d’un point nous aurons lieu de I’en féliciter. La chris-
tologie, en particulier, nous a paru particulierement bien traitée.
Somme toute, cependant, la dogmatique de M. Bovon n’aura
pas sur le développement et la pensée théologique dans le sein
du protestantisme francgais I'action décisive que nous en atten-
dions. Elle est essentiellement une dogmatique de transition,
destinée & faciliter le passage de la dogmatique ecclésiastique
orthodoxe a la dogmatique nouvelle franchement basée sur la
méthode expérimentale.

Ce caractére, qui a certainement sa grande utilité, nous pa-
rait tenir soit & notre temps lui-méme, — le travail de recon-
struction dogmatique n’est pas encore achevé, — soit ala per-



A PROPOS D’'UNE DOGMATIQUE 449

sonnalité méme de 'autear. Esprit pondéré, prudent, soucieux
de ne pas effaroucher le lecteur, habile &4 saisir le point faible
de chaque théorie, M. Bovon a le défaut de ses qualités: il lui
manque I'audace et la hardiesse de la pensée. Dans sa crainte
de négliger un des éléments de la question a résoudre, il lui
arrive quelquefois de ne pas donner de solution, ou, du moins,
de la donner d’'une maniére trop discréte. Cette maniére d’agir
a son avantage: elle permet d’insinuer plus d’une réflexion,
plus d’une idée nouvelle dont le brusque et précis énoncé au-
rait dés ’abord choqué le lecteur. Il est certain, & cet égard,
que la dogmatique de M. Bovon rendra de précieux services, en
habituant un certain public & voir certaines questions dogma-
tiques sous une face nouvelle. Mais I’inconvénient de cette mé-
thode, c'est de jeter sur ’ensemble de la pensée une certaine
brume grisaille, qui en adoucit trop les contours et empéche
de la saisir dans son unité et son originalité, Ceci dit, passons
a 'examen de l'ouvrage, en nous arrétant spécialement aux
théses ol l'auteur et son critique différent d’avis. Quand il s’agit
d’un ouvrage de valeur, traitant des questions les plus impor-
tantes aux yeux du chrétien, il nous parait que c’est 14 la ma-
niére la plus respectueuse et la plus utile de 'apprécier; cela
vaut mieux que quelques louanges banales, quoique sinceéres.
Je m’en vais donc exposer trés succinctement les pensées de
notre auteur, pour autant que leur résumé sera nécessaire pour
faire comprendre mes remarques. Tout naturellement, je m’ar-
réterai relativement davantage sur l'introduction que sur les
autres parties de la dogmatique, vu 'importance des définitions
fondamentales et des questions de méthode.

INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE
CHAPITRE PREMIER
Le dogme et la dogmatique.

Tout systéme quelconque doit nécessairement partir d’une
donnée premiére considérée comme évidente par elle-méme.
La dogmatique est la science des dogmes, telle est la donnée
premiére dont part M. Bovon. La premiére question qui se pose



450 LOUIS EMERY

ainsi devant lui est: «Qu’est-ce qu'un dogme? » Le dogme est une
vérité religieuse qui s'impose d’elle-méme et par elle-méme
aux consciences et aux esprits. La tiche de la théologie est de
formuler un dogme de cette nature, olt viendrait se résumer
tout ce qu’il y ade vraiment central dans I’Evangile. Mais comme
Jésus a apporté au monde, non un systéme, mais une vie, il
faut que le dogmaticien, pour s’acquitter de la tiche ci-dessus,
détermine préalablement les relations de la vérité et de la vie.

En soi, la vie produite par Jésus, la vie chrétienne, est indé-
finissable. On ne peut que la constater par ses effets, dont les
premiers sont des sentiments: paix, joie, amour. Mais le senti-
ment, quelque intense qu’il puisse étre, est, par nature, fugitif
et changeant d’un coté, personnel et intransmissible de I’autre.
Qu’est-ce qui le rendra stable et transmissible?... Pas la vo-
lonté, qui, elle, se borne a le fortifier et & le manifester par la
conduite, mais Vintelligence. La pensée, en effet, I'expression
précise d’'un fait, est stable, et, & proportion de sa clarté,
communicable & autrui. C’est ainsi que les sentiments chrétiens,
indice de la présence en nous de la vie chrétienne, prennent
conscience d’eux-mémes dans la pensée par laquelle ils s’affir-
ment et se communiquent. La vie chrétienne se traduit ainsi a
nous-méme et a autrui sous la forme de la vérité.

— 1l semblerait d’aprés cela que la vérité chrétienne consis-
tera dans I’ensemble des pensées par lesquelles nous exprimons
et manifestons nos sentiments chrétiens. Ce n’est pas ainsi que
Pentend Tauteur, car il poursuit son exposé en demandant:
« Qu’est-ce que cette vérité 7 » et en répondant comme suit:
La vie chrétienne a pour point de départ 'intervention per-
sonnelle d’un principe divin, qui se manifeste & nous sous une
double série de faits paralléles: faits historiques, Jésus et
Pceuvre qu’il a accomplie; faits psychologiques, expériences
de cette ceuvre chez les rachetés da Sauveur. Ces deux sortes
de faits pouvant étre objet de connaissance, la vérité chrétienne
sera donc Uexpression théorique des faits que lUobservation
religieuse nous révéle (I, 18)1,

1 Lorsque nous faisons des renvois 4 'ouvrage de I'auteur, le premier chiffre,
romain, indique le numéro du volume, et le chiffre arabe la page.



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 451

N’avons-nous pas affaire & deux significations différentes du
mot de vérité ? Tout & I'heure, c¢’était I’expression consciente
de nos sentiments chrétiens, paix joie, amour, repentir, etc.,
donc des faits internes, psychologiques. Maintenant, c’est 1’ex-
pression théorique soit de ces faits psychologiques, soit des faits
historiques dont se composent la vie et 'ceuvre de Jésus. La -
premiére de ces deux significations est au fond la seule qui
corresponde 4 l’exposé psychologique qui précéde. Mais l'au-
teur, instruit par ’exemple de Schleiermacher, et ne voulant pas
borner la dogmatique 4 ’exposition didactique d’états de con-
science, donc a quelque chose de purement subjectif, a voulu,
avec raison du reste, faire entrer dans le concept de la vérité
chrétienne les faits historiques qui sont & la base de la vie
chrétienne. Seulement, il le fait, qu’il me pardonne I'expres-
sion, par un tour de passe-passe.

Un autre point nous a frappé dans ce chapitre sur la vie et
la vérité, c’est I'affirmation que la pensée donne seule a la vie
chrétienne le pouvoir de s’entretenir et de se communiquer
(I, 19). Nous ne pouvons, quant & nous, souscrire & ce juge-
ment. Les sentiments spécifiquement chrétiens, comme du
reste nos sentiments en général, ne se traduisent-ils pas déja
d’une maniere trés claire et trés communicative par notre atti-
tude, nos gestes, notre expression de figure, nos actes surtout?
La tristesse comme la joie, la sévérité comme 'amour n’ont-ils
rien de contagieux ? La prédication de I’Evangile la plus per-
suasive et la plus efficace, n’est-ce pas, en définitive celle d’'une
vie vraiment chrétienne? N’est-ce pas par la surtout que le
Christ a subjugué les consciences et les cceurs? Et si les
chrétiens de tous les siécles avaient aussi bien vécu que
préché le christianisme, I'action de celui-ci n’aurait-elle pas
été singulidrement plus profonde et plus profitable ? Certes
je ne veux pas méconnaitre I'importance et la nécessité pour
la vie chrétienne de se manifester sous la forme intellectuelle
de la pensée, de la vérité, mais il est encore plus important
et plus nécessaire & son entretien et 4 son expamsion de se
manifester sous la forme pratique de laction. (Cf. Jean XIII,

35; XVII, 20-23.)



452 : LOUIS EMERY

— Poursuivons notre analyse. La vérité chrétienne, profonde
et sublime entre toutes, peut s’exprimer de trois maniéres
différentes : 1 par I'image ou le symbole ; 2° par I’opinion, qui
est une idée insuffisamment murie ; 3° par la pensée réfléchie
et raisonnée. Lorsque le croyant est arrivé & formuler la vérité
chrétienne dans une pensée réfléchie et raisonnée, lorsqu’une
telle formule en vient & acquérir, par la force de démonstration
qui lui est propre, ’approbation officieuse et officielle des fidéles
d’une Eglise, la vérité chrétienne ainsi présentée recoit le nom
de dogme. Le dogme évangélique, dira ainsi M. Bovon, c’est la
vérité en Jésus-Christ formulée et revétue de Uautorité divine
que lut donne la foi chrétienne. Ainsi compris, le dogme ra-
méne le christianisme & un certain nornbre de propositions, qui
en sont comme la substance et le résumé didactique. Sans
doute la vie divine débordera toujours le cadre des formules
humaines, mais le dogme marque le coté par lequel la vérité
salutaire se laisse saisir. Voilda pourquoi, tandis que la vérite,
en tant qu’expression immédiate du fait chrétien, demeure
permanente & travers les 4ges, les dogmes, qui sont les essais
de la formuler, varient d’un siécle & l'autre. Ajoutons que le
méme besoin qui pousse le croyant & formuler la vérité chré-
tienne au moyen de dogmes, le pousse également & ramener
ces dogmes & l'unité, & en faire la synthése. Cette unification
constitue la tdche de la dogmatique.

— Javoue ne pas goliter beaucoup la définition ci-dessus du
dogme évangélique, parce que je ne la trouve pas assez claire
et précise. D’abord il ne me parait pas trés exact au point de
vue de la terminologie, de dire du dogme (au singulier) qu’il
est la vérité chrétienne formulée, etc. N’est-ce pas plutot I'en-
semble des dogmes, la dogmatique, qui constitue la formule
scientifique de la vérité chrétienne, tandis que le dogme, un
dogme, est la formule d’'un fragment de cette vérité, d’'un des
faits historiques ou psychologiques qui composent cette vérité?
Mais ce que je ne comprends guére dauns cette définition du
dogme, c’est cette expression « revétue de 'autorité divine que
lui donne la foi chrétienne. » Je suppose que M. Bovon a voulu
dire par 1A qu'une formule théorique n’est revétue de son



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 453

autorité, n’est sacrée dogme, que lorsqu’elle est reconnue
par les croyants comme partie intégrante de la vérité chré-
tienne, et voici sans doute pourquoi notre collégue s’esl
exprimé de la sorte: repoussant la notion eecclésiastique du
dogme, n’admettant pas davantage qu’on puisse désigner par
ce terme la formule d’une conviction purement personnelle,
il a pris une voie inlermédiaire, mais au déiriment de la pré-
cision. Combien faut-il, en effet, de croyants pour recon-
naitre une autorité divine & telle ou telle proposition élaborée
par un théologien? M. Bovon ne le dit pas, parce qu’il ne
saurait le dire, du moment qu’il ne veut pas de dogme officiel!.
Et puis que signifie ce terme d'autorité divine? Dans nos
Eglises protestantes modernes, pouvons-nous reconnaitre une
autorité divine & un dogme formulé par des hommes, alors
méme que ce dogme exprimerait parfaitement bien notre expé-
rience religieuse ? Poser la question c’est la résoudre négative-
ment et nous sommes certain que M. Bovon est de notre avis.
Mais alors sa définition est & revoir. Nous croyons d’ailleurs qu'’il
vaut mieux s’en tenir soit & la notion ecclésiastique et officielle
du dogme, soit & sa notion franchement individualiste. A vou-
loir maintenir le caractére social du dogme et & renoncer en
méme temps 4 son caractére officiel, on se crée une difficulte,
celle de savoir &4 quel moment il est permis d’appeler dogme
une thése théologique qui compte dans une Eglise un certain
nombre de partisans. Par exemple la doctrine de la kénose, ou
celle de la naissance naturelle de Jésus-Christ, constituent-elles

des dogmes a I’heure qu’il est pour nos Eglises de la Suisse
romande ?

1 Cf. p. 11 ol le dogme officiel ecelésiastique est taxé d’anachronisme a notre
époque. Cependant, p. 25, M. Bovon écrit : « Si une telle formule en vient & ac-
quérir, de par la force de démonstration qui lui est propre, 'approbation des
fideles, ou bien si cet assentiment est conslaté ef sanctionné par une décision

ecclésiastique officielle, la vérité chrétienne ainsi présentée regoit le nom de
dogme. »



454 LOUIs EMERY

CHAPITRE II
Méthode de la dogmatique.

La premiére question de méthode a élucider est de savoir ol
le dogmaticien puisera la vérité chrétienne qu’il a a formuler
en dogmes, puis a systématiser. M. Bovon repousse les deux
solutions de la dogmatique ecclésiastique et de la dogmatique
biblique par une argumentation singuliérement difficile & réfu-
ter. Sa dogmatique sera une dogmatique chrétienne, en ce sens
qu’elle aura pour centre Jésus-Christ; son objet sera de s’em-
parer de la personue du Christ pour en mettre au jour les
richesses et pour développer I'Evangile en le rattachant a ce
grand principe générateur. C’est ainsi que M. Bovon estime
pouvoir résumer ’Evangile dans la formule suivante : réalisa-
tion du royaume de Dieu dans le monde par la foi personnelle
en Jésus-Christ Fils de Dieu (1, 67). C’est cette formule, dont
la vérité s’impose par expérience & tout croyant sincére, qui
servira & apprécier soit les tendances diverses qui se sont pro-
duites dans I’Eglise, soit I'Ecriture elle-méme, en permettant
d’y distinguer entre I’essentiel et I’accessoire.

—Jereléveici une certaine indécision dans la détermination de
la matiére de la dogmatique. Dans le chapitre Ier, la vérité qu’il
s’agissait d’exposer c¢’était la vie chrétienne prenant conscience
d’elle-méme par le moyen de la pensée 1, Ici, ¢’est Jésus, c’est
PEvangile tel que la Bible le fait connaitre, Evangile résumé
dans une formule dont la vérité s'impose au chrétien par la
force de conviction qui lui est propre, formule donc qui est
tirée non de la Bible, mais de ’expérience chrétienne. Cette
indétermination nous parait marquer tout le chapitre consacré
a4 laméthode. Ainsi, aprés I'énoncé de la formule destinée 4 ser-
vir a la fois de résumé dogmatique de la vérité chrétienne et de
critére dans 'appréciation des enseignements ecclésiastiques
et bibliques, on s’attend & voir l'auteur énoncer son plan et
entrer en matiére. Mais point. Au lieu de cela, nous lisons

1 Cf. p. 18, en particulier cette phrase-ci: « La vérité chrétienne sera donc
Pexpression théorique des faits que I'observation religieuse nous révéle. »



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 455

page 78 : «...Autre est la certitude du salut, autre est la convic-
tion scientifique de ’homme qui se rend compte & lui-méme de
sa foi et qui 'explique & d’autres. Quel est donc le fondement
d’une telle science de la vérité? » Et la-dessus M. Bovon se met
4 exposer, — avec beaucoup de netteté d’ailleurs, — quels sont
les procedés de la science expérimentale, puis & montrer que
I’Evangile pouvant étre un objet d’expérimentation, la dogma-
tique a droit au titre de science si elle emploie la méthode expé-
rimentale. ’

Or ’examen d’une telle question est-elle bien du ressort de la
dogmatique chrétienne? Ne reléve-t-elle pas plutot de 'apolo-
gétique ? La tache de la dogmatique, telle que I'entend M. Bo-
vonl, étant de faire la synthése des dogmes, d’exposer dog-
matiquement et synthétiquement la vérité chrétienne, elle n’a
pas & démontrer, — au sens large du terme, — la vérité de la
doctrine chrétienne ; ce qu’elle doit faire, par contre, c’est de
démontrer le caractére chrétien des dogmes qu’elle met en
ligne. Or M. Bovon a déja énoncé et justifié le principe qui lui
servira a cet effet de critére : ¢’est la formule que nous avons
soulignée & la page précédente et qui nous parait parfaitement
appropriée & sa tiche. Au lieu de s’y tenir, M. Bovon va nous
donner, quelques pages plus loin, un autre critére pour ap-
précier le caractére plus ou moins chrétien des dogmes. Apres
avoir fait remarquer que, pour étre fidéle 4 la méthode expéri-
mentale, le dogmaticien doits’en tenir & I’étude des faits et que
les faits chrétiens sont, les uns d’ordre historique, les autres
d’ordre psvchologique, notre auteur ajoute : « La religion ré-
vélée a été, dés la période ancienne, I'objet d’'une élaboration
théorique dont la science contemporaine a mis au jour les
résultats principaux. La dogmatique ne saurait négliger les so-
lutions proposées; c’est méme de la qu’elle partira naturelle-
ment dans son travail. Seulement pour en apprécier le caractére
chrétien elle les jugera d’aprés un double principe. En pre-
mier lieu, ces dogmes ou ces systémes sont-ils conforres au
christianisme des origines ? Ensuite, répondent-ils & quelque

1 Nous ne disons pas « telle que l'a définie M. Bovon, » car & proprement
parler M. Bovon ne donne pas de définition de la dogmatique. Cf. p. 30.



456 ' LOUIS EMERY

besoin de la conscience chrétienne actuelle? Sont-ils de nature
a éclairer le fidéle en développant sa vie?» (I, 97-98).

Ainsi nous avons maintenant deux normes, deux critéres, —
historique et psychologique, — pour présider au triage des pro-
positions dogmatiques. D’autre part, page 410 du tome I, nous
lisons ce qui suit: « En conséquence, pour apprécier cetle ma-
niére de voir (il s’agit de la théorie ecclésiastique du péché ori-
ginel) nous aurons a rechercher non seulement dans quelle
mesure elle rend compte des faits, mais aussi jusqu’a quel point
elle est conforme aux enseignements de I'Ecriture. Criterium
scientifique et principe biblique, telles sont les deux régles que
nous suivrons, selon notre méthode constante, dans I’étude de
ce sujet. » N’avons-nous pas la, en réalité, non pas deux cri-
téres, mais trois : critére scientifique, critére biblique ou histo-
rique, critére psychologique et pratique ? Nous n’en faisons pas
une critique a 'auteur, car nous les estimons nécessaires tous
les trois & une dogmatique chrétienne, mais nous aurions aimé
qu’ils fussent nettement indiqués tous les trois dans le chapitre
consacré a la méthode.

Ces trois critéres sont, disons-nous, nécessaires a4 1’élabora-
tion d’'une dogmatique chrétienne. Pour avoir droit de cité dans
celle-ci, toute proposition doit justifier :

10 Qu’elle ne contredit pas les faits, qu’elle en rend compte :
critére scientifique.

20 Qu’elle a droit au titre de chrétienne, qu’elle est conforme
au christianisme authentique: norme historique ou biblique.

30 Qu’elle répond a quelque besoin de la conscience chré-
tienne actuelle, qu’elle est de nature &4 éclairer le fidéle et A
développer sa vie spirituelle : critere psychologique ou pratique.

Voyons maintenant 'emploi fait par M. Bovon de ces trois
critéres. Sur le premier je n’ai aucune remarque a faire, mais
I’emploi fait des deux autres me force 4 diverses observations.
Tout d’abord sur la détermination du critére biblique ou histo-
rique plane une certaine indécision. D’apreés les pages 65 a 72,
nous pensions que M. Bovon voulait prendre comme critére
historique une formule qui lui parit exprimer avec précision
et exactitude la substance centrale du christianisme, la moelle



A PROPOS D' UNE DOGMATIQUE 457

de ’Evangile de Jésus-Christ, et nous croyions que c’était dans
cette intention qu’il s’était donné la peine de condenser I’Evan-
gile dans cette thése : réalisation du royaume de Dieu dans le
monde par la foi personnelle en Jésus- Christ, le Fils unique du
Peére. A la page 98 nous constatons, au contraire, que la norme
historique c’est le christianisme des origines, c'est ’enseigne-
ment du Sauveur et des apotres. Voilad un critére bien malaisé
a employer. M. Bovon nous dit bien qu’il a exposé en détail ce
christianisme des origines dans sa Théologie biblique du Nou-
veau Testament, et que sur chaque point essentiel il va, dans
sa dogmatique, résumer la vérité contenue dans I’Ecriture.
(’est vrai, mais c’est précisément cette étude antérieure du
christianisme des origines qui a fait voir en lui des éléments
trés divers, qui ne sont pas tous réductibles & 'unité. Quelle
notion de la foi faudra-t-il adopter ? Celle de Jacques ou celle
de Paul ? — Ou est la vraie pensée du Seigneur ? Dans les synop-
tiques ou dans le quatriéme évangile ? — Comment expliquer le
caractére unique du Sauveur ? Par la préexistence avec Paul et
Jean, ou par une naissance extraordinaire avec Matthieu et Luc,
ou par une onction particuliére d’Esprit Saint avec Pierre? — Le
christianisme des origines renferme une démenologie trés déve-
loppée ; cette démonologie devra-t-elle prendre place dans la
dogmatique? On le voit, pour résoudre toutes ces questions, il
faut bien en revenir 4 une formule précise dans laquelle le
dogmaticien ait cherché a condenser le plus heureusement pos-
sible ce qui lui parait le ceuntre, le nerf, la substance de I'Evan-
gile, de maniére 4 avoir un point de direction dans sa marche.

M. Bovon a trés bien relevé la nécessité d’un critére psycho-
logique et pratique. « S’en tenir & la simple juxtaposition des
éléments bibliques, ce serait faire dela dogmatique une science
historique, ce serait oublier cette vérité essentielle — fondée
sur ’Ecriture elle-méme — c’est que, dans la vie religieuse,
nous ne pouvons nous contenter des expériences faites par
d’autres, pas méme par les apdtres de Jésus-Christ. Nous de-
vons recevoir chacun pour soi le contenu de la révélation salu-
taire: c’est 14 la source de lactivité du fideéle, c’est aussi le
point de départ du travail de pensée auquel se livre le théolo-

THEOL. ET PHIL. 1896 30



458 LOUIS EMERY

gien » (I, 102). Ailleurs (II, 561), rappelant un mot de Vinet:
« Toute connaissance doit étre une connaissance humaine, »
M. Bovon ajoute avec raison: « Nous ne possédons que ce que
nous avons saisi pour 'incorporer a notre vie et le faire péné-
trer dans notre esprit.» Mais M. Bovon n’a pas toujours fait de
ce critére 'usage qu’il convenait. Cela nous a surtout frappé
dans 'angélologie et la démonologie. Sur le premier point,
I’auteur fait les déclarations suivantes: « Le probléme se pose
avant tout sur le terrain biblique, car en cette matiére la
preuve expérimentale directe fait défaut.... Mais si, dans la dis-
cussion de ce point, la preuve d’expérience ne donne rien de
certain, reste 'argument tiré de I'Ecriture (I. 295-296). » Eh
bien, au nom de la méthode de M. Bovon, il suffisait d’avoir
relevé le fait que Vexpérience se tait absolument sur I’exis-
tence des anges, pour écarter ce sujet de la dogmatique, au
nom méme du critére psychologique. Cela ne veut pas dire
que les anges n’existent pas, mais que la dogmatique les ignore,
parce que P'expérience chrélienne n’en sait rien. En appliquant
carrément le critére indiqué, M. Bovon se scrait épargné cette
conclusion équivoque: « Quol qu’il en soit, d’aprés le témoi-
gnage biblique, les anges sont les serviteurs et les messagers
de I’'Eternel, qui les emploie surtout en faveur de ses enfants,
bien que Dieu reste en communication directe avec le monde
qu’il a créé et qu’il gouverne par sa puissance (I, 297). »

Au nom de ce méme critére psychologique ou expérimental
M. Bovon aurait di écarter de sa dogmatique, plus résolument
qu’il ne I'a fait, le dogme de la personnalité du principe du
mal, 'existence de Satan. Convenant lui méme que P’existence
de Satan n’est pas donnée par ’expérience chrétienne (I, 390-
392), mais seulement affirmée par I'Ecriture, il avait non seule-
ment le droit, mais le devoir de marquer qu’a son point de vue,
I'existence de Satan — encore qu’elle soit peut-étre réelle —
n’est pas un élément intégral de la doctrine chrétienne, et cela
d’autant plus qu’il avait fort bien montré que 'admission de
son existence ne facilite en rien la solution du probléme de
Torigine du péché.

Il est & remarquer que M. Bovon ne met pas sur le méme



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 459

pied le critére psychologiqueet le critére biblique. L’expérience
religieuse n’est une norme dogmatique que dans la mesure ou
cette expérience se maintient dans les limites du message apos-
tolique (I, 101). Cette réserve me parait dangereuse et inutile :
dangereuse, parce qu’elle parait par trop subordonner le role de
Pexpérimentation dans la vérité religieuse; inutile, parce que
toute affirmation dogmatique devant passer au double controle
du critére psychologique et du critére historique, une thése
contraire & I’essence méme de I’Evangile, doit étre par ce fait
méme éléminée de la dogmatique. Au fond, cependant, nous
sommes d’accord sur ce point avec M. Bovon, et nous subor-
donnons comme lui le critére expérimental au critére historique.
Oui, le dogmaticien ne peut faire entrer comme matériaux de
sa dogmatique que les theéses religieuses dont la vérité s’impose
4 son expérience personnelle (norme psychologique.) Telle
thése peut étre vraie en soi, mais tant que notre intelligence
ne la comprend pas, tant que nous ne nous la sommes pas assi-
milée, le dogmaticien n’a pas a la faire rentrer dans sa dogma-
tique. Mais, d’antre part, les théses qui lui paraissent vraies, il
n’a le droit de les énoncer comme chrétiennes qu’apres avoir
montré leur accord organique, leur corrélation intime avec les
principes centraux et caractéristiques de I’Evangile. Le point
ol nous différons est celui-ci: tandis qu’en fait la norme histo-
rique se confond pour M. Bovon avec le Nouveau Testament
en général, nous pensons, nous, que la norme historique c’est
le résumé, la substance de I’Evangile, dégagée de sa forme passa-
gére et transitoire. M. Bovon lui-méine a paru un moment s’en-
gager dans ceite voie, puisqu’il donne deux formules assez
semblables de ce qui lui parait le centre de I’Evangile, 'une,
page 67, d’aprés laquelle ’Evangile serait la réalisation du
royaume de Dieu dans le monde par la foipersonnelle en Jésus-
Christ, le Fils de Dieu: 'autre, page 112, suivant laquellela subs-
tance de ce divin message, c’est que le royaume de Dieu se
réalise par I’acte d’obéissance de ceux qui deviennent fils de
Dieu en Jésus-Christ.

C’est de cette seconde formule que M. Bovon déduit le plan
de sa dogmatique, laquelle est divisée en quatre parties:



460 LOUIS EMERY

10 Les origines: 'homme, fils de Dieu.

20 Le péché: 'homme, fils de Dieu, rebelle.

3o La grace: ’homme, fils de Dieu, sauvé.

40 L’éternité: 'homme, fils de Dieu, dans la gloire.

Ce plan, original, mais ol 'on sent l'influence de celui de
Schleiermacher, est trés spécieux; toutefois nous verrons, en
examinant la dogmatique, qu’il a un défaut, c’est de ne pasratta-
cher assez étroitement la premiére partie & la révélation et a
Iexpérience chrétienne, et de scinder I'unité de la doctrine
chrétienne de Dieu et de ’homme.

LIVRE PREMIER

L'’homme, fils de Dieu.

PREMIERE SECTION: L’HoMME.

Il s’agit ici d’une étude de la nature de I'homme, indépen-
damment de la double influence du péché et de la grice, mais
cependant & la lumiére de la foi chrétienne. De 14 le nom de
psychologie chrétienne que M. Bovon donne & cette étude. Cette
désignation est juste; ce qui I’est moins, c’est le titre de Con-
ditions d’une psychologie chrétienne, qu’il donne au paragraphe
consacré A I'exposition de cette psychologie. L’auteur a sans
doute voulu indiquer par 14 qu’il voulait se borner 3 dire 'essen-
tiel ; mais, dans ce cas, le titre Eléments d’une psychologie chré-
tienne elt ét6 plus exact. Je reléve en passant que dans I’énu-
mération des trois types essentiels d’activité de I’homme, la vo-
lonté occupe la troisiéme place. « La pensée et le sentiment, se
combinant, mettent en mouvement la volonté, I'énergie pra-
tique (I, 148). » Je crois qu’il serait plus juste de mettre en téte
la volonté, le fond de Uétre humain étant bien avant tout vo-
lonté d’étre, aspiration, tendance, désir, appétit. Sans doute
cette volonté ne prend conscience d’elle-mé&me qu’au travers
de la sensation et de 'intelligence, mais elle est antérieure &
I'apparition de celles-ci. Je ne trouve pas non plus trés exact
de dire de la conscience morale: « Ce n’est pas une simple



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 461

faculté de ’homme, mais le moi tout entier, volonté, senti-
ment, intelligence, se dirigeant vers le bien (1, 149). »

La conscience est bel et bien une simple faculté, par le moyen
de laquelle ’homme prend connaissance de son devoir, au fur
et & mesure qu’il en a besoin. Sila raison est la faculté qui a
pour objet le discernement du vrai, du beau et du bien, on peut
dire de la conscience morale qu’elle est la raison envisagée
sous un certain angle, dans une de ses fonctions essentielles,
la connaissance du bien: c’est la raison pratique. Le mot méme
de conscience montre que sa fonction est de connaitre.

Le deuxiéme chapitre de la section consacrée a l'anthropo-
logie a pour sujet la religion ; il est certainement un des plus
intéressants du volume. M. Bovon y montre une fois de plus son
habileté a résumer et & critiquer les systémes qu’il rencontre
sur sa route, en méme temps qu’a en relever les éléments dignes
d’attention et utilisables par la dogmatique. Pour déterminer
sonidée del’essence delareligion, M. Bovonnepartpas — comme
on le fait d’habitude — de l'ensemble des religicus connues,
mais du christianisme en tant que la religion parfaite. Cette
méthode est parfaitement juste, mais ne peut pas étre suivie
par l'auteur en raison méme du plan qu’il a adopté. En effet,
le christianisme suppose le fait du péché, puisqu’elle est une
religion de rédemption ; or, dans son premier livre, M. Bovon
veut faire complétement abstraction soit du péché soit de la
grice. Comment donc s’y prendra-t-il pour découvrir I’essence
de la religion? Il part du fait que « notre existence est déter-
minée par deux courants: I'un qui pousse ’homme & se donner,
I'autre & maintenir son autonomie personnelle. Dans le premier
de ces actes s’affirme la dépendance: ce sont les phénoménes
de la piété ou de la conscience exclusivement religieuse. Dans
le deuxiéme, au contraire, éclate la liberté: c’est I’élément de
la conscience morale. En d’autres termes, en tant qu’étre re-
ligieux, ’homme aspire & se dépouiller pour subir les influences
qui I'entourent et qu’il raméne 4 la causalité divine, En tant
qu’étre moral, ’homme se sait, d’autre part, autonome vis-a-
vis de Dieu et du monde : quelque supérieures que soient les
forces qui I’enveloppent, il ne s’y soumet qu’ad son heure et



462 1.OUIS EMERY

parce qu’il le veut bien (I, 193). » Ces deux tendances, dépen-
dance et liberté, s’excluent intellectuellement; quand la raison
se place & 'un des points de vue, elle ignore 'autre et tend 4 le
supprimer. Mais cette dualité, rebelle aux efforts de la logique,
se résout en pratique dans lacte de la fol chrétienne. La piété
et la moralité sont donc les deux podles de notre vie, qui ne se
déploie dans sa force qu’a la condition de les unir. La religion
donc, avec la morale qui en est inséparable, est la synthese de
la dépendance et de la liberté; autrement dit, c’est 'acte et
P’état de ’homme qui, dans ses rapports avec Dieu, se donne
en se possédant et se possede ense donnant sans réserve (I, 195).

Cette définition et les explications quila précédent soulévent
plusieurs observations importantes. Tout d’abord, qu’est-ce
qui nous assure que chez I’homme, abstraction faite du péché,
devaient se trouver ces deux courants de la dépendance et de
la liberté ? M. Bovon les constate chez I’lhomme actuel, expéri-
mental ; de quel droit les attribuer & ’homme avant le péché ?
Nous touchons ici au défaut du plan de M. Bovon: comment
est-il possible de déterminer ce qu’est I’homme, ce qu’est Dieu
et la religion qui doit les relier, en faisant abstraction du fait
du péché ? Impossible d’appliquer ici soit le critére psycholo-
gique de ’expérience personnelle, puisque le chrétien se con-
nait comme pécheur pardonné, soit le critére biblique, puisque
IEvangile suppose le fait du péché. Cette critique porte ainsi
sur tout le premier livre.

Autre remarque. M. Bovon insiste sur le fait que les deux
courants spirituels de la dépendance et de la liberté forment
une dualité qui, rebelle aux efforts de la dialectique, se résout
sans peine sur le terrain pratique de la foi chrétienne. C’est &
ses yeux un fait capital qui explique pourquoi, soit dans la doc-
trine de Dieu, soil dans celle du péché, soit dans celle de la
rédemption, le dogmaticien se trouve chaque fois en présence
d’antinomies irréductibles pour la pensée, mais résolues par la
foi et la vie chrétiennes.

C’est, en effet, un des traits caractéristiques de la dogmatique
de M. Bovon de conclure presque tous ses chapitres en posant,
4 propos de chaque dogme, deux théses opposées, contradic-



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 463

toires au point de vue logique, mais qui lui paraissent se conci-
lier parfaitement sur le terrain pratique. L’auteur s’est trés net-
tement rendu compte de ce fait et; répondant aux critiques qui
lui ont été faites & ce sujet, il a relevé le fait que ’Evangile
était avant tout une vie et non pas un systéme ; que c’était le
fausser que de vouloir ramener toutes ses affirmations a4 des
formules logiques formant un systéme dialectiquement bien
lié ; que c’était précisément un des traits caractéristiques de la
religion chrétienne de résoudre pratiquement des théses qui,
logiquement, censtituent des antinomies.

Certes, nous ne pensons pas non plus que toutes les affirma-
tions de ’expérience chrétienne soient ici-bas déja résolubles
par la pensée. Mais nous croyons, d’autre part, que M. Bovon
s’est plu & considérer comme des antinomies des groupes de
théses qui n’en sont point. EL le premier tort qu’il a eu c’est de
voir dans la religion parfaite la synthése seulement pratique
des deux faits de la dépendance et de la liberté. Or le christia-
nisme, en sa qualité de religion parfaite, nous fournit de ce
double fait non seulement la synthése pratique, mais aussi la
synthése théorique, logique. Pourquoi, en effet, 'homme se
posséde-t-il en se donnant & Dieu sans réserve et se donne-t-il
en se possédant? C’est que, de la race méme de Dieu, c’est en
se donnant & Dieu, en communiant moralement avec lui, qu’il
prend conscience de sa nature divine, de sa qualité de fils de
Dieu. Or, si Dieu est la personnalilé par excellence, celui qui
se posseéde pleinement lui-méme, il est parfaitement compré-
hensible que ’homme se possédera d’autant plus, sera une per-
sonnalité d’aulant plus forte qu’il sera plus rempli de la divi-
nité, qu’il sera plus complétement fils de Dieu. La filiation
divine de '’homme, fait & la fois métaphysique et moral, est la
clé qui explique comment, sur le terrain de la foi chrétienne,
autrement dit de la communion avec Dieu le Pére, la dépen-
dance et la liberté s’unissent parfaitement.

Etant donné l'anthropologie et la christologie de notre
auteur, je suis étonné qu’il n’ait pas relevé lui-méme cette syn-
thése théorique et pratique et qu’il n’ait pas fait place & cette
notion de la filialité divine dans sa notion de la religion. Etant



464 LOUIS EMERY

donné le titre méme du premier livre, L’homme, fils de Dieu,
nous nous attendions tout naturellement & voir apparaitre cette
idée dans la définition de la religion, ce qui aurait justifié et
expliqué le titre général de ce premier livre.

SECONDE SECTION: DIEU.

Avant de considérer Dieu dans son unité d’abord, puis dans
la diversité de ses attributs, 'auteur se demande si I'existence
de Dieu peut étre démontrée et il étudie a ce propos les argu-
ments classiques mis en avant. M, Bovon n’a pas de peine &
montrer que I'argument ontologique ne prouve rien du tout et
que I'argument cosmologique sous ses différentes formes abou-
tit simplement & affirmer que le monde a une cause, sans pou-
voir trancher la question de savoir si cette cause est un éire
personnel et iranscendant ou bien si elle est une avec le monde
lui-méme. A propos de 'argument moral fondé sur le sentiment
du devoir, M. Bovon reléve avec raison, d’abord qu’il n’aboutit
pas encore 4 la notion chrétienne de Dieu, secondement qu’il
ne peut avoir de prise que sur les personnes admettant au préa-
lable la réalité du devoir, enfin que de nombreux esprits pré-
tendent admettre cette derniére réalité, tout en rejetant I’exis-
tence de Dieu (morale indépendante). Quant & I'universalité de
Iadoration de quelque divinité, elle ne suffit pas & prouver la
réalité de son objet, pas plus que la croyance longtemps uni-
verselle du mouvement de la terre autour du soleil n’était une
preuve incontestable de la réalité de ce'mouvement.

— Tout ceci est juste, mais auvrait été & sa place aprés
Iexposé de I'idée chrétienne de Dieu plutdt yu’avant, puisqu’il
s’agit précisément de montrer que les arguments en question
n’arrivent pas & prouver 'existence du Dieu de I'Evangile. Et
méme nous pensons — critique qui s’adresse & d’autres dogma-
ticiens encore — que la dogmatique n’est pas le lieu ol il con-
vient d’examiner les diverses raisons qui militent en faveur de
notre foi au Pére céleste. C’est I’affaire de I'apologétique. C’est
dire que nous ne gotitons pas beaucoup la marche des idées
dans le paragraphe intitulé Détermination de lidéde de Dieu. La
méthode suivie est tantot celle de la dogmatique, tantot celle de



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 4G5

Papologétique, tantot celle de la philosophie. Toutes ces pages
sont fort intéressantes et font honneur & la dialectique de
M. Bovon ; mais celui-ci etit été 4 la fois plus précis et plus
fidéle & son principe de connaissance s’il était tout simplement
parti de la notion du Pére céleste. De I'idée que le Dieu de
PEvangile est le Pére au sens absolu du terme, il pouvait par-
faitement arriver a sa notion de la personnalité infinie de Dieu,
laquelle lui parait étre celle de Dieu considéré dans son unité
essentielle,

— Le chapitre consacré & 'examen et a la classification des
attributs divins est fort intéressant. Ceux-ci sont définis les
aspects variés sous lesquels Dieu se présente ¢ Uhomme. Sans
décider jusqu’a quel point ces attributs existent en Dieu lui-
méme, M. Bovon les distingue en deux classes : atiributs méta-
physiques présentant Dieu comme causalité absolue, et attri-
buts personnels présentant Dieu comme personne. Les attributs
métaphysiques sont divisés en négatifs : éternité, immensité,
immutabilité, et positifs : toute-présence, toute-puissance et
toute-science. Celle-ci n’est que la contre-partie positive de
Iéternité, tandis que la toute-puissance correspond 4 I'immen-
sité et la toute-présence & I'immutabilité.

Les attributs personnels sont ceux de la sagesse (définie le
meilleur emploi possible de la toute-science de Dieu), la liberté
(Pattribut en vertu duquel dans lexercice de sa toute-puis-
sance Dieu se détermine comme il veut) et la véracité (I'attribut
en vertu duquel Dieu ne peut ni se tromper lui-méme, ni
tromper les hommes).

Ce n’est pas tout. Dans son analyse de la personnalité hu-
maine, M. Bovon avait distingué deux forces qui agissent sur
elle en sens contraire. L’une, la détermination de la dépen-
dance, pousse la créature & se donner, tandis que l'autre, I’af-
firmation de la liberté, la sollicite & se retenir en se possédant
elle-méme. L’homme étant fait & I'image de Dieu, il s’ensuit
qu’a chacune de ces impulsions de la nature humaine doit cor-
respondre une face particuliere de l’étre divin. De 14 deux
nouveaux attributs de Dieu, lo sainteté correspondant & la
conscience morale de I'’homme, l'amour correspondant au



466 LOUIS EMERY

sentiment religieux de 'homme. La sainteté de Dieu est son
éloignement de toute créature, c’est 'affirmation du caractere
unique de sa divinité. L’amour de Dieu, c’est le dessein arrété
d’attirer a4 soi tous les étres semblables & lui, de les attirer pour
leur bien, en favorisant leur progrés et leur vie. Par sa sain-
teté, Dieu marque la distance qui le sépare de nous; c’est le
législateur souverain tel qu’il nous apparait quand nous nous
affirmons en notre qualité d’étres libres. Par 'amour, au con-
traire, répondant au besoin de dépendance de ’homme, Dieu
s'unit & nous au travers de ces limites ; lui, le monarque su-
préme, il se donne & ces étres chétifs qu’il soutient de sa pré-
sence et qu’il vivifie de son pouvoir. Ce sont 14 les deux attri-
buts religieux de Dieu.

— Cette classification des attributs divins est certainement
originale et suggestive. Cependant elle préte le flanc & plus
d’une critique. Je ne comprends pas trés bien, quant 4 moi, la
distinction faite entre les attributs religieux (sainteté et amour)
et les attributs personnels (sagesse, liberté et véracité), Une
personne est une volonté libre et consciente ; mais nous ne
pouvons concevoir une volonté & I'état de pure forme, sans
contenu déterminé, sans direction précise. Une personne se
caractérise précisément par la direction de sa volonté, et nous
ne pourrons l’appeler sage que si nous connaissons le but que
cette volonté se propose. Si Dieu est un étre personnel, il a
done une volonté déterminée dans tel ou tel sens, et l'attribut
de 'amour caractérise précisément la ‘direction de cette vo-
lonté. L’amour est ainsi un attribut de la personnalité divine.
La définition donnée de la sainteté n’est pas trés satisfaisante,
Si la sainteté de Dieu, c’est Dieu tel qu’il se présente & la con-
science morale (cf. page 270), le Dieu saint est alors Dieu en
tant gu’auteur de la loi morale, ayant lui-méme une volonté
morale; ce n’est pas Dieu en tant qu’éloigné de toute créature
et affirmant le caractére unique de sa divinité. Nous crovons
du reste que la meilleure classification des attributs du Dieu
de ’Evangile est celle qui part des deux éléments caractéris-
tiques de la notion de Péere céleste: cause premiére de toute
existence, amour pour la créature capable d'y répondre. Au



A RROPOS D'UNE DOGMATIQUE 467

premier point de vue, on aurait les six attributs métaphysiques
cités par M. Bovon ; au second point de vue, on aurait tous les
attributs moraux impliqués dans l’idée de I'amour parfait.

M. Bovon conclut son chapitre sur I'idée de Dieu, en rele-
vant dans celle-ci trois antinomies, qui, insolubles sur le ter-
rain dialectique, trouvent leur solution sur le terrain pratique
de la foi. La premiére est celle-ci: Si Dieu est un étre per-
sonnel avec qui nous pouvons entrer en rapport, il faut recon-
naitre en lui des attributs. D’autre part, lui accorder des attri-
buts, c’est diviser 1’essence divine, c’est limiter la divinité. I1
me parait que la seconde thése étant manifestement erronnée,
I’'antinomie tombe par lai-méme. Les qualités diverses d’un
individu, bonté, courage, patience, sobriété, énergie, sont-elles
donc destructrices de son unité ? Nullement. Pourquoi alors
Dieu ne pourrait-il pas rester un, tout en étant éternel, omnis-
cient, tout-puissant, infiniment bon, saint, juste, etc.? En
vérité, je ne vois pas en quoi son unité serait détruite par la.
Ce qui détruit I'unité de 'homme, ce ne sont pas ses qualités,
attendu qu’entre les diverses manifestations du bien il y a une
souveraine harmonie, mais c’est le fait qu’il a 4 la fois des
qualités et des défauts.

La seconde antinomie signalée par M. Bovon est celle de
Pimmutabilité et de la vie. D’un c6té, ’homme religieux a be-
soin d’'un Dieu qui pense, qui agit, qui est vie. D’un autre coté
Dieu ne saurait vivre et agir comme nous, puisqu’une telle vie
suppose le mouvement, et que le mouvement se produit dans
le temps et dans ’espace. Or comme le temps et ’espace sont
le cadre du monde créé, on ne peut appliquer ces catégories 3
Pétre infini ; Dieu donc, en tant qu’étre absolu, se présente &
nous comme immuable. Ainsi posées, ces deux theses consti-
tuent effectivement une antinomie. Mais elles ne doivent pas
étre posées ainsi. En concevant d’'une maniére matérielle 'im-
mutabilité de Dieu, M. Bovon la soumet précisément aux ca-
tégories du temps et de 'espace. L’'immutabilité étant opposée
au changement, & la vie, n’est pas autre chose, en effet, que
Iimmobilité, une notion qui ne se congoit que dans le temps
et dans ’espace. Pour supprimer l'antithése, il faut envisager



468 LOUIS EMERY

Dieu uniquement comme esprit, comme la perfection supréme.
Alors I'immutabilité cesse de se présenter sous un aspect ma-
tériel, pour marquer sirnplement la fidélité de Dieu a sa propre
essence. Il n’y a en Dieu ni changement niombre de variation,
en ce sens que son étre est toujours le méme, qu’il n’est pas
aujourd’hui amour et demain haine, aujourd’hui toul-puissant,
demain limité dans son pouvoir. Il est le méme hier, aujour-
d’hui, éternellement, et c’est pourquoi 'homme qui a appris
une fois & le connaitre comme le Dieu d’amour peut se confier
absolument et perpétuellement en Lui. Mais cette immutabilité-
la n’est pas exclusive de la vie, et, ici encore, c’est I’exemple
de 'homme qui nous permet le mieux de la comprendre, et
par conséquent de résoudre l'antinomie. Un homme ferme,
str, immuable, sur qui I'on peut compter en tout temps, ce
n’est pas un homme inactif, mais ¢’est un homme dont la con-
duite est dirigée par des principes arrétés, un homme dont le
but est toujours le méme et qui y tend a travers tous les obs-
tacles. De méme le Dien immuable dans sa puissance, son
amour, sa science, au sein d'un monde qui change sans cesse,
c’est un Dieu néanmoins agissant, gouvernant toutes choses
selon une volonté arrétée et visant au méme but.

Quant & la troisiéme antinomie, celle de la nature et de la
souveraine liberté, elle se résout logiquement par I’excellente
raison qu’en Dieu elle ne se pose pas. Le mot de nature (comme
I'indique du reste sa racine, nasci, cf. gignere) ne peut s’ap-
pliquer qu’a un étre créé, a un étre qui nait & un moment dé-
terminé. C’est ainsi que 'homme nait avec une nature donnée,
et que 'on peut distinguer parfois en lui ce qui est le fait de sa
nature et ce qui est 'acte de sa liberté, qu’il y a souvent oppo-
sition entre sa volonté naturelle, instinctive et sa volonté ré-
fléchie, rationnelle. Mais en Dieu cette distinction n’existe pas:
il est ce qu’il veut et il veut ce qu'il est : la liberté est, si I'on
peut dire, sa nature méme.

Si ces trois antinomies particuliéres ont pu se résoudre logi-
quement, il y a tout lieu de croire que I’antinomie fondamen-
tale 4 laquelle les raméne M. Bovon, celle de la personnalité et
de l'infinité, se résoudra aussi théoriquement. Elle se résout,



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 469

en effet, quand on se rappelle qu’appliqué au Dieu-esprit, le
mot infini ne signifie pas sans limites dans le temps et dans
I’espace, car, I’employer dans ce sens, c’est précisément con-
cevoir Dieu sous I'angle de ces catégories. Non, le Dieu-esprit
est infini en ce sens que pour lui ni le temps ni ’espace ne
sont, comme pour nous, des limites, mais qu’il les domine 'un
et 'autre par sa toute-puissance et sa toute-science. Cela étant,
il n’y a aucune impossibilité logique & concevoir un étre per-
sonnel possesseur de la toute-puissance et de la toute-science,
de I’éternité, etc. Un homme ne meérite-t-il pas d’autant plus
le nom de personnalité qu’il a plus de volonté, de science et de
pouvoir.

M. Bovon n’a pas fait de la sainteté et de 'amour en Dieu
une antinomie proprement dite. Mais la manieére dont il les
définit, le fait qu’il les égale 'une & I'autre et les met en corré-
lation avec les deux besoins, antithétiques chez I’homme, de la
dépendance et de la liberté, tout cela projette une ombre de
dualisme sur ces deux attributs spécifiquement religieux de la
divinité. Il nous parait, quant a nous, que la dogmatique a tout
4 gagner i ramener & l'unité 'ensemble des attributs servant a
déterminer I'étre de Dieu vis-a-vis des étres moraux. Sur ce
point, I’attribut caractéristique et fondamental du Pére céleste
est incontestablement I’'amour. Dieu est amour, et il le montre
en ceci qu’il veut faire participer & sa propre vie, 4 sa propre
béatitude, tous les étres capables de s’élever & la vie morale.
Il n’est pas, au point de vue dialectique, amour et sainteté au
méme degré et sur le méme plan; mais c’est parce qu’il est
amour qu’il est sainteté. Un pére qui aime vraiment ses en-
fants ne peut les aimer que saintement; il voudra que, comme
lui, ils aiment et pratiquent le bien, ils haissent et repoussent
le mal.

— Avec raison, M. Bovon traite de la création aprés ’'ana-
lyse des attributs divins, puisque notre conception du com-
mencement de toutes choses dépend non de I’expérience, mais
de notre foi. Comme M. Bovon, nous pensons qu’il est impos-
sible & I’esprit humain de trancher la question de savoir sila



470 LOUIS EMERY

création est éternelle, ou si 'existence du monde a commencé
a un moment précis. Ce qu’il importe & la foi chrétienne d’affir-
mer, ¢’est la distinction entre Dieu et le monde et la dépendance
absolue du monde vis-a-vis dz Dieu (I, 289). Mais n’est-ce pas
déja dépasser ces affirmations d’une nature toute religieuse
que de dire que Dieu a tiré le monde du néant, que son es-
sence est distincte des choses créées ? (I, 282). Comment savoir
d’ou Dieu a tiré le monde? Dire qu’il I'a tiré du néant, c’est
au fond se payer de mots, attendu que notre esprit ne parvient
pas & se représenter que tout procéde de rien. Au fond, l'idée
qui nous paraitrait la plus conforme & la notion chrétienne de
Dieu, c’est que le Pére céleste a tiré le monde de sa propre
essence. A cette conception M. Bovon objecte que, le monde
étant matiére, Dieu serait alors maliére aussi, mais cette objec-
tion n’est pas insurmontable. Savons-nous, en effet, ce qu’est
la matiére ? Si, comme l'affirme le monisine spiritualiste, — et
nous inclinons fort dans ce sens, — la matiére n’est qu'une
forme inférieure d’existence de I'esprit, de esprit pétrifié pour
ainsi dire, 'objection tombe. Et cette conception de la matiere
aurait le grand avaantage d’expliquer comment au cours de
I’évolution de 'univers celui-ci arrive & se peupler d’étres spi-
rituels, dont quelques-uns parviennent & se reconnaitre comme
fils de Dieu, donc de la méme substance que le Pére céleste.

Le paragraphe relatif & 1a Providence ne nous suggére qu’une
observation, a savoir qu'il met de nouveau en saillie le défaut
du plan de Pauteur. C’est parce que le chrétien, en lant que
chrétien, a fait dans sa vie l'expérience personnelle de la réa-
lité de la Providence divine, qu’il généralise et universalise
cette expérience. La doctrine chrétienne de la Providence n’est
donc pas indépendante des deux faits du p2ché et de la grice,
d’autant plus que la meilleure définition chrétienne de la Pro-
vidence (’action de Dieu en vue de ’établissement dans I’uni-
vers de son régne spirituel) suppose et implique laction du
Rédempteur.



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 471

LIVRE SECOND

Le péché : 'homme fils de Dieu rebelle.

PREMIERE SECTION : CARACTERES ET ORIGINE DU PECHE.

Le péché, défini au point de vue formel, est la transgression
de la loi du Seigneur ; au point de vue matériel, il est égoisme,
c’est-a-dire idolatrie du moi, et, conséquence immédiate de 'é-
goisme, sensualité. Le péché est en méme temps nature et
acte ; acte en tant que volontaire, et naiure en tant que né-
cessaire. Ces deux éléments sont dans un rapport organique,
les actes moraux se transformant en nature et la nature a son
tour se manifestant par les actes qu’elle engendre. L’état d’es-
clavage créé par le péché n’est pas absolu; I’homme demeure
possesseur d’une certaine mesure de liberté. Le péché n’est
pas essentiel & la nature humaine ; il n’est pas un de ses élé-
ments constitutifs sine qua non. Il est donc un accident dans
I’humanité ; mais, en fait, le péché se montre comme un fait
universel ; il est actuellement inné & 'homme.

Cet état de péché, méme quand il le subit, 'homme le trouve
anormal, il le flétrit lui-méme dans sa conscience; il le consi-
dére comme constituant une coulpe, c’est-d-dire une faute
dont il se sent responsable et pour laquelle il reconnait mériter
un chitiment. Est-ce & dire qu’il n’y ait coulpe que 1a ou il y
a conscience du péché? M. Bovon ne le pense pas, attendu
que l'inconscience du péché est ordinairement !'indice d’un
état de péché particuliérement grave. Que ’homme soit cons-
cient ou non de son péché, la coulpe subsiste, parce que la
transgression de la loi divine est 13 ; seulement la coulpe est
d’autant plus grande que I'homme avait plus clairement con-
science de la loi de Dieu transgressée par lui.

— Cette notion de la coulpe souleve deux remarques. La
premiére, c¢’est que M. Bovon donne & la coulpe un caractére
trop objectif. Pour lui (I, 334), que ’homme se doute ou
non de sa faute, du moment qu’il a transgressé la loi de Dieu, il
y a coulpe. Cette proposition me parait difficile & admettre. Le
degré de notre coulpe dépend toujours du degré de notre



472 LOUIS EMERY

connaissance de la loi divine. Je puis transgresser la loi de
Dieu sans étre coupable, si j'ignore cette loi, et si cette igno-
rance ou inconscience morale n’est pas mon fait. Notre coulpe
est corrélative & notre connaissance morale; elle ne peut pas
&tre appréciée uniquement par le critére objectif de la loi de
Dieu, mais aussi par le critére subjectif de notre propre cons-
cience. C’est, du reste, ce qu’affirme M. Bovon, p. 340, mais
aprés avoir dit le contraire, p. 334.

Il yaunautre élément de I'idée decoulpe que M. Bovon n’a pas
suffisamment mis en saillie, c’est celui de liberté. La coulpe d’un
individu est proportionnelle non seulement & son degré de con-
naissance morale, mais aussi et tout autant & son degré de
puissance morale. Deux hommes s’enivrent en sachant claire-
ment que Dieu défend 'intempérance, mais 'un, fils de braves
gens, le fait simplement pour son plaisir, parce qu’il aime le
bon vin. Ilpourrait, s’il voulait, étre sobre. Le second, au con-
traire, fils de parents alcooliques, est par son tempérament
méme porté a la boisson. Il ne peut pas étre sobre. Evidem-
ment la coulpe de ces deux individus est différente.

— Aprés avoir signalé le fait du péché, M. Bovon en cherche
une explication qui parvienne & rendre compte A la fois de son
universalité et de son caractére de culpabilité. Son explication
reproduit dans ses traits principaux la doctrine ecclésiastique,
sauf qu’il ne prend point le récit génésiaque de la chute comme
historique, et supprime I'intervention du diable. L’homme pri-
mitif était dans un état d’innocence ; ses énergies étaient dans
une sorte d’équilibre instable dont il fallait sortir. Un com-
mandement de Dieu, proportionné aux forces spirituelles de
I’homme, provoqua la crise morale qui devait amener celui-ci
de la vie instinctive au triomphe de la sainteté. L’homme
étant libre, I’issue de cette crise pouvait étre une détermina-
tion dans le sens de la volonté divine ou une détermination
contraire. Ce fut cette derniére qui eut lieu. Pourquoi ? c’est le
mystére de la liberté ; mais M. Bovon fait remarquer avec rai-
son qu’Adam, sans avoir une nature viciée 4 l'origine, avait
néanmoins certains besoins du corps — le désir de la jouis-
sance, par exemple, trés légitime en lui-méme — qui pou-



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 473

vaient devenir |’élément intérieur ou le prétexte de la tentation.

Le péché est ainsi & son origine un accident: il n’est pas es-
sentiel & la nature humaine. Mais si nous considérons la si-
tuation présente, le péché nous apparait comme pénétrant la
nature humaine de telle fagcon que I’homme nait enclin au
mal et devient nécessairement pécheur. Comment concilier
cette nécessité du péché avec le fait que lorsque nous faisons
le mal, nous nous sentons cependant coupables ? M. Bovon es-
time que ce n’est pas possible sur le terrain logique : I'univer-
salité tue la responsabilité et vice versa. Cette antinomie lo-
gique dans la docirine du péché n’est pas autre chose que la
répercussion de l'antinomie fondamentale que M. Bovon si-
gnale dans la constitution psychologique de chacun, entre la
conscience de notre liberté et celle de notre dépendance. En
tant que libres et affirmant nos droits de créatures morales,
nous concevons le péché comme inséparable de la coulpe.
Nous nous 'imputons 2 nous mémes ; notre conscience nous
affirme que nous en avons mérité le chatiment. Mais, en tant
que dépendant et aspirant 4 effacer notre individualité, nous
nous repreésentons le péché comme étant le caractere de toute
I’humanité : c’est une détermination sociale universelle. Sur
le terrain pratique ces deux notions dialectiquement irréduc-
tibles se concilient sans effort. Tout en reconnaissant que le
péché nous domine par nature, nous ne nous en senions pas
moins responsables. Plus nous croissons dans 'amour, la loi
de la vie religieuse et morale, plus, sans cesser de croire a la
responsabilité personnelle, nous affirmons la solidarité de toute
la famille humaine dans le péché, et nous nous chargeons vo-
lontairement des fautes les uns des autres.

Est-il certain que I’antinomie posée entre la responsabilité
et 'universalité du péché ne soit résoluble que dans la vie
pratique et nullement par la pensée? Nous n’en sommes pas
stir, et nous trouvons soit dans la théorie de Schleiermacher
soit dans les développements propresa M. Bovon, des éléments
précieux pour construire une théorie satisfaisante. Les trois
théses, admises par M. Bovon, dont nous devons partir sont:

10 Le fait de I'universalité du péché.

THEOL. ET PHIL. 1896 3|



474 LOUIS EMERY

20 Le fait que nous avons tous le sentiment que, par I'effet
de notre volonté, notre vie a été pire qu’elle elit pu étre si
nous l’avions sérieusement voulu.

3° Le fait que nous ne saurions répondre d’actes que nous
n’aurions commis 3 aucun degré.

Au point de vue chrétien, rien ne nous empéche d’admettre
que la destinée de ’homme c’est de s’élever de I'esclavage de
la chair & la liberté glorieuse de I’esprit, par conséquent de
considérer I'esclavage de la chair comme I’état naturel non
seulement de ’homme qui nait aujourd’hui, mais aussi de nos
premiers parents. A ce point de vue, le péché, en tant qu'im-
perfection, est un stade nécessaire du développement de
I’homme. Cet état de péché n’empéche point— 'expérience de
chaque jour le monire — que nous n’ayons une certaine con-
naissance dubien et du mal, et aussi une certaine mesure de
liberté. Le péché, en tant que transgression volontaire de la loi
de Dieu et en tant que coulpe, n’existe alors que lorsque, sa-
chant ce qui est bien et ayant le pouvoir de le faire, nous ne
le faisons pas. Lorsque le mal que nous faisons est nécessité
par l'inclination mauvaise que-nous avons apportée en nais-
sant, il ne constitue pas un péché coulpe. Si ’on nous objecte
que notre conscience ne fait pas la distinction entre le mal
nécessité et le mal volontaire, qu’elle défend et condamne 'un
comme l'autre, nous somines prét a reconnaitre que cela est
vrai le plus souvent, mais pas toujours, Quand elle le fait, cela
s’explique pour deux raisons, d’abord parce que dans la plupart
de nos transgressions il y a une part de liberté et une part de
nécessité, et secondement que la conscience a un role édu-
teur et préventif. Elle est chargée, non seulement de nous
dire que nous sommes coupables, mais aussi, en nous mon-
trant sans cesse I'idéal moral ou nous devons tendre, de nous
faire connaitre comme mal méme le péché nécessité par
notre nature, et, de ce fait, nullement imputé comme
coulpe. Maintenant ce qui est vrai, c’est que plus nous faisons
de progrés dans la sainteté et ’amour, plus nous nous sen-
tons responsables des fautes d’autrui, parce que nous recon-



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 475

naissons que souvent elles tiennent en bonne partie 4 nos
fautes de commission ou d’omission.

1l me parait donc qu’il y a moyen de comprendre a la fois
que le péché, esclavage de la chair, est universel, nécessaire, et
que cependant 'homme se sente responsable et coupable. Je
dirai méme que la solution est plus faciie en théorie qu’en pra-
tique. En pratique, en effet, il m’est impossible de décomposer
les divers facteurs qui ont concouru a la formation de telle
décision, de marquer nettement dans quelle mesure elle a
été le fait de ma liberté et celui de la nécessité, et de calculer
exactement le degré de ma culpabilité. Théoriquement, au
contraire, je puis fort bien comprendre que ma vie morale
est la résultante de divers facteurs tels que ma nature, 1’'édu-
cation, les circonstances et ma liberté, et que je ne suis cou-
pable que lorsque mon infraction 4 la loi divine, connue
comme telle, a éié un fait de liberté.

SECONDE SECTION : LES RAPPORTS DE L’HOMME ET DE DIEU
DETERMINES PAR LE PECHE.

On ne concoit pas trés bien pourquoi M. Bovon a fait figurer
sous ce titre la subdivision consacrée a marquer I'élendue et
les limites de la corruption de ’homme par le péché, matiére
qui me parait rentrer plutét dans la section précédente, consa-
crée & marquer les caractéres du péché. Quoi qu’il en soit, la
question & laquelle passe notre auteur est celle-ci: Jusqu’'a
quel point va la corruption de 'homme par le péché?... Le
péché fait de I’homme son esclave, mais cet esclavage va-t-il,
comme 'admettait Luther, jusqu’a 'empécher de concourir en
quoi que ce soit 4 P'ceuvre de son salut? A cette question
notre dogmaticien répond en répudiant soit le déterminisme
de Luther, soit le synergisme de Mélanchton. Il repousse le
premier, parce quil fait du salut des uns et de la damna-
tion des autres un acte arbitraire de Dieu; il rejette le second,
parce qu’il favorise I'idée du mérite des ceuvres et la propre
justice, et ouvre la porte au pélagianisme. Ici encore notre
auteur prétend aboutir & une antinomie logique, attendu que



476 LOUIS EMERY

selon lui, il faut affirmer au point de vue religieux, que le salut
est tout entier 'ceuvre de Dieu; au point de vue moral, qu’il
est tout entier I’ceuvre de '’homme. La solution ne se trou-
verait que sur le terrain pratique. (I 463.)

Je suis, je ’avoue, d’un avis diamétralement opposé. L’an-
tinomie m’apparait, non dans le domaine de la logique, mais
dans celui de la vie pratique. Je ne vois, en effet, rien de con-
tradictoire logiquement dans l'affirmation que le salut est le
résultat d’une coopération de Dieu et de ’homme. M. Bovon
ne conclut-il pas lui-méme son chapitre par cette proposition
qu’il souligne : Nous somwmes assez esclaves pour ne pouvoir
nOUs sauver par nous-mémes, mais nous sommes assez libres
pour nous approprier la grdice que Diew nous offre. Or, dans
cette double affirmation il n’y a pas d’antithése; les deux termes
se limitent mais ne s’excluent pas I'un l'autre. Logiquement
nous sommes obligés d’affirmer la coopération de 'nomme et
de Dieu dans I’ceuvre du salut, pour éviter soit de statuer I’arbi-
traire en Dieu, soit de négliger la gravité du péché chez
I’homme. Que s’il plait & des théologiens de tirer du synergisme
des conclusions pélagiennes, cela ne change rien au fait. On
ne peut pas méconnaitre la vérité parce qu’il y a des gens qui
en tirent des conséquences pratiques ficheuses, lesquelles
d’ailleurs ne sont pas logiquement incluses dans le principe.
Pratiquement, par contre, dans le salut d’'un chacun d’entre
nous, il nous est impossible de marquer oli, quand, jusqu’a
quel point, Dieu a été agissants ; oii, quand, jusqu’a quel point
nous avons été agissants. Suivant les dispositions du moment,
nous voyons notre salut, tantdét au point de vue religieux,
comme l'ccuvre de Dieu seul, tantdt au point de wvue moral,
comme notre oceuvre. En général, quand le chrétien pense 2
son salut personnel, il est porté 4 n’y voir que P'ceuvre de
Dieu ; quand, au contraire, il préche ’Evangile & autrui, quand
il appelle, supplie, exhorte, il considére le salut comme une
grice que ’homme doit acquérir par un effort de volonté.
Quand un petit enfant apprend & marcher avec l'aide de sa
mere, il est trés facile de comprendre intellectuellement que
sa marche est le résultat de ses propres efforts combinés avec



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE &77

ceux de sa mére. Mais pratiquement, il est impossible de déli-
miter exactement les deux catégories d’efforts.

Aprés avoir traité des caractéres, de l'origine et des limites
du péché, notre auteur le considére dans son rapport avec
Dieu. La question a élucider est celle-ci: quel est le lien qui
existe entre Dieu et le péché ? Naturellement, nous retrouvons
ici 'antinomie logique que présente toute la dogmatique de
notre savant collégue. Saisi sous 'angle moral, le péché est le
fait deI’homme et non de Dieu ; c’est un accident qui ne rentre
pas dans le développement normal de ’humanité. Saisi sous
I’angle religieux, le péché est une réalité dont Dieu est la
cause supréme. Dialectiquement irréductibles, ces deux théses
s’unissent sans peine dans la vie spirituelle du croyant.

Nous avons déjd indiqué plus haut dans quelle direction
on peut trouver la solution intellectuelle de I’antinomie. Oui,
en tant que point de départ et phase {ransitoire du dé-
veloppement du genre humain, le péché est nécessaire et
reste par conséquent dans le plan de Dieu. Appelé a se faire
lui-méme, A devenir un fils de Dieu, une personnalité libre,
Phomme part de I'animalité, de 'esclavage de la chair. Ce qui
n’est pas nécessaire, ce qui est la faute de ’homme, c’est que
tant d’hommes (I’expérience, méme en dehors du monde chreé-
tien, ne nous autorise pas a dire tous) aggravent cet héritage,
alors qu’ils peuvent ne pas le faire ; c’est qu’aucun homme,
sauf Jésus, n’a réussi & surmonter toujours et partout 'inclina-
tion naturelle au mal. C’est dans le fait méme, dans la pratique,
qu’il est impossible de discerner rigoureusement notre part de
liberté et de responsabilité dans la solution et I’exécution d’un
acte mauvais.

Les attributs divins de la sainteté et de I’amour, lesquels
expriment le rapport normal de Dieu vis-4-vis de I'nomme,
changent d’aspect, quand nous les considérons sous I'angle du
péché, L’intervention de la sainteté et de 'amour pour I'en-
levement du trouble apporté dans le monde par le péché nous
révele le Pére céleste sous un nouvel aspect, celui de la jus-
tice, laquelle est définie par M. Bovon un mode d’action con-



478 LOUIS EMERY

forme a Uordre divin qui est la réalisation de la vie spirituelle
parmi les hommes.

En présence du péché, la sainteté divine n’est plus simple-
ment latiribut par lequel le Pére céleste « se met & part
de tout ce qui n’est pas lui, » mais elle devient Uattribut par
lequel Dieu se sépare du péché et de ceux quile commettent
tandis qu’il en affranchit ceux qui s'unifient ¢ lui. En repous-
sant le pécheur et par 1 en le punissant, Dieu se montre juste
c’est-a-dire conforme i 'ordre établi par lui-méme. Quand
donc la justice se déploie dans la sainteté pour punir les pé-
cheurs, elle prend &4 nos yeux l'aspect de la colére divine.
Cette punition du pécheur par Dien ne consiste pas simple-
ment dans le fait que le péché engendre le péché, mais elle con-
siste dans la souffrance et la mort. Laissant de coté dans ce
chapitre, pour le traiter dans I’eschatologie, la question de la
mort seconde et définitive, ’auteur ne parle ici que de la mort
physique. Celle-ci de méme que la souffrance lui apparaissent
comme des nécessités naturelles, mais elles sont transformées,
augmentées et empirées par le péché. La peine du péché n’est
donc pas la souffrance et la mort en elles-mémes, mais la
souffrance et la mort mises en rapport avec la déchéance
morale, subies par I'homme qui n’est pas affranchi du péché.
Il s’ensuit, d’un cdté, que la souffrance doit servir & I’éducation
du coupable; de I'autre co6té, que plus ’homme est sous le
pouvoir du péché, moins 1l est armé pour supporter les ennuis
et les douleurs de la vie.

Si la justice dans la sainteté se manifeste par la colére qui
punit le pécheur, la justice dans 'amour se manifeste par la
compasstor ou la miséricorde divine. En dépit de nos souillures,
Dieu, dans son amour, se communique & nous. Dieu étant la
vie, le don de Dieu est une source de vie, C’est-a-dire que
I’amour veut la vie de 'homme aussi bien que la sainteté pour-
suit la suppression de la faute. Mais ces deux activités de Dieu,
loin de se contredire, sont parfaitement unies, et leur union
constitue la volonté rédemptrice du Dieu de I’Evangile. Cette
vuionté de Dieu étant absolument libre, nous apparait sous
I’aspect consolant de la grdce, en laquelle s’unissent et s’ab-



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 479

sorbent les perfections variées du Pére céleste manifesté en
Jésus-Christ.

— Il est clair que la coléere et la miséricorde de Dieu ne
peuvent se manifester que vis-d-vis d’un monde pécheur.
Mais la justice, telle que ’a définie M. Bovon, fort justement
d’ailleurs, un mode d’action conforme & ’ordre divin, suppose-
t-elle nécessairement le fait du péché? Il ne nous le semble
pas; méme si 'humanité et ignoré le péché et se fut déve-
loppée normalement, le Dieu vivant n’aurait pas cessé d’étre
agissant au milieu d’elle pour la diriger vers son but. Des lors
il aurait eu un mode d’action conforme soit & ce but soit aux
conditions de ’humanité, et, en tant qu’appropriant les moyens
& la fin poursuivie, Dieu aurait été juste.

(4 suivre.)



	À propos d'une dogmatique

