
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: À propos d'une dogmatique

Autor: Emery, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379610

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE1

LOUIS EMERY

M. Jules Bovon est de ceux « dont un ferme dessein emplit
l'âme et le front. » En octobre 1892, il signait la préface qui
figure en tête de son grand ouvrage sur la rédemption; et dès

lors, chaque printemps nous a apporté un gros et solide volume
de cinq à six cents pages, fort bien imprimé, et où l'abondance
des matières, le soin apporté à leur classification, l'agrément
du style, la vivacité de la pensée, l'exactitude de la documentation

concourent à former une lecture extrêmement substantielle

et profitable. Invité par l'auteur à apprécier sa dogmatique

dans cette Bévue, je me sens doublement heureux de pouvoir

commencer cette étude critique en joignant mes sincères
félicitations et remerciements à ceux qu'il a déjà reçus de

divers côtés. Outre, en effet, le profit personnel que j'ai retiré
de l'étude attentive de l'ouvrage dogmatique de M. Bovon, j'ai
eu grand plaisir et reconnaissance à constater — comme
professeur de l'Université de Lausanne — que c'est à celle-ci et
à sa Faculté de théologie qu'est dédiée cette dogmatique. Le

premier docteur en théologie de l'Université de Lausanne a

promptement et largement payé son bonnet de docteur. Puisse-

t-il le porter pendant de longues années, et avoir le plaisir, non
seulement de mener à bonne fin l'impression de sa Morale, mais

aussi de pouvoir donner un jour une seconde édition de son

ouvrage tout entier.

1 Dogmatique chrétienne, tome Ier, 1895, tome II, 1896. Lausanne, Georges

Bridel et Cie éditeurs.



448 LOUIS EMERY

Ce n'est pas que nous puissions souscrire sans réserve à

l'œuvre dogmatique de notre distingué collègue de la Faculté
libre. Nous aurons, au contraire, maintes fois l'occasion de

signaler des points où, d'accord avec lui dans la détermination
des faits chrétiens à interpréter, notre formule dogmatique
diffère sensiblement de la sienne. Nous aurons également lieu
de relever plus d'une inconséquence dans les applications de

la méthode dogmatique de notre auteur. C'est dire que, tout
en souhaitant à son ouvrage un accueil empressé, permettant
l'apparition d'une nouvelle édition dans un temps relativement
court, nous espérons que cette seconde édition, sans être
augmentée, sera pourtant notablement transformée. Mais le grand
mérite de la dogmatique de M. Bovon, c'est d'avoir marqué
— avec plus de clarté et d'impartialité que feu M. Gretillat —
apropos de chaque question dogmatique, les solutions en

présence et d'en avoir montré le fort et le faible avec beaucoup de

perspicacité. Par là, cet ouvrage est très propre à orienter le

lecteur, et spécialement l'étudiant en théologie, dans l'étude
des questions dogmatiques, en même temps qu'il sert à déblayer
le terrain sur lequel doit s'élever le nouvel édifice dogmatique
du protestantisme de notre époque. Mais M. Bovon ne s'en est

pas tenu là; il a essayé — souvent avec bonheur, parfois avec

une circonspection un peu excessive — d'apporter des matériaux

à la construction de ce nouvel édifice. Il s'est efforcé de

donner lui-même sa formule dogmatique des faits chrétiens, et

sur plus d'un point nous aurons lieu de l'en féliciter. La

christologie, en particulier, nous a paru particulièrement bien traitée.
Somme toute, cependant, la dogmatique de M. Bovon n'aura

pas sur le développement et la pensée théologique dans le sein

du protestantisme français l'action décisive que nous en attendions.

Elle est essentiellement une dogmatique de transition,
destinée à faciliter le passage de la dogmatique ecclésiastique
orthodoxe à la dogmatique nouvelle franchement basée sur la
méthode expérimentale.

Ce caractère, qui a certainement sa grande utilité, nous
paraît tenir soit à notre temps lui-même, — le travail de

reconstruction dogmatique n'est pas encore achevé, — soit à la per-



a propos d'une dogmatique 449

sonnalité même de l'auteur. Esprit pondéré, prudent, soucieux
de ne pas effaroucher le lecteur, habile à saisir le point faible
de chaque théorie, M. Bovon a le défaut de ses qualités: il lui
manque l'audace et la hardiesse de la pensée. Dans sa crainte
de négliger un des éléments de la question à résoudre, il lui
arrive quelquefois de ne pas donner de solution, ou, du moins,
de la donner d'une manière trop discrète. Cette manière d'agir
a son avantage: elle permet d'insinuer plus d'une réflexion,
plus d'une idée nouvelle dont le brusque et précis énoncé
aurait dès l'abord choqué le lecteur. Il est certain, à cet égard,
que la dogmatique de M. Bovon rendra de précieux services, en
habituant un certain public à voir certaines questions dogmatiques

sous une face nouvelle. Mais l'inconvénient de cette
méthode, c'est de jeter sur l'ensemble de la pensée une certaine
brume grisaille, qui en adoucit trop les contours et empêche
de la saisir dans son unité et son originalité. Ceci dit, passons
à l'examen de l'ouvrage, en nous arrêtant spécialement aux
thèses où l'auteur et son critique diffèrent d'avis. Quand il s'agit
d'un ouvrage de valeur, traitant des questions les plus importantes

aux yeux du chrétien, il nous paraît que c'est là la
manière la plus respectueuse et la plus utile de l'apprécier; cela

vaut mieux que quelques louanges banales, quoique sincères.
Je m'en vais donc exposer très succinctement les pensées de

notre auteur, pour autant que leur résumé sera nécessaire pour
faire comprendre mes remarques. Tout naturellement, je
m'arrêterai relativement davantage sur l'introduction que sur les

autres parties de la dogmatique, vu l'importance des définitions
fondamentales et des questions de méthode.

INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE

CHAPITBE PBEMIER

Le dogme et la dogmatique.

Tout système quelconque doit nécessairement partir d'une
donnée première considérée comme évidente par elle-même.
La dogmatique est la science des dogmes, telle est la donnée

première dont part M. Bovon. La première question qui se pose



450 LOUIS EMERY

ainsi devant lui est: « Qu'est-ce qu'un dogme? » Le dogme est une
vérité religieuse qui s'impose d'elle-même et par elle-même
aux consciences et aux esprits. La tâche de la théologie est de

formuler un dogme de cette nature, où viendrait se résumer
tout ce qu'il y a de vraiment central dans l'Evangile. Mais comme
Jésus a apporté au monde, non un système, mais une vie, il
faut que le dogmaticien, pour s'acquitter de la tâche ci-dessus,
détermine préalablement les relations de la vérité et de la vie.

En soi, la vie produite par Jésus, la vie chrétienne, est
indéfinissable. On ne peut que la constater par ses effets, dont les

premiers sont des sentiments: paix, joie, amour. Mais le

sentiment, quelque intense qu'il puisse être, est, par nature, fugitif
et changeant d'un côté, personnel et intransmissible de l'autre.
Qu'est-ce qui le rendra stable et transmissible?... Pas la

volonté, qui, elle, se borne à le fortifier et à le manifester par la

conduite, mais l'intelligence. La pensée, en effet, l'expression
précise d'un fait, est stable, et, à proportion de sa clarté,
communicable à autrui. C'est ainsi que les sentiments chrétiens,
indice de la présence en nous de la vie chrétienne, prennent
conscience d'eux-mêmes dans la pensée par laquelle ils s'affirment

et se communiquent. La vie chrétienne se traduit ainsi à

nous-même et à autrui sous la forme de la vérité.
— Il semblerait d'après cela que la vérité chrétienne consistera

dans l'ensemble des pensées par lesquelles nous exprimons
et manifestons nos sentiments chrétiens. Ce n'est pas ainsi que
l'entend l'auteur, car il poursuit son exposé en demandant:
« Qu'est-ce que cette vérité? » et en répondant comme suit:
La vie chrétienne a pour point de départ l'intervention
personnelle d'un principe divin, qui se manifeste à nous sous une
double série de faits parallèles : faits historiques, Jésus et
l'œuvre qu'il a accomplie ; faits psychologiques, expériences
de cette œuvre chez les rachetés du Sauveur. Ces deux sortes
de faits pouvant être objet de connaissance, la vérité chrétienne

sera donc l'expression théorique des faits que l'observation

religieuse nous révèle (I, 18) *.

1 Lorsque nous faisons des renvois à l'ouvrage de l'auteur, le premier chiffre,
romain, indique le numéro du volume, et le chiffre arabe la page.



A propos d'une dogmatique 451

N'avons-nous pas affaire à deux significations différentes du
mot de vérité? Tout à l'heure, c'était l'expression consciente
de nos sentiments chrétiens, paix joie, amour, repentir, etc.,
donc des faits internes, psychologiques. Maintenant, c'est
l'expression théorique soit de ces faits psychologiques, soit des faits
historiques dont se composent la vie et l'œuvre de Jésus. La

première de ces deux significations est au fond la seule qui
corresponde à l'exposé psychologique qui précède. Mais

l'auteur, instruit par l'exemple de Schleiermacher, et ne voulant pas
borner la dogmatique à l'exposition didactique d'états de

conscience, donc à quelque chose de purement subjectif, a voulu,
avec raison du reste, faire entrer dans le concept de la vérité
chrétienne les faits historiques qui sont à la base de la vie
chrétienne. Seulement, il le fait, qu'il me pardonne l'expression,

par un tour de passe-passe.
Un autre point nous a frappé dans ce chapitre sur la vie et

la vérité, c'est l'affirmation que la pensée donne seule à la vie
chrétienne le pouvoir de s'entretenir et de se communiquer
(I, 19). Nous ne pouvons, quant à nous, souscrire à ce
jugement. Les sentiments spécifiquement chrétiens, comme du
reste nos sentiments en général, ne se traduisent-ils pas déjà
d'une manière très claire et très communicative par notre
attitude, nos gestes, notre expression de figure, nos actes surtout?
La tristesse comme la joie, la sévérité comme l'amour n'ont-ils
rien de contagieux? La prédication de l'Evangile la plus
persuasive et la plus efficace, n'est-ce pas, en définitive celle d'une
vie vraiment chrétienne? N'est-ce pas par là surtout que le

Christ a subjugué les consciences et les cœurs? Et si les

chrétiens de tous les siècles avaient aussi bien vécu que
prêché le christianisme, l'action de celui-ci n'aurait-elle pas
été singulièrement plus profonde et plus profitable Certes

je ne veux pas méconnaître l'importance et la nécessité pour
la vie chrétienne de se manifester sous la formé intellectuelle
de la pensée, de la vérité, mais il est encore plus important
et plus nécessaire à son entretien et à son expansion de se

manifester sous la forme pratique de l'action. (Cf. Jean XIII,
35; XVII, 20-23.)



452 loüis emery

— Poursuivons notre analyse. La vérité chrétienne, profonde
et sublime entre toutes, peut s'exprimer de trois manières
différentes : 1° par l'image ou le symbole; 2° par l'opinion, qui
est une idée insuffisamment mûrie ; 3° par la pensée réfléchie
et raisonnée. Lorsque le croyant est arrivé à formuler la vérité
chrétienne dans une pensée réfléchie et raisonnée, lorsqu'une
telle formule en vient à acquérir, par la force de démonstration
qui lui est propre, l'approbation officieuse et officielle des fidèles
d'une Eglise, la vérité chrétienne ainsi présentée reçoit le nom
de dogme. Le dogme évangélique, dira ainsi M. Bovon, c'est la
vérité en Jésus-Christ formulée et revêtue de l'autorité divine
que lui donne la foi chrétienne. Ainsi compris, le dogme
ramène le christianisme à un certain nombre de propositions, qui
en sont comme la substance et le résumé didactique. Sans

doute la vie divine débordera toujours le cadre des formules

humaines, mais le dogme marque le côté par lequel la vérité
salutaire se laisse saisir. Voilà pourquoi, tandis que la vérité,
en tant qu'expression immédiate du fait chrétien, demeure

permanente à travers les âges, les dogmes, qui sont les essais

de la formuler, varient d'un siècle à l'autre. Ajoutons que le

même besoin qui pousse le croyant à formuler la vérité
chrétienne au moyen de dogmes, le pousse également à ramener
ces dogmes à l'unité, à en faire la synthèse. Cette unification
constitue la tâche de la dogmatique.

— J'avoue ne pas goûter beaucoup la définition ci-dessus du

dogme évangélique, parce que je ne la trouve pas assez claire
et précise. D'abord il ne me paraît pas très exact au point de

vue de la terminologie, de dire du dogme (au singulier) qu'il
est la vérité chrétienne formulée, etc. N'est-ce pas plutôt
l'ensemble des dogmes, la dogmatique, qui constitue la formule

scientifique de la vérité chrétienne, tandis que le dogme, un
dogme, est la formule d'un fragment de cette vérité, d'un des

faits historiques ou psychologiques qui composent cette vérité?
Mais ce que je ne comprends guère dans cette définition du

dogme, c'est cette expression « revêtue de l'autorité divine que
lui donne la foi chrétienne. » Je suppose que M. Bovon a voulu
dire par là qu'une formule théorique n'est revêtue de son



A PROPOS d'une dogmatique 453

autorité, n'est sacrée dogme, que lorsqu'elle est reconnue
par les croyants comme partie intégrante de la vérité
chrétienne, et voici sans doute pourquoi notre collègue s'est

exprimé de la sorte : repoussant la notion ecclésiastique du

dogme, n'admettant pas davantage qu'on puisse désigner par
ce terme la formule d'une conviction purement personnelle,
il a pris une voie intermédiaire, mais au détriment de la
précision. Combien faut-il, en effet, de croyants pour reconnaître

une autorité divine à telle ou telle proposition élaborée

par un théologien? M. Bovon ne le dit pas, parce qu'il ne
saurait le dire, du moment qu'il ne veut pas de dogme officiel1.
Et puis que signifie ce terme d'autorité divine"! Dans nos
Eglises protestantes modernes, pouvons-nous reconnaître une
autorité divine à un dogme formulé par des hommes, alors
même que ce dogme exprimerait parfaitement bien notre
expérience religieuse Poser la question c'est la résoudre négativement

et nous sommes certain que M. Bovon est de notre avis.
Mais alors sa définition est à revoir. Nous croyons d'ailleurs qu'il
vaut mieux s'en tenir soit à la notion ecclésiastique et officielle
du dogme, soit à sa notion franchement individualiste. A vouloir

maintenir le caractère social du dogme et à renoncer en
même temps à son caractère officiel, on se crée une difficulté,
celle de savoir à quel moment il est permis d'appeler dogme
une thèse théologique qui compte dans une Eglise un certain
nombre de partisans. Par exemple la doctrine de la kénose, ou
celle de la naissance naturelle de Jésus-Christ, constituent-elles
des dogmes à l'heure qu'il est pour nos Eglises de la Suisse

romande?

1 Cf. p. 11 où le dogme officiel ecclésiastique est taxé d'anachronisme à notre

époque. Cependant, p. 25, M. Bovon écrit : « Si une telle formule en vient à

acquérir, de par la force de démonstration qui lui est propre, l'approbation des

fidèles, ou bien si cet assentiment est constaté et sanctionné par une décision

ecclésiastique officielle, la vérité chrétienne ainsi présentée reçoit le nom de

dogme. »



454 LOUM emery

CHAPITRE II
Méthode de la dogmatique.

La première question de méthode à élucider est desavoir où
le dogmaticien puisera la vérité chrétienne qu'il a à formuler
en dogmes, puis à systématiser. M. Bovon repousse les deux
solutions de la dogmatique ecclésiastique et de la dogmatique
biblique par une argumentation singulièrement difficile à réfuter.

Sa dogmatique sera une dogmatique chrétienne, en ce sens

qu'elle aura pour centre Jésus-Christ; son objet sera de s'emparer

de la personne du Christ pour en mettre au jour les
richesses et pour développer l'Evangile en le rattachant à ce

grand principe générateur. C'est ainsi que M. Bovon estime

pouvoir résumer l'Evangile dans la formule suivante : réalisation

du royaume de Dieu dans le monde par la foi personnelle
en Jésus-Christ Fils de Dieu (I, 67). C'est cette formule, dont
la vérité s'impose par expérience à tout croyant sincère, qui
servira à apprécier soit les tendances diverses qui se sont
produites dans l'Eglise, soit l'Ecriture elle-même, en permettant
d'y distinguer entre l'essentiel et l'accessoire.

—Je relève ici une certaine indécision dans la détermination delà

matière de la dogmatique. Dans le chapitre Ier, la vérité qu'il
s'agissait d'exposer c'était la vie chrétienne prenant conscience
d'elle-même par le moyen de la pensée L Ici, c'est Jésus, c'est
l'Evangile tel que la Bible le fait connaître, Evangile résumé
dans une formule dont la vérité s'impose au chrétien par la
force de conviction qui lui est propre, formule donc qui est
tirée non de la Bible, mais de l'expérience chrétienne. Cette
indétermination nous paraît marquer tout le chapitre consacré
à la méthodi'. Ainsi, après l'énoncé de la formule destinée à servir

à la fois de résumé dogmatique de la vérité chrétienne et de

critère dans l'appréciation des enseignements ecclésiastiques
et bibliques, on s'attend à voir l'auteur énoncer son plan et

entrer en matière. Mais point. Au lieu de cela, nous lisons

1 Cf. p. 18, en particulier cette phrase-ci : « La vérité chrétienne sera donc

l'expression théorique des faits que l'observation religieuse nous révèle. »



A PROPOS d'une dogmatique 455

page 78 : « ...Autre est la certitude du salut, autre est la conviction

scientifique de l'homme qui se rend compte à lui-même de

sa foi et qui l'explique à d'autres. Quel est donc le fondement
d'une telle science de la vérité? » Et là-dessus M. Bovon se met
à exposer, — avec beaucoup de netteté d'ailleurs, — quels sont
les procédés de la science expérimentale, puis à montrer que
l'Evangile pouvant être un objet d'expérimentation, la dogmatique

a droit au titre de science si elle emploie la méthode
expérimentale.

Or l'examen d'une telle question est-elle bien du ressort de la

dogmatique chrétienne? Ne relève-t-elle pas plutôt de

l'apologétique? La tâche de la dogmatique, telle que l'entend M.
Bovon1, étant de faire la synthèse des dogmes, d'exposer
dogmatiquement et synthétiquement, la vérité chrétienne, elle n'a

pas à démontrer, — au sens large du terme, — la vérité de la
doctrine chrétienne; ce qu'elle doit faire, par contre, c'est de

démontrer le caractère chrétien des dogmes qu'elle met en

ligne. Or M. Bovon a déjà énoncé et justifié le principe qui lui
servira à cet effet de critère : c'est la formule que nous avons
soulignée à la page précédente et qui nous paraît parfaitement
appropriée à sa tâche. Au lieu de s'y tenir, M. Bovon va nous
donner, quelques pages plus loin, un autre critère pour
apprécier le caractère plus ou moins chrétien des dogmes. Après
avoir fait remarquer que, pour être fidèle à la méthode
expérimentale, le dogmaticien doit s'en tenir à l'étude des faits et que
les faits chrétiens sont, les uns d'ordre historique, les autres
d'ordre psychologique, notre auteur ajoute : « La religion
révélée a été, dès la période ancienne, l'objet d'une élaboration
théorique dont la science contemporaine a mis au jour les
résultats principaux. La dogmatique ne saurait négliger les
solutions proposées; c'est même de là qu'elle partira naturellement

dans son travail. Seulement pour en apprécier le caractère
chrétien elle les jugera d'après un double principe. En
premier lieu, ces dogmes ou ces systèmes sont-ils conformes au
christianisme des origines Ensuite, répondent-ils à quelque

1 Nous ne disons pas « telle que l'a définie M. Bovon, » car à proprement

parler M. Bovon ne donne pas de définition de la dogmatique. Cf. p. 30.



456 LOUIS EMERY

besoin de la conscience chrétienne actuelle? Sont-ils denature
à éclairer le fidèle en développant sa vie » (I, 97-98).

Ainsi nous avons maintenant deux normes, deux critères, —
historique et psychologique, — pour présider au triage des

propositions dogmatiques. D'autre part, page 410 du tome I, nous
lisons ce qui suit : « En conséquence, pour apprécier cette
manière de voir (il s'agit de la théorie ecclésiastique du péché
originel) nous aurons à rechercher non seulement dans quelle
mesure elle rend compte des faits, mais aussi jusqu'à quel point
elle est conforme aux enseignements de l'Ecriture. Criterium
scientifique et principe biblique, telles sont les deux règles que
nous suivrons, selon notre méthode constante, dans l'étude de

ce sujet. » N'avons-nous pas là, en réalité, non pas deux

critères, mais trois : critère scientifique, critère biblique ou
historique, critère psychologique et pratique Nous n'en faisons pas

une critique à l'auteur, car nous les estimons nécessaires tous
les trois à une dogmatique chrétienne, mais nous aurions aimé

qu'ils fussent nettement indiqués tous les trois dans le chapitre
consacré à la méthode.

Ces trois critères sont, disons-nous, nécessaires à l'élaboration

d'une dogmatique chrétienne. Pour avoir droit de cité dans

celle-ci, toute proposition doit justifier :

1° Qu'elle ne contredit pas les faits, qu'elle en rend compte :

critère scientifique.
2° Qu'elle a droit au titre de chrétienne, qu'elle est conforme

au christianisme authentique: norme historique oubiblique.
3° Qu'elle répond à quelque besoin de la conscience

chrétienne actuelle, qu'elle est de nature à éclairer le fidèle et à

développer sa vie spirituelle : critère psychologique ou pratique.
Voyons maintenant l'emploi fait par M. Bovon de ces trois

critères. Sur le premier je n'ai aucune remarque à faire, mais

l'emploi fait des deux autres me force à diverses observations.
Tout d'abord sur la détermination du critère biblique ou historique

plane une certaine indécision. D'après les pages 65 à 72,

nous pensions que M. Bovon voulait prendre comme critère
historique une formule qui lui parût exprimer avec précision
et exactitude la substance centrale du christianisme, la moelle



a propos d'une dogmatique 457

de l'Evangile de Jésus-Christ, et nous croyions que c'était dans

cette intention qu'il s'était donné la peine de condenser l'Evangile

dans cette thèse : réalisation du royaume de Dieu dans le
monde par la foi personnelle en Jésus-Christ, le Fils unique du
Père. A la page 98 nous constatons, au contraire, que la norme
historique c'est le christianisme des origines, c'est l'enseignement

du Sauveur et des apôtres. Voilà un critère bien malaisé
à employer. M. Bovon nous dit bien qu'il a exposé en détail ce
christianisme des origines dans sa Théologie biblique du Nouveau

Testament, et que sur chaque point essentiel il va, dans

sa dogmatique, résumer la vérité contenue dans l'Ecriture.
C'est vrai, mais c'est précisément cette étude antérieure du
christianisme des origines qui a fait voir en lui des éléments
très divers, qui ne sont pas tous réductibles à l'unité. Quelle
notion de la foi faudra-t-il adopter? Celle de Jacques ou celle
de Paul? — Où est la vraie pensée du Seigneur? Dans les synoptiques

ou dans le quatrième évangile?— Comment expliquer le
caractère unique du Sauveur Par la préexistence avec Paul et
Jean, ou par une naissance extraordinaire avec Matthieu et Luc,
ou par une onction particulière d'Esprit Saint avec Pierre? —-Le
christianisme des origines renferme une demonologie très
développée ; cette demonologie devra-t-elle prendre place dans la
dogmatique? On le voit, pour résoudre toutes ces questions, il
faut bien en revenir à une formule précise dans laquelle le
dogmaticien ait cherché à condenser le plus heureusement
possible ce qui lui paraît le centre, le nerf, la substance de l'Evangile,

de manière à avoir un point de direction dans sa marche.
M. Bovon a très bien relevé la nécessité d'un critère psychologique

et pratique. « S'en tenir à la simple juxtaposition des

éléments bibliques, ce serait faire de la dogmatique une science

historique, ce serait oublier cette vérité essentielle — fondée

sur l'Ecriture elle-même — c'est que, dans la vie religieuse,
nous ne pouvons nous contenter des expériences faites par
d'autres, pas même par les apôtres de Jésus-Christ. Nous
devons recevoir chacun pour soi le contenu de la révélation
salutaire: c'est là la source de l'activité du fidèle, c'est aussi le
point de départ du travail de pensée auquel se livre le théolo-

THÉOL. ET PHIL. 1896 30



458 LOUIS EMERY

gien » (I, 102). Ailleurs (II, 561), rappelant un mot de Vinet:
« Toute connaissance doit être une connaissance humaine, »

M. Bovon ajoute avec raison: «Nous ne possédons que ce que
nous avons saisi pour l'incorporer à notre vie et le faire pénétrer

dans notre esprit.» Mais M. Bovon n'a pas toujours fait de

ce critère l'usage qu'il convenait. Cela nous a surtout frappé
dans l'angelologie et la demonologie. Sur le premier point,
l'auteur fait les déclarations suivantes : « Le problème se pose
avant tout sur le terrain biblique, car en cette matière la

preuve expérimentale directe fait défaut.... Mais si, dans la

discussion de ce point, la preuve d'expérience ne donne rien de

certain, reste l'argument tiré de l'Ecriture (I. 295-296). » Eh

bien, au nom de la méthode de M. Bovon, il suffisait d'avoir
relevé le fait que l'expérience se tait absolument sur l'existence

des anges, pour écarter ce sujet de la dogmatique, au

nom même du critère psychologique. Cela ne veut pas dire

que les anges n'existent pus, mais que la dogmatique les ignore,
parce que l'expérience chrétienne n'en sait rien. En appliquant
carrément le critère indiqué, M. Bovon se serait épargné cette
conclusion équivoque: «Quoi qu'il en soit, d'après le témoignage

biblique, les anges sont les serviteurs et les messagers
de l'Eternel, qui les emploie surtout en faveur de ses enfants,
bien que Dieu reste en communication directe avec le monde

qu'il a créé et qu'il gouverne par sa puissance (I, 297). »

Au nom de ce même critère psychologique ou expérimental
M. Bovon aurait dû écarter de sa dogmatique, plus résolument

qu'il ne l'a fait, le dogme de la personnalité du principe du

mal, l'existence de Satan. Convenant lui même que l'existence
de Satan n'est pas donnée par l'expérience chrétienne (I, 390-

392), mais seulement affirmée par l'Ecriture, il avait non seulement

le droit, mais le devoir de marquer qu'à son point de vue,
l'existence de Satan —¦ encore qu'elle soit peut-être réelle —
n'est pas un élément intégral de la doctrine chrétienne, et cela
d'autant plus qu'il avait fort bien montré que l'admission de

son existence ne facilite en rien la solution du problème de

l'origine du péché.
Il est à remarquer que M. Bovon ne met pas sur le même



a propos d'une dogmatique 459

pied le critère psychologique et le critère biblique. L'expérience
religieuse n'est une norme dogmatique que dans la mesure où
cette expérience se maintient dans les limites du message
apostolique (I, 101). Cette réserve me paraît dangereuse et inutile :

dangereuse, parce qu'elle paraît par trop subordonner le rôle de

l'expérimentation dans la vérité religieuse; inutile, parce que
toute affirmation dogmatique devant passer au double contrôle
du critère psychologique et du critère historique, une thèse
contraire à l'essence même de l'Evangile, doit être par ce fait
même éléminée de la dogmatique. Au fond, cependant, nous
sommes d'accord sur ce point avec M. Bovon, et nous
subordonnons comme lui le critère expérimental au critère historique.
Oui, le dogmaticien ne peut faire entrer comme matériaux de

sa dogmatique que les thèses religieuses dont la vérité s'impose
à son expérience personnelle (norme psychologique.) Telle
thèse peut être vraie en soi, mais tant que notre intelligence
ne la comprend pas, tant que nous ne nous la sommes pas
assimilée, le dogmaticien n'a pas à la faire rentrer dans sa dogmatique.

Mais, d'autre part, les thèses qui lui paraissent vraies, il
n'a le droit de les énoncer comme chrétiennes qu'après avoir
montré leur accord organique, leur corrélation intime avec les

principes centraux et caractéristiques de l'Evangile. Le point
où nous différons est celui-ci: tandis qu'en fait la norme historique

se confond pour M. Bovon avec le Nouveau Testament
en général, nous pensons, nous, que la norme historique c'est
le résumé, la substance de l'Evangile, dégagée de sa forme passagère

et transitoire. M. Bovon lui-même a paru un moment
s'engager dans cette voie, puisqu'il donne deux formules assez

semblables de ce qui lui paraît le centre de l'Evangile, l'une,
page 67, d'après laquelle l'Evangile serait la réalisation du

royaume de Dieu dans le monde par la foi personnelle en Jésus-

Christ, le Fils de Dieu : l'autre, page 112, suivant laquelle la
substance de ce divin message, c'est que le royaume de Dieu se

réalise par l'acte d'obéissance de ceux qui deviennent fils de

Dieu en Jésus-Christ.
C'est de cette seconde formule que M. Bovon déduit le plan

de sa dogmatique, laquelle est divisée en quatre parties:



460 LOUIS EMERY

1° Les origines: l'homme, fils de Dieu.
2° Le péché: l'homme, fils de Dieu, rebelle.
3° La grâce: l'homme, fils de Dieu, sauvé.
4° L'éternité : l'homme, fils de Dieu, dans la gloire.
Ce plan, original, mais où l'on sent l'influence de celui de

Schleiermacher, est très spécieux ; toutefois nous verrons, en
examinant la dogmatique, qu'il a un défaut, c'est de ne pas rattacher

assez étroitement la première partie à la révélation et à

l'expérience chrétienne, et de scinder l'unité de la doctrine
chrétienne de Dieu et de l'homme.

LIVRE PREMIER

L'homme, fils de Dieu.

Première section: L'Homme.

Il s'agit ici d'une étude de la nature de l'homme,
indépendamment de la double influence du péché et de la grâce, mais

cependant à la lumière de la foi chrétienne. De là le nom de

psychologie chrétienne que M. Bovon donne à cette étude. Cette

désignation est juste; ce qui l'est moins, c'est le titre de
Conditions d'une psychologie chrétienne, qu'il donne au paragraphe
consacré à l'exposition de cette psychologie. L'auteur a sans
doute voulu indiquer par là qu'il voulait se borner à dire l'essentiel

; mais, dans ce cas, le titre Eléments d'une psychologie
chrétienne eût été plus exact. Je relève en passant que dans l'énu-
mération des trois types essentiels d'activité de l'homme, la
volonté occupe la troisième place. « La pensée et le sentiment, se

combinant, mettent en mouvement la volonté, l'énergie
pratique (1,148). » Je crois qu'il serait plus juste de mettre en tête
la volonté, le fond de l'être humain étant bien avant tout
volonté d'être, aspiration, tendance, désir, appétit. Sans doute
cette volonté ne prend conscience d'elle-même qu'au travers
de la sensation et de l'intelligence, mais elle est antérieure à

l'apparition de celles-ci. Je ne trouve pas non plus très exact
de dire de la conscience morale : « Ce n'est pas une simple



A PROPOS d'une dogmatique 461

faculté de l'homme, mais le moi tout entier, volonté, sentiment,

intelligence, se dirigeant vers le bien (1, 149). »

La conscience est bel et bien une simple faculté, par le moyen
de laquelle l'homme prend connaissance de son devoir, au fur
et à mesure qu'il en a besoin. Si la raison est la faculté qui a

pour objet le discernement du vrai, du beau et du bien, on peut
dire de la conscience morale qu'elle est la raison envisagée
sous un certain angle, dans une de ses fonctions essentielles,
la connaissance du bien : c'est la raison pratique. Le mot même
de conscience montre que sa fonction est de connaître.

Le deuxième chapitre de la section consacrée à l'anthropologie

a pour sujet la religion ; il est certainement un des plus
intéressants du volume. M. Bovon y montre une fois de plus son
habileté à résumer et à critiquer les systèmes qu'il rencontre
sur sa route, en même temps qu'à en relever les éléments dignes
d'attention et utilisables par la dogmatique. Pour déterminer
son idée de l'essence de la religion, M. Bovon ne part pas — comme
on le fait d'habitude — de l'ensemble des religions connues,
mais du christianisme en tant que la religion parfaite. Cette

méthode est parfaitement juste, mais ne peut pas être suivie

par l'auteur en raison même du plan qu'il a adopté. En effet,
le christianisme suppose le fait du péché, puisqu'elle est une
religion de rédemption ; or, dans son premier livre, M. Bovon
veut faire complètement abstraction soit du péché soit de la

grâce. Comment donc s'y prendra-t-il pour découvrir l'essence
de la religion? Il part du fait que « notre existence est
déterminée par deux courants: l'un qui pousse l'homme à se donner,
l'autre à maintenir son autonomie personnelle. Dans le premier
de ces actes s'affirme la dépendance: ce sont les phénomènes
de la piété ou de la conscience exclusivement religieuse. Dans

le deuxième, au contraire, éclate la liberté : c'est l'élément de

la conscience morale. En d'autres termes, en tant qu'être
religieux, l'homme aspire à se dépouiller pour subir les influences

qui l'entourent et qu'il ramène à la causalité divine., En tant
qu'être moral, l'homme se sait, d'autre part, autonome vis-à-
vis de Dieu et du monde : quelque supérieures que soient les

forces qui l'enveloppent, il ne s'y soumet qu'à son heure et



462 louis emery

parce qu'il le veut bien (I, 193). » Ces deux tendances, dépendance

et liberté, s'excluent intellectuellement; quand la raison
se place à l'un des points de vue, elle ignore l'autre et tend à le

supprimer. Mais cette dualité, rebelle aux efforts de la logique,
se résout en pratique dans l'acte de la foi chrétienne. La piété
et la moralité sont donc les deux pôles de notre vie, qui ne se

déploie dans sa force qu'à la condition de les unir. La religion
donc, avec la morale qui en est inséparable, est la synthèse de

la dépendance et de la liberté; autrement dit, c'est l'acte et

l'état de l'homme qui, dans ses rapports avec Dieu, se donne

en se possédant et se possède en se donnant sans réserve (1,195).
Cette définition et les explications qui la précèdent soulèvent

plusieurs observations importantes. Tout d'abord, qu'est-ce
qui nous assure que chez l'homme, abstraction faite du péché,
devaient se trouver ces deux courants de la dépendance et de

la liberté? M. Bovon les constate chez l'homme actuel, expérimental

; de quel droit les attribuer à l'homme avant le péché?
Nous touchons ici au défaut du plan de M. Bovon : comment
est-il possible de déterminer ce qu'est l'homme, ce qu'est Dieu
et la religion qui doit les relier, en faisant abstraction du fait
du péché Impossible d'appliquer ici soit le critère psychologique

de l'expérience personnelle, puisque le chrétien se connaît

comme pécheur pardonné, soit le critère biblique, puisque
l'Evangile suppose le fait du péché. Cette critique porte ainsi
sur tout le premier livre.

Autre remarque. M. Bovon insiste sur le fait que les deux
courants spirituels de la dépendance et de la liberté forment
une dualité qui, rebelle aux efforts de la dialectique, se résout
sans peine sur le terrain pratique de la foi chrétienne. C'est à

ses yeux un fait capital qui explique pourquoi, soit dans la
doctrine de Dieu, soit dans celle du péché, soit dans celle de la

rédemption, le dogmaticien se trouve chaque fois en présence
d'antinomies irréductibles pour la pensée, mais résolues par la
foi et la vie chrétiennes.

C'est, en effet, un des traits caractéristiques de la dogmatique
de M. Bovon de conclure presque tous ses chapitres en posant,
à propos de chaque dogme, deux thèses opposées, contradic-



a propos d'une dogmatique 463

toires au point de vue logique, mais qui lui paraissent se concilier

parfaitement sur le terrain pratique. L'auteur s'est très
nettement rendu compte de ce fait et, répondant aux critiques qui
lui ont été faites à ce sujet, il a relevé le fait que l'Evangile
était avant tout une vie et non pas un système ; que c'était le
fausser que de vouloir ramener toutes ses affirmations à des

formules logiques formant un système dialectiquement bien
lié ; que c'était précisément un des traits caractéristiques de la
religion chrétienne de résoudre pratiquement des thèses qui,
logiquement, constituent des antinomies.

Certes, nous ne pensons pas non plus que toutes les affirmations

de l'expérience chrétienne soient ici-bas déjà résolubles

par la pensée. Mais nous croyons, d'autre part, que M. Bovon
s'est plu à considérer comme des antinomies des groupes de

thèses qui n'en sont point. Et le premier tort qu'il a eu c'est de

voir dans la religion parfaite la synthèse seulement pratique
des deux faits de la dépendance et de la liberté. Or le christianisme,

en sa qualité de religion parfaite, nous fournit de ce
double fait non seulement la synthèse pratique, mais aussi la

synthèse théorique, logique. Pourquoi, en effet, l'homme se

possède-t-il en se donnant à Dieu sans réserve et se donne-t-il
en se possédant? C'est que, de la race même de Dieu, c'est en
se donnant à Dieu, en communiant moralement avec lui, qu'il
prend conscience de sa nature divine, de sa qualité de fils de

Dieu. Or, si Dieu est la personnalité par excellence, celui qui
se possède pleinement lui-même, il est parfaitement compréhensible

que l'homme se possédera d'autant plus, sera une
personnalité d'autant plus forte qu'il sera plus rempli de la divinité,

qu'il sera plus complètement fils de Dieu. La filiation
divine de l'homme, fait à la fois métaphysique et moral, est la
clé qui explique comment, sur le terrain de la foi chrétienne,
autrement dit de la communion avec Dieu le Père, la dépendance

et la liberté s'unissent parfaitement.
Etant donné l'anthropologie et la christologie de notre

auteur, je suis étonné qu'il n'ait pas relevé lui-même cette
synthèse théorique et pratique et qu'il n'ait pas fait place à cette
notion de la filialité divine dans sa notion de la religion. Etant



464 louis emery

donné le titre même du premier livre, L'homme, fils de Dieu,
nous nous attendions tout naturellement à voir apparaître cette
idée dans la définition de la religion, ce qui aurait justifié et

expliqué le titre général de ce premier livre.

Seconde section: Dieu.

Avant de considérer Dieu dans son unité d'abord, puis dans

la diversité de ses attributs, l'auteur se demande si l'existence
de Dieu peut être démontrée et il étudie à ce propos les

arguments classiques mis en avant. M. Bovon n'a pas de peine à

montrer que l'argument ontologique ne prouve rien du tout et

que l'argument cosmologique sous ses différentes formes aboutit

simplement à affirmer que le monde a une cause, sans pouvoir

trancher la question de savoir si cette cause est un être

personnel et transcendant ou bien si elle est une avec le monde
lui-même. A propos de l'argument moral fondé sur le sentiment
du devoir, M. Bovon relève avec raison, d'abord qu'il n'aboutit

pas encore à la notion chrétienne de Dieu, secondement qu'il
ne peut avoir de prise que sur les personnes admettant au préalable

la réalité du devoir, enfin que de nombreux esprits
prétendent admettre cette dernière réalité, tout en rejetant l'existence

de Dieu (morale indépendante). Quant à l'universalité de

l'adoration de quelque divinité, elle ne suffit pas à prouver la
réalité de son objet, pas plus que la croyance longtemps
universelle du mouvement de la terre autour du soleil n'était une

preuve incontestable de la réalité de ce mouvement.
— Tout ceci est juste, mais aurait été à sa place après

l'exposé de l'idée chrétienne de Dieu plutôt qu'avant, puisqu'il
s'agit précisément de montrer que les arguments en question
n'arrivent pas à prouver l'existence du Dieu de l'Evangile. Et
même nous pensons — critique qui s'adresse à d'autres dogmaticiens

encore — que la dogmatique n'est pas le lieu où il
convient d'examiner les diverses raisons qui militent en faveur de

notre foi au Père céleste. C'est l'affaire de l'apologétique. C'est
dire que nous ne goûtons pas beaucoup la marche des idées
dans le paragraphe intitulé Détermination de l'idée de Dieu. La
méthode suivie est tantôt celle de la dogmatique, tantôt celle de



a propos d'une dogmatique 4C5

l'apologétique, tantôt celle de la philosophie. Toutes ces pages
sont fort intéressantes et font honneur à la dialectique de
M. Bovon ; mais celui-ci eût été à la fois plus précis et plus
fidèle à son principe de connaissance s'il était tout simplement
parti de la notion du Père céleste. De l'idée que le Dieu de

l'Evangile est le Père au sens absolu du terme, il pouvait
parfaitement arriver à sa notion de la personnalité infinie de Dieu,
laquelle lui paraît être celle de Dieu considéré dans son unité
essentielle.

— Le chapitre consacré à l'examen et à la classification des

attributs divins est fort intéressant. Ceux-ci sont définis les

aspects variés sous lesquels Dieu se présente à l'homme. Sans
décider jusqu'à quel point ces attributs existent en Dieu lui-
même, M. Bovon les distingue en deux classes : attributs
métaphysiques présentant Dieu comme causalité absolue, et attributs

personnels présentant Dieu comme personne. Les attributs
métaphysiques sont divisés en négatifs : éternité, immensité,
immutabilité, et positifs : toute-présence, toute-puissance et
toute-science. Celle-ci n'est que la contre-partie positive de

l'éternité, tandis que la toute-puissance correspond à l'immensité

et la toute-présence à l'immutabilité.
Les attributs personnels sont ceux de la sagesse (définie le

meilleur emploi possible de la toute-science de Dieu), la liberté

(l'attribut en vertu duquel dans l'exercice de sa toute-puissance

Dieu se détermine comme il veut) et la véracité (l'attribut
en vertu duquel Dieu ne peut ni se tromper lui-même, ni

tromper les hommes).
Ce n'est pas tout. Dans son analyse de la personnalité

humaine, M. Bovon avait distingué deux forces qui agissent sur
elle en sens contraire. L'une, la détermination de la dépendance,

pousse la créature à se donner, tandis que l'autre,
l'affirmation de la liberté, la sollicite à se retenir en se possédant
elle-même. L'homme étant fait à l'image de Dieu, il s'ensuit

qu'à chacune de ces impulsions de la nature humaine doit
correspondre une face particulière de l'être divin. De là deux

nouveaux attributs de Dieu, la sainteté correspondant à la
conscience morale de l'homme, l'amour correspondant au



466 louis emery

sentiment religieux de l'homme. La sainteté de Dieu est son

éloignement de toute créature, c'est l'affirmation du caractère

unique de sa divinité. L'amour de Dieu, c'est le dessein arrêté
d'attirer à soi tous les êtres semblables à lui, de les attirer pour
leur bien, en favorisant leur progrès et leur vie. Par sa sainteté,

Dieu marque la distance qui le sépare de nous ; c'est le

législateur souverain tel qu'il nous apparaît quand nous nous
affirmons en notre qualité d'êtres libres. Par l'amour, au

contraire, répondant au besoin de dépendance de l'homme, Dieu
s'unit à nous au travers de ces limites ; lui, le monarque
suprême, il se donne à ces êtres chétifs qu'il soutient de sa

présence et qu'il vivifie de son pouvoir. Ce sont là les deux attributs

religieux de Dieu.

— Cette classification des attributs divins est certainement
originale et suggestive. Cependant elle prête le flanc à plus
d'une critique. Je ne comprends pas très bien, quant à moi, la
distinction faite entre les attributs religieux (sainteté et amour)
et les attributs personnels (sagesse, liberté et véracité). Une

personne est une volonté libre et consciente ; mais nous ne

pouvons concevoir une volonté à l'état de pure forme, sans

contenu déterminé, sans direction précise. Une personne se

caractérise précisément par la direction de sa volonté, et nous
ne pourrons l'appeler sage que si nous connaissons le but que
cette volonté se propose. Si Dieu est un être personnel, il a

donc une volonté déterminée dans tel ou tel sens, et l'attribut
de l'amour caractérise précisément la direction de cette
volonté. L'amour est ainsi un attribut de la personnalité divine.
La définition donnée de la sainteté n'est pas très satisfaisante.
Si la sainteté de Dieu, c'est Dieu tel qu'il se présente à la

conscience morale (cf. page 270), le Dieu saint est alors Dieu en

tant qu'auteur de la loi morale, ayant lui-même une volonté

morale; ce n'est pas Dieu en tant qu'éloigné de toute créature
et affirmant le caractère unique de sa divinité. Nous croyons
du reste que la meilleure classification des attributs du Dieu
de l'Evangile est celle qui part des deux éléments caractéristiques

de la notion de Père céleste : cause première de toute
existence, amour pour la créature capable d'y répondre. Au



a rropos d'une dogmatique 467

premier point de vue, on aurait les six attributs métaphysiques
cités par M. Bovon ; au second point de vue, on aurait tous les
attributs moraux impliqués dans l'idée de l'amour parfait.

M. Bovon conclut son chapitre sur l'idée de Dieu, en relevant

dans celle-ci trois antinomies, qui, insolubles sur le
terrain dialectique, trouvent leur solution sur le terrain pratique
de la foi. La première est celle-ci: Si Dieu est un être
personnel avec qui nous pouvons entrer en rapport, il faut reconnaître

en lui des attributs. D'autre part, lui accorder des attributs,

c'est diviser l'essence divine, c'est limiter la divinité. Il
me paraît que la seconde thèse étant manifestement erronnée,
l'antinomie tombe par là-même. Les qualités diverses d'un
individu, bonté, courage, patience, sobriété, énergie, sont-elles
donc destructrices de son unité Nullement. Pourquoi alors
Dieu ne pourrait-il pas rester un, tout en étant éternel, omniscient,

tout-puissant, infiniment bon, saint, juste, etc.? En

vérité, je ne vois pas en quoi son unité serait détruite par là.
Ce qui détruit l'unité de l'homme, ce ne sont pas ses qualités,
attendu qu'entre les diverses manifestations du bien il y a une
souveraine harmonie, mais c'est le. fait qu'il a à la fois des

qualités et des défauts.
La seconde antinomie signalée par M. Bovon est celle de

l'immutabilité et de la vie. D'un côté, l'homme religieux a

besoin d'un Dieu qui pense, qui agit, qui est vie. D'un autre côté
Dieu ne saurait vivre et agir comme nous, puisqu'une telle vie

suppose le mouvement, et que le mouvement se produit dans

le temps et dans l'espace. Or comme le temps et l'espace sont
le cadre du monde créé, on ne peut appliquer ces catégories à

l'être infini ; Dieu donc, en tant qu'être absolu, se présente à

nous comme immuable. Ainsi posées, ces deux thèses constituent

effectivement une antinomie. Mais elles ne doivent pas
être posées ainsi. En concevant d'une manière matérielle
l'immutabilité de Dieu, M. Bovon la soumet précisément aux
catégories du temps et de l'espace. L'immutabilité étant opposée
au changement, à la vie, n'est pas autre chose", en effet, que
l'immobilité, une notion qui ne se conçoit que dans le temps
et dans l'espace. Pour supprimer l'antithèse, il faut envisager



468 LOUIS EMERY

Dieu uniquement comme esprit, comme la perfection suprême.
Alors l'immutabilité cesse de se présenter sous un aspect
matériel, pour marquer simplement la fidélité de Dieu à sa propre
essence. Il n'y a en Dieu ni changement ni ombre de variation,
en ce sens que son être est toujours le même, qu'il n'est pas

aujourd'hui amour et demain haine, aujourd'hui tout-puissant,
demain limité dans son pouvoir. Il est le même hier, aujourd'hui,

éternellement, et c'est pourquoi l'homme qui a appris
une fois à le connaître comme le Dieu d'amour peut se confier
absolument et perpétuellement en Lui. Mais cette immutabilité-
là n'est pas exclusive de la vie, et, ici encore, c'est l'exemple
de l'homme qui nous permet le mieux de la comprendre, et

par conséquent de résoudre l'antinomie. Un homme ferme,
sûr, immuable, sur qui l'on peut compter en tout temps, ce

n'est pas un homme inactif, mais c'est un homme dont la
conduite est dirigée par des principes arrêtés, un homme dont le

but est toujours le même et qui y tend à travers tous les
obstacles. De même le Dieu immuable dans sa puissance, son

amour, sa science, au sein d'un monde qui change sans cesse,
c'est un Dieu néanmoins agissant, gouvernant toutes choses

selon une volonté arrêtée et visant au même but.
Quant à la troisième antinomie, celle de la nature et de la

souveraine liberté, elle se résout logiquement par l'excellente
raison qu'en Dieu elle ne se pose pas. Le mot denature (comme
l'indique du reste sa racine, nasci, cf. gignere) ne peut
s'appliquer qu'à un être créé, à un être qui naît à un moment
déterminé. C'est ainsi que l'homme naît avec une nature donnée,
et que l'on peut distinguer parfois en lui ce qui est le fait de sa

nature et ce qui est l'acte de sa liberté, qu'il y a souvent opposition

entre sa volonté naturelle, instinctive et sa volonté
réfléchie, rationnelle. Mais en Dieu cette distinction n'existe pas :

il est ce qu'il veut et il veut ce qu'il est : la liberté est, si l'on
peut dire, sa nature même.

Si ces trois antinomies particulières ont pu se résoudre
logiquement, il y a tout lieu de croire que l'antinomie fondamentale

à laquelle les ramène M. Bovon, celle de la personnalité et
de l'infinité, se résoudra aussi théoriquement. Elle se résout,



a propos d'une dogmatique 469

en effet, quand on se rappelle qu'appliqué au Dieu-esprit, le
mot infini ne signifie pas sans limites dans le temps et dans

l'espace, car, l'employer dans ce sens, c'est précisément
concevoir Dieu sous l'angle de ces catégories. Non, le Dieu-esprit
est infini en ce sens que pour lui ni le temps ni l'espace ne
sont, comme pour nous, des limites, mais qu'il les domine l'un
et l'autre par sa toute-puissance et sa toute-science. Cela étant,
il n'y a aucune impossibilité logique à concevoir un être
personnel possesseur de la toute-puissance et de la toute-science,
de l'éternité, etc. Un homme ne mérite-t-il pas d'autant plus
le nom de personnalité qu'il a plus de volonté, de science et de

pouvoir.
M. Bovon n'a pas fait de la sainteté et de l'amour en Dieu

une antinomie proprement dite. Mais la manière dont il les

définit, le fait qu'il les égale l'une à l'autre et les met en corrélation

avec les deux besoins, antithétiques chez l'homme, de la
dépendance et de la liberté, tout cela projette une ombre de
dualisme sur ces deux attributs spécifiquement religieux de la
divinité. Il nous paraît, quant à nous, que la dogmatique atout
à gagner à ramener à l'unité l'ensemble des attributs servant à

déterminer l'être de Dieu vis-à-vis des êtres moraux. Sur ce

point, l'attribut caractéristique et fondamental du Père céleste
est incontestablement l'amour. Dieu est amour, et il le montre
en ceci qu'il veut faire participer à sa propre vie, à sa propre
béatitude, tous les êtres capables de s'élever à la vie morale.
Il n'est pas, au point de vue dialectique, amour et sainteté au
même degré et sur le même plan ; mais c'est parce qu'il est

amour qu'il est sainteté. Un père qui aime vraiment ses
enfants ne peut les aimer que saintement ; il voudra que, comme
lui, ils aiment et pratiquent le bien, ils haïssent et repoussent
le mal.

— Avec raison, M. Bovon traite de la création après l'analyse

des attributs divins, puisque notre conception du
commencement de toutes choses dépend non de l'expérience, mais
de notre foi. Comme M. Bovon, nous pensons qu'il est impossible

à l'esprit humain de trancher la question de savoir si la



470 LOUIS EMERY

création est éternelle, ou si l'existence du monde a commencé
à un moment précis. Ce qu'il importe à la foi chrétienne d'affirmer,

c'est la distinction entre Dieu et le monde et la dépendance
absolue du monde vis-à-vis de Dieu (I, 289). Mais n'est-ce pas

déjà dépasser ces affirmations d'une nature toute religieuse

que de dire que Dieu a tiré le monde du néant, que son
essence est distincte des choses créées? (I, 282). Comment savoir
d'où Dieu a tiré le monde? Dire qu'il l'a tiré du néant, c'est

au fond se payer de mots, attendu que notre esprit ne parvient
pas à se représenter que tout procède de rien. Au fond, l'idée
qui nous paraîtrait la plus conforme à la notion chrétienne de

Dieu, c'est que le Père céleste a tiré le monde de sa propre
essence. A cette conception M. Bovon objecte que, le monde
étant matière, Dieu serait alors matière aussi, mais cette objection

n'est pas insurmontable. Savons-nous, en effet, ce qu'est
la matière? Si, comme l'affirme le monisme spiritualiste, — et

nous inclinons fort dans ce sens, ~~ la matière n'est qu'une
forme inférieure d'existence de l'esprit, de l'esprit pétrifié pour
ainsi dire, l'objection tombe. Et cette conception de la matière
aurait le grand avantage d'expliquer comment au cours de

l'évolution de l'univers celui-ci arrive à se peupler d'êtres
spirituels, dont quelques-uns parviennent à se reconnaître comme
fils de Dieu, donc de la même substance que le Père céleste.

Le paragraphe relatif à la Providence ne nous suggère qu'une
observation, à savoir qu'il met de nouveau en saillie le défaut
du plan de l'auteur. C'est parce que le chrétien, en tant que
chrétien, a fait dans sa vie l'expérience personnelle de la réalité

de la Providence divine, qu'il généralise et universalise
cette expérience. La doctrine chrétienne de la Providence n'est
donc pas indépendante des deux faits du péché et de la grâce,
d'autant plus que la meilleure définition chrétienne de la
Providence (l'action de Dieu en vue de l'établissement dans l'univers

de son règne spirituel) suppose et implique l'action du

Rédempteur.



A PROPOS d'une DOGMA'IIQUE 471

LIVRE SECOND

Le péché : l'homme fils de Dieu rebelle.

Première section : Caractères et origine du péché.

Le péché, défini au point de vue formel, est la transgression
de la loi du Seigneur ; au point de vue matériel, il est égoïsme,
c'est-à-dire Idolâtrie du moi, et, conséquence immédiate de

l'égoïsme, sensualité. Le péché est en même temps nature et
acte ; acte en tant que volontaire, et nature en tant que
nécessaire. Ces deux éléments sont dans un rapport organique,
les actes moraux se transformant en nature et la nature à son
tour se manifestant par les actes qu'elle engendre. L'état
d'esclavage créé par le péché n'est pas absolu; l'homme demeure

possesseur d'une certaine mesure de liberté. Le péché n'est
pas essentiel à la nature humaine ; il n'est pas un de ses
éléments constitutifs sine qua non. Il est donc un accident dans
l'humanité ; mais, en fait, le péché se montre comme un fait
universel ; il est actuellement inné à l'homme.

Cet état de péché, même quand il le subit, l'homme le trouve
anormal, il le flétrit lui-même dans sa conscience; il le considère

comme constituant une coulpe, c'est-à-dire une faute
dont il se sent responsable et pour laquelle il reconnaît mériter
un châtiment. Est-ce à dire qu'il n'y ait coulpe que là où il y
a conscience du péché? M. Bovon ne le pense pas, attendu

que l'inconscience du péché est ordinairement l'indice d'un
état de péché particulièrement grave. Que l'homme soit conscient

ou non de son péché, la coulpe subsiste, parce que la
transgression de la loi divine est là ; seulement la coulpe est
d'autant plus grande que l'homme avait plus clairement
conscience de la loi de Dieu transgressée par lui.

— Cette notion de la coulpe soulève deux remarques. La

première, c'est que M. Bovon donne à la coulpe un caractère

trop objectif. Pour lui (I, 334), que l'homme se doute ou
non de sa faute, du moment qu'il a transgressé la loi de Dieu, il
y a coulpe. Cette proposition me paraît difficile à admettre. Le
degré de notre coulpe dépend toujours du degré de notre



472 LOUIS EMERY

connaissance de la loi divine. Je puis transgresser la loi de

Dieu sans être coupable, si j'ignore cette loi, et si cette
ignorance ou inconscience morale n'est pas mon fait. Notre coulpe
est corrélative à notre connaissance morale; elle ne peut pas
être appréciée uniquement par le critère objectif de la loi de

Dieu, mais aussi par le critère subjectif de notre propre
conscience. C'est, du reste, ce qu'affirme M. Bovon, p. 340, mais

après avoir dit le contraire, p. 334.

Il y a un autre élément de l'idée decoulpe que M. Bovon n'a pas
suffisamment mis en saillie, c'est celui de liberté. La coulpe d'un
individu est proportionnelle non seulement à son degré de

connaissance morale, mais aussi et tout autant à son degré de

puissance morale. Deux hommes s'enivrent en sachant clairement

que Dieu défend l'intempérance, mais l'un, fils de braves

gens, le fait simplement pour son plaisir, parce qu'il aime le
bon vin.Ilpourrait, s'il voulait, être sobre. Le second, au
contraire, fils de parents alcooliques, est par son tempérament
même porté à la boisson. Il ne peut pas être sobre. Evidemment

la coulpe de ces deux individus est différente.
— Après avoir signalé le fait du péché, M. Bovon en cherche

une explication qui parvienne à rendre compte à la fois de son
universalité et de son caractère de culpabilité. Son explication
reproduit dans ses traits principaux la doctrine ecclésiastique,
sauf qu'il ne prend point le récit génésiaque de la chute comme
historique, et supprime l'intervention du diable. L'homme
primitif était dans un état d'innocence ; ses énergies étaient dans

une sorte d'équilibre instable dont il fallait sortir. Un
commandement de Dieu, proportionné aux forces spirituelles de

l'homme, provoqua la crise morale qui devait amener celui-ci
de la vie instinctive au triomphe de la sainteté. L'homme
étant libre, l'issue de cette crise pouvait être une détermination

dans le sens de la volonté divine ou une détermination
contraire. Ce fut cette dernière qui eut lieu. Pourquoi? c'est le

mystère de la liberté ; mais M. Bovon fait remarquer avec raison

qu'Adam, sans avoir une nature viciée à l'origine, avait
néanmoins certains besoins du corps — le désir de la
jouissance, par exemple, très légitime en lui-même — qui pou-



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 473

vaient devenir l'élément intérieur ou le prétexte de la tentation.
Le péché est ainsi à son origine un accident: il n'est pas

essentiel à la nature humaine. Mais si nous considérons la
situation présente, le péché nous apparaît comme pénétrant la
nature humaine de telle façon que l'homme naît enclin au
mal et devient nécessairement pécheur. Comment concilier
cette nécessité du péché avec le fait que lorsque nous faisons
le mal, nous nous sentons cependant coupables?M. Bovon
estime que ce n'est pas possible sur le terrain logique: l'universalité

tue la responsabilité et vice versa. Cette antinomie
logique dans la doctrine du péché n'est pas autre chose que la
répercussion de l'antinomie fondamentale que M. Bovon
signale dans la constitution psychologique de chacun, entre la
conscience de notre liberté et celle de notre dépendance. En
tant que libres et affirmant nos droits de créatures morales,
nous concevons le péché comme inséparable de la coulpe.
Nous nous l'imputons à nous mêmes ; notre conscience nous
affirme que nous en avons mérité le châtiment. Mais, en tant
que dépendant et aspirant à effacer notre individualité, nous
nous représentons le péché comme étant le caractère de toute
l'humanité: c'est une détermination sociale universelle. Sur
le terrain pratique ces deux notions dialectiquement irréductibles

se concilient sans effort. Tout en reconnaissant que le
péché nous domine par nature, nous ne nous en sentons pas
moins responsables. Plus nous croissons dans l'amour, la loi
de la vie religieuse et morale, plus, sans cesser de croire à la

responsabilité personnelle, nous affirmons la solidarité de toute
la famille humaine dans le péché, et nous nous chargeons
volontairement des fautes les uns des autres.

Est-il certain que l'antinomie posée entre la responsabilité
et l'universalité du péché ne soit résoluble que dans la vie

pratique et nullement par la pensée? Nous n'en sommes pas
sûr, et nous trouvons soit dans la théorie de Schleiermacher
soit dans les développements propres à M. Bovon, des éléments

précieux pour construire une théorie satisfaisante. Les trois
thèses, admises par M. Bovon, dont nous devons partir sont:

1° Le fait de l'universalité du péché.
THÉOL. EI PHIL. 1896 31



474 LOUIS EMERY

2° Le fait que nous avons tous le sentiment que, par l'effet
de notre volonté, notre vie a été pire qu'elle eût pu être si

nous l'avions sérieusement voulu.
3° Le fait que nous ne saurions répondre d'actes que nous

n'aurions commis à aucun degré.
Au point de vue chrétien, rien ne nous empêche d'admettre

que la destinée de l'homme c'est de s'élever de l'esclavage de

la chair à la liberté glorieuse de l'esprit, par conséquent de

considérer l'esclavage de la chair comme l'état naturel non
seulement de l'homme qui naît aujourd'hui, mais aussi de nos

premiers parents. A ce point de vue, le péché, en tant
qu'imperfection, est un stade nécessaire du développement de

l'homme. Cet état de péché n'empêche point—l'expérience de

chaque jour le montre — que nous n'ayons une certaine
connaissance du bien et du mal, et aussi une certaine mesure de

liberté. Le péché, en tant que transgression volontaire de la loi
de Dieu et en tant que coulpe, n'existe alors que lorsque,
sachant ce qui est bien et ayant le pouvoir de le faire, nous ne
le faisons pas. Lorsque le mal que nous faisons est nécessité

par l'inclination mauvaise que nous avons apportée en naissant,

il ne constitue pas un péché coulpe. Si l'on nous objecte

que notre conscience ne fait pas la distinction entre le mal
nécessité et le mal volontaire, qu'elle défend et condamne l'un
comme l'autre, nous sommes prêt à reconnaître que cela est
vrai le plus souvent, mais pas toujours, Quand elle le fait, cela

s'explique pour deux raisons, d'abord parce que dans la plupart
de nos transgressions il y a une part de liberté et une part de

nécessité, et secondement que la conscience a un rôle édu-
teur et préventif. Elle est chargée, non seulement de nous
dire que nous sommes coupables, mais aussi, en nous montrant

sans cesse l'idéal moral où nous devons tendre, de nous
faire connaître comme mal même le péché nécessité par
notre nature, et, de ce fait, nullement imputé comme

coulpe. Maintenant ce qui est vrai, c'est que plus nous faisons
de progrès dans la sainteté et l'amour, plus nous nous
sentons responsables des fautes d'autrui, parce que nous recon-



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 475

naissons que souvent elles tiennent en bonne partie à nos
fautes de commission ou d'omission.

11 me paraît donc qu'il y a moyen de comprendre à la fois

que le péché, esclavage de la chair, est universel, nécessaire, et

que cependant l'homme se sente responsable et coupable. Je

dirai même que la solution est plus facile en théorie qu'en
pratique. En pratique, en effet, il m'est impossible de décomposer
les divers facteurs qui ont concouru à la formation de telle
décision, de marquer nettement dans quelle mesure elle a

été le fait de ma liberté et celui de la nécessité, et de calculer
exactement le degré de ma culpabilité. Théoriquement, au
contraire, je puis fort bien comprendre que ma vie morale
est la résultante de divers facteurs tels que ma nature,
l'éducation, les circonstances et ma liberté, et que je ne suis
coupable que lorsque mon infraction à la loi divine, connue
comme telle, a été un fait de liberté.

Seconde section : Les rapports de l'homme et de Dieu
déterminés par le péché.

On ne conçoit pas très bien pourquoi M. Bovon a fait figurer
sous ce titre la subdivision consacrée à marquer l'étendue et
les limites de la corruption de l'homme par le péché, matière
qui me paraît rentrer plutôt dans la section précédente, consacrée

à marquer les caractères du péché. Quoi qu'il en soit, la
question à laquelle passe notre auteur est celle-ci: Jusqu'à
quel point va la corruption de l'homme par le péché?... Le
péché fait de l'homme son esclave, mais cet esclavage va-t-il,
comme l'admettait Luther, jusqu'à l'empêcher de concourir en

quoi que ce soit à l'œuvre de son salut A cette question
notre dogmaticien répond en répudiant soit le déterminisme
de Luther, soit le synergisme de Mélanchton. Il repousse le
premier, parce qu'il fait du salut des uns et de la damnation

des autres un acte arbitraire de Dieu; il rejette le second,

parce qu'il favorise l'idée du mérite des œuvres et la propre
justice, et ouvre la porte au pélagianisme. Ici encore notre
auteur prétend aboutir à une antinomie logique, attendu que



476 LOUIS EMERY

selon lui, il faut affirmer au point de vue religieux, que le salut
est tout entier l'œuvre de Dieu; au point de vue moral, qu'il
est tout entier l'œuvre de l'homme. La solution ne se

trouverait que sur le terrain pratique. (I 463.)
Je suis, je l'avoue, d'un avis diamétralement opposé.

L'antinomie m'apparaît, non dans le domaine de la logique, mais

dans celui de la vie pratique. Je ne vois, en effet, rien de

contradictoire logiquement dans l'affirmation que le salut est le

résultat d'une coopération de Dieu et de l'homme. M. Bovon
ne conclut-il pas lui-même son chapitre par cette proposition
qu'il souligne : Nous sommes assez esclaves pour ne pouvoir
nous sauver par nous-mêmes, mais nous sommes assez libres

pour nous approprier la grâce que Dieu nous offre. Or, dans

cette double affirmation il n'y a pas d'antithèse; les deux termes
se limitent mais ne s'excluent pas l'un l'autre. Logiquement
nous sommes obligés d'affirmer la coopération de l'homme et

de Dieu dans l'œuvre du salut, pour éviter soit de statuer l'arbitraire

en Dieu, soit de négliger la gravité du péché chez

l'homme. Que s'il plaît à des théologiens de tirer du synergisme
des conclusions pélagiennes, cela ne change rien au fait. On

ne peut pas méconnaître la vérité parce qu'il y a des gens qui
en tirent des conséquences pratiques fâcheuses, lesquelles
d'ailleurs ne sont pas logiquement incluses dans le principe.
Pratiquement, par contre, dans le salut d'un chacun d'entre

nous, il nous est impossible de marquer où, quand, jusqu'à
quel point, Dieu a été agissants ; où, quand, jusqu'à quel point
nous avons été agissants. Suivant les dispositions du moment,
nous voyons notre salut, tantôt au point de vue religieux,
comme l'œuvre de Dieu seul, tantôt au point de vue moral,
comme notre œuvre. En général, quand le chrétien pense à

son salut personnel, il est porté à n'y voir que l'œuvre de

Dieu ; quand, au contraire, il prêche l'Evangile à autrui, quand
il appelle, supplie, exhorte, il considère le salut comme une
grâce que l'homme doit acquérir par un effort de volonté.
Quand un petit enfant apprend à marcher avec l'aide de sa

mère, il est très facile de comprendre intellectuellement que
sa marche est le résultat de ses propres efforts combinés avec



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 477

ceux de sa mère. Mais pratiquement, il est impossible de
délimiter exactement les deux catégories d'efforts.

Après avoir traité des caractères, de l'origine et des limites
du péché, notre auteur le considère dans son rapport avec
Dieu. La question à élucider est celle-ci : quel est le lien qui
existe entre Dieu et le péché Naturellement, nous retrouvons
ici l'antinomie logique que présente toute la dogmatique de

notre savant collègue. Saisi sous l'angle moral, le péché est le

fait de l'homme et non de Dieu ; c'est un accident qui ne rentre
pas dans le développement normal de l'humanité. Saisi sous
l'angle religieux, le péché est une réalité dont Dieu est la
cause suprême. Dialectiquement irréductibles, ces deux thèses

s'unissent sans peine dans la vie spirituelle du croyant.
Nous avons déjà indiqué plus haut dans quelle direction

on peut trouver la solution intellectuelle de l'antinomie. Oui,
en tant que point de départ et phase transitoire du
développement du genre humain, le péché est nécessaire et

reste par conséquent dans le plan de Dieu. Appelé à se faire
lui-même, à devenir un fils de Dieu, une personnalité libre,
l'homme part de l'animalité, de l'esclavage de la chair. Ce qui
n'est pas nécessaire, ce qui est la faute de l'homme, c'est que
tant d'hommes (l'expérience, même en dehors du monde chrétien,

ne nous autorise pas à dire tous) aggravent cet héritage,
alors qu'ils peuvent ne pas le faire ; c'est qu'aucun homme,
sauf Jésus, n'a réussi à surmonter toujours et partout l'inclination

naturelle au mal. C'est dans le fait même, dans la pratique,
qu'il est impossible de discerner rigoureusement notre part de

liberté et de responsabilité dans la solution et l'exécution d'un
acte mauvais.

Les attributs divins de la sainteté et de l'amour, lesquels

expriment le rapport normal de Dieu vis-à-vis de l'homme,
changent d'aspect, quand nous les considérons sbus l'angle du

péché. L'intervention de la sainteté et de l'amour pour
l'enlèvement du trouble apporté dans le monde par le péché nous
révèle le Père céleste sous un nouvel aspect, celui de la

justice, laquelle est définie par M. Bovon un mode d'action con-



478 LOUIS EMERY

forme à l'ordre divin qui est la réalisation de la vie spirituelle
parmi les hommes.

En présence du péché, la sainteté divine n'est plus simplement

l'attribut par lequel le Père céleste « se met à part
de tout ce qui n'est pas lui, » mais elle devient l'attribut par
lequel Dieu se sépare du péché et de ceux qui le commettent
tandis qu'il en affranchit ceux qui s'unifient à lui. En repoussant

le pécheur et par là en le punissant, Dieu se montre juste
c'est-à-dire conforme à l'ordre établi par lui-même. Quand
donc la justice se déploie dans la sainteté pour punir les

pécheurs, elle prend à nos yeux l'aspect de la colère divine.
Cette punition du pécheur par Dieu ne consiste pas simplement

dans le fait que le péché engendre le péché, mais elle consiste

dans la souffrance et la mort. Laissant de côté dans ce

chapitre, pour le traiter dans l'eschatologie, la question de la
mort seconde et définitive, l'auteur ne parle ici que de la mort
physique. Celle-ci de même que la souffrance lui apparaissent
comme des nécessités naturelles, mais elles sont transformées,
augmentées et empirées par le péché. La peine du péché n'est
donc pas la souffrance et la mort en elles-mêmes, mais la
souffrance et la mort mises en rapport avec la déchéance

morale, subies par l'homme qui n'est pas affranchi du péché.
Il s'ensuit, d'un côté, que la souffrance doit servir à l'éducation
du coupable ; de l'autre côté, que plus l'homme est sous le

pouvoir du péché, moins il est armé pour supporter les ennuis
et les douleurs de la vie.

Si la justice dans la sainteté se manifeste par la colère qui
punit le pécheur, la justice dans l'amour se manifeste par la

compassion ou la miséricorde divine. En dépit de nos souillures,
Dieu, dans son amour, se communique à nous. Dieu étant la

vie, le don de Dieu est une source de vie, c'est-à-dire que
l'amour veut la vie de l'homme aussi bien que la sainteté poursuit

la suppression de la faute. Mais ces deux activités de Dieu,
loin de se contredire, sont parfaitement unies, et leur union
constitue la volonté rédemptrice du Dieu de l'Evangile. Cette

volonté de Dieu étant absolument libre, nous apparaît sous

l'aspect consolant de la grâce, en laquelle s'unissent et s'ab-



A PROPOS D'UNE DOGMATIQUE 479

sorbent les perfections variées du Père céleste manifesté en

Jésus-Christ.

— Il est clair que la colère et la miséricorde de Dieu ne

peuvent se manifester que vis-à-vis d'un monde pécheur.
Mais la justice, telle que l'a définie M. Bovon, fort justement
d'ailleurs, un mode d'action conforme à l'ordre divin, suppose-
t-elle nécessairement le fait du péché? Il ne nous le semble

pas ; même si l'humanité eût ignoré le péché et se fût
développée normalement, le Dieu vivant n'aurait pas cessé d'être
agissant au milieu d'elle pour la diriger vers son but. Dès lors
il aurait eu un mode d'action conforme soit à ce but soit aux
conditions de l'humanité, et, en tant qu'appropriant les moyens
àia fin poursuivie, Dieu aurait été juste.

(A suivre.)


	À propos d'une dogmatique

