
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: Le récent mouvement moral en Amérique et en Europe

Autor: Schinz, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE RÉCENT MOUVEMENT MORAL EN AMÉRIQUE

ET M EUROPE d

PAR

ALBERT SCHINZ

Au commencement du mois de février de cette année, les
journaux annonçaient la fondation dans notre pays d'une
« Société suisse de culture morale » (Schweizerische Gesellschaft

für Ethische Kultur). Elle était loin d'être la première
dans son genre. Il y a en effet vingt ans aujourd'hui qu'avait
été créée en Amérique la première de ces associations; de là
elles avaient passé en Angleterre, puis en Allemagne et en
Autriche ; elles comptent même un certain nombre d'adhérents
en Italie.

La décision de suivre chez nous l'exemple des pays voisins
avait été prise à Zurich le 27 décembre 1895 dans une assemblée

d'environ 20 personnes, et ce fut le 31 janvier 1896 que la
société fut définitivement fondée. Le nombre des membres
était à cette date de soixante-quatre personnes, il devait en

peu de semaines dépasser la centaine. Un comité provisoire
fut élu; il est composé de M. Pflüger, pasteur à Dussnang en

Thurgovie, de Mœe Dr Louise Dodel, la femme du célèbre
professeur zuricois, et de M. Gustave Maier, membre du comité de

la société allemande de culture morale, mais résidant à Zurich.
Jusqu'ici il n'y a point encore de sections distinctes établies
dans nos villes; le siège de la société est, en attendant, fixé à

' Conférence faite à Neuchâtel, le 13 mars 1896, sous les auspices de la
« Société d'utilité publique ».



420 ALBERT SCHINZ

Zurich où du reste se trouve la grande majorité des membres.
Mais on se propose de convoquer sous peu une assemblée
générale. Un endroit central comme Olten ou Schinznach serait
choisi à cet effet. De plus, en automne de cette année encore,
aura lieu à Zurich une assemblée internationale des sociétés
de culture morale. On assure que les personnalités les plus
marquantes de ce mouvement en Europe s'y rencontreront, et

s'y feront entendre, même publiquement. Citons le Dr Stanton

Coit, de Londres, dont nous aurons à parler souvent au cours
de ce travail ; le professeur Förster, directeur do l'observatoire
royal de Berlin ; les célèbres professeurs de philosophie Jodl
de Prague et Höffding de Copenhague, qui tous deux ont publié
des œuvres de tout premier ordre dans le domaine de la
science morale. Enfin qui sait si Félix Adler, le fondateur de la

première société morale en Amérique, n'honorera pas également

de sa présence la ville des bords de la Limmat1.

I

De quoi s'agit-il donc dans ces « sociétés morales » qui
mettent aujourd'hui le pied sur le sol de notre patrie?

Certes il faudrait être aveugle pour ne pas voir en elles une
manifestation importante de l'état des esprits contemporains.
Disons plus, les sociétés morales sont le résultat naturel d'un
immense courant de la pensée, qui après une longue évolution
a fini par trouver en elles sa dernière et plus complète expression.

Ils ne sont pas rares, en effet, les essais antérieurs et

partiels tentés déjà au cours de notre siècle pour donner à la

morale une base autre que celle fournie par la théologie ; pour
constituer ce qu'on est convenu depuis longtemps d'appeler
une morale «indépendante. » L'on veut renverser l'ordre des

termes tel qu'on l'admettait jusqu'ici, c'est-à-dire ne plus
subordonner la morale à la religion mais au contraire la religion à

la morale et créer, selon la propre expression de F. Adler, la

« religion de la moralité. » Il n'était donc guère possible, —
cela ressort avec la plus parfaite évidence, — d'arriver au but

1 Voir la note à la fin de cette étude.



LE RÉCENT MOUVEMENT MORAL EN AMÉRIQUE ET EN EUROPE 421

sans combattre la puissance représentant l'ancienne opinion,
celle qui subordonnait la religion à la morale et cherchait au
delà du monde la sanction des actes moraux. Par là nécessairement,

et quoique les sociétés morales ne soient en général
pas curieuses de ce rapprochement, il y avait parenté d'idées
très apparente avec les nombreuses sociétés anti-ecclésiastiques,

anti-chrétiennes et même anti-religieuses qui se sont
constituées en Europe depuis une cinquantaine d'années. La
différence qui sépare les sociétés de culture morale et les

sociétés de libres-penseurs ou rationalistes (ces termes pris au
sens défavorable que l'on y a attaché dans les milieux
chrétiens), c'est — on s'en assurera bientôt — que les dernières
avouent leur hostilité vis-à-vis de l'Eglise, tandis que les

premières, sans le dire tout haut, poursuivent cependant la même
fin. Le mouvement des sociétés morales se rattache donc
logiquement au mouvement de révolte contre le pouvoir de

l'Eglise, on peut même dire davantage, qu'il en est sorti. Nous

essayerons dans les pages qui suivent de mettre en relief ce

rapport de filiation.
Toutefois, avant d'en venir là, il ne sera pas dépourvu d'intérêt

de remarquer que le mouvement qui devait aboutir aux
sociétés de culture morale, a trouvé de l'écho et s'est par
conséquent développé surtout dans les pays germaniques et anglo-
saxons, à l'exclusion presque complète des pays latins où les
événements avaient donné dès l'abord au même courant d'idées

une tournure toute différente. En France, en effet, depuis la
Révolution, la rupture entre l'Eglise et le monde était définitivement

consommée. Le catholicisme était la religion dominante.
Toute tentative de rénovation sociale se faisait soit dans et par
l'Eglise, en accord avec ses principes, soit tout à lait en dehors
de l'Eglise et indépendamment d'elle. De la sorte tous les conflits

étaient tout naturellement prévenus entre les deux
pouvoirs ecclésiastique et laïque. En Allemagne, au contraire, les

principes plus larges du protestantisme avaient permis aux
deux puissances de marcher bien plus longtemps la main dans
la main. Et si l'Eglise l'avait voulu, elle aurait pu pendant de

longues années encore (et notre opinion particulière est qu'elle



422 ALBERT SCHINZ

l'aurait pu toujours), tenir les rênes du mouvement social en

Allemagne ; il aurait pu lui appartenir à elle, le beau rôle de

diriger dans une voie paisible la poussée si terriblement
menaçante aujourd'hui ; sans l'étroitesse blessante, le conservatisme

coupable et l'indolence maladroite de certains de ses

chefs, l'Eglise n'aurait jamais été réduite à la triste et humiliante

position qui lui est faite à l'heure présente.
Il est à noter cependant que ce ne fut pas sur terrain protestant

que prit naissance la première revendication décidée

d'indépendance. En 1845, à l'occasion du fameux pèlerinage à

Trêves en l'honneur de la sainte tunique (1844), — pèlerinage
qui fut renouvelé du reste en 1891 et devait soulever des

protestations non moins indignées que la première fois, — un
violent conflit s'était élevé dans les rangs des catholiques
allemands. Un certain nombre d'entre eux résolurent de briser
enfin avec Rome, tout en restant fidèles d'ailleurs à leur
ancienne foi catholique. Ils se réunirent à Leipzig, adoptèrent la
dénomination de «catholiques allemands.» La confession de

foi rédigée à cette occasion statuait entre autres ceci : (Art. 3).
« Nous rejetons la primauté du pape et nous nous déclarons
indépendants de la hiérarchie ecclésiastique,... etc. *. »

Cet acte de révolte dans le camp du catholiscisme devait
servir d'exemple aux protestants animés de sentiments d'hostilité

et de rancune à l'égard de l'Eglise de leur pays. Ils
n'attendirent pas longtemps pour les faire éclater. Deux ans
s'étaient à peine écoulés qu'une assemblée de cent vingt
personnes se réunit à Magdebourg. On y formula une déclaration
dont l'article premier était ainsi conçu : « Nous ne pouvons
plus nous déclarer d'accord avec la façon d'agir de l'Eglise
actuelle, c'est pourquoi nous nous séparons de l'Eglise d'Etat
de notre pays.... »

Il convient d'insister sur le fait que ce n'était là qu'une
œuvre de réforme purement religieuse. Mais une fois l'impulsion

donnée, on vit bientôt l'opposition à l'Eglise se trans-

1 Les catholiques allemands recrutèrent de nombreux adhérents. Au concile

général, qui eut lieu à Berlin en 1847, on comptait déjà 200 communautés dont
150 étaient représentées.



LE RÉCENT MOUVEMENT MORAL EN AMÉRIQUE ET EN EUROPE 423

former en une autre plus grave. En effet, en cette même
année 1847 encore dans deux villes de l'Allemagne, Hambourg
et Marbourg, se constituaient les premières « communautés
libres» (Freie Gemeinde). Celles-ci ne se séparaient plus
seulement de l'Eglise établie, mais du christianisme. Le

programme, présenté à Hambourg par le Dr Kleinpaul, contenait
ces mots : « La Communauté libre est une société de personnes
affranchies de tout joug spirituel... et qui se réunissent, en

opposition avec le christianisme, pour développer dans la
conscience du peuple ce qui est réellement humain et naturel
en l'homme. »

Il est inutile de suivre pas à pas la lente évolution de cette

disposition des esprits qui, d'une tentative de réforme foncièrement

religieuse, devait conduire à une opposition systématique
à toute religion. Il suffit de rappeler qu'en 1859, à Gotha, les

catholiques-allemands et les protestants-libres s'unirent pour
former ensemble 1'« Association des communautés religieuses
libres. » Un premier essai dans ce sens avait échoué en 1850.

Il était bien évident que pour poser à la base de 1'« Association

» des principes qui pussent être adoptés par tous, on
devait donner à ces principes un caractère presque exclusivement

moral, sur terrain religieux toute entente était a priori impossible.

Aussi ne sommes-nous que médiocrement surpris de voir
qu'à la huitième assemblée, à Breslau en 1879, Schäfer,
représentant de la communauté libre de Berlin, propose à la discussion

entre autres thèses celle-ci, qui est la première : «Religion
signifie pour nous essentiellement morale, conformément aux
principes d'une raison et d'une science progressives. » Mais au
fond le premier but, dans les conditions de lutte où l'on se

trouvait, celui que trahissaient directement ou indirectement
tous les actes de l'association, c'était de ruiner la puissance
sociale de l'Eglise; les manifestes publiés, comme les alliances

étranges contractées entre représentants d'opinions en soi si

divergentes, en disent assez là-dessus.

Enfin il ne nous reste plus, pour montrer le terme fatal

auquel aboutissaient toutes ces manifestations, qu'à signaler
encore 1'« Association allemande des libres penseurs » (Deutscher



424 ALBERT SCHINZ

Freidenkerbund). Ce n'est plus seulement l'Eglise, les préjugés
ecclésiastiques, le christianisme qui sont l'objet de leurs
attaques, c'est cette fois la religion elle-même qui est violemment

prise à partie. Les points de contact toutefois étaient
nombreux avec les « communautés religieuses libres. » La
proposition fut faite à Magdebourg en 1889 de mettre à profit ces

relations étroites et de fusionner les deux associations en une
seule. La chose ne se fit pourtant pas ; mais on ratifia l'année
suivante au congrès de Hannovre une autre proposition dans

ce sens, à savoir que l'association des libres penseurs soutiendrait

autant que possible les efforts des communautés
religieuses libres.

Si nous passons à l'Angleterre, nous voyons à peu près en
même temps qu'en Allemagne, surgir aussi un mouvement

d'opposition à l'Eglise, mais accusant dès l'origine une attitude
beaucoup plus décidée : nous voulons parler du « Sécularisme»

qui prend en effet directement le contre-pied de la religion.
Son fondateur Holyoake avait gagné à sa manière de voir surtout

la classe des ouvriers. Le mouvement ne prit toutefois

quelque consistance qu'en 1860, et cela grâce à la publication
d'un journal hebdomadaire, The National Beformer, créant

un lien entre les diverses branches de la « National Secular

Society. » Leur but est exprimé de la façon suivante dans les

statuts : « Le Sécularisme enseigne que la conduite de notre
vie doit se fonder sur la raison et la science; il ignore toute
action divine dans les affaires humaines.... Le Sécularisme
déclare que la théologie ne peut être estimée par la raison que
comme une superstition, par l'expérience que comme nuisible

au bien commun ; il combat en elle l'ennemie héréditaire du

progrès. » Bradlaugh était l'auteur de ce réveil et jusqu'en
1875 il resta à la tête de son journal. A cette époque une
dissension éclata dans la société qui forma dès lors deux partis :

l'un plus avancé, avec Bradlaugh comme chef, et cherchant par
des moyens violents à extirper la religion du sol anglais;
l'autre, sous la direction de Holyoake et Charles Watts, adopta
le nom de « British Secular Union » et eut pour organe la



LE RÉCENT MOUVEMENT MORAL EN AMÉRIQUE ET EN EUROPE 42b

Secular Beview. La position des seconds vis-à-vis de l'Eglise
était celle de l'indifférence, ou, selon une expression devenue

courante, de l'Agnosticisme. « Le point de vue de l'Agnosticisme,

disaient-ils, est de ne se prononcer ni pour ni contre
l'existence de Dieu et d'une vie future. Ce sont là des questions
insolubles pour les esprits même les plus puissants, et au sujet
desquelles la société renonce à se prononcer. En réalité elles
n'ont aucune influence sur les grands problèmes et les besoins

urgents de la vie terrestre. »

Mais si le parti des violents est aujourd'hui encore si bien
vivant qu'il a même pu fonder un second journal, The

Freethinker, le parti des modérés avait perdu avec son caractère
d'opposition à la religion la force qu'il lui fallait pour subsister
et il tomba définitivement en mai 1890. Seul son ancien porte-
voix, sous le nom nouveau de Agnostic Journal, a survécu au
naufrage, il est entre les mains du compagnon d'œuvre de
Ch. Watts L

L'activité de ces associations, — dont nous n'avons nommé

que les plus importantes, — ne devait pas rester limitée à

l'Europe. Leurs principes d'hostilité à l'égard de l'Eglise et du
Christianisme s'étaient transportés de l'autre côté de l'océan
avec les nombreux contingents d'émigrants se rendant sans
cesse en Amérique. Déjà en 1846, dans les rangs des émigrés
allemands, environ quarante « Communautés libres » s'étaient
formées. Celles de New-York, Philadelphie et Milwaukee
étaient les plus considérables. Depuis 1865 des rapports
s'établirent avec les communautés de la mère-patrie. La position
prise en face de la religion, si elle n'était pas dès le début très
franche, n'est plus douteuse depuis 1872. Voici l'un des principes

fondamentaux de l'association américaine : « Nous
reconnaissons la supériorité de la raison dans tous les domaines de

l'activité humaine,... c'est pour cela que nous rejetons toute
croyance (religieuse). »

1 Nous avons puisé en grande partie les renseignements qui précèdent dans

l'ouvrage du Dr Keibel : Die Religion und ihr Recht gegenüber dem moder nen
Moralismus. Leipzig 1891.

THÉ0L. ET PHIL. 1896 28



426 ALBERT SCHINZ

L'année 1876 fut signalée par une vraie salve de sociétés
trahissant toutes un même courant d'idées. Citons entre autres
1'« Association des radicaux » ou des libres penseurs, à laquelle
se joignirent un certain nombre de membres des communautés
libres dont nous venons de parler. Leurs représentants les

plus avancés se livraient à des attaques ouvertes contre le

Christianisme, tandis que les modérés se bornaient à exiger de

l'Etat qu'il s'abstînt, selon les lois, de toute accointance avec
la vie religieuse de la nation. C'est en 1876 de même que les

principes des sécularistes anglais s'implantaient chez les Anglo-
Américains et qu'une « American Secular Union » était fondée
à Philadelphie par F.-E. Abbot. Nous y voyons, comme chez

les radicaux, l'intention première de protester contre les

faveurs de l'Etat envers l'Eglise, dégénérer souvent en lutte
contre la religion elle-même.

Mais si l'on y regarde d'un peu plus près, tout ce mouvement
anti-ecclésiastique n'avait au fond pas grand sens sur terre
américaine. On sait la liberté d'opinion dont jouit l'Amérique
et combien les institutions religieuses y ont peu à faire avec le

gouvernement et les institutions sociales, avec celles du moins

qui ne revendiquent pas spécialement cette intervention. Dès

lors rien d'étonnant à ce que des sociétés qui se fondaient pour
combattre un ennemi qui n'existait pour ainsi dire pas en réalité,

tombassent bientôt dans l'oubli. N'ayant pas d'adversaire,
elles n'avaient pas de raison d'être. — I! eût fallu, si l'on
voulait affirmer son existence avec quelque chance de succès,

prendre un autre chemin, adopter une tactique de combattoute
différente : les Eglises, les diverses congrégations religieuses,
n'étaient pas, il est vrai, comme dans notre vieille civilisation,
les dispensatrices et les berceaux de tant d'entreprises de

bienfaisance et de charité, mais en raison même de leur existence

et pour réaliser les commandements divins, elles devaient se

donner pour tâche de prendre en main ces œuvres de toutes

sortes; elles aspiraient, en d'autres termes, à jouer en

Amérique le rôle que leurs Eglises sœurs jouaient en Europe. Ce

but était loin d'être atteint, d'autant plus qu'elles n'étaient pas,

comme nous l'avons dit déjà, soutenues par le gouvernement



LE RÉCENT MOUVEMENT MORAL EN AMÉRIQUE ET EN EUROPE 427

dans leur activité. Il résultait de cet état de choses que, si l'on
ne pouvait leur enlever des places qu'elles n'occupaient pas

encore, il était possible cependant de leur contester celles
qu'elles convoitaient. On pouvait les devancer. De la sorte on
aurait un but positif à proposer à ses efforts, mais en même

temps on conservait à l'égard de l'Eglise les sentiments de rivalité

qui étaient à la base de tout le mouvement moral et qui en

Europe avaient fait sa force.
Tel fut précisément le moyen d'action mis en œuvre dans

les « Sociétés de culture morale » créées en cette même année
1876. Tel est le secret qui leur permit d'être autre chose qu'un
feu de paille, tandis que tant d'autres associations, pourtant
parentes de tendance et fondées à la même époque et dans
le même milieu, ne jouèrent aucun rôle social. En cela consiste

tout particulièrement le génie de F. Adler, le promoteur
du mouvement, d'avoir compris comment il fallait lutter contre
les préjugés religieux dans un pays où ces préjugés n'avaient
encore donné lieu à aucun abus, où l'on n'avait donc aucune
raison de les attaquer directement. F. Adler du reste, avec
une habileté consommée, fit plus encore. Non seulement il
prétendit n'être pas hostile à l'Eglise, mais fine refusait à personne
l'accès aux sociétés morales. Les chrétiens de toutes nuances,
comme les agnostiques ou les positivistes les plus convaincus,
étaient cordialement invités à collaborer à son œuvre.

Il n'en est pas moins vrai cependant, que de fait F. Adler
contestait au Christianisme, le sachant et le voulant, son influence
sociale. Il convient en effet de remettre ici les choses au point,
et de ne pas nous laisser égarer par de vaines paroles, comme
ce fut souvent le cas, même chez les partisans dévoués et
convaincus des sociétés de culture morale. Tout en respectant du

reste infiniment ces dernières et en reconnaissant très volontiers

qu'elles peuvent dans leur sphère d'action atteindre des

résultats pratiques tout à fait dignes d'attention, ce nous est

un devoir de dissiper ce fantôme d'une prétendue tolérance,
si hautement proclamée et si infatigablement revendiquée.
Comme c'est là le facteur de propagande le plus puissant et le

plus souvent invoqué par ces nouvelles associations, nous ne



428 ALBERT SCHINZ

saurions nous abstenir de signaler au moins à l'attention des

gens qui pensent, une illusion d'autant plus regrettable qu'elle
est mieux dissimulée.— Les protestations de neutralité, disons-

nous donc, à l'égard de la religion ne sont qu'apparentes. La
rivalité devait exister dès les premiers jours. Elle ne pouvait pas
ne pas exister. Si en"effet F. Adler et ses amis avaient pensé

que l'Eglise était en état de réaliser le but qu'elle se proposait et

qu'ils se proposaient, eux, de leur côté, ils auraient fait œuvre
parfaitement inutile ou superflue en créant une société morale
à côté d'elle. S'organiser indépendamment de l'Eglise, c'était
tout simplement dire qu'ils réaliseraient mieux l'idéal social

que ne le ferait cette Eglise. Il n'était donc d'emblée pas
possible de vivre sur un pied d'amitié. Les protestations de
tolérance pouvaient être sincères chez beaucoup : on n'en était

pas moins dupe des mots.
Et quant au chrétien qui se rattache aux sociétés morales,

il déclare implicitement, d'une part, que l'Eglise ne suffit plus,
et d'autre part, que ce dont il est besoin pour la remplacer, il
le trouvera chez F. Adler. Ce dernier, dans un moment
d'oubli, l'a du reste naïvement avoué «Celui qui croit aux
dogmes (de l'Eglise), disait-il un jour, n'est pas exclu de la
société morale, mais il s'en exclut lui-même. » (Ethical Record
Oct. 1889 L)

De plus les sociétés morales rêvent de conquérir un jour
l'humanité entière à leur cause, — c'est là un des thèmes
favoris de leurs discours et de leurs écrits à côté du principe
de tolérance dont il vient d'être question, — or n'est-ce pas

1 Voir, à ce propos aussi, le discours de M. G. Maier, au grand congrès des

sociétés de culture morale, qui eut lieu à Eisenach en 1893 : « Die Organisation
der ethischen Bewegung» (Berlin 1893, pages 23-24). «Nous ne voulons, dit
l'auteur, enlever à l'Eglise aucun de ses membres: bien au contraire nous lui souhaitons

qu'un jour, délivrée de ses éléments dogmatiques et vouée tout entière à

la culture morale, elle réunisse des auditoires plus nombreux et plus attentifs

encore que les nôtres.» Ce qui revient à dire: ce n'est que quand les chrétiens

auront abandonné tout ce qui les sépare de nous, soit quand ils auront fait abstraction

de ce qui chez eux est spécifiquement chrétien, qu'ils pourront être avec

nous. — Quoi de plus caractéristique que cette application, certainement originale,

du principe de tolérance!



LE RÉCENT MOUVEMENT MORAL EN AMÉRIQUE ET EN EUROPE 429

avouer formellement l'intention d'arriver un jour à supplanter
l'Eglise?

Quoi qu'il en soit de ce dernier point, l'on conçoit maintenant

combien était habile la manière de procéder de F. Adler.
C'est comme si l'un de nous, ayant découvert un moyen
nouveau de réformer les ivrognes, allait fonder pour son œuvre
une société dans laquelle il engagerait chacun à entrer, les

membres de la société de tempérance comme tous les autres.
Il pourrait bien dire aussi en un certain sens : Je ne combats

pas les sociétés de tempérance puisque je reçois au contraire
leurs adhérents parmi mes compagnons d'œuvre ; mais il est
bien clair qu'en fait il les combat tout de même. Son nouveau
système rendant l'ancien inutile, l'œuvre des sociétés de

tempérance tombe du même coup ; elles' sont supprimées
puisqu'on a trouvé quelque chose qui les remplace avec avantage.

LeDr Félix Adler, «dont la physionomie mystique, nous dit
M. Goblet d'Alviella, rappelle certaines têtes d'apôtres, » était
fils du rabbin de la principale synagogue de New-York. Lui-
même était destiné à succéder un jour à son père dans ses

fonctions sacerdotales. Venu en Europe pour y compléter ses

études, il obtint à Heidelberg le titre de Docteur en philosophie.
Mais son séjour à l'étranger lui avait ravi ses anciennes

croyances et depuis le jour où, de retour à New-York, il eut
exposé devant l'auditoire de son père les idées qui devaient
être à la base de sa religion à lui, il dut renoncer à la charge
qu'on avait d'abord voulu lui réserver. Pendant quelques
années Adler fut professeur à l'université de Cornell et il ne

quitta ce poste que pour se vouer tout entier à l'œuvre des

sociétés morales. En mai 1876 ses amis lui avaient demandé de

développer devant eux ses idées nouvelles. Ce qu'il rêvait,
c'était selon les termes de Sheldon dans son Esquisse de l'histoire

du mouvement moral, de « placer la morale (Ethics) au
lieu de la théologie à la base de la religion. » Séance tenante
on décida la fondation de la Société de culture morale (Society
for Ethical Culture). Le professeur Adler en accepta la direc-



430 ALBERT SCHINZ

tion, ainsi que la charge de conférencier ou prédicateur
(Lecturer) comme on voudra l'appeler.

Au début composée de 128 membres, la société en comptait

600 après 10 ans d'existence. Durant sept années, New-
York fut la seule à posséder une société de culture morale.
Mais en 1883 fut créée celle de Chicago, avec W. Salter comme
conférencier. En automne 1885 c'était le tour de Philadelphie;
S.-B. Weston fut appelé à en prendre la direction. A l'occasion
du dixième anniversaire de la fondation de la société de New-
York (mail886) on réunit ces différentes branches en une «Union
of the Societies for Ethical Culture». A la fin de cette même
année fut fondée à Saint-Louis une quatrième société; W.-L.
Sheldon y occupe la charge de conférencier.

L'« Union des sociétés de culture morale » a formulé ainsi
son but: «Le but général du mouvement moral, tel que l'entend

cette Union, consiste à développer la vie morale chez ses

membres. L'Union souhaite une cordiale bienvenue dans son
sein à toutes les personnes qui sympathisent avec ce but,
quelles que puissent être leurs opinions théologiques ou
philosophiques. » (Constitution, art. II, section 2).

Et F. Adler, dans le Ethical Recordl, numéro d'octobre 1889,
formule ainsi sa pensée:

« Les buts de la « société morale » sont:
« 1. D'enseigner la suprématie des fins morales sur toutes les

autres fins et sur tous les intérêts humains.
« 2. D'enseigner que la loi morale aune autorité immédiate et

indépendante de la vérité des croyances religieuses ou des

théories philosophiques.
« 3. De faire progresser la science et l'art de bien vivre. »

Depuis leur fondation ces sociétés, sans avoir jamais provoqué

en dehors du cercle de leurs membres un enthousiasme

délirant, ont cependant dignement affirmé le rang auquel elles

croyaient avoir droit, à côté des congrégations religieuses. Leur
histoire ne présente aucun intérêt particulier. Relevons seule-

1 L'organe de la société jusqu'en octobre 1890; depuis cette époque il paraît en

format agrandi, sous le nom de «International Journal of Ethics. »



LE RÉCENT MOUVEMENT MORAL EN AMÉRIQUE ET EN EUROPE 431

ment en passant l'influence exercée par les sociétés morales en

Amérique, en tant qu'elles représentent un courant de pensées

philosophiques. On n'aura pas de peine à s'en convaincre par
la lecture de quelques numéros de l'International Journal of
Ethics.

DAmérique, comme nous l'avons dit, les sociétés morales se

transplantent en Europe. Mais loin de se souvenir du lien qui
les unit aux associations dont nous avons parlé au début, elles

évitent au contraire avec soin tout contact, et nient même toute
analogie de but avec elles. Nous sommes conduits d'abord en

Angleterre. Une société morale fut créée en 1886 à Londres, à

Essex-Hall, sous la présidence de M. W. Wallace. Elle déclare
vouloir « contribuer tout à la fois par l'enseignement (precept)
et la pratique à étendre l'influence de la morale, sans se fonder
sur aucune base dogmatique » (on a non-dogmatic basis). Mais

ce qui a surtout contribué à donner aux sociétés morales
d'Angleterre un certain essor, c'est l'arrivée à Londres de l'une des

personnalités les plus influentes de tout le mouvement moral,
le Dr Stanton Coit, jusqu'alors vicaire de F. Adler à New-York.
En 1888 il reçut un appel de la Communauté de la chapelle de

South-Place à Londres. Fondée en 1817 déjà, cette congrégation

s'était peu à peu séparée du Christianisme, puis de toute
religion. C'est surtout M. Conway, pendant 21 ans à la tête de

la paroisse, qui contribua à lui faire prendre rang parmi les

associations purement morales. On avait abandonné la prière
dans les assemblées ; à côté delà lecture de la Bible prenait place
celle de morceaux choisis de toutes les littératures ; en un mot

il ne restait plus qu'une sorte de vague théisme quand on en

vint enfin à déclarer que les croyances en un Dieu personnel et
à l'immortalité n'étaient pas nécessaires à la vie, qu'au contraire
elles amenaient sans cesse des dissensions entre les hommes.

En 1884 M. Conway retourna en Amérique, sa patrie, et lorsque
quatre ans après Stanton Coit fut appelé à prendre la direction
de la communauté, il ne le fit qu'à la condition qu'on adopterait

le nom de Société morale. La proposition ne rencontra
aucune opposition.

Des sociétés morales, quoique d'importance moins considé-



432 ALBERT SCHINZ

rable, furent établies dans plusieurs autres villes de l'Angleterre,
ainsi à Oxford, Cambridge et Glascow.

Les « principes généraux » des sociétés anglaises ont été

publiés dans le Rapport annuel de 1888. Nous les reproduisons
d'après l'Ethical Record d'octobre 1889.

« 1. Une vie morale s'impose à nous en vertu de la suprême
valeur qu'une telle vie comporte; cette autorité est la plus
haute qu'elle puisse revêtir.

«2. Elle n'est pour cela en aucune manière dépendante d'une

croyance en un système de récompenses et de châtiments
venant d'une puissance supérieure...,» etc.

Quant à la position que ces sociétés comptent, d'après ces
mêmes principes généraux, prendre en face de l'Eglise, c'est
celle d'une grande réserve. «En ce qui concerne les manières
de procéder de la société, il sera opportun qu'elle n'entre pas

en compétition avec les institutions religieuses. La société ne

se propose nullement, comme on l'a pensé, d'apporter au

monde un nouvel évangile; elle vise seulement à dégager ce

qui dans l'enseignement de l'Eglise est purement moral, des

formes plutôt transitoires de la doctrine et du ritualisme dans

lesquels il reste enfermé. »

Six ans plus tard, l'Allemagne suivait l'exemple de l'Angleterre.

En mars 1892 F. Adler parla à Berlin, devant quelques
personnes, de l'œuvre dont il était l'instigateur. En suite de

cette conférence on discuta de l'opportunité qu'il pourrait y
avoir à créer sur sol allemand des associations analogues à

celles des Etats-Unis et d'Angleterre. Des.« Communications
préparatoires » (Vorbereitende Mittheilungen eines Kreises

gleichgesinnter Männer und Frauen zu Berlin) furent publiées.
« La société morale, y est-il dit entre autres, trouve l'essentiel
de l'homme non pas dans ses rapports avec Dieu, mais avec
l'humanité. » (p. 13.) On y trouve également des indications

ayant pour but d'éclairer ceux qui seraient disposés à répondre
à un appel de la société jusque-là anonyme. De très hautes visées

et une confiance absolue en une entreprise aussi considérable
seraient bien faites pour donner courage aux hésitants— si elles



LE RÉCENT MOUVEMENT MORAL EN AMÉRIQUE ET EN EUROPE 433

n'éveillaient pas chez beaucoup un léger sentiment de scepticisme.

« Si l'on nous demande comment nous nous représentons
le développement du mouvement moral en Allemagne, nous
déclarons tout d'abord que ces premières démarches (auxquelles
nous avons été poussés, premièrement en suite de l'impression
produite dans notre pays par le débat relatif au projet de loi
Zedlitz pour les écoles populaires1, et puis par la visite à Berlin
de F. Adler) ne doivent être considérées que comme les débuts
d'un grand mouvement allemand, bien plus, d'un mouvement
qui doit embrasser l'humanité tout entière. Car celle-ci,
personne ne saurait en douter, se trouve dans une phase de son

développement pleine de promesses pour l'avenir.... Ce que
nous disons ici des buts et devoirs des sociétés de culture
morale, ainsi que des voies et moyens d'atteindre à ces fins, n'est
encore que le résultat des réflexions et délibérations de cercles

restreints, donc un simple projet de programme, élaboré par
cette assemblée privée. Mais notre association va s'avancer
ouvertement au-devant du peuple allemand pour l'engager à

s'unir à nous. Nous voulons nous élever contre une certaine
façon autoritaire d'agir et de parler qui demande tous les jours
davantage à être réprimée, non seulement chez nous du reste,
mais dans tout le monde civilisé. Nous voulons combattre dans

notre pays les préjugés et les erreurs que (souvent sans mauvaise

foi, c'est vrai,) l'on cherche à faire prévaloir dans l'éducation

du peuple avec un zèle et une intolérance sans cesse

croissants. » (p. 27-28.)
Les réunions préparatoires continuèrent. On lança une circulaire

convoquant à l'assemblée générale du 18 octobre ceux
qu'on estimait pouvoir être considérés comme sympathiques à

l'œuvre. Près de cent journaux furent en outre invités à se faire
représenter.

Parmi les personnes marquantes venues à Berlin exprès pour
cette circonstance nous pourrions citer bien des noms célèbres»

1 Zedlitzsclier VolksschulgeseH-Entwurf par lequel le ministre des cultes voulait
rendre confessionnelles les écoles populaires de Prusse. Le projet finit par être

retiré par l'empereur devant le mécontentement manifesté par la nation ; ce qui
entraîna la déposition du ministre Zedlitz.



434 ALBERT SCHINZ

ainsi les professeurs Tönnies de Kiel, et Haekel de Jéna. Le Dr
Stanton Coit était venu d'Angleterre. De Berlin même nommons
M. Förster, Conseiller privé, professeur et directeur de l'observatoire

royal, G. de Gizycki, professeur d'Éthique à l'université;
le colonel H. de Gizycki, etc.

Le discours d'inauguration fut prononcé par M. Förster, qui
termina en invoquant notre devise nationale: « Un pour tous,
tous pour un. » Le lendemain fut le jour de la constitution
définitive de la « Société allemande de culture morale. » Enfin le
6 novembre fut créée la première « section » de la société à

Berlin ; et en ce même jour le président pouvait annoncer que
des démarches étaient également faites pour la fondation de

sections sœurs à Kiel, Magdebourg, Breslau, Francfort s. M.

Jéna et Fribourg. A cette époque la société comptait près de

500 membres; au moment de sa constitution à Berlin il y en

avait 200.

Voici le § 1 des statuts adoptés par l'assemblée du 19 octobre :

« Le but de la société est de favoriser dans le cercle de ses membres

et en dehors de ce cercle le développement de la culture
morale, comme étant ce qui est commun à tous les hommes et
les unit, et de le faire indépendamment de toute diversité des

conditions d'existence ainsi que des opinions religieuses et

politiques.
» Par « culture morale » (Ethische Kultur) comme but de ses

efforts, la société entend un état de choses dans lequel régnent
justice et vérité, humanité et considération réciproque. »

II

En prenant pied en Allemagne, le mouvement moral revenait

ainsi à son point de départ. Le peu que nous avons dit
jusqu'ici des sociétés morales anglaises et allemandes permet
déjà d'entrevoir que les rapports avec l'Eglise ne tarderont pas
à reprendre le caractère d'opposition qui, selon de trompeuses
apparences du moins, s'était perdu en Amérique. Et quoi d'étonnant?

La vieille ennemie, quoique peut-être bien malade, n'en
est pas moins vivante encore. On ne trouvait pas terrain vierge



LE RÉCENT MOUVEMENT MORAL EN AMÉRIQUE ET EN EUROPE 435

comme de l'autre côté de l'océan. Chose curieuse, F. Adler n'a

pas su voir l'écueil; son enthousiasme l'a aveuglé. Les sociétés
morales ne pouvaient être en Europe ce qu'elles étaient dans
leur pays d'origine; qu'on le veuille ou qu'on ne le veuille pas,
qu'on s'en doute ou qu'on n'ait pas l'air de s'en apercevoir, la
lutte devait éclater dès les premiers jours; bien plus, ce n'était
pas l'Eglise qui ouvrait les feux, mais les sociétés morales elles-
mêmes. En Amérique (où par suite des circonstances indiquées
plus haut les chances d'entrer en lutte ouverte avec l'Eglise
étaient en somme très minimes, ou en tous cas reléguées dans

un avenir qui peut être encore très éloigné), les paroles de

tolérance et les protestations de paix pouvaient avoir l'air d'être
sérieuses; chez nous elles devaient être démenties dès l'abord.
Rien n'est plus aisé que de le vérifier. Une seule chose nous
étonne : c'est qu'on ait livré à la publicité tant de documents

compromettants pour qui veut ouvrir les yeux. Nous prenons
par exemple le compte rendu des premières réunions des

sociétés allemandes de culture morale à Berlin.
Il s'agit de la fixation des statuts. Là, on touche du doigt

dès les tout premiers pas, non pas la difficulté, mais l'impossibilité

qu'il y â d'arriver à quelque chose de stable dans cette

entreprise, si l'on veut toutefois rester fidèle à l'article premier
et fondamental: agir « indépendamment des divergences
religieuses et politiques. » Les pourparlers au sujet du projet de

constitution de la société étaient en effet à peine commencés,

que le professeur Tönnies, de Kiel, émit le désir de voir la
discussion ramenée à ce qui devait en être le point de départ: quel
était le sens à donner à ces mots : « indépendamment des

divergences religieuses et politiques. » Le principe de largeur était
précisément ce dont on espérait le plus de fruits; cela ressortait

clairement du discours de F. Adler le 3 juillet à Berlin, de

celui de W. Forster le 18 octobre, comme du reste de toutes
les publications lancées avant la fondation définitive de la
société morale; enfin on ne se fit pas faute de le rappeler au cours
même des débats du 19 octobre (le Dr Knopf et d'autres

encore.) Tout cela n'empêcha pas que beaucoup dans l'assemblée

n'hésitèrent pas à demander « qu'on prît franchement position



436 ALBERT SCHINZ

contre l'Eglise. » La discussion devint si vive qu'un des assistants

se plaignit amèrement: « On avait, disait-il, jeté avec cette
discussion le bacille de la discorde dans l'assemblée. » Les quatre
journées se passèrent sans que la question fût jamais officiellement

résolue. On éluda la difficulté en n'y répondant pas, mais

en laissant néanmoins subsister le § 1 des statuts, ce qui, cela

va sans dire, ne constitue rien moins qu'une solution du prp-
blème1. La réponse effective, celle qui se déduit de la
conduite subséquente de la société pourrait se formuler ainsi: En
théorie nous voulons continuer à être avec tout le monde et

appliquer nos principes de tolérance; mais en pratique c'est
impossible, car aussi longtemps que nous n'avons pas détrôné
ceux qui siègent là ou nous aimerions être, nous ne pourrons
pas agir. Conséquence: pour arriver à agir, il faut fouler aux
pieds nos résolutions de tolérance.

Cela en dit assez pour montrer le rôle prédominant des
conditions extérieures dans les pays où se fondent des sociétés de

culture morale, et pour faire comprendre qu'une entreprise
pouvant réussir cas échéant en Amérique était irréalisable chez

nous, si elle ne prenait pas franchement le parti de se mettre
en lutte ouverte avec l'organisation existant dans nos sociétés
et en particulier avec l'Eglise. Il ne serait pas mauvais que les

promoteurs des sociétés morales eussent enfin le courage de

s'avouer à eux-mêmes d'abord, et de dire aux autres ensuite,
leur véritable position à cet égard; et qu'en même temps ils
cessassent de faire usage d'un moyen de propagande que l'on
pourrait bien finir par taxer de peu loyal.

Ajoutons maintenant que si les discours officiels prononcés
aux séances de fondation des sociétés morales respirent toujours
cette tolérance alléchante que prônent les statuts, on sait bien
faire fi de cette même tolérance dès que l'on peut donner cours

1 Notons en passant que, comme c'était à prévoir, il devait en être de même

dans d'autres domaines, par exemple celui de la politique. En religion on se

demandait s'il fallait ou non prendre position contre l'Eglise, ici il s'agissait de savoir

si on se joindrait ou non à un parti socialiste ; et si la question religieuse était

devenue « le bacille de la discorde, » la question politique était selon l'expression
du président: « l'énigme du Sphinx. »



LE RÉCENT MOUVEMENT MORAL EN AMÉRIQUE ET EN EUROPE 437

à ses véritables sentiments. Ecoutons par exemple le Dr Stanton
Coit. Nous avons sous les yeux les discours prononcés par lui
aux réunions de la communauté morale qu'il présideà Londres1.
Dans le quatrième discours, parlant de la prière des chrétiens,
il s'élève contre elle de toutes ses forces. Et cela non pas peut-
être parce qu'on ne saurait prouver l'existence du Dieu à qui
s'adressent ces prières, mais, supposé même que Dieu existât,
nous ne devons pas avoir recours à lui : « car nous n'avons pas
besoin d'être fortifiés par Dieu, et (dès lors) nous ne devons

pas le demander. » Car aussi bien, en l'homme gît une « force
gigantesque de caractère » (gigantische Kraft des Charakters)
qu'il suffit d'éveiller. Car enfin la prière « blesse une des
premières vérités de notre conscience et de notre expérience, à

savoir que nous pouvons faire notre devoir par nos propres
efforts et les secours humains. » Dans un autre chapitre (VI)
nous lisons ceci: « Pour ma part je suis de cœur et d'âme voué

au mouvement moral plutôt qu'à l'Eglise, non pas parce que
j'estime que le temps du christianisme est passé, mais parce que
je crois qu'il devrait l'être... qu'il serait bon pour l'humanité

que le christianisme fût vaincu par nous, que le simple dévouement

au bien de l'ensemble prît la place de l'adoration de Jésus. »

Ailleurs encore: «La doctrine de Dieu, comme d'un Etre qui
nous aime, est antisociale, est contraire à l'intérêt des pauvres
et des opprimés, est un empêchement à l'avènement de la
fraternité universelle. » (p. 200.) Jésus-Christ comme Sauveur du
monde n'est pas mieux traité : « Rechercher Christ comme le
seul auteur et garant de notre vie morale, comme le seul nom
par lequel un homme puisse être sauvé, n'est pas moins une
conception hostile à la société (Gesellschaftsfeindlich....) C'est
à lui que les chrétiens veulent tout devoir, ô dérision,
ironie! Il y a des millions d'âmes humaines dans cette ville
(Londres) et le seul véritable ami dont chacun puisse se glorifier
est un homme qui est maintenant mort depuis près de dix-neuf
cents ans. » (p. 213-214.)

On fera du christianisme le cas que l'on voudra, il faudrait
1 Nous citons d'après la traduction allemande Die ethische Bewegung in der

Religion. Leipzig 1890.



4dö ALBERT SCHINZ

être fou pour supposer qu'un chrétien donnât son adhésion à

une association où l'on parle ainsi de ses espérances et de ses

convictions les plus chères.
D'autre part ne l'oublions pas, cette hostilité est pour ainsi

dire la condition de vie des sociétés morales. Avouent-elles en

effet que leur but est celui que poursuit l'Eglise elle-même, il
leur faut rendre raison de leur séparation d'avec cette dernière;
elles doivent pour justifier leur existence prétendre offrir plus
et mieux que l'Eglise. Cela équivaut, il est vrai, à une déclaration

de gu3rre; mais les sociétés morales n'ont pas le choix;
qu'elles aient ou non la franchise de le reconnaître, c'est le seul

moyen d'assurer leur avenir. Et l'expérience ne nous donne pas
tort. L'on se rappelle peut-être ce que nous disions au début
des destinées des sécularistes anglais ; séparés en deux branches

collatérales, cette branche seule qui avait pris nettement position

contre le christianisme, subsiste encore aujourd'hui, tandis

que l'autre, cherchant à vivre dans une malheureuse
neutralité entre l'Eglise et ses adversaires, dépérit bientôt et disparut

définitivement en 1890.

Après avoir fait ressortir les caractères différents quedoivent
revêtir les sociétés morales en Amérique et les sociétés
morales en Europe, qu'il nous soit permis en terminant de jeter
un coup d'œil sur l'œuvre de F. Adler considérée dans sa
patrie d'origine, ou dans ce qu'elle serait chez nous, supposé que
les circonstances fussent également favorables à son développement.

Trois choses ont puissamment contribué à donner aux
sociétés américaines de culture morale leur essor et leur vie.

D'abord ce fait, sur lequel nous ne revenons pas, d'avoir
trouvé un champ d'action non encore occupé.

Deuxièmement, le caractère individualiste qui caractérise
l'Américain par opposition à l'Européen ancré dans sa civilisation

plusieurs fois séculaire. Beaucoup plus entreprenant, l'Américain

voyant un but à réaliser, une lacune à combler, mettra
lui-même la main à l'œuvre; il le fera seul ou en s'associant



LE RÉCENT MOUVEMENT MORAL EN AMÉRIQUE ET EN EUROPE 439

des aides. L'Européen, habitué à voir les pouvoirs centraux
du gouvernement et de l'Eglise agir dans de telles occurences,
signalera bien peut-être des imperfections ou des erreurs, mais

sera plutôt disposé à laisser aux puissances établies le soin de

l'action proprement dite.

Enfin un troisième point qui a bien son importance, F. Adler,
le père de ces sociétés en Amérique, est loin d'être un homme
ordinaire. L'influence profonde qu'il exerce sur ceux qui
l'approchent n'a pas peu contribué au succès de son entreprise.
Avec cela un génie organisateur, un pédagogue distingué et
surtout un orateur entraînant. C'est après le premier de ses
discours que fut décidée la fondation de la société mère de

New-York. C'est à son école et comme ayant été pendant
plusieurs années son compagnon d'œuvre, que s'est formé le
Dr Stanton Coit, actuellement à la tête des sociétés morales
anglaises, personnalité si marquante dans tout le mouvement
moral. C'est enfin après qu'on eut été une seule fois sous le
charme de sa parole, que commencèrent à Berlin les discussions

pour la création de la société allemande de culture
morale. — 11 est inutile de dire que la force de F. Adler provenait
surtout de sa confiance dans l'avenir de son entreprise. Cette

foi absolue, cette foi de sectaire a été le plus puissant facteur
de ses victoires : « O mon Amérique, ô mon Amérique, —
s'écrie-t-il le jour du premier anniversaire de la fondation de
la société morale de New-York, — si ce pouvait être à toi, qui
as déjà donné au monde la liberté politique, de lui apporter
encore la liberté spirituelle après laquelle nous soupirons; à

toi de briser aussi ces liens spirituels qui retiennent tes fils et
tes filles. Ces milliers d'enfants qui combattent pour un état
meilleur qu'ils ne connaissent pas encore, oh! que nous
puissions leur venir en aide dans la lutte, et eux à nous! Que les

cœurs d'un grand nombre puissent s'unir dans le but commun

de les élever au-dessus des soucis sordides et pénibles qui
sont les leurs, d'ennoblir ces vies et de les rendre glorieuses!
Les moissons attendent, puissent venir les ouvriers » (Creed
and Deed, p. 178-179.)



440 ALBERT SCHINZ

Mais maintenant, de ces trois conditions particulièrement
favorables aux sociétés morales en Amérique, il n'en est aucune

qui leur soit absolument spéciale, aucune qui soit faite pour
leur assurer à elles plutôt qu'à toute autre congrégation
sociale une supériorité incontestable. De ce que la rivalité avec
les Eglises chrétiennes n'apparaît pas d'une façon évidente,
comme en Europe, cette rivalité n'en existe pas moins en fait
comme nous l'avons montré, l'occasion seule lui manque pour
se manifester. Quant à l'individualisme ou à l'esprit d'initiative,
il peut servir aussi bien toute autre cause que le mouvement
moral. Et enfin la personne de F. Adler ne sera pas
toujours là.

Pour nous, il nous paraît que c'est justement ce à quoi elles
attribuent leur force qui fait la faiblesse des sociétés morales.
Ce qui manque pour assurer la durée ou la vie à leur entreprise,

c'est ce qu'elles rejettent, c'est l'élément religieux. On

peut se faire de la religion n'importe quelle conception, en elle

gît le secret de la prospérité, surtout dans une œuvre de portée
aussi générale que celle de F. Adler. Les sociétés morales ont
nié d'emblée qu'il y ait aucun rapport entre la religion et la

morale : « C'est là, dit Sheldon lui-même, s'il faut l'appeler
ainsi, la seule foi professée par les membres de la société. »

C'était mal à propos trancher un nœud gordien. Il est des

problèmes qui moins que tout autre se laissent résoudre par
un trait de plume. Ni en fait, ni en droit cette déclaration
d'indépendance de la religion et de la morale n'a été consommée

par les partisans du mouvement qui nous occupe.
En fait d'abord : car non seulement le mot de religion, — ils

disent souvent qu'ils visent à « faire de la morale la religion de

l'humanité, » — mais la chose même les poursuit. Il y a chez

eux des cultes réguliers, avec chants, lectures, prédication ; il
y a réception de catéchumènes, etc. N'est-ce pas un hommage
rendu à cet éternel humain que leur œuvre voudrait sacrifier?
n'est-ce pas un aveu tacite mais significatif qu'ils sentent une
lacune et qu'ils veulent chercher à la combler pour demeurer
à la hauteur du but à atteindre? Si la manière dont ils pro-



LE RÉGENT MOUVEMENT MORAL EN AMÉRIQUE ET EN EUROPE 441

cèdent est efficace, je laisse à l'appréciation de chacun d'y
répondre1.

En droit ensuite : car lorsqu'une fois il arrive à l'un ou à

l'autre d'entre eux d'aborder ces questions pour y faire valoir
la raison, ils ne se montrent guère conséquents.

Voici l'exemple du fougueux Dr Stanton Coit : « Le sentiment
religieux, dit-il dans le premier de ses discours, auquel en
appellent toujours les hommes n'existe pas; il est tout simplement

le produit fantaisiste de l'imagination.» Le Dr Coit en

appelle à son propre exemple. Il raconte comment ce sentiment

religieux, se manifestant jadis en lui, s'est évanoui comme
un fantôme lorsqu'il s'est pris à le considérer de plus près, à

chercher à en pénétrer l'essence. (Chap. V, p. 58 et 59.) Inutile

d'ajouter qu'il en serait de même pour quiconque procéderait

à cet examen. Le Dr Coit, on le sait, n'est pas le premier
qui ait soutenu cette thèse et nous ne nous arrêterons pas à la
discuter. Nous demanderons seulement : Si en effet le sentiment

religieux peut être dissipé par l'analyse et le raisonnement,

qu'en est-il du sentiment moral auquel le Dr Coit en
appelle sans cesse? ou bien le « Lecturer » de Londres aurait-il
peut-être des raisons à faire valoir, qui rendraient
inattaquable la valeur de l'argumentation quand il s'agit du sentiment

moral Voici la réponse : « Si quelqu'un nous demande :

pourquoi devrais-je agir moralement?... nous pouvons trouver
difficile de donner une réponse qui le contente ; — comme si

un aveugle nous demandait ce que nous entendons par le
soleil et la magnificence de ses rayons, nous ne saurions le lui
faire comprendre, et cependant ce ne serait pas parce que
nous ne connaissons pas le soleil et sa lumière, mais parce que
cet homme est aveugle.... Or il peut exister quelque chose

d'analogue à un manque de sens quand il s'agit de saisir les

1 II faut voir à ce propos un passage du discours déjà cité de M. G. Maier.

L'orateur ne voudrait pas avoir l'air d'un « réactionnaire, » cependant il revendique

hautement la nécessité du culte dans le sein des sociétés morales. 11 décrit
assez longuement (p. 20 ss.) les éléments qu'il voudrait y voir figurer. Et p. 24

il en vient à demander même un culte de famille.

THÉOL. ET PHIL. 1896 29



442 ALBERT SCHINZ

vérités morales. La corruption et la dépravation d'une nature
morale, qui gît dans cette question : pourquoi devrais-je agir
selon la justice? deviennent évidentes lorsque nous la posons
d'une façon plus précise et que nous demandons : Pourquoi
devrais-je élever mon enfant? Pourquoi devrais-je ne pas

frapper ma femme Pourquoi devrais-je ne pas tuer mon père
Pourquoi ne devrais-je pas me plaire à être cruel? Lorsque
quelqu'un pose de pareilles questions nous devons éprouver
de la pitié pour cette personne, mais ne pas nous laisser aller
à discuter avec elle. » (p. 9 à 10.) Donc, déclare notre moraliste,

celui qui n'a pas ie sentiment moral est un homme
malade ; il ne sent pas que telle chose est mauvaise, telle autre

bonne, parce qu'il lui manque une faculté, comme le sens de la

vue manque à l'aveugle. — Mais alors, encore une fois : et le

sentiment religieux? Ne serait-on pas peut-êtremalade aussi en

ne le possédant pas Ou bien, si celui-ci on peut l'analyser et

le faire évaporer comme un corps chimique dans un creuset,
ne pourrait-il pas en être de même de celui-là? Où est en

effet la preuve que le jour ne viendra pas (d'ailleurs il est déjà

venu) où se basant sur quelque raisonnement un homme nous
dira : « Le sentiment moral est une illusion » De quel côté

alors, toujours en partant des données du Dr Stanton Coit, sera
la vérité, de celui qui affirme ou de celui qui nie l'existence
d'un sentiment en nous? La morale repose donc sur quelque
chose de tout aussi précaire que la religion ; — ou bien la

religion repose sur un terrain tout aussi solide que la morale.
Mais ce sont là des raisonnements qui, dira-t-on, laissent le

protocole toujours ouvert. Ce qui serait bien plus convaincant
ce sont des faits. Or il n'est pas besoin de nous éloigner beaucoup

des sociétés morales pour en rencontrer de non

équivoques. En voici un qui nous semble particulièrement propre
à mettre en évidence cette vérité, qu'en sacrifiant le ressort
d'action de la religion, F. Adler faisait imprudemment fi de ce

qui eût pu être son plus puissant allié.
Chacun a entendu parler en ces dernières années des progrès

considérables réalisés par les néo-catholiques américains (si

nous osons les nommer ainsi), à la tête desquels se trouvent



LE RÉGENT MOUVEMENT MORAL EN AMÉRIQUE ET EN EUROPE 443

les deux célèbres prélats, le cardinal Gibbons, archevêque de

Baltimore, et Mgr Ireland, archevêque de Saint-Paul. Ce que
veulent ces deux ardents défenseurs de la foi catholique aux
Etats-Unis c'est, comme les sociétés morales, le bien de tous.
Ils s'efforcent de tendre la main aux malheureux et aux petits.
Il n'est question sociale à laquelle ils ne s'intéressent et où ils
ne cherchent à intervenir. Personne ne l'ignore là-bas; c'est de

toutes les parties de l'Amérique qu'on vient les consulter, car
on a en eux la plus grande confiance. Et leurs efforts ont été
si abondamment bénis qu'ils ont élevé le nombre des catholiques

de 25 000 qu'il était au commencement du siècle à
10 millions. De. 1 évêque et de 30 prêtres, le chiffre des serviteurs

de l'Eglise a dû, pour suffire aux besoins, s'élever à

90 évêques et 8 à 9000 prêtres. Leurs séminaires sont répandus

partout, et ils ont près de Washington une université confiée

à leurs soins et vouée à leur cause. — Et pourtant les
difficultés ne leur ont pas été épargnées. On les a calomniés. On
leur a prêté des idées propres à les faire sûrement décrier.
On a publié sous leur nom de fausses proclamations perfidement

rédigées. On a fait valoir les dangers du papisme dans

un siècle de lumière et dans un pays de liberté; — rien n'a
entravé leur marche triomphante.

Or, nous le demandons : qu'est-ce donc, — tandis que les
sociétés morales, si elles ont leur champ d'activité aussi, ne sont

pas à comparer, tant s'en faut, quant à leurs progrès et leur
influence, avec ces chrétiens, — qu'est-ce donc qui assure à

ces derniers un si étonnant succès? Est-ce peut-être simplement

que l'on trouve chez eux beaucoup d'hommes d'action
— Mais les sociétés morales en ont également. Est-ce alors
qu'ils aient à leur tête des directeurs particulièrement habiles?
— Nous avons eu l'occasion de dire ce qu'était à cet égard
F. Adler et bien d'autres pourraient être cités à côté de lui
dans les différentes sections des sociétés morales. Est-ce enfin
l'ardente campagne de Mgr. Ireland contre l'obscurantisme de

notre siècle et la routine religieuse entravant le progrès sous
prétexte de piété — Mais les sociétés morales se figurent
être autrement avancées encore sur cette voie que Mgr Ire-



444 ALBERT SCHINZ

land, puisque c'est justement au nom des progrès de la science

et de la pensée qu'elles veulent faire abstraction de l'Eglise dans

leur œuvre de réforme. — Il ne reste donc rien d'autre que
le respect des besoins religieux en l'homme, qui puisse rendre
compte de la prospérité du néo-catholicisme américain. La
conclusion s'impose : si toutes les conditions favorables aux
catholiques, les sociétés morales les possèdent également, à une seule

exception près, qui est la foi religieuse, c'est que cette foi est
bien le levain de l'œuvre des Gibbons et des Ireland. « L'âme
a besoin de nourriture, » disait ce dernier. Cette nourriture les
société morales ne peuvent l'offrir. Au contraire elle est

dispensée abondamment à ceux qui marchent sous les drapeaux
des prélats catholiques. Et la preuve que c'est bien cette
nourriture-là qui répond aux besoins intimes du peuple, je la
déduis de ces paroles de Mgr Ireland discutant un jour les
problèmes sociaux d'Amérique : « La meilleure espérance de

l'Eglise est ici dans les ouvriers. Tous ceux qui sont catholiques

sont pratiquants. Vous les verrez communier à Pâques

presque sans exception. C'est cette faveur du peuple qui nous
donne cette opportunité magnifique dont je parle toujours1. »

Nous terminons ici cette étude dont la conclusion pourra
être très brève : quoi que prétendent les sociétés de culture
morale, elles ne nous ont pas apporté cette idée destinée à

régénérer le monde, cette idée vraiment féconde et qui, tombant

dans le sein de notre société moderne plongée dans une
anxieuse attente, prendrait feu comme une traînée de poudre
d'une extrémité de la terre à l'autre. L'enthousiasme des

promoteurs des sociétés morales ne nous arrive que glacé ; le

germe porte en lui-même trop peu de vie pour l'arbre immense
qu'on le destinait à devenir.

Par contre, nous la connaissons tous cette semence, grosse
à l'origine comme un grain de moutarde et qui est devenue

un arbre puissant, malgré les entailles et les coups de hache
dont on l'a couvert; c'est la semence déposée en terre par

1 Cité d'après Paul Bourget : Outre-mer, vol. Ier, p. 211. C'est au même auteur

que nous avons emprunté les chiffres indiqués ci-dessus.



LE RÉCENT MOUVEMENT MORAL ET AMÉRIQUE ET EN EUROPE 445

Jésus de Nazareth. Par deux fois déjà dans l'histoire du monde,
à l'aube de l'ère nouvelle qui a séparé l'humanité païenne de

l'humanité chrétienne, et au seizième siècle par la salutaire et

énergique influence des Luther, des Calvin, des Zwingli, — par
deux fois déjà, c'est là que les hommes ont puisé la force et la
vie qui semblaient abandonner les peuples de la terre ; par
deux fois c'est cette mystérieuse puissance qui a tiré l'homme
de dessous les monceaux de ruines amassés par des ambitions
funestes. Ne serait-ce pas à ce christianisme, sous la forme
particulière qu'il revêt chez les néo-catholiques des Etats-Unis
ou sous toute autre, à ce christianisme que beaucoup affublent
aujourd'hui d'un costume de fou de cour pour mieux lancer
contre lui leurs anathèmes, que l'on ferait mieux de demander
une fois encore la solution du problème, que F. Adler s'est

imaginé résoudre par la fondation des sociétés pour la culture
morale d'Amérique et d'Europe? — Pour nous, nous le
pensons. Si nous sommes tout disposé à voir dans le mouvement
moral un nouveau et solennel « garde-à-vous » adressé à

l'Eglise ; si celle-ci ne doit pas oublier que plus elle laissera

occuper de positions par ses adversaires déclarés ou non, plus
aussi il lui faudra de temps et de peines pour regagner le

terrain perdu durant sa funeste léthargie ; d'autre part nous
disons avec Jouffroy : « Le fond du christianisme est trop vrai
pour que cette religion disparaisse comme l'a fait le
paganisme: sa destruction est un rêve... qui ne se réalisera pas;
mais nul doute qu'elle ne doive subir une épuration et recevoir
une forme nouvelle ;... autrement la révolte qu'elle a excitée,
l'incrédulité présente et ce long travail de l'humanité
chrétienne qui date du quinzième siècle, n'auraient pas de sens, ce

qui est impossible1. »

Mars 1896.

P. S. — D'après les renseignements que nous" recevons au
moment de corriger les épreuves de ce travail, l'état de la Société
suisse de culture morale est à l'heure qu'il est le suivant : environ

1 Cours de droit naturel, X8 leçon.



446 ALBERT SCHINZ

180 membres actifs. Le président en est M. le pasteur Pflüger, et
le secrétaire M. Gustav Maier.

La réunion internationale de Zurich vient de prendre fin. Elle a

duré du 25 août au 11 septembre. Comme à léna en 1893, un
certain nombre de conférences publiques (Vortragskursc) ont été

faites par des membres de la Société ou simplement des personnes
sympathisant avec cette dernière. Ces séries de conférences ont
duré du 25 août au 5 septembre inclusivement. Du G au 11

septembre ont eu lieu les séances proprement dites de la Société
internationale où différentes questions importantes ont été

discutées ; citons seulement le projet d'une académie éthique
internationale à Zurich (Internationale ethische Akademie).

Des renseignements plus complets sur cette réunion se trouvent
consignés, entre autres journaux, dans la Neue Zürcher Zeitung
du 26 août au 12 septembre et dans le Berner Bund de la même

époque. Ajoutons que la maison Siebert, à Berne, édite en ce

moment par livraisons les conférences de Zurich.Nous avons reçu
déjà le premier numéro, contenant le commencement de la série
des huit conférences de M. Harald Hòffding, le célèbre philosophe
danois.


	Le récent mouvement moral en Amérique et en Europe

