
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: La première page de la bible : étude d'histoire religieuse

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE

ÉTUDE D'HISTOIRE RELIGIEUSE

PAR

H. VUILLEUMIER1

III
Et d'abord, ce cadre de la semaine, pour lequel je viens de

revendiquer le droit à être pris au sens strict, est-il bien
certain qu'il ait fait dès l'origine partie intégrante du récit En
est-il un élément constitutif et inséparable? Ou bien, n'y
aurait-il pas été adapté de seconde main Ne serions-nous pas,
peut-être, en présence de ce qu'on pourrait appeler une « édition

augmentée» datant d'une époque où le sabbat avait acquis

pour la conscience religieuse d'Israël une signification et une
importance toute nouvelle

La question peut tout au moins se poser, puisque, nous l'avons

vu, même abstraction faite de la division en journées, le drame
de la création forme un tout complet, bien ordonné, parfaitement

intelligible. Non seulement la question se pose, mais

divers indices fournis par le texte actuel permettent de la
résoudre avec une probabilité qui approche de la certitude. Tout
porte à croire qu'avant de revêtir sa rédaction actuelle, la
cosmogonie de la Genèse a existé sous une forme moins
complexe, sans le refrain des soirs et des matins, sans la numérotation
des jours, sans l'intervention du sabbat, en un mot, sans le cadre

1 Voir le numéro de juillet.
THÉOL. ET PHIL. 1896 26



394 H. VUILLEUMIER

de la semaine; telle, enfin, que nous l'avons précédemment
reproduite, avec ses huit actes créateurs. Ces indices quels
sont-ils? En voici les plus significatifs.

Notre attention est d'abord mise en éveil par le commencement

du chapitre IL «Ainsi, est-il dit au verset 1, furent achevés

les cieux et la terre avec toute leur armée ». Ces mots ont
tout l'air d'être la conclusion du récit qui précède. L'œuvre,
en effet, n'avait-elle pas atteint son terme avec la création de

l'homme fait à l'image de Dieu et la loi destinée à assurer la
paix entre les créatures? Dieu lui-même ne vient-il pas de

constater avec satisfaction que l'œuvre accomplie était entièrement

conforme à sa volonté? Et voilà que le verset 2 continue
en disant: « Puis Dieu acheva au 7e jour l'ouvrage qu'il avait
fait : il se reposa ce jour-là de tout son ouvrage, etc. », comme
si, nonobstant ce qui vient d'être dit, l'ouvrage n'avait pas été
« achevé » à la fin de la 6e journée Cette espèce de conflit
entre les deux versets a de tout temps grandement embarrassé
les interprètes, à commencer par le premier de tous, le
traducteur grec du IIIe siècle avant J. Ch. Pour les concilier, on a

recouru à toute sorte d'expédients, sans trop y réussir1. La vraie
solution de la difficulté ne serait-ce pas plutôt que nous avons
ici la trace d'un travail de seconde main ayant consisté à

compléter le récit primitif par l'insertion et l'adjonction de l'élément

sabbatique Dans la pensée de ce second rédacteur,
l'œuvre de la création, bien qu'achevée en un certain sens avec

l'apparition de l'homme sur la terre, n'aurait été pleinement
achevée, n'aurait reçu son vrai couronnement que par l'œuvre
spéciale du 7e jour, celle de la célébration primordiale et de la
solennelle consécration de cette journée comme jour férié.

Autre remarque. Nous avons signalé la belle symétrie qui
règne entre les œuvres des trois premiers jours et celles des

trois suivants. Cette symétrie a été obtenue comment? Par la
réunion en un seul et même jour, ici, du 3e et du 4e acte créa-

1 Le traducteur alexandrin, suivi par plusieurs modernes, n'a rien trouvé de

mieux que de changer le texte en disant : « Et Dieu acheva au 6' jour ses

œuvres qu'il avait faites, et il se reposa le 7e jour de toutes les œuvres qu'il
fit. »



LA PREMIERE PAGE DE LA BIBLE 395

teur, là, du 7e et du 8e. Or il n'est guère douteux qu'au point
de vue de la cosmogonie comme telle, étant donné la manière
dont les différents actes créateurs s'enchaînent les uns aux
autres, une combinaison différente eût semblé plus naturelle.
Sans contredit le 3e acte : séparation de la terre ferme d'avec
les eaux d'en bas, se relie au 2d : séparation de ces mêmes

eaux d'en bas d'avec les eaux célestes, bien plus étroitement
qu'au 4e : production des végétaux. Ce dernier, en effet, inaugure

une phase nouvelle du travail créateur. Il ne s'agit plus
ici de l'œuvre en quelque sorte préliminaire de la séparation
des éléments confondus dans le chaos, de la délimitation des

trois grands domaines ou, pour reprendre une image
précédemment employée, de la construction des trois grands étages
de l'univers : ciel, mer et terre. Avec la production des végétaux

commence, si je puis ainsi dire, l'aménagement et

l'approvisionnement de la maison destinée aux créatures vivantes.
Enfin, et surtout, veuillez remarquer que ce que j'appelais

la grande pierre d'achoppement dans le récit actuel de la
Genèse n'a pas d'autre cause que cet encadrement des huit
actes de la création dans les six jours ouvrables de la semaine.
Vous avez compris que je veux parler du fait que trois fois il
est déjà question de soirs, de matins, de jours, avant l'existence

des luminaires célestes, et par conséquent, avant le
premier lever du soleil.

Je sais bien qu'on a essayé d'atténuer la chose en faisant

observer que dans l'idée des Hébreux la clarté du jour n'était pas
liée aussi étroitement qu'elle l'est pour nous à la lumière qui
émane du soleil. On peut citer en effet tels passages du livre
de Job d'où il ressort que le grand poète et penseur qui a composé

ce livre se représentait la lumière et les ténèbres comme
des substances cosmiques ayant chacune sa résidence en des

lieux inconnus aux mortels. De ce séjour qui leur est propre,
Dieu les envoie à volonté sur la terre et les en retire par des

voies mystérieuses ; de telle sorte que si certain jour il lui plaisait

de retenir la lumière, ce « jour »-là resterait privé de toute
clarté *. Pareillement, conclut-on, Dieu pouvait, dans la pensée

* Job XXXVIII, 19, 20; XXVI, 10; III, i.



396 H. VUILLEUMIER

de l'auteur de notre cosmogonie, avoir fait briller la lumière
trois fois de suite pendant l'espace de ce que nous appelons
un jour, lors même qu'il n'y avait pas encore de soleil.

Mais à supposer que la conception poétique du livre de Job

fût généralement répandue parmi les Israélites, est-il bien sûr
qu'on en tirât pareille conclusion? Il est permis d'en douter.
Sans doute que notre récit, lui aussi, fait de la lumière une
création à part. En disant que Dieu « sépara la lumière d'avec

les ténèbres », il semble bien les envisager comme des

substances ayant leur existence à part et leur sphère d'action

propre. Mais,— et voici en quoi notre récit, même abstraction
faite de la division en six jours, diffère de la conception du livre
de Job, — ce domaine distinct que Dieu assigne à la lumière
et aux ténèbres n'est pas tant un domaine dans l'espace, c'est
avant tout une certaine sphère d'action dans le temps. « Elohîm,
est-il dit, nomma la lumière jour, et les ténèbres nuit». Et si

plus tard, par son 5e acte créateur, Dieu place au firmament
les astres, et spécialement les deux grands luminaires, c'est

expressément pour que, entre autres offices, ils remplissent
celui qui consiste à régler, par rapport à la terre et à ses

habitants, ce règne alternatif de la lumière ou du jour, des ténèbres

ou de la nuit1. Ainsi donc, pour paraître moins choquant sans
doute à un ancien Juif qu'il ne l'est pour nous, l'inconvénient
signalé n'en subsiste pas moins. Mais, je le répète, cet inconvénient

tient uniquement à la rédaction actuelle. Enlevez par la
pensée le cadre de la semaine, dégagez-en le récit cosmogonique

lui-même, avec ses huit actes créateurs, vous le verrez
disparaître du coup.

Il y a plus, A. y regarder de près, ce récit offre certains traits
d'où l'on peut inférer à bon droit que le cadre en question a

dû lui être primitivement étranger. De ces traits je n'en veux
relever que deux. Le premier, c'est que le mot jour y est pris

1 Comp. Ps. CIV, v. 19 et suiv. Il dépend de Dieu qu'il fasse nuit («amènes-tu
l'obscurité? la nuit vient », v. 20), ce qui n'exclut pas (v. 19) qu'« il a fait la
lune pour marquer les temps » et que « le soleil sait quand il doit se coucher ».
Le psalmiste paraît s'être inspiré de notre récit, mais il ne fait allusion ni aux
« jours » ni au sabbat.



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE S97

dans une autre acception que celle qu'il a dans le refrain. Ici,
le jour c'est le jour dit civil, dont l'une des moitiés se termine
au soir, l'autre au matin. Là, au contraire, le jour est opposé
à la nuit; c'est le jour physique, le temps où il fait jour, où

règne la lumière, où le plus grand des deux luminaires exerce
son empire.

Le second trait, plus caractéristique et plus essentiel, le voici :

c'est que, d'un bout à l'autre, le récit des huit actes créateurs
est dominé par l'idée que Dieu n'a eu qu'à parler pour que la
chose se fit. « Que la lumière soit! » Et la lumière fut, et Dieu

vit la lumière, qu'elle était bonne. « Qu'il y ait un firmament
entre les eaux! » Et cela fut ainsi. c< Que les eaux qui sont
sous les cieux se rassemblent et que le sec paraisse » Et cela

fut ainsi, et Dieu vit que cela était bon. Et ainsi du reste:
aussitôt dit, aussitôt fait et bien fait. Exactement comme le

représente le psalmiste :

Dieu dit, et cela fut ;

Il donna l'ordre, et cela exista1.

Ce que notre vieux psautier rimé paraphrase en ces termes

qui, pour être quelque peu prosaïques, n'en sont pas moins

justes et expressifs :

La chose, aussitôt qu'il l'eut dite,
Eut son être dans le moment ;

L'obéissance fut subite
Et suivit le commandement.

Est-il croyable qu'un narrateur possédé de cette pensée

puissante, et désireux sans doute de l'inculquer à ses lecteurs,
eût disposé de prime-abord son récit de façon à la reléguer
dans l'ombre? Est-il croyable qu'il en eût distrait comme à

plaisir l'esprit du lecteur en superposant de sa propre main à

la division qui est à la base de son drame cosmogonique une
autre division, reposant sur un principe différent, et donnant
à entendre que chacune des paroles du Créateur, au lieu de

produire son effet « dans le moment, » aurait eu besoin, pour

» Ps. XXXIII, 9.



rf»ö H. VUILLEUMIER

se faire obéir, de tout le temps compris entre un matin et un
soir? Il faut avouer que cela est difficile à concevoir.

L'impression qu'on retire de la lecture des huit Dieu dit et

ainsi fut consécutifs est incontestablement celle-ci: que pour
ce narrateur-là la question de temps ne s'est pas même posée,
attendu que les actes créateurs ne lui apparaissaient pas comme
un travail, exigeant tant et tant de journées pour s'accomplir.
Dans sa pensée, les paroles créatrices ont dû se succéder à peu
d'intervalle, pour ainsi dire coup sur coup, de telle sorte

qu'aussitôt le ciel, les mers, la terre dégagés du chaos et mis
à leur place respective, aussitôt la terre garnie de sa première
verdure, les luminaires célestes ont pu, dès le premier jour du
monde, exercer leur pouvoir régulateur sur la lumière et les

ténèbres. Ce qui prouve d'ailleurs que cette idée d'une création
du monde en moins d'une semaine, voire en un seul jour,
n'était pas inabordable pour l'esprit israélite, c'est que le
second récit de la Genèse, celui que nous avons déjà eu l'occasion

de rapprocher du nôtre, commence par ces mots qu'il n'y
a aucune raison de ne pas entendre à la lettre : « Le jour que
l'Eternel Dieu fit une terre et des cieux, » — la terre étant
encore en tel et tel état, — « l'Eternel Dieu forma l'homme, » etc1.

Les développements dans lesquels je viens d'entrer vous
auront fait comprendre, je l'espère, que ce n'est pas sans de
sérieux motifs, et des motifs suggérés par le texte lui-même, que
les commentateurs les plus autorisés sont depuis assez

longtemps d'accord pour distinguer du récit dans sa forme
traditionnelle une relation plus ancienne qui lui a servi de base.

Dans cette relation, d'après laquelle la transformation du chaos

en notre monde actuel se serait opérée en huit actes non
seulement successifs mais consécutifs, l'accent de la pensée reposait
sur le fait que ces actes s'étaient accomplis à l'instant, au simple

commandement de Dieu. En d'autres termes, ce que cette

première version mettait surtout en relief, c'était la manière
souveraine dont le Dieu unique avait disposé de la matière pour
réaliser son dessein. Sur ce récit plus ou moins ancien, qui ne

i Gen. II, 411-7.



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 399

spécifiait rien quant à la durée de l'œuvre créatrice, est venue
se greffer ensuite l'idée sabbatique. Ce qui caractérise cette
rédaction de seconde main, c'est l'analogie qu'elle établit entre
l'œuvre du Créateur et celle d'un ouvrier qui travaillerait avec
méthode et avec art, de façon à remplir sa tâche dans l'espace
d'une semaine. Nous verrons avant longtemps de quelle époque
date vraisemblablement cette insertion du cadre hebdomadaire
dans l'ancien récit cosmogonique et à la suite de quelles
circonstances historiques elle se sera effectuée. Auparavant, nous
avons à répondre à cette question-ci : D'où provenait le récit
qui fait le fond de notre cosmogonie

IV

Tout le monde, ou peu s'en faut, est aujourd'hui d'accord

pour reconnaître qu'elle repose sur une tradition. Mais cette
tradition elle-même, où avait-elle sa source? Ici il importe de

distinguer. Ce n'est pas, en effet, d'une source unique que dérivait

la tradition israélite sur l'origine du monde et de l'humanité.

Deux sources bien différentes ont contribué à la former:
différentes par leur nature et leur provenance, différentes aussi

quant à la part pour laquelle leurs éléments respectifs sont
entrés dans la tradition et, par son canal, dans la composition de

notre récit. C'est ce dont nous allons essayer de nous rendre
compte en profitant des lumières que les études historiques de

notre siècle ont répandues sur ce difficile mais attrayant sujet.
Il est constant que chez tous les peuples de l'antiquité qui se

sont élevés à un certain degré de culture on rencontre des théories

plus ou moins développées sur l'origine du monde. Un'est

pas moins constant que ces théories, avant de se prêter à des

spéculations philosophiques ou théologiques, ont commencé
dans la règle par revêtir spontanément la forme populaire et

poétique du mythe. Fruit de l'imagination créatrice autant et

plus encore que de la réflexion, ces cosmogonies répondaient
à un double intérêt ou cherchaient à satisfaire un double besoin.

Un intérêt théorique d'abord, ou, si vous voulez, un besoin

plutôt intellectuel; besoin qui s'éveille dès que l'idée de causa-



400 H. VUILLEUMIER

lité a germé dans l'esprit humain ; dès que l'homme, non content

de constater ou de subir les phénomènes qui tombent sous

ses sens, se sent poussé à les coordonner entre eux, à s'expliquer

leur comment et leur pourquoi, à se rendre compte de

leur origine et de leur enchaînement. Ensuite, un intérêt que
j'appellerai pratique ou, pour lui donner son vrai nom, le
sentiment religieux. Ce sentiment, de son côté, ne saurait se tenir

pour satisfait tant que la puissance supérieure de qui l'homme
se sent dépendant, de qui il est convaincu qu'elle agit
mystérieusement dans tout ce qui l'entoure, n'est pas conçue comme
étant déjà intervenue activement dans la production même de

ce monde sur lequel s'exerce son action. Selon que l'un ou
l'autre de ces intérêts a prévalu, on verra prédominer tantôt
la notion de l'évolution tantôt celle de création ; mais ce serait

une erreur que de croire ces deux notions exclusives l'une de

l'autre, comme aussi de s'imaginer que l'idée de création aurait
été absolument étrangère à l'antiquité en dehors d'Israël.

Toutes les cosmogonies de l'ancien monde, si variées qu'elles
soient, ont certains traits communs, ce qui s'explique par le

fait qu'elles partent de prémisses semblables. Ne reposent-elles

pas, en effet, sur la même façon ingénue de se représenter la

figure de l'univers? Il est incontestable, cependant, qu'il existe

une parenté plus étroite entre les cosmogonies des peuples de

même race ou ayant habité des régions voisines. Il est reconnu
en particulier, et non d'aujourd'hui seulement, que le récit de

la Genèse offre des points de contact frappants, des ressemblances

qui ne sauraient s'expliquer par une rencontre fortuite,
avec les traditions cosmogoniques à nous connues des autres

peuples de langue sémitique. Et comme, de son propre aveu,
selon le témoignage de sa propre généalogie traditionnelle,
Israël est un des plus jeunes sinon le dernier venu des peuples
issus de Sem, réputé l'une des trois têtes de ligne de l'humanité
actuelle, il est permis d'en conclure que c'est dans les cosmogonies

de l'un, peut-être de plus d'un, de ces peuples plus
anciens et d'une civilisation plus avancée qu'il faut chercher l'une
des deux sources de la tradition qui est à la base de notre
récit.



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 401

Que si vous me demandez auquel de ces peuples il faut

songer de préférence, la réponse n'est guère douteuse : c'est

aux Chaldéens. Il est vrai que la tradition israélite présente
aussi quelques traits qui lui sont communs avec la légende
phénicienne, pour autant du moins qu'elle nous est connue par
l'intermédiaire de Philon de Byblos1. Tels sont : le nom
archaïque et poétique de bôhû qui correspond à bâau, le nom
phénicien du chaos ; le souffle ou l'esprit qui, dans la cosmogonie

phénicienne, figure à côté du chaos et qui, en s'unissant
à lui, engendre mot, la matière féconde ; le verbe « couver, »

enfin, qui est employé dans notre récit pour désigner l'action
exercée par l'esprit d'Elohîm sur la masse couverte d'eau et de

ténèbres. Dans cette image il est difficile de ne pas voir une
réminiscence de 1'« œuf » dont mot aurait eu la forme et qui,
en se partageant en deux, aurait donné naissance au monde
actuel. Mais, à tout prendre, c'est bien à la Chaldée, ce centre
renommé de haute culture et d'antique sagesse, que revient
l'honneur d'avoir fourni le principal contingent à la formation
du corps ou de la partie matérielle de la tradition israélite sur
laquelle repose notre récit.

Il serait trop long de discuter ici la question de savoir à

quelle époque remonte cet emprunt, si c'est déjà à celle des

patriarches ou bien, ce qui me paraît plus probable, à celle de

l'établissement d'Israël dans Canaan, ce pays dont la culture
était toute saturée d'éléments babyloniens2. Cette question
assurément intéressante ne sera sans doute jamais résolue à la
satisfaction générale et elle n'est d'ailleurs que d'une importance

secondaire. Voyons plutôt quelle était cette cosmogonie

babylonienne.

1 Ce savant grec, d'origine phénicienne, enseignait à Rome à la fin du premier
ou au commencement du second siècle de notre ère. Des fragments de son

ouvrage, soi-disant traduit de l'histoire de Phénicie d'un certain Sankhoniathon,
ont été conservés par Eusèbe dans sa Préparation évangélique.

2 On sait que ce dernier fait, déjà précédemment entrevu, a été mis en
évidence par les trouvailles faites il y a quelques années à Tell-Amarna, en Egypte.

Voir, entre autres écrits sur ce sujet, Zimmern, Palästina um das Jahr 1400 vor
Christus nach neuen Quellen, dans la Revue de la société allemande pour l'exploration

de la Palestine (1891), tome XIII, p. 133 et suiv.



402 H. VUILLEUMIER

Jusqu'il y a une vingtaine d'années elle ne nous était connue

que de seconde et même de troisième main. Nous en possédions

un très court résumé provenant de Damaskios, philosophe

athénien du 6e siècle après Jésus-Christ, et une
reproduction partielle remontant, par deux intermédiaires *, à

Bérose, prêtre de Bel à Babel, qui avait écrit, vers l'an 300 avant
l'ère chrétienne, une histoire de Chaldée en langue grecque. Il
était difficile de savoir jusqu'à quel point on pouvait se fier à

des sources de date aussi récente. Or les renseignements qui
nous venaient de ces deux côtés ont été à peu de chose près
confirmés et à bien des égards complétés par des textes beaucoup

plus anciens, en caractères cunéiformes sur tablettes

d'argile, que Georges Smith, alors conservateur au Musée

britannique, eut la bonne fortune de trouver en 1873 à Kouyoun-
djik, l'ancienne Ninive. C'étaient les fragments d'un poème

mythologique que des scribes assyriens avaient copié au
7e siècle avant notre ère pour la bibliothèque du roi Assour-
banipal, le Sardanapale des Grecs, mais dont l'original datait
d'une époque beaucoup plus reculée. Il est assurément regrettable

que ce précieux document, qui nous reporte à la plus
haute antiquité, à un âge où les ancêtres d'Israël menaient
encore une existence de nomades, ne nous soit parvenu, lui aussi,

que dans un état fragmentaire. Heureusement une partie de

ses lacunes se laisse combler grâce à une particularité de la

poésie épique, laquelle se plaît, — on le sait assez par Homère,
— à répéter tout au long des faits ou des discours déjà
précédemment rapportés. D'après les derniers déchiffrements et les
commentaires les plus récents des assyriologues, voici en
résumé comment l'antique sagesse de Babel se représentait l'origine

des choses2.

De même que la plupart des mythes cosmogoniques, celui-ci

1 L'un, Eusèbe de Cesaree, du quatrième siècle de notre ère; l'autre, Alexandre

Polyhistor, du premier avant Jésus-Christ.
2 Voir en particulier Jensen, Die Kosmologie der Babylonier (1890) ; Hommel,

Inschriftliche Glossen und Exkurse zur Genesis (dans la Neue kirchliche
Zeitschrift, Ire année, p. 393 et suiv. ; 28 année, p. 89 sq.) ; Zimmern, dans l'appendice

à l'ouvrage de M. Gunkel : Schöpfung und Chaos (1895), p. 401 et suiv.



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 403

débute par une théogonie, c'est-à-dire qu'il nous montre les
dieux prenant naissance en même temps et par le fait que le
monde actuel commence à se dégager du chaos. Jadis, est-il
dit, avant qu'il existât un « ciel » et une « terre, » alors que
apsù, l'océan primitif, et tiâmat, la mer primitive, confondaient

encore leurs eaux, lorsqu'aucun nom n'était encore
nommé ni aucun destin fixé, alors, de ce mélange des eaux
primordiales, naquirent successivement et à de longs intervalles
plusieurs couples et plusieurs générations de dieux, dieux d'en
haut et dieux de l'abîme. A un moment donné, au sujet paraît-
il du feu ou de la lumière, dont l'apparition était due aux dieux
d'en haut, voilà qu'une guerre éclate à l'instigation de la
ténébreuse tiâmat. Celle-ci, la « mère des dieux, » s'insurge contre
ses propres fils, entraînant à sa suite les puissances du sombre
abîme et créant, pour la soutenir dans la lutte, toute sorte de

monstres affreux. Personne n'ose s'attaquer à cette armée
des ténèbres. Enfin, l'un des derniers nés d'entre les dieux
d'en haut, Mardouk (Merodak), le dieu du jour naissant et de

la lumière printanière, — celui que la ville de Babel devait
révérer tout particulièrement comme son seigneur et patron,
— Mardouk se fait fort d'être le « vengeur des dieux. » A cette
offre il met cependant une condition : c'est que ses aînés, dans

une assemblée solennelle, lui assurent des droits pareils aux
leurs. Les dieux s'assemblent en effet pour fixer le lot de

Mardouk : son autorité, décident-ils, sera sans pareille, il sera
le roi de l'univers, sa parole aura le pouvoir d'appeler à l'existence

et de faire disparaître. Investi de la sorte des honneurs

suprêmes, Mardouk s'apprête au combat. Il s'arme de la foudre
et d'un filet, se fait escorter par les vents et par l'ouragan et,
monté sur son char, va affronter les rangs ennemis. Seule

Tiâmat ose lui résister en face. Mais c'est en vain que, dans le
combat singulier qui s'engage, elle a recours aux forces
occultes de la magie. Elle est enlacée dans le filet, l'ouragan

Comp, aussi, dans le livre de M. Gunkel lui-même, en particulier les pages 16

et suiv., et le paragraphe que M. C.-P. Tiele a consacré à la cosmogonie
babylonienne dans le 1er vol. de sa récente Geschiedenis van den godsdienst in de

oudheid (trad, allemande de Gehrich, 1895, p. 177 et suiv.)



404 H. VUILLEUMIER

s'engouffre dans sa gueule formidable1, frappée à mortelle
succombe. Ses auxiliaires à leur tour, y compris les êtres

monstrueux, sont domptés et garrottés.
Dès ce moment, le dieu vainqueur des ténèbres, après avoir

reçu les hommages « des dieux ses pères, » procède à l'œuvre

proprement dite de la création. Il sépare en deux le corps de

Tiâmat et de l'une des moitiés fait la voûte céleste, qu'il a soin
de verrouiller et de faire garder, de peur que les eaux ne s'en

échappent. Il oppose ainsi le ciel à l'océan d'en bas. Après
quoi il répartit dans le ciel les astres servant de mansions aux
grands dieux, y place les étoiles zodiacales et les diverses

constellations, institue l'année et les douze mois ; puis il fait

paraître la lune, lui assigne ses fonctions et lui prescrit ses

phases. La fin du récit relatif à la création des corps célestes

fait défaut. Pareillement la tablette renfermant le récit de ce

que Mardouk fit de l'autre moitié du corps de Tiâmat ne s'est

pas retrouvée jusqu'ici ; elle devait parler de la création de la

mer et des continents et sans doute aussi de celle de la
végétation. En revanche, il existe un fragment où il est question de

la production d'êtres vivants, savoir des animaux terrestres,
divisés en trois classes : bétail, bêtes des champs et reptiles,
et où l'on déchiffre les premiers mots, malheureusement rien
que cela, d'un récit relatif à la création des premiers hommes.
Mais on peut inférer des extraits de Bérose rapprochés de plus
d'une allusion renfermée dans d'autres légendes cunéiformes

que d'après la cosmogonie babylonienne les hommes, créés à la
place des dieux vaincus, auraient été formés de terre détrempée

avec du sang divin 2. Le poème paraît s'être terminé par
un hymne solennel où le dieu créateur est comblé d'épithètes
toutes plus honorifiques les unes que les autres3.

1 Tiâmat est conçue sous forme de dragon.
2 Avec le sang de Bel, c'est-à-dire de Mardouk. en personne, si les auteurs qui

ont extrait Bérose ne l'ont pas mal compris, ou bien, ce qui semble plus probable,

avec celui qui avait coulé des blessures de Tiâmat, la mère des dieux, et que
Mardouk avait eu soin de « faire emporter en des lieux cachés, » apparemment

pour en faire usage dans la suite.
3 Rien ne prouve, il est vrai, que la cosmogonie chaldéenne soit parvenue à la



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 405

Les points de contact entre cette cosmogonie et la tradition
sur laquelle repose le récit de la Genèse ne vous auront
certainement pas échappé. Ils ne se réduisent pas à quelques traits
saillants tels que le nom servant à désigner la mer primitive,

ce mot de tiâmat, auquel répond exactement l'hébreu
tehôm ; tels encore que la classification identique des

animaux terrestres. Les ressemblances s'étendent à la disposition

générale du récit. A la base de l'une et de l'autre cosmogonie

vous trouvez un chaos d'eau et de ténèbres d'où le
monde actuel émerge par voie de séparation. Ici et là l'apparition

de la lumière marque un moment décisif, et de part et
d'autre elle est antérieure à la création des luminaires. Des

deux côtés se rencontre le partage des eaux primitives en deux
moitiés et leur séparation par la voûte céleste. L'ordre de
succession des différents actes créateurs est essentiellement le
même. Quant aux astres qui seuls font exception, puisque dans

le poème chaldéen leur création vient aussitôt après celle de

la voûte céleste, il est à remarquer que l'un et l'autre récit
insistent également sur leur rôle par rapport à la terre et en

particulier sur leur office de régulateurs du temps. N'oublions

pas, enfin, de signaler le pouvoir que le mythe babylonien
attribue lui aussi à la parole du Dieu créateur, bien que ce
trait y soit moins en évidence que dans la tradition israélite.

Mais si nombreuses et si incontestables qu'elles soient, ce

qui nous frappe bien plus que les analogies, ce sont les

différences. Sur quoi portent en définitive ces analogies et partant
les emprunts faits à la sagesse chaldéenne? C'est presque
uniquement sur ce qui constitue le corps du récit, sa partie
extérieure, matérielle ; c'est sur son canevas, son ossature, si

je puis ainsi dire. Ils sont relatifs à la forme sous laquelle le

connaissance des Israélites précisément dans la version représentée par ce poème.
Nous savons aujourd'hui qu'à côté de cette version-là, que les scribes assyriens
avaient intitulée Eniîma éhsh, d'après l'hémistiche initial, il existait d'autres
rédactions encore. Mais les variantes entre ces rédactions diverses ne sont pas
d'une importance majeure. Le fond même du mythe et ses traits les plus
caractéristiques n'en sont pas atteints.



406 H. VUILLEUMIER

génie chaldéen avait essayé de résoudre en imagination ce

qu'on pourrait appeler le côté scientifique du problème. Par

conséquent ils concernent l'élément temporaire, transitoire,
toujours perfectible de la théorie cosmogonique ; le point
précisément sur lequel nous avons constaté que le récit de

Genèse I est en désaccord avec celui de Genèse II et d'autres
textes de l'Ancien Testament; le côté enfin par lequel, il faut
bien l'avouer, notre récit est depuis longtemps dépassé par
la science de la nature.

Mais dans ce vase en vieille terre sémitique est contenu

un trésor de nature et de provenance toutes différentes.
Dans ces formes traditionnelles qui, en soi, n'ont plus pour
nous qu'un intérêt archéologique, se sont incarnées des intuitions

et des croyances qui ne sont pas, comme elles, transitoires
et caduques. Ces éléments-là appartiennent en propre à la
tradition israélite. Us lui assignent une place à part parmi
toutes les légendes cosmogoniques du monde ancien. Aussi
est-ce ailleurs que sur les bords de l'Euphrate et du Tigre,
ailleurs que sur la côte phénicienne qu'il faut en chercher la

source.

Cette autre source, vous l'avez nommée : c'est la religion
d'Israël. L'esprit de cette religion a agi sur la matière fournie

par l'antique légende comme autrefois, selon notre récit même,
le souffle d'Elohim agissait sur la masse confuse d'où devait
sortir le superbe édifice de l'univers. Il a agi sur elle, la pénétrant

de sa lumière, la transformant, la régénérant, dirais-je,
au point d'en faire la tradition épurée qui a fini par trouver son
expression littéraire dans la page, classique en son genre, que
nous lisons maintenant en tête de notre Bible.

Mais cette transformation, cette « régénération », n'a pas été

l'affaire d'un jour, ni celle d'une semaine. Elle a mis sans

aucun doute plus d'un siècle à s'accomplir ; car à toute œuvre
à laquelle l'homme est appelé à concourir, — et c'est par des

hommes qu'a agi l'esprit dont je parle, — il faut du temps pour
se développer et parvenir à son terme. Et puis, ne l'oublions



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 407

pas, la religion d'Israël elle-même, bien que révélée, a passé

par des phases diverses. Elle n'a pas déployé dès le premier
jour toutes les conséquences impliquées dans son principe.
C'est au cours d'une évolution séculaire, c'est à la lumière des

grandes leçons de l'histoire nationale et des enseignements de

l'expérience intime, que ces conséquences sont graduellement
écloses, disons mieux, qu'elles se sont imposées, avec la force
et l'autorité d'une inspiration d'en haut, aux conducteurs spirituels

du peuple. Et de quel peuple? Tous ses prophètes sont
d'accord sur ce point : d'une «nation de col roide», d'un peuple
toujours enclin à suivre les instincts de sa nature première, et
dont l'éducation religieuse et morale a été l'œuvre d'une sagesse
et d'une patience vraiment divines. « Les Hébreux, a dit quelque

part Charles Secrétan4, sont des païens auxquels Dieu a

parlé ». 11 aurait pu ajouter : et qui malgré cela, dans leur
majorité, ne se sont débarrassés qu'à la longue, et seulement
après de rudes leçons, des derniers langes du paganisme.
D'autant plus digne d'admiration est le fait que c'est au sein
de ce peuple que s'est manifestée, pour parler avec Benan 2,

l'idée de Dieu «la plus épurée qu'ait connu l'antiquité» et que,
sous son influence, s'est formée sur la création de l'univers
une tradition à laquelle celle d'aucun autre peuple ne se peut
comparer.

Nul doute qu'à l'origine, sous sa forme populaire, cette
tradition n'ait conservé encore bien des éléments qui en ont
disparu plus tard. Il est vrai que le monothéisme, érigé en religion

nationale par Moïse, était d'emblée incompatible avec les

éléments théogoniques du mythe chaldéen et avec son
polythéisme exubérant. Aussi la première épuration de cette

cosmogonie en Israël a-t-elle dû consister, à la fois, à éliminer
cette pluralité de dieux enfantés par la nature en travail et
enfantant d'autres dieux à leur tour, et à substituer comme seul

créateur, à Mardouk, le bel de Babel, Jehovah ou, pour l'appeler

de son vrai nom, Iahwê, le dieu unique d'Israël.

1 Le mosaïsme et les religions mythologiques. Revue suisse de 1856, p. 388.
3 Histoire générale des langues sémitiques, 4e édit. p. 3.



40ö H. VUILLEUMIER

Seulement, il faudrait se garder de prêter au monothéisme
israélite de cette première période l'idée universaliste et
surtout le caractère foncièrement spiritualiste qui l'ont distingué
dans la suite. Assurément le Dieu de Moïse et de Samuel, le Dieu
de Debora et de David n'était plus pour ses fidèles un dieu de

la nature, mais un esprit personnel, élevé au-dessus de la
nature et disposant d'elle en maître. Il n'en était pas moins, à

leurs yeux, un dieu essentiellement national ; le seul dieu

qu'Israël dût connaître, puisque c'était lui, et aucun autre, qui
s'était fait connaître à ce peuple en le faisant sortir de la maison

de servitude; un dieu plus grand, plus puissant que les

dieux des autres nations, mais non pas le Dieu unique au sens
absolu du mot. Et qui plus est, ce dieu, tout spirituel, tout
céleste qu'il était, on ne se faisait aucun scrupule de le localiser

sur certains points de la terre, de le revêtir d'attributs
corporels, de se le figurer sous des formes et avec des affections
analogues à celles de l'homme. N'était-ce pas le moyen le plus
naturel, le plus efficace de se le représenter, quoique invisible,
comme un dieu réellement vivant et toujours présent?

Il ne faut pas s'étonner dès lors si l'esprit israélite n'a pas

craint, à cette époque, de reporter encore sur son Dieu certains
traits, de lui attribuer certains actes qui, dans la légende
chaldéenne, avaient servi à rehausser la gloire, à exalter le pouvoir
du dieu créateur. Et ne pensez pas que ce soit là, de ma part,
une supposition gratuite. L'Ancien Testament lui-même nous
en fournit la preuve irréfragable. Réveille-toi, s'écrie un
prophète,

Réveille-toi, revêts-toi de force, o bras de Iahwé
Réveille-toi comme aux jours d'autrefois, dans les anciens âges I

N'est-ce pas toi qui taillas en pièces le Dragon, qui pourfendis le

[Monstre marin
Toi qui desséchas la mer, les eaux de la grande Tehôm'

L'auteur du livre de Job, lorsqu'il exalte la puissance du

Créateur, ne rappelle-t-il pas que par sa force Dieu a apaisé la

mer, que par son savoir-faire il a écrasé le Dragon et que les

» E». LI, 9, to.



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 409

acolytes du Dragon ont fléchi sous lui1? Pareillement, ne

voyons-nous pas plus d'un psalmiste demander à lahwê, ce
« Dieu des armées » qui n'a pas son égal parmi les « fils des

dieux », de se souvenir que c'est lui qui jadis fendit la mer
par sa puissance et brisa la tête des monstres sur les eaux,
qui fracassa les têtes du grand Serpent de mer, qui écrasa le
Dragon comme un guerrier frappé à mort et, de son bras

vigoureux, dispersa ses ennemis2.

Que signifient ces allusions à une lutte victorieuse du Dieu
d'Israël contre le Dragon et sa monstrueuse milice, et cela,
remarquez-le bien, au moment de la création, sinon que la
tradition populaire des Israélites avait retenu de la cosmogonie
primitive l'épisode de la victoire remportée par le dieu créateur

sur la révolte des eaux ténébreuses personnifiées dans
Tiâmat et ses hideux auxiliaires3

Dans la tradition telle qu'elle apparaît au commencement de

la Genèse, plus rien de ces éléments légendaires. Ils n'y
reparaissent pas même à titre de réminiscences poétiques comme
c'est le cas chez les écrivains bibliques que je viens de citer.
Tout au plus en pourrait-on discerner un dernier vestige, un
lointain écho dans ces tanninîm, ces grands monstres marins
dont il est parlé à propos des êtres qui vinrent peupler les eaux
d'en bas 4. Une nouvelle épuration s'était donc produite. Elle
avait eu pour résultat de faire disparaître les lambeaux de

mythologie qui s'étaient encore conservés dans la tradition
nationale en dépit de son monothéisme. Dans cette épuration
plus complète, plus conséquente, nous voyons se manifester

un des effets de la phase nouvelle où le monothéisme israélite
était entré sous l'influence des grands prophètes que l'esprit
de lahwê suscita en Israël depuis la fin du IXe siècle. Epoque

' Job IX, 13; XXVI, 12.
2 Ps. LXXIV, 13, 14; LXXXIX, 7, 11.
3 De ce que Rahab et Tannin figurent çà et là comme emblèmes de l'Egypte

on a conclu, bien à tort, que ces monstres désignent habituellement cette grande

puissance, même dans des textes comme ceux qui viennent d'être rappelés.
4 Gen. I, 21.

THÉOL. ET PHIL. 1896 27



410 H. VUILLEUMIER

à jamais mémorable, non seulement dans l'histoire religieuse
d'Israël, mais dans l'histoire générale des religions et par
conséquent dans celle de l'humanité.

C'était le temps où apparut, comme un point noir à l'horizon
des deux petits royaumes d'Ephraim et de Juda, la puissance
de Ninive, héritière de l'antique Babel et de ses orgueilleuses
prétentions à l'empire universel. Seuls les voyants israélites, un
Amos, un Osée, un Esaïe, surent dès l'abord à quoi s'en tenir
au sujet de l'avenir que ce point noir présageait à leur peuple,
encore si prospère en apparence: c'était pour lui le commencement

de la fin. Et cette fin ne tarda pas à venir, pour Samarie

d'abord, un siècle plus tard pour Jérusalem. Mais, chose

sans exemple, à mesure qu'Israël déchoit et penche vers la

ruine, à mesure que le dieu d'Israël se montre plus impuissant
à vues humaines, ces mêmes prophètes, pleins d'une sainte

audace, proclament avec une clarté croissante que le « Puissant
de Jacob » est non seulement un dieu sans pareil, — ce dont
les vrais Israélites n'avaient jamais douté, — mais qu'il est le

seul Dieu digne de ce nom. Pourquoi? parce que, avant d'être
le patron de tel ou tel peuple, il est le Dieu juste et saint, l'auteur
et le vengeur de la loi morale. En dépit des apparences, celui

qui gouverne le monde, non, ce n'est pas le monarque de

Ninive, ni celui de Babel, c'est lahwê, le Saint d'Israël. C'est

lui qui fait marcher les rois des nations contre son peuple
coupable et qui ensuite, une fois ce jugement exécuté, les brisera
à leur tour pour les punir de leur inhumanité et de leur orgueil.
Il se sert de leur puissance comme d'un instrument pour réaliser
ses plans et préparer de longue main le terrain à son règne
universel de justice et de paix. Et si c'est lui qui gouverne ainsi
le monde, c'est que lui, et lui seul, en a été le premier auteur.
Aucun dieu n'a été formé avant lui et il n'y avait personne avec
lui quand il déployait les cieux et qu'il fondait la terre.

Telle est la foi dont s'est inspiré le narrateur à qui la tradition

cosmologique doit la forme que nous avons trouvée à la
base du récit actuel, celle d'après laquelle l'organisation de

l'univers se serait opérée en huit actes créateurs. De ce
monothéisme spirituel, fondé sur la révélation des prophètes, dé-



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 411

coulent les grandes affirmations religieuses qui ressortent de

notre récit. Je dis à dessein religieuses; car ce qu'il faut y chercher

ce ne sont pas des thèses de métaphysique. Ce serait perdre

son temps et sa peine que de discuter pour savoir si les
premiers versets de la Genèse ont voulu enseigner ou non ce que
les dogmaticiens appellent une creatio ex nihilo. Le fait est

que, d'après le texte, cieux, mer et terre sont tirés du chaos

comme d'une matière première, que le récit ne se prononce
pas sur la provenance de cette matière, mais que la donnée
traditionnelle d'un chaos initial y est absolument dominée par
l'idée religieuse de la création1.

Il suffisait à l'auteur de savoir que le ciel et la terre avec
toute leur armée, y compris ces astres qu'avait divinisés le
paganisme, ont été créés par le Dieu unique; que tout ce qui
existe doit son origine à la puissance la plus immatérielle qui
se puisse humainement concevoir: la parole, expression d'une
volonté libre et consciente; à cette même parole qui règle
encore maintenant le cours de la nature et les destinées des

peuples.
Ce qu'il importait ensuite à notre auteur de savoir et de

croire, c'est que toutes choses ont pris successivement naissance,
non pas seulement parce que Dieu l'a voulu, mais telles que
Dieu les voulait; que c'est à lui qu'elles doivent le nom par
lequel on les désigne, la place qu'elles occupent dans l'univers,
la fonction qu'elles y ont à remplir; et que si tout, dans le
monde actuel, n'est plus comme au premier jour «très bon,»
ce n'est pas à lui qu'il faut en faire remonter la cause.

Enfin, ce que l'auteur avait à cœur de mettre en lumière,
c'est le but du Créateur en appelant ce monde à l'existence.

1 A la rigueur, le v. 1 pourrait être envisagé comme une proposition indépendante

énonçant sommairement le fait que l'univers tel qu'il existe a été créé par
Dieu « au commencement. » Mais il est à tous égards préférable de construire les

3 premiers versets comme formant une seule et même période, lev. 1 étant la pro-
tase (« quand Dieu commença de créer le ciel et la terre »), le v. 2 une incidente

circonstancielle (« la terre existait alors à l'état de tohû-wabohû, » etc.), le v. 3

l'apodose (« Dieu dit: Lumière soit! »). Ce qui est certain, quoi qu'on en dise, c'est

que le v. 1 ne parle pas d'une création de la « matière première » du monde.



412 H. VUILLEUMIER

Ce but ressort principalement de la partie du récit relative à

l'homme, en qui l'œuvre progressive de la création atteint son

point culminant. Non pas, comme on l'a souvent dit, que
l'homme lui-même, par le fait qu'il marque le terme de l'activité

créatrice, en serait conçu comme la fin dernière. Il est

vrai, tout semble tendre à lui, être disposé et organisé en vue
de son service. La bonté suprême, qui s'était déjà manifestée à

l'égard des autres créatures vivantes par la bénédiction
prononcée sur elles, fait de l'homme l'objet de ses faveurs les plus
signalées, jusqu'à imprimer en lui la propre image de la divinité.
Mais précisément ce privilège, qui l'élève au-dessus de toute
autre créature et met en quelque sorte le monde à ses pieds,
montre clairement que l'homme n'est pas, dans l'esprit de

l'auteur, la fin dernière de la pensée et de la volonté créatrice. Car

cette prééminence implique pour l'homme un grand devoir. Elle
lui propose un sublime idéal à poursuivre. L'homme est destiné

à être le roi de la terre, oui sans doute; mais à une condition:

celle de réaliser tout d'abord en lui-même l'image dont
il porte l'empreinte; à la condition de devenir en fait ce qu'il
n'est encore que virtuellement, et cela en s'élevant à une vie
vraiment personnelle et spirituelle par sa communion avec le
Dieu qui l'appelle à lui ressembler; à la condition ensuite de

mettre toutes ses facultés au service de Celui dont il est ici-bas
le représentant et de n'user de son pouvoir que dans le sentiment

de la responsabilité que cette haute dignité lui impose.
Qu'est-ce à dire sinon que la royauté de l'homme est un simple
moyen en vue du règne d'un plus grand que lui, et que la création

n'a en définitive pas d'autre but que la gloire du Dieu
unique?

Voilà ce qu'en y mettant du sien, l'esprit qui agissait en Moïse

et qui parlait par les prophètes, a su faire au cours de quelques
siècles de l'étoffe grossière fournie par la vieille cosmogonie
sémitique. Je ne sache pas que dans l'antiquité, ni même en
des temps moins reculés, on ait vu se produire une philosophie
de la nature et de l'histoire plus grandiose à la fois et plus
simple, plus propre à satisfaire tout ensemble la pensée et le
sentiment religieux, que celle qui se traduit dans ces quelques



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 413

articles de foi touchant la cause première et la fin dernière de

toutes choses.

Cependant là ne s'est pas arrêtée l'évolution religieuse en
Israël. Une troisième phase de cette histoire commence au sixième
siècle avec l'exil de l'élite de Juda. Bien que le temple de
Jérusalem fût détruit, le sacerdoce héréditaire de ce temple était
appelé désormais à jouer, à côté des prophètes, un rôle dirigeant
qui ne lui avait guère appartenu jusqu'alors et qui ne tarda pas
à devenir prépondérant. C'est lui, essentiellement, qui devait
imprimer au judaïsme, tel qu'il s'est constitué au retour de la
captivité, ce caractère de communauté à part, de société
fermée, qui le distingue si profondément du régime antérieur à

l'exil, et lui a permis, en dépit de sa faiblesse extérieure, de

braver encore pendant des siècles les assauts du paganisme
ambiant. C'est aussi sous l'influence du sacerdoce, et sans
doute dans son sein, que s'était formée celle des sources
historiques et législatives de notre Pentateuque d'où provient le

récit de la création dans sa rédaction actuelle, avec son cadre
de la semaine.

Il est aisé de comprendre l'importance exceptionnelle que
durent revêtir pendant l'exil, aux yeux des fidèles israélites privés

de toute culte public, ceux des rites de leur religion qui
pouvaient se pratiquer même en l'absence du temple et sur terre
païenne. C'est alors que le sabbat, cette vieille institution
religieuse et nationale, souvent négligée par l'ancien Israël bien

que la coutume et les lois lui fissent de son observation un
devoir sacré, monta au rang d'une solennité de premier ordre.
L'abstention de tout travail professionnel, la sainte inaction

par laquelle il devait se distinguer des autres jours, acquit pour
les Israélites la signification d'un véritable acte de culte, pour
ne pas dire la valeur d'une œuvre pie. Non moins que la

circoncision, cette autre pratique traditionnelle, le chômage du
7e jour devint ainsi de par le cours providentiel des événements

— ce qui pour la conscience religieuse revenait à dire
de par la volonté même de Dieu — le «signe» par excellence

auquel on devait reconnaître le vrai Israélite, digne fils du



414 H. VUILLEUMIER

peuple consacré au Dieu unique1. Or, dans l'une des deux
éditions de l'ancien Décalogue déjà, celle que nous lisons au

chap. XX de l'Exode, cette férié du 7e jour se trouvait motivée

par le repos typique du Créateur après l'achèvement des cieux,
de la terre, de la mer et de toutes les choses qui y sont. De là

il n'y avait qu'un pas à l'idée de compléter en conséquence le

récit cosmogonique existant. Il suffisait pour cela de faire rentrer

les huit actes créateurs dans le cadre des six jours ouvrables
et de les faire suivre de ce premier sabbat où Dieu en personne
donne à l'homme, créé à son image, l'exemple du repos
hebdomadaire et canonise par avance cette journée en y attachant
une bénédiction spéciale 2.

Il faut bien reconnaître que compléter et remanier de la

sorte le récit traditionnel tel qu'il avait été rédigé pendant la

période précédente dans l'esprit des prophètes, c'était y
réintroduire des éléments qui, pour religieux qu'ils fussent, n'en
étaient pas moins de nature transitoire. Transitoire pour nous
du moins qui chômons, non plus le samedi, mais le dimanche.
Transitoire pour tout chrétien qui, d'accord en cela avec le

christianisme apostolique et avec les réformateurs, pense que
tel jour n'est pas, en lui-même, plus sacré que tel autre, mais

que l'œuvre de chacune de nos journées, fériée ou non, peut et
doit avoir le caractère d'un culte rendu à Dieu. Transitoire,
enfin, pour qui adore en esprit ce Père dont Jésus a dit qu'il
est sans cesse à l'œuvre3, et ne saurait dès lors concevoir
autrement que par figure un Dieu qui aujourd'hui « travaille »

et demain «se repose». Et pourtant, si inadéquat que puisse
nous paraître un pareil anthromorphisme, si peu conforme à

notre point de vue spiritualiste que soit cette conception légale

* Ezéch. XX, 12, 20; Exode XXXI, 13, 17. Comp. Es. LVI, 1-8 ; LVIII, 13 sq.
Ce n'est pas à dire, sans doute, qu'il suffise d'élaguer du récit actuel les verse*

ou fragments de versets renfermant le refrain des soirs et des matins et la

numi''' : on :os jours, ainsi que les versets (II, 2. 3) ayant trait au sabbat, pour
reconstituer eo ipso l'ancien récit dans sa teneur littérale. Le rédacteur sacerdotal

n'a pas procédé d'une façon aussi mécanique. Dans sa forme actuelle le récit tout
entier porte l'empreinte de son style.

3 Jean V, 17.



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 415

du sabbat judaïque, nous nous garderons de méconnaître la
substance religieuse et morale des idées qui ont trouvé leur
expression sous cette forme locale et temporaire.

Quoi de plus grand que l'idée de la sainteté du repos après
le travail que représente et consacre ce sabbat transporté
hardiment à la vie divine elle-même Quoi de plus vrai, de

plus conforme à l'expérience, que cette conviction qu'une
pause hebdomadaire intervenant dans la vie de l'homme
travailleur, voire dans celle de ses animaux domestiques, est fondée

dans la nature même des choses ou, pour traduire cette
formule abstraite en langage religieux, qu'elle était déjà prévue
et voulue par le Créateur pour le bien de ses créatures non
moins qu'en vue de sa propre gloire Quoi de plus fécond,
enfin, que cette intuition que, la pensée et la volonté créatrice
de Dieu n'étant arrivée à son terme, et pour ainsi dire au repos,
que dans la créature en qui se reflète sa propre image, cette
créature à son tour ne saurait remplir sa destinée et trouver
son vrai repos qu'en se retrempant toujours de nouveau dans
la communion de Celui qui est à la fois son premier auteur et
son suprême idéal

Mais pour achever de rendre justice à notre récit tel qu'il
est sorti des mains du narrateur sacerdotal, il ne suffit pas de

l'envisager en lui-même. On oublie trop souvent que nous
n'avons pas à faire ici à un récit isolé. Cette page n'était que
le premier chapitre d'une Histoire des origines de la théocratie
israélite et de son culte1. De là elle a passé dans ce grand
recueil historique et législatif que les Juifs appellent la Thora et

que nous nommons le Pentateuque, et c'est ainsi qu'elle se

trouve former la première page de notre Bible 2. Si donc nous

1 Ce qu'on est convenu d'appeler le code sacerdotal.
2 N'ayant pas à faire ici de la critique textuelle, nous nous dispensons de parler

des modifications de détail que le texte de Gen. I, l-II 4« a pu subir encore lors

de la dernière rédaction générale de l'Hexateuque (des six livres dits de Moïse et

de Josué), en d'autres termes, lors de la combinaison du « code sacerdotal » avec

l'ouvrage tiré des trois autres sources principales, iahwiste, élohiste et deutéronomienne.



416 H. VUILLEUMIER

voulons saisir la vraie portée de ce récit, celle qu'il devait avoir
dans la pensée de l'écrivain sacré qui lui a assigné cette place
en tête des annales d'Israël, il ne faut pas perdre de vue la
relation qui existe entre lui et le corps même de l'ouvrage dont

il est une partie intégrante.
Or n'est-ce pas une chose bien remarquable que cet ouvrage,

où tout l'intérêt semble se concentrer de plus en plus sur l'histoire

d'un peuple particulier et de sa constitution en « nation

sainte», séparée du reste du monde, débute par une page qui
trahit un intérêt aussi éminemment universaliste N'est-il pas
étrange que laThora, ce livre sacré par excellence d'un peuple
qui avait à un si haut degré le sentiment de son «. élection »

d'entre toutes les nations de la terre et de sa supériorité vis-à-
vis des « Gentils », commence par élever à ce point l'humanité
comme telle, abstraction faite de toute distinction de race et
de nationalité? Comment expliquer cette apparente contradiction

Elle s'explique et se résout en vertu de cette même
philosophie religieuse de l'histoire que nous avons déjà vue professée

par les prophètes et que l'élite spirituelle d'Israël n'a jamais
complètement reniée malgré le rétrécissement d'esprit et de

cœur qui s'est produit au retour de l'exil. Oui, sans doute,
Israël est le peuple élu ; mais cette élection, si chèrement payée
d'ailleurs, n'a été et n'est entre les mains du Dieu unique qu'un
moyen pour amener l'humanité entière àie connaître, l'adorer
et le servir. Toute l'histoire du monde n'a pas d'autre but que
celui-ci : qu'Israël, que les hommes de toute nation, plus que
cela, que les créatures de tout ordre en viennent à proclamer,
chacun en son langage : Dieu règne A lui seul la gloire Et
c'est en vue de ce résultat que, dès l'origine, Dieu, le maître
de la nature non moins que de l'histoire, a disposé toutes choses

au ciel et sur la terre. La création ce n'est pas tant pour elle-
même, ce n'est pas comme objet de curiosité scientifique,
qu'elle intéressait l'écrivain qui en a placé le récit au début de

son histoire des origines d'Israël. Il obéissait à une inspiration
bien différente et, je ne crains pas de le dire, plus haute que
celle-là. S'il lui a assigné cette place, c'est parce qu'en créant



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 417

cet univers Dieu ne faisait que préparer la scène sur laquelle
devait se dérouler l'histoire de son règne parmi les hommes.

Nous voici arrivés au terme de notre étude. Me trompé-je?
mais il me semble que, loin de perdre en grandeur et en prix,
cette première page de la Genèse a tout à gagner, même au point
de vue religieux, surtout au point de vue religieux, à être comprise

à la lumière de l'histoire comme nous avons essayé de le
faire. Quoi qu'il en soit, ce dont je suis plus que jamais
convaincu, — et je voudrais avoir réussi à vous faire partager cette
conviction, — c'est que lui demander des révélations sur ce

qui est du ressort des sciences de la nature, c'est se méprendre
entièrement sur son sens et son vrai but. C'est lui demander
ce qu'elle ne peut ni ne veut nous donner.

Quant aux idées vraiment religieuses qui s'en dégagent,
et qui pour le chrétien sont, du nombre des vérités élémentaires,

elles subsistent quelle que soit l'imperfection scientifique
de leur enveloppe. Que le ciel forme au dessus de nos têtes une
voûte solide ou qu'il s'étende à l'infini dans l'espace, il n'en
raconte pas moins à l'âme religieuse la gloire du Dieu créateur.
Que la terre se meuve ou qu'elle ne se meuve pas, elle n'en
appartient pas moins au Seigneur avec tout ce qu'elle renferme.
Que le corps humain ait été tiré de la poudre ou qu'il soit le

résultat d'une évolution qui s'est produite dans la série animale,
l'homme, doué de vie personnelle, n'en est pas moins au

sommet de l'échelle des êtres créés, susceptible de s'élever
audessus du mécanisme de la nature, appelé à faire de la
nature l'organe ou le symbole de l'esprit, et destiné à réaliser en

lui-même l'idéal d'un fils du Très-Haut.
Ces vérités-là, qui répondent à la question : de qui, par qui

et pour qui sont toutes choses? ne sont pas du domaine de la

science comme telle. Elles ne sont pas de nature à être atteintes

par ses inévitables fluctuations, et il n'est pas à prévoir qu'aucun

de ses progrès empêche jamais le croyant, fût-il lui-
même naturaliste, de dire : « Je crois en Die'u, le Père tout-
puissant, Créateur du ciel et de la terre » Quant à la question
du comment c'est à la science qu'il faut s'en remettre. Dans



418 H. VUILLEUMIER

ce domaine-là elle est seule compétente, et elle en a sans doute

pour longtemps encore à l'explorer et, en l'explorant, à nous
faire admirer ses méthodes d'investigation non moins que ses

découvertes.
Je termine par une belle parole de feu le professeur Samuel

Chappuis, dans son avant-propos à l'Homme fossile de Fréd.
Troyon, mais en l'appliquant aux études historiques non moins-

qu'à celles qui ont pour objet la nature : « Que la science,

disait-il, continue donc librement ses recherches et que Dieu

bénisse les travailleurs Qu'à leur tour les croyants tiennent
leur esprit ouvert à tout progrès dans la vérité Tous les rayons
viennent du même soleil central. »


	La première page de la bible : étude d'histoire religieuse

