
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: La première page de la Bible : étude d'histoire religieuse

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PREMIERE PAGE DE LA BIBLE

ÉTUDE D'HISTOIRE RELIGIEUSE *

par

H. VUILLEUMIER

Quand un théologien annonce une conférence sur le récit de

la création par lequel s'ouvre le livre de la Genèse, il est assez

naturel que ses auditeurs s'attendent à lui voir tenter une fois
de plus ce que cent autres ont déjà tenté avant lui, à savoir de

faire concorder tant bien que mal le texte de cet antique et
beau récit avec les données actuelles des sciences de la nature.
Je dois déclarer d'emblée que tel n'est pas mon dessein. Je

n'éprouve pour ma part aucune envie de mettre la main à cette
toile de Pénélope. Et, je ne sais si je me trompe, je soupçonne
fort que le public, lui aussi, commence à être rassasié de ces

tentatives de conciliation qui n'aboutissent jamais à un résultat
vraiment satisfaisant. J'ai quelque sujet de croire que les
esprits religieux eux-mêmes ont aujourd'hui le sentiment plus
ou moins net que ce genre d'apologétique pourrait bien avoir
fait son temps, que l'heure est venue, sur ce sujet comme sur
tant d'autres, de« chanter à l'Eternel un cantique nouveau. »

Je dis que ces tentatives de conciliation n'aboutissent pas.
Et si elles n'aboutissent pas, c'est qu'elles ne peuvent pas
aboutir. C'est chose pénible à dire, mais il faut avoir le courage

1 Conférence faite à Lausanne sous les auspices de la Société académique

vaudoise. Texte complété et annoté.



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 36

d'en faire l'aveu : on a écrit sur la concordance de la cosmologie

scientifique avec le récit de la Genèse de quoi remplir,
non pas des volumes, mais une bibliothèque, et tous ces essais

souvent ingénieux, parfois admirables d'érudition et de sagacité,

toujours respectables par le motif qui les a dictés, étaient
condamnés d'avance à demeurer stériles. Pourquoi? Pour la
raison bien simple qu'on a voulu faire cadrer deux choses qui
ne sont pas faites pour cadrer ensemble.

Je pourrais invoquer ici des arguments tirés de la nature
même et du but de la révélation divine à laquelle, selon la foi
des chrétiens, le recueil de livres humains que nous nommons
la Bible, sert de témoin ou de document. Je pourrais en
appeler à la conviction qui est aujourd'hui celle de tous les chrétiens

éclairés, à savoir qu'ils ont tout autre chose à demander
à leur Bible que des leçons d'astronomie, de géologie ou de

paléontologie; que l'esprit qui animait autrefois les écrivains
sacrés, et qui seul fait encore aujourd'hui la vraie vertu de

leurs écrits, est autre chose et mieux qu'un docteur es sciences

physiques et naturelles. Je n'en ferai rien cependant, ne fût-ce

que parce que cette conviction, si bien fondée qu'elle soit, n'a

pas empêché nombre de ceux qui la proclamaient hautement en

théorie, de lui être infidèles dans la pratique. Au lieu de faire
valoir des raisons de cet ordre-là, je me permettrai d'attirer
simplement votre attention sur quelques faits qui se rapportent
directement à notre sujet et nous fourniront ainsi une entrée

en matière toute naturelle.

Demandons-nous en premier lieu quelle idée les anciens

Israélites se faisaient de cette terre et de ce ciel dont la page
qui doit nous occuper décrit ou plutôt raconte la formation;
en d'autres termes, quelle image du monde est à la base de ce

récit.
La réponse ne saurait faire de doute. Elle s'impose à quiconque

est quelque peu familiarisé avec l'Ancien Testament. La
façon dont les Hébreux, et avec eux l'auteur de notre récit, se

représentaient la structure de l'univers ne dépasse en rien le



366 H. VUILLEUMIER

niveau des idées qui régnaient à ce sujet dans toute l'antiquité.
Ce sont les mêmes notions naïves et poétiques résultant du

spectacle de la nature tel qu'il s'offre à la perception visuelle
immédiate. Le monde est conçu comme une sorte d'édifice à

trois étages, dont la terre occupe le milieu. Au-dessous d'elle,
et tout à l'entour, l'océan sur qui elle repose et qui alimente

ses sources. Au-dessus du disque terrestre, le ciel qui lui sert
de couverture; le ciel, qui est représenté tantôt comme une

tente d'une étoffe transparente, tantôt, et plus souvent, comme
une vaste coupole en cristal ou en saphir, comme un dôme

supporté, en guise de piliers, par les plus hautes montagnes et

muni de fenêtres qui s'ouvrent pour laisser tomber la pluie ou

pour livrer passage à la foudre.
Tout cela est éminemment plastique et, pour peu que nous

ayons le sens de la poésie, nous saurons nous délecter encore

aujourd'hui de ces images lorsque nous les rencontrons par
exemple dans le livre des Psaumes. Seulement, disons-nous-le

bien, pour l'homme antique c'étaient là plus que des images,
plus que de simples figures poétiques. C'est ainsi qu'on voyait
et comprenait alors les choses. Et c'est du monde envisagé de

cette manière-là, d'un monde par conséquent dont la terre
était le vrai centre de gravité, que le récit de la Genèse entend
raconter les origines ou, si je puis ainsi dire, la construction.

Or cette figure du monde est à jamais passée. Dès le
commencement du moyen-âge, cette cosmographie rudimentaire a

fait place à une représentation toute différente, n'ayant plus
guère de commun avec elle que le point de vue géocentrique,
sauf que ce corps central, la terre, était conçu non plus comme
un disque, mais comme un globe au repos. Je veux parler de

la fameuse théorie des sphères, théorie qui remonte déjà à

Aristote, mais n'a reçu tous ses développements que par
Ptolémée, un savant d'Alexandrie contemporain de l'empereur

Hadrien. Ce système à son tour, après avoir régné dans
la chrétienté pendant tout un millier d'années, a dû céder le

pas à une conception toute nouvelle, notre conception scientifique

moderne, celle qui a pour parrains Copernic et Kepler,
Galilée et Newton, Kant et Laplace. Nul n'ignore que cette



LA PREMIÈRE PAGE DE La' BIBLE 367

théorie a mis littéralement sens dessus dessous l'ancienne
manière de voir les choses. Elle a délogé la terre de sa position
fixe et centrale pour la faire descendre au rang de modeste

planète tournant autour du soleil. Plus que cela, elle nous

apprend à voir dans chaque étoile fixe un soleil escorté de ses

planètes et à placer le centre de gravité de tout le système
stellaire en un point situé dans le groupe des Pléiades. Elle
nous enseigne qu'il ne peut plus, à proprement parler, être

question de haut ni de bas dans le monde visible; que le ciel,
au lieu de former un dais solide au-dessus de la terre, ou bien,
tout autour d'elle, une pluralité de sphères concentriques,
s'étend en tous sens et à l'infini dans l'espace.

Quelle révolution dans les notions cosmographiques les plus
fondamentales Quel renversement de fond en comble des

rapports physiques entre la terre et le cieli Comment songer,
après cela, à mettre en corrélation, même dans leurs grandes
lignes, deux cosmogonies répondant à des représentations
cosmographiques aussi disparates? S'il était déjà malaisé de

faire cadrer la cosmogonie de la Genèse avec le système de

Ptolémée, malgré le point de vue géocentrique qui leur était

commun, à combien plus forte raison est-ce perdre sa peine

que de vouloir faire rentrer les théories modernes sur la
formation de notre univers dans les cadres d'un récit des anciens

temps qui part de prémisses si complètement différentes I

Voici un autre fait qui ne donne pas moins à réfléchir. A voir
les nombreuses élucubrations des concordistes, il pourrait
sembler qu'il n'y ait dans la Bible que la première page de la
Genèse qui s'occupe de la création. Mais ce texte devenu
classique n'est pas le seul de son espèce. Tournez le feuillet : vous
voilà en présence d'un autre récit, servant d'introduction à

celui du paradis perdu, et qui raconte à sa manière l'histoire
des origines de la terre et de l'homme. A sa manière, dis-je,
et cette manière diffère notablement de celle du premier récit.

Sans entrer ici dans tous les détails, qu'il suffise de signaler
l'ordre dans lequel, des deux parts, se succèdent les créatures
du monde organique. Chacun sait que d'après la première



368 H. VUILLEUMIER

relation le genre humain, représenté de suite par un premier
couple, a été appelé à l'existence après toutes les autres
créatures. Là, dans l'autre récit, l'homme, savoir le premier mâle,
est façonné seul dès que la terre, jusqu'alors aride et stérile, a
été humectée par le premier brouillard et trempée par les
premières ondées. En même temps que lui on voit apparaître le

règne végétal. Ensuite l'homme est témoin de la venue au
monde des animaux terrestres et des oiseaux de l'air. Après
cela seulement, quand il a constaté qu'aucun de ces êtres n'est

pour lui « une aide qui lui corresponde, » surgit à ses côtés la

compagne qui est « os de ses os et chair de sa chair. »

Je ne prétends pas que ces deux récits soient incompatibles
quant au fond des choses, pour autant qu'il s'agit de ce que
j'appellerai leur âme, c'est-à-dire des idées religieuses et
morales auxquelles ils servent d'enveloppe. Ce qui est certain, en

revanche, c'est que cette enveloppe, ce que j'appellerai leur
corps, diffère du tout au tout. En tant qu'il s'agit du comment
de la création, — et c'est la seule chose qui nous intéresse

pour l'heure, — ces deux récits ne s'accordent pas entre eux.
Or que me servirait-il d'avoir peiné pour établir un semblant

de concordance entre les résultats avérés de la science actuelle
et le texte du premier chapitre de la Genèse, si cet accord
péniblement obtenu se trouve être en désaccord avec un autre texte
également biblique? Tout n'est-il pas à recommencer, ou

plutôt, ne vaut-il pas mieux reconnaître une bonne fois qu'il
faut renoncer à un travail aussi ingrat? Et cela d'autant plus

que la divergence que je viens de rappeler n'est pas la seule

qui se rencontre dans l'Ancien Testament. Il serait facile de

citer tel autre texte qui ne s'accorde pas plus que celui de

Genèse II avec le rang d'âge que Genèse I assigne aux
différentes parties de la création1. Que faut-il conclure de là sinon

que les auteurs bibliques eux-mêmes étaient fort loin d'attacher
au mode selon lequel et à l'ordre dans lequel se serait effectuée

l'œuvre créatrice l'autorité dogmatique qu'on a cru devoir y
1 Job XXXVIII, 4-7 nous montre les étoiles du matin acclamant de leurs joyeux

concerts le grand événement de la fondation de la terre. Voir aussi le Psaume

CIV et Prov. VIII, v. 22 et suiv.



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 369

attacher dans la suite. Et pour ceux qui croient comme moi

que la constitution des livres saints de la Synagogue et de

l'Eglise n'a pas été abandonnée au hasard, n'y a-t-il pas quelque

chose de providentiellement instructif dans le fait qu'au
seuil même de notre Bible se trouvent juxtaposés deux récits
incontestablement divergents sur le sujet en question? N'en
infèreront-ils pas avec moi qu'il ne nous convient pas de dicter
à la Bible nos conditions, mais que nous avons à la prendre
telle qu'elle est faite et à accepter ses conditions à elle

Ceci m'amène à un troisième et dernier fait qui, à mon sens,
crie un catégorique: « Halte-là » à quiconque serait tenté, malgré
tout, de contraindre le vénérable texte de la Genèse à

s'accorder avec les enseignements de la science actuelle de la
nature. C'est que pour arriver à ce prétendu accord on est
obligé de dénaturer ou le sens du texte ou les données de la
science, si ce n'est même de faire violence à l'un et aux autres.

Je n'ai ni mission ni compétence pour prendre en mains la

cause des sciences naturelles. D'autant plus ai-je sujet de

revendiquer les droits du texte biblique. Or je vous le demande :

est-il chose plus mortifiante pour qui passe sa vie à étudier et
à expliquer les livres saints dans leur langue originale, que
d'entendre tenir à un naturaliste de renom un propos tel que
celui-ci : « Quiconque n'est pas expert en hébreu ne peut que
s'émerveiller de la prodigieuse souplesse d'une langue qui admet

une pareille diversité d'interprétations? » Et pourtant il faut
en convenir : l'impression que Huxley a traduite, non sans

ironie, en ces termes1 est bien celle que doit produire le
procédé à la mode. Le résultat le plus clair de ces tours de force
ou d'adresse exégétique ne peut être que de déconsidérer, en
même temps que la langue des Israélites, les textes écrits en

cette langue, à commencer par celui qui est ici enjeu.
Voilà plus d'un demi-siècle déjà qu'Alexandre Vinet faisait

entendre à ce propos ce sérieux garde-à-vous : « J'ai quelque
peur qu'à force de manier et pétrir, comme une cire molle,

1 Conférences scientifiques, traduites en allemand, 1879, pag. 17.



370 H. VUILLEUMIER

ce texte qui paraissait si ferme et si net, on ne lui ôte pour
longtemps toute espèce de consistance. A mesure que la
science enfante un nouveau système ou seulement révèle un

nouveau fait, voilà que Moïse s'y prête ; d'abord il avait dit ceci,
rien que ceci : mais si l'on veut, il aura dit le contraire....
L'étude des couches fossiles a paru révéler des créations séparées
les unes des autres par des siècles; et dès lors les jours dont

parle Moïse sont devenus des époques.... N'oublions pas qu'un
texte qui a tous les sens finit par n'en avoir aucun, et prenons
garde1! »

Le fait est que la langue hébraïque n'est pas, passez-moi la

métaphore, en caoutchouc comme avait l'air de le croire le
célèbre naturaliste anglais, et que le texte dont nous parlons a

bel et bien un sens, un sens «ferme et net », pour qui consent
à le laisser parler et ne prétend pas le faire parler pour les

besoins de telle ou telle cause. La meilleure preuve de respect
que nous puissions lui donner, ce sera, je pense, au lieu de

« nous tordre l'esprit à en tordre le sens » (encore une expression

de Vinet), de le prendre tel qu'il se donne et de l'expliquer,

comme tout autre document historique, en nous reportant

au temps et au milieu où ila pris naissance. Ce sera aussi

la seule manière de lui rendre pleine justice et, tout en
faisant la part des éléments transitoires qu'il renferme, de

discerner sa valeur religieuse et esthétique sans pareille au milieu
des cosmogonies de l'antiquité.

Ainsi, c'est chose entendue, ce que nous allons faire
ensemble, ce ne sera pas tant de l'histoire naturelle que de l'histoire

littéraire et surtout de l'histoire religieuse.

II
La première question qui se pose est donc de savoir ce que

dit le texte interrogé sans arrière-pensée, tel que devait
l'entendre un lecteur israélite. Il s'agit du texte compris au chapitre
Ier etjusqu'au milieu du v. 4 du chapitre II de la Genèse; car ces

1 Voir le Semeur, tome XI, p. 157, à propos de l'ouvrage du baron Guiraud sur

la Philosophie catholique de l'histoire (1841).



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 371

quelques versets ne doivent pas se séparer de ce qui précède1.
Ici comme en bien d'autres cas, la découpure du texte biblique
en chapitres (laquelle ne date que du moyen âge) ne répond
pas à la division rationnelle indiquée par le contenu.

Ce que dit le récit, le voici en substance :

Au moment oü Dieu résolut de créer le monde actuel, la

terre n'existait encore qu'à l'état de tohû wa-bohû, de vaste
pêle-mêle, en un mot, de chaos. Cette masse informe était
recouverte par les eaux de la tehôm, de la mer primordiale. Et
cet amas d'eau était lui-même enveloppé de ténèbres. Mais sur
ce ténébreux chaos planait ou plutôt reposait l'esprit du Dieu

invisible, semblable à l'oiseau qui échauffe sa couvée2. C'est

de cette masse confuse et inerte, mais imprégnée déjà de la

chaleur vivifiante de son souffle, qu'Elohim, le Dieu unique, a

tiré « les cieux et la terre », c'est-à-dire le monde tel qu'il est
maintenant organisé, ce qu'un Grec aurait appelé le kosmos.

Cette œuvre grandiose s'accomplit progressivement en huit
actes dont chacun se produit au commandement de Dieu.

« Elohîm dit..., et ainsi fut. »

Les trois premières œuvres ont pour but de débrouiller le

chaos, d'en séparer les éléments et, en leur assignant à chacun

sa place, d'en faire sortir un édifice bien ordonné, propre à

servir d'habitation à des êtres vivants. A cet effet, il fallait tout
d'abord faire cesser les ténèbres primitives. D'un mot, Dieu en
fait jaillir la lumière sans laquelle il n'y a ni ordre possible ni
vie digne de ce nom. Et dès lors les ténèbres en sont réduites,
sous le nom de nuit, à se partager le temps et l'espace avec
la clarté du jour. La seconde couche du chaos, c'étaient
les grandes eaux. A la voix de Dieu, elles se séparent en deux :

1 II est généralement reconnu aujourd'hui que le premier récit se termine, non

pas au v. 3 du chap. II (Segond), ni au v. i (Bible annotée), mais au milieu du

v. i (Reuss) : « Voilà — et non voici — l'histoire des origines du ciel et de la

terre. » Avec les mots qui suivent : « Le jour où l'Eternel Dieu fit une terre et

des cieux » commence le second récit.
2 Sens exact du verbe que nos versions rendent habituellement par : se mouvait,

planait, reposait sur.... Perret-Gentil a dit en son français : posait couvant À in
surface des eaux.



372 H. VUILLEUMIER

une partie d'entre elles se soulèvent et sont retenues en haut

par le firmament ou la voûte qu'on appelle le ciel; l'autre partie
forme les « eaux d'en bas ». Celles-ci à leur tour, en s'amassant
et. se concentrant pour former les mers, laissent apparaître le

relief de la terre ferme jusqu'alors submergée par leurs flots.
Ainsi se trouvent constitués les trois grands compartiments du
monde : ciel, mer et terre.

Cependant, pour que ce monde fût une demeure habitable,

pour que, sur terre en particulier, l'existence d'êtres vivants fût
réellement possible, certaines conditions restaient à remplir.
Il fallait, si je puis ainsi dire, meubler ce vaste immeuble, le
munir des objets les plus indispensables à l'entretien de la vie
et au cours normal de l'existence. C'est à ce double besoin que
répondent deux nouveaux actes créateurs. D'une part, Dieu

pourvoit à la subsistance des futurs habitants de la terre en
commandant à celle-ci de faire éclore les germes qu'elle recelait

dans son sein fécond. Et aussitôt la terre de se revêtir
d'une verte parure. Les végétaux font leur apparition, — tant
les herbes et légumes de toute sorte que les divers genres
d'arbres fruitiers, — chacun portant de la semence et apte par
conséquent à se propager selon son espèce. — D'autre part,
Dieu place au firmament les astres, et en particulier le grand
et le petit luminaires. Ils sont destinés à éclairer la terre, à

régler dorénavant la succession journalière de la lumière et de

l'obscurité, à servir de « signes » ou de présages, à marquer
certaines époques fixes, celle entre autres des fêtes périodiques,
à fournir enfin une base à la chronologie.

Maintenant tout est prêt pour que les êtres doués de vie et
de mouvement puissent paraître à leur tour; aussi les trois
derniers actes créateurs ont-ils pour objet de peupler le monde
ainsi ordonné et aménagé. Au commandement de Dieu, voilà
les eaux qui se mettent à fourmiller de toute espèce d'êtres

vivants, depuis les grands monstres marins jusqu'aux plus
petites bêtes qui pullulent dans l'élément liquide. En même

temps les oiseaux ainsi que les autres créatures ailées prennent

leur vol dans l'espace libre qui s'étend à la face du firmament.

Sur toutes ces espèces, tant aquatiques que volatiles, le



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 373

Créateur prononce une parole de bénédiction qui leur confère la

faculté de se reproduire et de se multiplier. — Après les eaux
et les airs, vient le tour de la terre. De son sein maternel,
qui a déjà donné le jour à la verdure, Dieu fait sortir les

animaux terrestres selon leurs espèces. Ces espèces sont ramenées

à trois grandes catégories qui ne reposent pas précisément

sur un principe scientifique de classification: en tête, les

animaux domestiques ; puis les bêles sauvages qui errent en
liberté sur la terre ; en dernier lieu, tout ce qui rampe, par où
l'Israélite n'entendait pas seulement les reptiles proprement
dits, mais toute bête à pieds courts qui semble glisser ou se

traîner sur le sol, y compris les petits mammifères rongeurs ou
carnassiers tels que la souris ou la belette1.

Voici enfin le couronnement de l'œuvre créatrice. Ce

huitième et dernier acte du drame cosmogonique est entouré
d'une solennité particulière à laquelle répond aussi l'allure
plus poétique du langage. Ne s'agit-il pas, en effet, de celui des

êtres vivants qui devait être le seigneur des autres créatures,
le roi de la terre, bien plus, le représentant du Dieu invisible
au milieu de la création Aussi Elohîm ne se borne-t-il pas
à dire : « Qu'il y ait des hommes! » comme il avait dit : Qu'il
y ait un firmament qu'il y ait des luminaires Non : « Faisons
des hommes » lui fait dire le narrateur, comme si Dieu se fût
recueilli pour délibérer avant d'entreprendre cette œuvre
suprême. Et pour mettre sa résolution à effet, ce n'est pas à la
terre que Dieu commandera de produire l'homme2 comme il
lui avait commandé de produire la verdure ou les animaux.
Non, le genre humain est la propre œuvre de Dieu. Elohîm,
est-il dit par trois fois, créa l'homme, sans qu'il soit fait mention,

comme dans l'autre récit, de la matière dont il s'est servi
pour le façonner. Il le créa « à son image, selon sa ressemblance,

» comme le fils, la fille ressemble à son père. Dès

l'origine, il créa l'homme et la femme. Et sitôt créé, ce premier
couple humain est l'objet d'une bénédiction spéciale, bénédic-

1 Voir Lév. XI, v. 29 et suivants.
2 Adam, singulier générique, et non individuel. (Luther: Lasset uns Menschen

machen.)



374 H. VUILLEUMIER

tion qui n'implique pas seulement pour lui, comme pour les

animaux, la faculté de se perpétuer dans sa descendance et la

perspective, en se multipliant, de remplir un jour la terre,
mais lui garantit en outre le pouvoir de se l'assujettir avec
tous les êtres qui la peuplent. Libre à lui de les dompter, de

les faire servir à ses fins. Une seule réserve est mise à ces

droits de seigneurie : elle concerne la nourriture de l'homme
et celle des animaux qui vivent sous sa domination. Pour
fournir à sa subsistance, l'homme dispose des produits de la

terre nourricière, savoir des céréales et des arbres fruitiers,
tandis que les plantes herbacées sont destinées à l'entretien
des animaux terrestres. Qu'est-ce à dire sinon qu'il n'entrait
pas dans les vues du Créateur qu'hommes* et bêtes vécussent

aux dépens d'autres êtres vivants ; que dans sa pensée, loin
d'être un lieu de carnage, la terre devait être un séjour de paix;
que sous l'empire de l'homme, image de Dieu, tous les êtres
animés devaient vivre en sécurité et en bonne intelligence
« Et cela fut ainsi, » ajoute le narrateur. Selon lui, dans ce

monde primitif, pas encore de combat pour l'existence. Entre
l'homme et les animaux, dans la nature elle-même, harmonie
et paix universelles. Aussi, quoi d'étonnant si Dieu, embrassant

d'un regard l'ensemble de ses œuvres, constate avec
satisfaction que « cela était très bon, » que ce monde appelé
à l'existence par sa parole répondait parfaitement à l'idée
qu'il en avait conçue? C'est ainsi que «furent achevés les cieux
et la terre avec toute leur armée. »

Et les jours dira-t-on ; les six jours et le sabbat Vous n'en

avez pas parlé. N'est-ce pas, pourtant, un des traits caractéristiques

du récit de la Genèse, et n'est-ce pas là que gît pour
nombre de lecteurs la grande pierre d'achoppement Je les ai
si peu oubliés que nous allons leur consacrer un paragraphe
spécial.

En effet, dans le texte actuel de la Genèse, l'histoire de la
création telle que nous venons de l'analyser se trouve
enchâssée dans le cadre de la semaine. « Elohîm, est-il dit à la

suite du verset que je viens de citer, acheva au septième jour
son ouvrage. » Il l'acheva, d'abord, en se reposant ce jour-là



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 375

de tout son travail, ou pour rendre plus exactement le sens du
verbe employé dans l'original : en s'abstenant de tout ouvrage
tel que celui qu'il avait fait les jours précédents. Ensuite, en
bénissant ce septième jour et en le sanctifiant, ce qui signifie
qu'il en fit un jour à part et le destina à devenir une source de
bénédictions pour ceux qui, dans la suite, l'observeraient et le
célébreraient à son exemple. Quant aux huit actes créateurs,
voici comment ils se trouvent répartis entre les six jours
précédant ce sabbat initial : le 1er et le 2e actes, de même que le
5e et le 6e sont présentés comme s'étant accomplis chacun en
une journée, tandis que le 3e et le 4e, savoir l'émersion de la

terre ferme et la production des végétaux d'une part, et de

l'autre le 7e et le 8e, savoir la production des animaux terrestres

et la création du premier couple humain, sont réunis en

un même jour, le 3e et le 6e. Le récit relatif à chacune de ces

six journées de travail se termine par ce refrain : Puis il fut
soir et il fut matin l, ier jour, 2e jour, et ainsi de suite ; la

première journée, — par conséquent le premier dimanche du
monde, pour employer notre manière actuelle de désigner les

jours de la semaine, — étant censée avoir commencé avec
l'apparition de la lumière jaillissant des ténèbres du chaos.

De cette combinaison des huit actes créateurs avec le schéma
de la semaine résulte entre les œuvres des trois premières
journées et celles des trois dernières un rapport de symétrie
qui imprime à notre récit le cachet d'une véritable œuvre d'art.
Impossible, en effet, de n'être pas frappé du parallélisme qui
règne entre le premier et le second ternaire.

A la création de la lumière et à la séparation du jour d'avec
la nuit, œuvre du 1er jour, correspond celle du 4e, savoir la
fixation des luminaires à la voûte céleste pour être, à l'usage
de la terre et de ses futurs habitants, les régulateurs de la lumière
du jour dans son alternance avec l'obscurité de la nuit.

A la séparation des eaux d'en haut et des eaux d'en bas par
le firmament, œuvre du 2e jour, fait pendant, comme œuvre
du 5e, la production des créatures dont fourmillent les eaux
inférieures et de celles qui volent çà et là sous la voûte céleste.

1 Et non pas : « Ainsi il y eut un soir, et il y eut un matin. »



376 H. VUILLEUMIER

Enfin, la formation de la terre ferme par l'endiguement des

mers et l'éclosion des végétaux dont elle est recouverte, œuvres
réunies du 3e jour, sont parallèles aux deux œuvres du 6e

appel à l'existence des animaux terrestres et création des
premiers hommes, à qui les différentes classes de végétaux sont
assignées pour nourriture.

Et, pour couronner la semaine employée à produire graduellement

une œuvre si bien proportionnée, le premier sabbat, le

chômage initial et typique, par le divin ouvrier en personne,
de la future férié hebdomadaire.

J'ai parlé tout à l'heure d'un « premier dimanche. » Mais ces

jours cosmogoniques, est-il bien sûr qu'il faille les prendre sur
le pied de nos jours à nous? Avons-nous le droit d'assimiler à

cette première semaine du monde notre semaine actuelle ou,

pour parler plus exactement, la semaine israélite aboutissant

au sabbat f Non seulement nous en avons le droit, mais, étant
donnés la lettre et l'esprit du texte, c'en est la seule interpréta-
tation légitime.

Je sais bien qu'il est aujourd'hui de mode, j'ai presque dit de
bon ton, de regarder de haut ceux qui prennent ces « jours »

à la lettre. On se flatte d'avoir éliminé la principale cause de

conflit entre le récit génésiaque et les révélations de la
géologie en transformant les jours en époques, de manière à

permettre aux naturalistes d'y loger les milliers et les milliers
d'années dont ils pensent avoir besoin pour expliquer la
configuration actuelle de la surface terrestre. Je n'examinerai pas la

question de savoir si cette concession atteint son but. J'ai tout
lieu de penser que les hommes de science n'en sont qu'à
moitié satisfaits1. Mais ce ne sont pas là nos affaires. Tenons-

nous-en au texte et au sens que ce texte devait avoir pour son
auteur et pour ses lecteurs hébreux. Or, en hébreu comme en

1 En effet, les six époques ainsi obtenues pourraient bien ne pas correspondre

aux « époques » géologiques, et, au dire des sciences naturelles, la formation de

la terre (œuvre achevée au commencement du 3e jour) n'était pas encore accomplie

que déjà on voyait s'y produire des végétaux (œuvre de la 2e moitié du 3e

jour), voire même les débuts de la vie animale (qui, d'après la Genèse, n'y aurait

fait son apparition que le 5e et le 6e jour).



LA PREMIÈRE PAGE DE LA BIBLE 377

français, un jour est un jour, une journée de travail est une
journée de travail. Toutes les subtilités, tous les artifices d'une
exégèse trop complaisante ne changeront rien à ce fait. Cela

d'autant moins que le refrain qui marque chaque pause parle
tout uniment de soirs et de matins servant à délimiter, tout
comme aujourd'hui, les deux moitiés, diurne et nocturne, de

chacun des six jours astronomiques de la semaine. Mais ce qui
est plus décisif, s'il est possible, que la lettre du texte, c'en est

l'esprit.
Qui ne voit que ce qui importait à l'auteur israélite c'était

précisément de présenter la première semaine du monde, avec
le sabbat divin qui la termine, comme le prototype de la
semaine et du sabbat institués en Israël Qui ne sent dès lors

que c'est ôter à cet heptaméron, à ce partage en sept journées,
sa raison d'être, que c'est méconnaître la signification
religieuse, la valeur normative qu'il devait avoir aux yeux de

l'Israélite pieux ; bref, que c'est aller directement à rencontre
de la pensée de l'auteur, je dirai même à rencontre de sa foi,
que de travestir les jours en des époques d'une durée indéfinie,
de briser ou de disloquer le cadre de la semaine, d'étendre ce
premier sabbat dont il est dit (notez bien ce verbe au parfait)
qu'Elohim s'y est reposé, de l'étendre, dis-je, jusqu'à l'ère
actuelle, où Dieu, ayant cessé de « créer, » se reposerait, dit-
on, en se bornant à « conserver » et à gouverner l'univers?1

Je n'en disconviens pas : cette conception d'une création des

cieux et de la terre en six jours ordinaires, aboutissant à une
sorte de création du sabbat, peut nous paraître étrange. Elle
nous déconcerte par la naïveté, dirai-je, ou la hardiesse de

son anthropomorphisme. Est-ce une raison pour ne pas la
respecter? Elle est d'autant plus respectable qu'il s'y traduit,
comme nous le verrons dans la suite, une idée féconde et une
incontestable vérité.

Pour le moment, d'autres questions sollicitent notre attention.
1 Remarquez d'ailleurs, pour le dire en passant, le conflit dans lequel la

transformation des jours (spécialement du 6e et du 7e) en périodes entre avec ce qui
est dit dans Gen. V, 5 de la durée de la vie du premier homme.

(A suivre.)

THÉOL. ET PHIL. 1896 25


	La première page de la Bible : étude d'histoire religieuse

