
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: Essai d'une introduction à la dogmatique protestante. Chapitre VII,
L'organisme de la dogmatique protestante

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379605

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAI D'UNE INTRODUCTION

A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE

PAR

P. LOBSTEIN <

CHAPITRE Vn

L'organisme de la dogmatique protestante.

I. Examen critique des principaux modes de groupement
dogmatique adoptés au sein de l'Eglise protestante. —La
méthode locale inaugurée par Mélanchton et conservée par ses

commentateurs. — L'Institution chrétienne : influence exercée par ce

chef-d'œuvre ; le type du symbole apostolique ; le schéma
trinitaire. — La scolastique luthérienne: la méthode synthétique des

premiers docteurs, la méthode analytique introduite par Calixte.
— La dogmatique réformée: la méthode fédérale; abus et
exagérations du procédé de Coccejus. — La construction tentée par
Schleiermacher: critique qu'il en a faite lui-même dans sa seconde
lettre à Lücke.— Nécessité de suivre ces indications et d'appliquer
ce programme : il faut emprunter le principe de division de la
dogmatique à la révélation chrétienne et édifier le système
doctrinal sur un fondement que l'Evangile fournit à la foi. —
Variétés différentes de ce type.

IL Essai d'une solution positive. — Le groupement christocen-
trique, conséquence logique du principe protestant. — 1. Rôle
dominateur de la christologie et de la sotériologie.—Corrélation

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraisons de juillet et de

novembre 1895, p. 297-356, et 505-559 ; livraison de inai 1896, p. 193-249.

THÉOL. ET PHIL. 1896 20



298 p. lobstein

de l'une et de l'autre: l'œuvre du Christ, c'est sa personne en
action; la personne du Christ, c'est son œuvre en puissance. —
Vice radical de la méthode appliquée par la scolastique orthodoxe.
— Marche régressive et ascendante imposée à la dogmatique
protestante par la foi évangélique. — Analyse des principaux
éléments du dogme christologique et sotériologique. — 2. La
doctrine de Dieu. — Caractère hybride de la « théologie » consacrée par
l'orthodoxie traditionnelle. — Nécessité d'un retour à la tradition
religieuse et spirituelle fondée par la Réforme: la dogmatique
protestante a pour tâche d'exposer scientifiquement la connaissance

religieuse du Dieu révélé par Jésus-Christ ; caractère
expérimental et pratique de cette connaissance. — 3. Le dogme de la
création. — Il n'est pas un article emprunté à la religion naturelle.
— Il a pour mission de formuler scientifiquement la foi au Créateur.
— Racine religieuse de cette doctrine qui n'est qu'une des faces de

la doctrine chrétienne de Dieu. — 4. Le dogme de la Providence.
— Contenu et fondement de la foi chrétienne en la Providence : elle

ne repose pas sur l'observation empirique de la nature ou de l'histoire,

elle n'est pas un simple postulat, de la conscience morale,
elle s'appuie sur le fait de la rédemption opérée par le Christ et

se résout dans un acte de confiance au Père céleste.— La notion
religieuse du miracle et la théodicée chrétienne. — 5. L'anthropologie.

— Le point de vue de la scolastique protestante et le point de

vue christocentrique. —• La conception de l'homme qu'implique et

que réclame la foi en Jésus-Christ. — La notion chrétienne du

péché : elle est la contre-partie de la notion chrétienne du souverain

bien, réalisé et manifesté en Jésus-Christ. — 6. La réalisation
subjective du salut et son appropriation individuelle et collective.

— 7. L'eschatologie. — Elle est le prolongement de la sotériologie.

— Contenu et fondement de la foi chrétienne en la vie
éternelle. — 8. Le dogme de la Trinité. —Il est l'expression complète
de l'œuvre du salut saisie dans sa conception idéale, son
accomplissement objectif, sa réalisation intérieure et permanente. — Il
forme le couronnement de l'édifice de la dogmatique protestante.

III. Examen critique des objections dirigées contre le point
de vue christocentrique. — « Approprié à l'exposition populaire de

la foi, il ne saurait convenir à l'ordonnance systématique de la
doctrine chrétienne. — Il brise le lien qui rattache la dogmatique
à la philosophie. — Il isole la révélation évangélique de l'évolution
religieuse de l'humanité et constitue une violation des lois de



introduction a la dogmatique protestante 299

l'histoire. — Il méconnaît la valeur de la religion naturelle et

rend impossible la tâche imposée par la foi à l'apologétique
chrétienne. » — Réfutation de ces objections qui procèdent d'une théorie
erronée de la connaissance religieuse : critique de cette théorie. —
Résultats et conclusion.

I

Le groupement des matières dont l'ensemble constitue
l'organisme de la dogmatique protestante ne saurait être arbitraire
ou indifférent. liest la résultante de l'objet même de la science

dogmatique, de la norme qui la gouverne, delà méthode qu'elle
doit suivre.

Recueillons d'abord les renseignements que nous donne sur
ce point l'histoire) de la science dogmatique au sein de l'Eglise
protestante L II serait présomptueux de rompre avec la tradition

léguée par nos pères, mais nous soumettrons cette tradition

à une critique respectueuse et indépendante. Interrogée
dans cet esprit, l'histoire répandra une lumière précieuse sur
le problème qu'il nous reste à étudier.

L'excellence du premier essai dogmatique publié au seizième

1 II ne saurait être question d'esquisser ici l'histoire de la dogmatique
protestante; je n'indiquerai que les faits caractéristiques et les points
saillants qui relèvent directement de notre sujet. Voy. W. Herrmann,
Geschichte der protestantischen Dogmatik von Mélanchton bis Schleiermacher,

Leipzig 1842; Gass, Geschichte der protestantischen Dogmatik in
ihrem Zusammenhang mit der Theologie überhaupt, 4 vol. Berlin 1854-

1867; Dorner, Geschichte der protestantischen Theologie, München 1867.

Les ouvrages dogmatiques de Hase, Heppe, H. Schmid, Kahnis, Luthardt,
F. Nitzsch consacrent des chapitres importants de leur introduction à
l'histoire de la dogmatique. Voyez aussi Ed. Scherer, Prolégomènes à
la dogmatique de l'Eglise réformée, Strasbourg 1843, p. 79-163; M.

Lichtenberger, Des éléments constitutifs de la science dogmatique, Strasbourg
1860, p. 14-118; Encyclopédie des sciences religieuses, t. IV [1878], p, 12-20.

(art. Dogmatique, par Bouvier) ; Gretillat, Exposé de théologie systématique,

t. Ill (Neuchâtel 1888), p. 24-120. — Sur la question particulière
traitée dans le présent chapitre : Al. Schweizer, Die Glaubenslehre der

evangeliscli-reforniirten Kirche dargestellt und aus den Quellen belegt, t. I
(Zurich 1844), p. 84-134; Id., Die christliche Glaubenslehre nach
protestantischen Grundsätzen, Leipzig 1863 (1877"2), p. 70-86.



300 p. lobstein

siècle par Mélanchton ', l'influence considérable qu'exerça cet

ouvrage, l'autorité presque normative dontiljouitpendant près
d'un demi-siècle dans l'Eglise luthérienne, ne sauraient dissimuler

l'insuffisance du groupement adopté par le Réformateur soit
dans la rédaction primitive, soit dans les éditions subséquentes
de ses Loci'1. A vrai dire, la méthode locale3, inaugurée par
Mélanchton et maintenue par ses commentateurs4, est dépourvue

de toute valeur scientifique. Elle s'en tient à une juxtaposition

élémentaire des principales doctrines chrétiennes, dont
elle ne cherche pas à montrer l'enchaînement et qu'elle ne

tente pas de réduire en système.

Legrand monument religieux et scientifique de la Réforme,
l'Institution chrétienne dont nous ne parlons ici qu'au point
de vue formel, marque un progrès considérable dans l'évolution

dogmatique du seizième siècle. Calvin abandonne la
méthode locale : l'essai de 1536 suit l'ordre du symbole apostolique,

mais le premier remaniement de 1539 et surtout l'édition
définitive de 15595, tout en restant fidèles au type primitif,

1 Loci communes rerum theologicarum, seu hypotyposes theologicae, Witt.
1521. Cette premiere édition a été reproduite avec beaucoup de soin et
accompagnée d'un important commentaire par Plitt, Erlangen 1864;
seconde édition publiée par M. Kolde, Erlangen et Leipzig 1890.— Chez

Mélanchton, l'ordre de succession des différents chapitres reproduit,
dans ses traits essentiels, le plan de l'Epître aux Romains.

2 Voy. les recensions successives des Loci dans la grande édition du
Corpus Reformatorum, tom. 21-22.

3 Voy. Heppe, Dogmatik des deutschen Protestantismus im 16 Jahrhundert,
1857, tome I, p. 6.

4 Victorin Strigel, Enchiridion locorum theolog. Witt. 1541 ; Loci théologie!

quibus loci communes Melanchtonis illustrantur, 4 vol., 1581-1585. —

Martin Chemnitz, Loci theologici, quibus loci communes Melanchtonis
perspicue explicantur, 3 vol., éd. Leyser, 1591.— Leonard Hutter, Compendium
locorum theol. scripturis sacris et libro concordiae colleclum, Witt. 1610;
Loci communes theol. conformati ad methodum Ph. Melanchtonis, Witt.
1619. — Jean Gerhard Loci tlieologici cum pro adslruenda veritate turn

pro destruenda quorumvis contradicentium falsilate, per theses nervose, solide
et copiose explicati, Erfurt et léna 1610-1622, 9 vol. in-4°; dernière édition
publiée en 1885, avec préface de P. Frank.

5 Voy. Corpus Reformatorum, Oper. Calvin., t. I-IV. Lire les prolégomènes

de Baum, Cunitz et Reuss. L'édition primitive (latine) de 1536



introduction a la dogmatique protestante 301

renferment une exposition véritablement systématique de

la foi protestante et se distinguent par l'ampleur des

développements bibliques et dogmatiques, par l'ordonnance simple
et lumineuse, par la solidité et l'exactitude des détails. Le
schéma trinitaire, consacré par l'autorité de Calvin, subit des

modifications nombreuses, mais persiste surtout chez les
réformés où on le retrouve sous des formes multiples et variées1.

Cependant en dépit du succès que cette division a rencontré
jusque dans les rangs de la théologie contemporaine 2, le
groupement inspiré par la forme traditionnelle du symbole apostolique

ne me semble pas répondre aux exigences systématiques
de la dogmatique protestante. Exposer successivement les

dogmes qui relèvent de la doctrine du Père, de celle du Fils,
de celle du Saint-Esprit, c'est se mouvoir encore dans le cadre
d'une classification extérieure et accidentelle. Aussi bien Cal -

vin n'est-il pas resté asservi à cette tripartition superficielle ;

la puissance de sa pensée, la vigueur de sa dialectique, et la
richesse de sa foi ont brisé le moule primitif, ou plutôt l'ont
façonné à nouveau, l'ont élargi et lui ont donné une forme en

harmonie avec les besoins du sentiment religieux et avec la
virtuosité théologique du grand Réformateur.

A la méthode locale succéda, au sein de l'Eglise luthérienne,
la tentative de construire des systèmes, de même qu'au moyen
âge les Sommes vinrent après les Sentences. Mais rien de plus

[I, 27-252] en six chapitres : De lege, de fide, de oratione, de sacramentis,
de falsis sacramentis, de libertate Christiana. — Les éditions de 1539-1554

(1, 279-1152) en XXI (XVII) chapitres.- L'édition définitive de 1559 (t. II.
1-1118) en quatre livres : De cognitione Dei creatoris, de cognitione Dei
redemptoris, de modo pereipiendae Christi gratiae, de externis mediis ad
salutem.

1 Voy. par exemple, Melchior Leydecker, De veritate religionis
reformatât s. evangélicae Libri VII quibus doctrina de œconomia s. s- trinitatis
in negotio sàlutis explicatur, Traj. ad Rhen. 1688.

- Voy. par exemple, Ph. Marheinecke, Die Grundlehren der christlichen
Dogmatik als Wissenschaft. (Première édition 1819 dominée par l'influence
de Schelling, seconde édition 1827 construite d'après la méthode
hégélienne.)— Kahnis, Die lutherische Dogmatik historisch-genetisch dargestellt,
2 vol., 1874-18753.



302 p. lobstein

artificiel que ces constructions laborieuses de la scolastique
orthodoxe, rien de moins semblable à un organisme vivant.
Ni la méthode synthétiquel pratiquée d'abord, ni la méthode

analytique2 préconisée et appliquée par Calixte, ne répondent
au caractère propre de la foi évangélique et ne satisfont aux
intérêts scientifiques de la dogmatique protestante. Sans doute
les docteurs sont en quête d'une idée centrale, d'un principe
générateur et organisateur du système, mais la prédominance
invariable de la logique, le formalisme stérile dans les procédés
d'exposition et d'argumentation, l'ignorance de l'histoire et de

l'expérience, l'abus d'une polémique souvent mesquine et
inintelligente, l'insuffisance de la preuve tirée de l'Ecriture sainte,

compromettent irréparablement la solidité de ces bâtisses

d'une si imposante apparence.
Dans le camp de la théologie réformée, quelques essais de

systématisation furent assez longtemps en faveur et laissèrent

une trace profonde dans le travail dogmatique de plusieurs
générations. Dès le seizième siècle, quelques docteurs réformés,
Bullinger, (Jlevianus, Ursinus, considérant la révélation comme
une alliance entre Dieu et l'homme, opposaient le fœdus gratile

au fœdus' naiurœ. De ces indications l'on tira un groupement

nouveau, la méthode dite fédérale qui, entre les mains
de Coccejus3 (Koch, de Brème, -J-1669), s'inspira plus
directement de l'esprit biblique, mais ne tarda pas à se discréditer

1 La méthode synthétique passe de la cause aux effets, du principe
aux moyens, et des moyens à la fin. Principium omnium rerum et salutis :
Deus triunus; media salutis : divina gratia, Christi incarnatio, fides; finis
hominis : vita beata.

2 La méthode analytique, introduite dans la théologie luthérienne par
Calixte, part du but objectif de la théologie, qui est Dieu, pour considérer

ensuite le sujet qui est l'homme (homo quatenus ad vitam aetemam

pervenire possit), et arriver enfin aux moyens de salut par lesquels
l'homme parvient à sa fin, qui est la félicité en Dieu (aeterna Dei fruitio).
Calixtus Epitome theologiae ex ore dictantis ante triennium excerpta
Goslar 1619.—Cette méthode analytique fut maintenue par la plupart
des coryphées de la scolastique luthérienne, König (mort à Rostock en

1664), Calovius (f 1686), Quenstedt (f 1688), Baier (t 1695), Hollaz (f 1713).
3 Summa doctrinae de foedere et testamento Dei, 1648. L'ouvrage se divise

en deux parties : I. Foedus operum. II. Foederis operum obrogatio 1° per



introduction a la dogmatique protestante 303

par l'abus de l'allégorie religieuse et de la typologie érigée en

système. En distinguant plusieurs phases de l'éducation divine
de l'humanité, la théologie fédérale s'éleva, il est vrai, aune
conception plus vivante et plus vraie de la révélation; mais les

conséquences dogmatiques qu'elle tira de ces prémisses font
dévier la théologie chrétienne de la route que lui trace la foi

évangélique. En effet, les adeptes de la théologie fédérale
choisissent leur point de départ en dehors du christianisme, soit
dans le fœdus naturse, soit dans l'économie légale antérieure
à la venue du Christ. Ils en viennent à débuter par une sorte
de révélation générale ou même par une connaissance naturelle
de Dieu ; il s'ensuit que finalement, le Dieu créateur explique
le Dieu rédempteur. Malgré les apparences contraires, il serait
injuste de faire de Calvin le précurseur ou le patron d'une
méthode pareille ; le réformateur de Genève est loin d'envisager
le christianisme commele simple complément d'une prétendue
religion naturelle universellement crue et adoptée. Une
conclusion semblable impliquerait en définitive l'affirmation qu'il
existe une lumière supérieure à celle que Jésus est venu apporter

au monde. Il n'est pas un seul de nos anciens théologiens
réformés qui eût osé soutenir cette thèse. Mais alors n'est-il
pas prudent de se transporter de prime abord au cœur même
du christianisme, sous la pleine et chaude lumière de la révélation,

afin de saisir, à la clarté de ce divin flambeau, l'organisme

vivant et l'harmonieux ensemble de la vérité révélée et
réalisée en Jésus-Christ?

C'est pour cette raison aussi qu'il ne nous est pas possible
d'adopter la construction si originale de Schleiermacher L

Champion de l'autonomie du sentiment religieux, l'illustre
dogmaticien se place d'abord, pour étudier la conscience chrétienne,
en-deça de la sphère du christianisme; il analyse la conscience

peccatum ; 2° per foedus gratiae ; S" per promulgationem Novi Testamenti;
4° per mortem corporis ; 5° per resurrectionem ex mortuis.

1 Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche
im Zusammenhang dargestellt, Berlin 1821. (2e édit. 1830, les changements
portent surtout sur les prolégomènes. Toutes nos citations sont empruntées

à la seconde édition.)



3U4 P. LOBSTEIN

religieuse générale, dans laquelle il trouve l'empreinte de l'action
de Dieu, causalité absolue1. Ce n'est qu'après cette étude du

sentiment religieux dans sa forme la plus élémentaire, que
Schleiermacher interroge la conscience chrétienne qui
comprend deux éléments constitutifs, la conscience du péché et la

conscience de la grâce. Son enquête porte d'abord sur la
conscience du péché qu'il examine en elle-même et abstraction
faite de l'œuvre de la rédemption 2. L'exposé des dogmes dans

lesquels s'exprime la conscience de la grâce forme à la fois le

corps principal et le couronnement de l'édifice dogmatique3.
Dans ce cadre ainsi fixé, Schleiermacher analyse chaque dogme
sous le triple aspect de sa forme immédiate dans la conscience,
de son rapport avec les attributs divins et de sa relation avec le
monde 4. La meilleure critique de ce groupement a été faite par
Schleiermacher lui-même. Dans sa seconde lettre à Lücke, il
a esquissé le programme dogmatique qu'il n'avait pu, de son

propre aveu, réaliser que d'une manière fragmentaire et
imparfaite dans les deux premières éditions de son chef-d'œuvre.
Au lieu de s'attarder aux présuppositions de la conscience
chrétienne, au lieu d'analyser la conscience religieuse générale et
la conscience du péché, il faudrait, dit le grand théologien en

jugeant son propre travail, porter dès le début tout le poids
de l'analyse dogmatique sur le fait chrétien, sur la conscience
de la rédemption; il faudrait, par exemple, en exposant la
notion chrétienne de Dieu, subordonner toutes les définitions
à celle du Dieu d'amour, du Père céleste révélé en Jésus-Christ;
il faudrait, sur tous les autres points du système, renverser
l'ordre des matières, prendre sa base d'opération dans l'expérience

religieuse du chrétien, et, par la voie régressive de

l'induction, développer le contenu de la conscience chrétienne et
en étudier les éléments5.

1 Ouvrage cité, § 32-61.
2 Ibidem, § 65-85.
3 Ibidem, § 86-169. Les paragraphes 170-172 sont consacrés a la

doctrine de la Trinité.
4 Ibidem, § 30.
5 Werke zur Theologie, II, 606 ; « Das Grundgefühl eines jeden mün-



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 305

Schleiermacher estime que cette méthode seule est en
harmonie avec son principe, c'est-à-dire avec la déclaration
d'indépendance de la conscience chrétienne, avec l'émancipation
de la dogmatique protestante vis-à-vis de la philosophie et des

sciences naturelles et historiques. S'il n'a pas lui-même suivi
la voie indiquée avec tant de décision et de clarté, c'est que
l'illustre théologien crut devoir, pour des motifs de pédagogie
chrétienne et d'opportunisme théologique, s'accomoder davantage

au schéma consacré par l'usage et la tradition.
On peut s'étonner que ces indications si lumineuses et si

convaincantes n'aient pas été écoutées avec plus d'attention et

suivies d'une façon plus décidée et plus conséquente par les

théologiens postérieurs à Schleiermacher. Le canon qu'il a

formulé avec autant de netteté que de vigueur n'a pas été

appliqué souvent à l'organisme de la dogmatique protestante.
Quelques auteurs ont, à la vérité, inscrit en tête de leurs

ouvrages le desideratum énoncé par le grand rénovateur de la

théologie moderne, mais l'exécution de leur travail ne répond
pas à la promesse de leur titre1. Il en est d'autres, cependant,

digen und zur Klarheit gekommeneu Christen muss doch dieses Alte
sein, dass in keinem andern Heil und kein anderer Name den Menschen

gegeben ist... Und wäre nicht hievon auszugehen und von hier aus Alles
anders zu betrachten das natürlichste und ordnungsmässigste für mich

gewesen, da ich so bestimmt ausgesprochen habe, dass Christen ihr
gesammtes Gottesbewustsein nur als ein durch Christum in ihnen zu
Stande gebrachtes in sich tragen Dabei würde nun die eigentliche
Lehre von Gott keineswegs zu kurz kommen, aber der Vater wäre
zuerst in Christo geschaut worden. Die ersten bestimmten Aussagen über
Gott würden gewesen sein, dass er durch die Sendung Christi das

Menschengeschlecht erneuert und sein geistliches Reich in demselben
stiftet., die ganze Lehre wäre ebenso wie jetzt veitheilt vorgekommen,
nur in umgekehrter Ordnung. » Cf. Der christliche Glaube, § 29, 3.

1 Par exemple Liebner, Die christliche Dogmatik ans dem christologischen
Prinzip dargestellt, 1849 ; Thomasius, Christi Person und Werk. Darstellung
der evangelisch-lutherischen Dogmatik vom Mittelpunkte der Christologie

aus, 4 vol. 1856-1861 ; 3e édition publiée par M. Winter en deux volumes,
1886-1888. — A un tout autre point de vue, l'ouvrage célèbre de Biedermann

est aussi dominé par la conception christocentrique ; seulement le
théologien de Zurich substitue a la personne historique de Jésus de Nazareth

le principe de la filialité divine dont le Christ de la tradition ecclé-



306 P. LOBSTEIN

qui ont pris au sérieux le postulat de Schleiermacher et l'ont
appliqué avec clarté et conséquence. S'ils suivent des routes
fort souvent différentes, ils se rencontrent sur un point capital:
ils n'en appellent pas à de prétendues données primordiales de

la religion naturelle, ils n'essayent pas d'édifier la dogmatique
protestante sur un fondement pris en dehors du christianisme,
ils font reposer d'aplomb leur construction théologique sur
une base fournie par la révélation de Dieu en Jésus-Christ.
Soit qu'ils trouvent dans le fait du royaume de Dieu réalisé par
le Sauveur la pensée dominante ou plutôt le centre vivant de

la vérité évangélique1, soit qu'ils envisagent l'ensemble du

système chrétien sous l'angle du principe religieux de la
justification par la foi2, soit qu'ils cherchent à établir la solidarité

siastique a été le symbole. Christliche Dogmatik, 1869 (2e édit. en deux
volumes, dont le premier seul a pu être refondu par l'auteur, 1884-1885).

— M. Bovox se propose également de « considérer les réalités qui
s'offrent a nous sous l'angle du christianisme » (Dogmatique chrétienne I,
111-115) ; mais dans le cours de son exposition, il perd fréquemment de

vue le but qu'il s'était fixé d'abord.
1 Voy. par exemple, Ritschl, Rechtfertigung und Versöhnung 1113, 10-14,

Unterricht in der christlichen Religion 1890'' §5-25.— Comp. M. F. Nitzsch,
Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, § 7, surtout pag. 43 et suiv.

2 Ainsi procède un théologien dont la riche et vigoureuse originalité
est à peine soupçonnée dans les pays de langue française, où il compte
cependant, parmi les jeunes, quelques disciples fidèles et dévoués.
M. &ehler, professeur a Halle, a fait paraître de 1883 a 1887 un système
de théologie embrassant l'apologétique, la dogmatique et l'éthique, sous
le titre : Die Wissenschaft der christlichen Lehre von dem evangelischen
Grundartikel aus im Abrisse dargestellt (2e édit. 1893). Voy. les appréciations

de M. Steudel (Prot. Kirchenzeitung 1892, col. 1194-1201; 1211-1219)

et de M. Kattenbusch (Theol. Literaturzeitung 1894, N° 6J. M. Köhler est
fidèle à l'une des inspirations maîtresses de nos Réformateurs en faisant
du principe de la justification par la foi non une doctrine particulière
coordonnée avec d'autres notions théologiques, mais l'âme de leur
christianisme et le résumé de leur conception religieuse tout entière. Sur ce

point M. Kehler s'accorde, dans une large mesure, avec l'interprétation
de Ritschl et de toute son école. Comp, par exemple Rechtfertigung und
Versöhnung, tornei, § 21-23; M. H. Schultz, Grundriss der evangelischen

Dogmatik § 7; M. Harnack, Dogmengeschichte, III, 606, 716; M. Herrmann,
Der Verkehr des Christen mit Gott, 18922, passim ; M. Bornemann, Unterricht

im Christenthum, § 38; id., Die Unzulänglichkeit des theologischen



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 307

de ces deux conceptions qui s'appellent et se conditionnent1,
ils s'accordent à chercher l'unité vivante de la doctrine
chrétienne dans l'œuvre et la personne de celui qui est pour le
chrétien le fondement unique du salut. On a désigné la tentative

commune à tous ces théologiens d'un nom qui à lui seul
est un programme : leur théologie aspire à être christocen-
triqueß. Cette aspiration me paraît légitime, et je voudrais

Studiums der Gegenwart 1886, p. 90-94; M. Gottschick, Die Kirchlichkeit
u. s. w., 105 ; M. Kattenbusch, Theol. Stud, und Krit. 1878,186-188,224,240;
M. Loofs, Theol. Stud, und Krit. 1884, p. 613-6^8; M. Rade, Christliche Welt
1887, p. 453 ; M. K. Muller, Preussische Jahrbücher 1889 (tome 63), p. 127.

1 Voy. M. H. Schultz, Grundriss, § 7, Das religiöse Prinzip für die

dogmatische Beurtheilung des Christenthums : Das Reich Gottes oder die
Rechtfertigung aus dem Glauben.

2 Dans ses deux conférences données a Genève, en décembre 1891, sous
le titre Où allons-nous? M. G. Frommel, essayant de déterminer les conditions

futures de l'Eglise et de la théologie, affirme que le protestantisme
tend de plus en plus à devenir christocentrique dans sa confession. —

Comp, les déclarations concordantes de théologiens appartenant à des

écoles bien différentes. « Le théologien doit savoir autre chose sans doute

que Jésus-Christ et Jésus-Christ crucifié, mais ce n'en est pas moins à la
lumière de ce fait unique et central qu'il doit évaluer toutes les autres
données qui lui sont fournies par la nature, l'histoire et l'Ecriture elle-
même. » (Gretillat, Exposé de théologie systématique, tome 1, Paris et
Neuchâtel 1885, p. 172.) — « Le centre des Ecritures, quel est-il, sinon
la personne de Jésus, du Sauveur annoncé et préparé par l'Ancien
Testament, proclamé et expliqué dans le Nouveau?... C'est lui qu'il faut
montrer au monde, non dans un tableau de fantaisie que nous créerions,
mais dans le pur tableau évangélique qu'accompagne comme légende le
commentaire apostolique. » (M. Georges Godet, Christ, fondement de

l'autorité de l'Ecriture, Montauban 1891, p. 8, 23.)— « Si c'est en Jésus-Christ

que s'est manifestée dans sa plénitude la sainte volonté de Dieu de sauver
les hommes, l'autorité de l'Evangile se concentre dans la personne de

Jésus-Christ. Celui qui, en se donnant lui-même aux hommes, leur
apporte l'amour rédempteur, sera confessé pour maître et pour guide dans
l'ordre spirituel par ceux qui ont trouvé en lui l'auteur de leur salut. »

(M. Leopold Monod, Le problème del'autorité. 2e éd., Paris 1891, p. 76.)— «Le
christianisme a derrière lui la révélation de Dieu et d'une vie supérieure
dans l'apparition historique de Jésus-Christ. Qu'un homme préparé
moralement à entendre l'Evangile, se mette à la suite du Christ, écoute ses

paroles, pénètre dans son âme, comprenne sa mort, et il s'écriera : Dieu
est amour. Ce qui reste d'éternel et de permanent dans l'évolution dog-



308 P. LOBSTEIN

essayer à mon tour d'exposer et de justifier un point de vue
qui, en assurant à la foi chrétienne sa pleine indépendance,
garantit par là môme à la dogmatique protestante sa dignité
scientifique et sa valeur religieuse l.

matique, c'est cette révélation de Dieu dans la personne historique de

Jésus-Christ. Cela est dans l'histoire, et ce qui a été dans l'histoire, nul
n'a le droit ni le pouvoir de l'effacer. » (M. Sabatier, De la vie intime des

dogmes, p. 7.) — M. A. Westphal, La théologie biblique, son importance et son
actualité, Montauban 1896, p. 4 : « Christ, le centre de notre foi, est aussi
le centre de la Bible. » — L'année même où parut le troisième volume de

la grande monographie de Ritschl, mais bien avant que l'action du
théologien de Göttingue se fut fait sentir au loin, un des maîtres d'une école

qui allait être dépassée, Dokner, écrivait ces belles paroles : « Wie in Cor-

regio's heiliger Nacht von dem Jesuskinde nach allen Seiten die Strahlen
ausgehen, welche die umgebende Finsterniss erhellen, so ging der Welt
seit achtzehn Jahrhunderten von diesem Punkt, im welchem Himmel
und Erde sich lebensvoll durchdringen, das Licht aus, das die Finsterniss
des vorchristlichen Begriffs von Gott, dem Heiligen, Gerechten und
Zürnenden, und die Finsterniss des armen und sündigen Menschenherzens
erhellte. Die Christenheit lebte bisher des Glaubens, von Christi Person
strahle auf die Lehre von Gott und dem Menschen ein solches Licht
aus, dass ihre beiderseitigen Begriffe sich nicht mehr ausschliessen,
sondern suchen, vermöge herablassender Liebe und vermöge bedürfnissvoller
Sehnsucht, die Glaube wird. » (Jahrbücher für deutsche Theologie 1874,

p. 530.) Voy. enfin M. Fairbairn, The place of Christus in modern theology,
London 1893. (Cf. M. Gaston Frommel, Le Chrétien évangélique, année 1893,

p. 418-434 [Un principe et une méthode de théologie constructive];
M. Christen, Revue de Lausanne, année 1894, p. 220-235, 352-370, 428452.)

1 Comme les pages qui vont suivre renferment sur plusieurs points
le résumé et la synthèse de quelques-uns de mes travaux antérieurs,
j'ai cru pouvoir faire rentrer dans mon esquisse la substance de
publications dans lesquelles on trouvera d'ailleurs le développement et la
justification des .points de vne sommairement indiqués ici. Je tiens ä

prévenir le lecteur qu'en parlant de la théologie traditionnelle ou de

l'orthodoxie courante, je songe en première ligne à la scolastique
rigoureusement conséquente des épigones de la Réformation, aux grands
systèmes élaborés par les docteurs luthériens et calvinistes du XVIIe siècle;

je prends volontiers acte de la déclaration de Gretillat rappelée par
M. Bertrand : « 11 serait temps de commencer ä nous distinguer des

dogmaticiens du XVIIe siècle et d'admettre que l'orthodoxie elle-même
est susceptible de réforme et de progrès. » (Dogmatique I, 462; Une nouvelle

conception de la Rédemption, p. 225.) Seulement il y a des théolo-



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 309

II

S'il est établi que la dogmatique protestante est l'exposition
scientifique de la foi évangélique, il est de toute évidence

qu'elle ne saurait renoncer à la tentative de se constituer en

système et de former, non pas une construction artificielle,
mais un organisme vivant. Il faut que chaque doctrine
particulière puisse être saisie clans sa dépendance à l'égard d'un

principe générateur et dans sa relation avec chacune des
doctrines connexes; il faut que les propositions dogmatiques,
enchaînées entre elles par les liens d'une cohésion inaltérable,
soient les membres d'un même corps, dont la vie est incessamment

soutenue par une âme inspiratrice et présente sur tous
les points de l'organisme doctrinal.

Cette formule assurant l'unité du système dogmatique, nous
nous garderons de la chercher en-dehors des frontières tracées

par l'Evangile, parce que la dogmatique protestante est
précisément la traduction systématique de la foi qui procède de

la révélation évangélique ; nous repoussons tout plan, toute
ordonnance que l'on appliquerait du dehors aux réalités
spirituelles affirmées par la conscience chrétienne; nous essayerons

de tirer notre principe de division des entrailles mêmes
de la foi protestante, fille de l'Evangile.

Après nos recherches sur la norme et la méthode de la

dogmatique protestante, cet essai, dont Schleiermacher a esquissé

quelques-unes des lignes principales, n'offre plus de difficultés
insurmontables.

La dogmatique protestante ayant pour source et pour norme
l'Evangile, la Parole de Dieu, la révélation divine dans la
personne et l'œuvre de Jésus-Christ, il s'ensuit que le fondement

permanent de la foi et de la doctrine chrétiennes renferme aussi
le principe organisateur et directeur de tout le système
dogmatique. Au risque d'effaroucher le lecteur par un barbarisme

emprunté à la terminologie scolastique, nous dirons queJésus-

giens qui se font illusion sur la portée de la réforme accomplie et sur
l'étendue du progrès réalisé.



310 P. LOBSTEIN

Christ, principium essendi de la foi chrétienne, est aussi le
principium cognoscendi de la dogmatique protestante; dès lors
aussi, le groupement qui résulte de l'application conséquente
du point de vue protestant, est le groupement christocentrique.

Est-il besoin de démontrer que cette thèse est le corollaire
qui découle nécessairement de toutes nos prémisses? Notre
seul effort doit tendre à en assurer, dans toutes les parties du

système dogmatique, la mise en pratique rigoureuse et le

triomphe incontesté.

L'objet propre et la substance de la dogmatique protestante,
c'est le fait du salut par Jésus-Christ: cette vérité centrale est

bien réellement dans l'organisme de la pensée théologique, la
chose essentielle, la seule chose nécessaire. « Retrancher la

notion vraie du salut, a dit un dogmaticien récent, c'est
supprimer du même coup la raison d'être de la théologie1, » Ainsi
posée, la question est portée sur son véritable terrain; il ne

s'agit que de prendre au sérieux cette simple et riche définition;

en circonscrire nettement les limites, en développer
pleinement le contenu, telle est la tâche du théologien protestant.

C'est dire que toutes les autres doctrines sont contenues
dans ce dogme primordial et final, elles en sont les présuppositions

ou los conséquences; pour qu'elles acquièrent droit de

cité dans la dogmatique protestante, il faut qu'elles légitiment
leur titre de parenté essentielle avec la doctrine du salut, clef
de voûte de tout l'édifice théologique9. En d'autres termes, la

1 Gretillat, Exposé de théologie systématique, t. III, p. 21-23.
2 Là est la part de vérité que renferme la théorie élaborée par la

scolastique luthérienne; celle-ci distingue les articuli fundamentales et
les articuli non fundamentales. Développée avec un grand luxe de foi
mules par Hunsius (^lâaneipiç theologica de fundamentali dissensu doctrinae

evang. lutheranae et calvinianae, 1626) qui s'en fit une arme contre les

calvinistes, cette distinction commet sans doute une confusion funeste
entre la théologie et la religion, entre la foi et le dogme; mais elle
procède, en dernière analyse, d'un sentiment fort juste, puisqu'elle fait du

Christ le fundamentum substantiate et dogmaticum de la foi chrétienne et
de la théologie protestante. Voy. Tholuck, Die lutherische Lehre von den

Fundamentalartikeln des christlichen Glaubens (Deutsche Zeitschrift für
christliche Wissenschaft und christliches Leben, 1851, num. 9, 12.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 311

dogmatique protestante assigne à la christologie et àia sotériologie

la place souveraine dans l'ensemble du système; elle
éclaire toutes les doctrines, l'anthropologie, l'idée de Dieu, la

conception du monde, l'eschatologie, de la lumière qui procède
de la révélation divine en Jésus-Christ; en statuant le primat
absolu de l'Evangile incarné dans la personne et l'œuvre du

Sauveur, elle élimine systématiquement de l'enceinte de la

dogmatique protestante tout ce qui ne relève pas du fait central

de la religion chrétienne ; elle ne craint pas d'écarter une
série de questions qui ont de tout temps stimulé la curiosité ou
sollicité la spéculation des théologiens ; elle oppose un non
liquet absolu à des recherches qu'affectionnaient également la

scolastique du moyen âge et l'ancienne orthodoxie protestante,

elle sacrifie la métaphysique à l'expérience et l'étude des

problèmes transcendants à la constatation des faits positifs, elle
se résigne à des retranchements nombreux, pertes sérieuses
aux yeux des théologiens qui se font illusion sur les limites
imposées à notre connaissance et sur les ressources dont dispose

l'esprit humain ou plutôt la foi chrétienne. Mais ce que la
dogmatique perd en étendue, elle le gagne en autorité et en certitude,

puisqu'elle se fait l'interprète fidèle et docile de la foi
produite par l'Evangile et invariablement régie par lui.

Essayons de préciser et de justifier ces assertions en esquissant,

dans leur enchaînement, les différentes parties de l'organisme

christocentrique de la dogmatique protestante.

1. La première conséquence du principe christocentrique,
c'est qu'il faut assigner la première place à la doctrine de la

personne et de l'œuvre du Christ. Que l'on débute immédiatement

par la christologie et la sotériologie1, ou que l'on traite
d'abord des « présuppositions nécessaires de l'Evangile2, » peu

1 Je crois cette marche possible, elle me semble même préférable à la
marche inverse, et je l'ai plusieurs fois tentée dans mes cours.

2 M. Bovon, ouv. cité, p. 111. Dans ce cas, il laut que ces « présuppositions

» soient non pas empruntées à la « théologie naturelle, » mais
renfermées dans l'Evangile et positivement statuées par lui. Voy. M. H.
Schultz, Grundriss der evangelischen Dogmatik, p. 15-63. (Voraussetzungen
der christlichen Heilserfahrung : Gott und Welt, Mensch und Sünde.)



312 P. LOBSTEIN

importe, pourvu que le fait primordial et central apparaisse en

pleine lumière.
La foi chrétienne ne saurait isoler et séparer la personne du

Christ et l'œuvre rédemptrice du Sauveur; c'est par ce que le
Christ a fait pour moi que je sais ce qu'il est pour moi; c'est à

travers le fait de la rédemption que je saisis la personne du

Rédempteur ; c'est l'œuvre qui me révèle l'ouvrier. Si telle
est l'affirmation expérimentale de la foi chrétienne obéissant
à l'inspiration et au témoignage de l'Evangile, il faut que la
science dogmatique suive avec docilité les indications de la
foi et se conforme rigoureusement aux données de la révélation.
« L'œuvre du Christ, c'est sa personne en action, comme la

personne du Christ, c'est son œuvre en puissance1 ; » partant, la

christologie et la sotériologie doivent être saisies dans leur
corrélation intime et dans leur vivante et féconde unité. La

christologie trouve sa sanction positive et sa contre-épreuve incessante

dans la sotériologie; d'autre part, la sotériologie n'est que
la christologie appliquée, développant et réalisant son contenu2.

Quelle sera, en conséquence, la marche suivie par une dogmatique

fidèle au témoignage positif du Christ et à la piété de ses

premiers disciples? Le premier et principal objet de son
enquête sera la personnalité historique du Christ se révélant dans

sa parole et dans son œuvre3. La voie que nous impose la na-

1 Ed. Scherer, La critique et la foi, p. 37. Comp. M. P. Chapuis, Revue

de théologie et de philosophie. 1895, p. 416; M. Bovon, Théologie du Nouveau
Testament, t. I (Lausanne 1893), p. 16,19.

2 Schleiermacher, Der christliche Glaube, § 92 ; M. H. Schultz, Die Lehre
von der Gottheit Christi, p. 474-475.

3 M. Bertrand, qui est également d'avis qu'il serait plus logique d'analyser

l'œuvre de la Rédemption avant de parler de la personne du Ré-

dempteur,n'admet cependant cet ordre qu'en principe; de fait.il combat
la voie régressive que nous avions déjà indiquée ailleurs. Par delà les

manifestations multiples de l'activité religieuse du Christ, il y a eu,
dans sa personne, « un surplus qui se dérobe aux prises de notre
entendement, des richesses spirituelles on métaphysiques que Jésus n'a pas

déployées entièrement dans son ministère terrestre, mais qui, pour
échapper en partie à l'analyse empirique, peuvent n'en être pas moins
de vivantes réalités. » (Une nouvelle conception de la Rédemption, Paris
1891, p. 189-193.) Sans doute « un être moral ne donne jamais toute sa



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 313

ture même de la foi chrétienne, c'est la voie régressive, la
méthode a posteriori, partant des données positives de l'histoire
évangélique et des réalités spirituelles de la conscience
chrétienne, pour s'élever à la source divine d'où dérivent la
révélation et l'activité du Sauveur. En procédant ainsi, la dogmatique

ne fait que reproduire l'expérience du fidèle en présence
de la personne et de l'œuvre du Christ ; elle s'efforce de donner

un langage précis et une expression complète au sentiment
qui, antérieur à toute réflexion et à tout système, attire le
chrétien vers son Seigneur, l'enchaîne à sa personne et le
courbe à ses pieds. En effet, la foi des premiers témoins du
Christ a été réveillée dans leur âme par la contemplation du
Seigneur, par l'initiation à son esprit, par la communion avec
sa vie: «Seigneur, à qui irions-nous? Tuas des paroles de
vie éternelle et nous avons cru et nous avons connu que tu es
le Saint de Dieu1 » Tel est le cri spontané de leur cœur en
présence de la grande et saisissante révélation de Dieu en
Jésus-Christ, telle est l'affirmation triomphante de leur
expérience et le centre invariable de leur témoignage. Ce qu'ils ont
entendu, ce qu'ils ont vu de leurs yeux, ce que leurs mains ont
touché, c'est ce qu'ils ont annoncé2, et si leur parole a
rencontré de l'écho, si leur ministère n'est pas resté stérile, si
leur activité apostolique continue, à travers tous les âges et
sur les terrains les plus différents, de porter des fruits
bienheureux et bénis, c'est parce que la prédication des témoins
du Christ est une évocation de la personne du Sauveur, c'est

parce qu'ils ont mis sous nos yeux l'image du Christ crucifié3,

mesure ou ne se livre jamais tout entier dans ses actes, si parfaits et si
merveilleux soient-ils» (191); seulement il est certain que nous ne
connaissons un être pareil que par ses manifestations, ses paroles et ses

actes. M. Bertrand en convient lui-même assez clairement ; il n'a pas
réussi k nous dire ce qu'il entend par ce « substratum qui ne s'est pas
pleinement fait connaître à nous dans les modes ou les attributs de
l'existence historique du Christ» (p. 193.) Dès lors, quelles sont la
signification et la valeur de nos affirmations touchant ce nescio quid, qui
échappe a notre expérience et k notre analyse

1 Jean VI, 68-69.
2 1 Jean 1,1-4.
3 Gal. Ill, 1.

THÉOL. ET PHIL. 1896 21



3l4 P. LOBSTEIN

c'est parce que chaque âme convaincue est une âme vaincue

par le doux et puissant attrait de celui qui allait de lieu en lieu
en faisant du bien, qui, outragé, n'a point rendu l'outrage,
qui, maltraité, n'a point fait de menaces, qui a été le bon berger

donnant sa vie pour ses brebis1.
Etudiée à la lumière de l'Evangile, analysée dans ses

éléments essentiels, l'œuvre du Rédempteur se présente à la foi
chrétienne sous un double aspect. La conscience religieuse du

fidèle saisit et embrasse en Jésus-Christ la révélation parfaite
de Dieu; la conscience morale du croyant reconnaît et salue

en Jésus-Christ la manifestation accomplie de l'homme. Par
lui et en lui nous apprenons par la plus décisive des démonstrations,

par l'expérience directe et immédiate, ce que Dieu est

pour nous et ce que nous sommes pour Dieu. Ces deux faces

du problème sotériologique répondent à ce que l'ancienne
dogmatique appelait la charge prophétique et la charge sacerdotale

du Christ2. Enfin, loin de sacrifier la royauté du Seigneur,
nous l'établissons sur une base aussi large que solide. Analyser
les deux faces de l'œuvre du Christ, c'est expliquer dans quel
sens il est notre Seigneur, puisque sa royauté spirituelle se

découvre et se légitime à notre conscience par la vérité divine
qu'il nous révèle et par la vie divine qu'il nous communique.

La révélation de la personne du Christ et le développement
de son œuvre se sont consommés dans le sacrifice de savie. La

mort du Sauveur, dont il a livré la clef dans l'acte de la
dernière cène célébrée avec ses disciples, est à la fois le couronnement

de l'activité terrestre de Jésus et le sommet de sa

conscience morale et religieuse. Dans cette immolation de lui-
même, on saisit avec une clarté parfaite l'intime et profonde

1 Act. X, 38; 1 Pierre II, 21-23; Jean X, 11-15.
5 Gretillat, Dogmatique II, 258-259 : « Le rôle de médiateur renferme

en lui deux rapports opposés, l'un selon lequel Christ est le représentant

de Dieu auprès de l'humanité déchue, l'autre selon lequel il représente

l'humanité déchue devant Dieu.» Comp. M. Bovon, Dogmatique
chrétienne, t. ti, Lausanne-Paris 1896, p. 11-24. (L'oeuvre de Christ. Christ
le révélateur : manifestation de Dieu aux hommes ; Christ le rédempteur :

réconciliation de l'homme avec Dieu.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 315

harmonie qui règne entre le message et la personne du Christ1;
à ses yeux, sa mort n'a été amenée par les événements et prédite

par les prophètes que parce qu'elle a été voulue de Dieu,
et elle a été voulue de Dieu, parce qu'elle devait rentrer comme
un élément positif et intégrant dans l'œuvre rédemptrice du

Sauveur; transformant par la puissance de sa foi le fait brutal
en acte moral, Jésus fit du moment de sa défaite l'instrument
de son triomphe; il se donna, parce qu'obéissant à la volonté
divine et confiant dans l'amour du Père, il sentit que par sa

mort il se donnait le plus et le mieux : « Le fils de l'homme
n'est pas venu pour se faire servir, mais pour servir et donner
sa vie comme rançon pour plusieurs.... Je donne ma vie pour
mes brebis. Personne ne me l'ôte, mais c'est moi qui la donne
de moi-même Prenez, ceci est mon corps, ceci est mon
sang, le sang de l'alliance, lequel est répandu pour plusieurs2. »

1 « Le Sauveur, a dit excellemment Ed. Scherer, ne déclare pas le

pardon, comme le veut le rationaliste; il ne l'arrache pas à Dieu, comme
le veut l'orthodoxe : il en est, dans sa personne même, le gage, la preuve,
la réalisation et, pour ainsi dire, la substance.» M. Herrmann (Der Verkehr
des Christen mit Gott, 1892 "2, p. 102-113) se rencontre avec le théologien
français, dont probablement il n'a pas lu l'opuscule : « Nach der soci-
nianischen und rationalistischen Lehre hat Christus die göttliche
Sündenvergebung verkündigt ; nach der orthodoxen Lehre hat er sie

ermöglicht, in Wahrheit hat er sie an uns vollzogen... Seine Vergebung kann
uns Gott nur dadurch zu Theil werden lassen, dass er sich selbst zu uns
wendet und uns dadurch faktisch in den Verkehr mit sich aufnimmt. »

2 Marc X, 45 et Mat. XX, 28; Jean X, 15 et 18; Marc XIV, 22 et 24. -
Les doutes exprimés par M. Sabatier (Annales de bibliographie théologique,
Paris, 15 octobre 1889, t. II, p. 148-149) et les savantes recherches de MM.
Harnack (Brot und Wein, die eucharistischen Elemente bei Justin, Texte
und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur, Bd
VII, 1891, p. 115-144) et Spitta (Die urchristlichen Traditionen über

Ursprung und Sinn des Abendmahls, Znr Geschichte und Litteratur des

Urchristenthums, t. I, Göttingen 1893, p. 205-337) n'ont pas réussi à me
convaincre que l'acte symbolique accompli par le Christ lors de son
dernier repas n'a pas été inspiré par la pensée de la mort prochaine du
Sauveur; sur ce point, il me semble que ma position d'autrefois est
encore défendable. (Voy. La doctrine de la sainte cène, Lausanne 1889, p. 67

et suiv.) Voy. aussi M. Jülicher, Zur Geschichte der Abendmahlsfeier in der
ältesten Kirche, Theologische Abhandlungen C. v. Weizsäcker gewidmet,



316 P. LOBSTEIN

Cependant la foi ne se renferme pas dans la contemplation
du ministère terrestre et du témoignage historique du Christ ;

obéissant à la nécessité religieuse qui la sollicite, elle découvre,
dans la révélation dont la personne et l'œuvre du Sauveur sont
le centre et l'objet, une série de postulats dont la certitude est

solidaire de son expérience môme et s'appuie sur les affirmations
positives de la conscience chrétienne. Ces postulats portent à

la fois sur les destinées de l'œuvre du Christ dans l'avenir et

sur les origines de la personne du Christ dans le passé.

D'une part, en effet, celui qui a trouvé en Jésus-Christ le
Dieu avec lequel il est en communion, celui qui dans cette
communion avec Dieu a reçu le pardon des péchés, la vie et
le salut, celui-là est assuré que la vie qui nous élève au-
dessus du monde et qui nous délivre du monde, ne vient
pas du monde. L'expérience de la puissance salutaire du Christ
garantit au croyant que le chef du royaume de Dieu et l'auteur
de la rédemption n'a pas pu être la proie de la mort. La défaite

apparente du Christ sur la croix n'a pas été un anéantissement,
mais bien l'élévation à une activité plus vaste encore et plus
intense que son ministère terrestre. L'âme chrétienne souscrit
sans réserve à cette parole de l'Apocalypse : « Je suis le
premier et le dernier, le vivant ; j'ai été mort, et voilà que maintenant

je vis aux siècles des siècles et je tiens les clefs de la mort
et de l'Hadès L » Nous savons que « Christ, ressuscité des morts,
ne meurt plus; la mort n'a plus de pouvoir sur lui. Il est mort,

1892, p. 215-250 ; M. Haupt, Ueber die ursprüngliche Form und Bedeutung
der Abendmahlsworte, Halle 1894 ; M. Gräfe, Die neuesten Forschungen über
die urchristliche Abendmahlsfeier (Zeitschrift für Theologie und Kirche
herausgegeben von Gottschick, 1895, p. 101-138) ; M. Kattenbusch, Das
heilige Abendmahl (Die christliche Welt 1895, p. 295, 315-321, 339-343);
M. Schultzen Das Abendmahl im Neuen Testament, Göttingen 1895 ;

M. Hoffmann, Die Abendmahlsgedanken Jesu Christi, Königsberg 1896.

Tous ces auteurs, a l'exception de celui que nous avons cité en dernier
lieu, s'accordent a dire que Jésus a établi un lien direct et positif entre
son dernier repas et sa mort sur la croix. — Voy. sur les discussions qui
ont tout récemment agité le monde théologique en Allemagne l'exposé
lucide et judicieux de M. Bruce, L'institution et le sens primitif delà cène,

Dieppe 1896.
1 1,18.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 317

en effet, et c'est à cause du péché qu'il est mort une fois pour
toutes; puis il est revenu à la vie et c'est pour Dieu qu'il vit1. »

Cette vie pour Dieu, ç^ tû ®sû, est une vie pour le salut et la
bénédiction du royaume des croyants fondé par lui. La foi en
un Seigneur vivant et glorifié n'est pour nous ni un corollaire
théologique, ni l'enveloppe mythologique d'une idée, elle est

une affirmation directe de notre expérience fondée sur l'Evangile2.

D'autre part, la foi évangélique affirme avec une certitude
non moins absolue que la vie divine, incarnée en Jésus-

Christ et communiquée par lui à l'humanité, procède d'une
source divine, qu'elle est la pure émanation d'une force dont
nous ne trouvons pas en nous-mêmes la cause dernière et le
secret. C'est là le postulat impérieux de la foi chrétienne qui a

besoin de faire remonter à la grâce souveraine et toute-puissante

du Père céleste le don qu'il nous a fait dans la personne
de son Fils unique; l'apparition de l'initiateur et du dispensateur
de la vie divine implique et suppose nécessairement une
manifestation spéciale de Dieu, une intervention créatrice et
sanctifiante de son esprit, qui, dans les entrailles de l'humanité, a

créé une personnalité nouvelle, rompant la chaîne du péché et
inaugurant sur la terre le royaume des cieux3.

Avons-nous épuisé le contenu de la conscience chrétienne
formée par l'Evangile et mise en présence de la personne et de

l'œuvre du Christ? Je ne le pense pas; il nous reste un dernier
échelon à gravir. La charité divine qui, âme de la vie du

Sauveur, illumine de sa splendeur la croix du Calvaire devenue le
trône de la gloire du Fils de Dieu, cette charité transfigure
toutes choses aux yeux de la foi chrétienne, elle embrasse et
domine tous les siècles; parole initiale de la création et solution
suprême de l'histoire, elle se trouve être la pensée inspiratrice
et maîtresse de l'humanité et de l'univers. C'est en nous fon-

1 Rom. VI, 9-10.
2 Voy. l'étude citée plus haut, p. 144. Cf. M. Ziegleb, De,r Glaube an die

Auferstehung Jesu Christi (Zeitschrift für Theologie und Kirche 1896,

p. 219-264).
3 Voy. l'essai christologique mentionné page 144.



318 P. LOBSTEIN

dant sur le témoignage et l'œuvre de Jésus-Christ que nous
osons croire que le royaume établi parle Sauveur a été dès le
principe l'objectif de l'amour divin et le but de la sagesse
éternelle, que l'économie de la nature est au service de l'économie
de la grâce, que l'apparition du Christ nous donne non
seulement la clef des destinées de l'humanité, mais encore le dernier

mot de l'explication religieuse du monde1.
Tel est, esquissé à grands traits, le programme de la

christologie et de la sotériologie fondées par la dogmatique protestante

sur la base expérimentale du salut et ramenées à la
synthèse supérieure que nous fournit l'Evangile. Sans doute cette
marche régressive et ascendante de la pensée théologique qui,
suivant le développement de la foi chrétienne, cherche son

centre de gravité dans les faits historiques de la révélation et
les expériences indiscutables de la conscience, cette marche

expérimentale, à la fois historique et psychologique, de la

dogmatique protestante, est aux antipodes du procédé
consacré et pratiqué par l'orthodoxie traditionnelle qui opère
a priori, se transporte tout d'abord au sein même de la Trinité
et ne descend vers les réalités positives de la vie et de

l'œuvre du Sauveur qu'après avoir plané dans les espaces
sans limites tangibles d'une métaphysique chargée de nuages
et pleine de dangers2. Mais si la voie dans laquelle nous

1 J'ose renvoyer à mon étude sur La notion de la préexistence du Fils de

Dieu, Paris 1883.
2 Voy. par exemple M. de Pressensé, Revue chrétienne 1856, p. 713 : « Il

est impossible d'établir la divinité de Jésus-Christ si l'on n'a d'abord
établi l'éternité du Verbe et la réalité de sa préexistence. » Comp.
Thomasius, Christi Person und Werk, II2 (1857), p. 48 et suiv.; Martensen, Die
christliche Dogmatik 1856, p. 221 et suiv.; Frank, System der christlichen
Wahrheit, 11 (1880), p. 73 et suiv.; Dorner, System der christlichen

Glaubenslehre II (1881), p. 384 et suiv.; Gretillat, Exposé de théologie systématique,

tome IV (1890), p. 145 et suiv.; Arnaud, Manuel de dogmatique, Paris
1890, p. 74 et suiv. — Il va sans dire que les coryphées de la scolastique
protestante du XVIIe et du XVIIIe siècles suivent la marche a laquelle
sont restés fidèles les dogmaticiens que je viens de citer. Il faut savoir
gréa M. Matter d'avoir rompu dans une large mesure avec la tradition
consacrée par l'ancienne orthodoxie ; après avoir parlé de « Jésus de
Nazareth » et de « l'œuvre du Christ, » il ouvre son chapitre consacré a



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 319

convions le lecteur s'écarte des sentiers escarpés et embroussaillés

de notre ancienne théologie, elle rejoint la route royale
et droite que nous trace l'Evangile et dont nos Réformateurs

ont retrouvé l'orientation générale et marqué avec une
sûreté remarquable les principaux jalons1. Faire jaillir le

dogme de l'intérêt religieux et éthique qui en a été le principe
générateur et directeur, au lieu del'étayer péniblement à l'aide
d'emprunts faits à la philosophie grecque ou à la théologie
naturelle ; rattacher la christologie à la sotériologie par le lien
d'une vivante unité et d'une réciprocité parfaite; fonder la

l'Homme-Dieu par les paroles suivantes : « Les faits que nous venons de

méditer, l'expiation accomplie en Golgotha, l'activité que le Christ
déploie depuis son ascension, ont progressivement élevé notre pensée dans
une sphère qui dépasse les limites de la condition humaine, et la question

que nous suggérait la sainteté parfaite de Jésus, se posa plus
impérieusement devant notre esprit : Jésus-Christ n'était-il qu'un homme, et
l'affirmation de son humanité constitue-t-elle une définition complète
de son être V » (Etude de la doctrine chrétienne, II, 82. Paris 1892.) — « Etablir

d'abord une théorie trinitaire comme celle de Nicée, et s'en prévaloir

ensuite pour interpréter ce que Jésus a dit et fait ici-bas, n'est-ce

pas expliquer le connu par l'inconnu, les vérités qui nous touchent de

près par celles qui nous dépassent? N'est-ce pas construire un édifice

sur les nuées? Que savons-nous, en définitive, des origines du Christ et
des profondeurs mystérieuses de sa personne? En rattachant notre
intelligence du salut au dogme trinitaire que professent encore les symboles
protestants, on substitue à la clarté de l'Evangile une formule pleine
d'obscurité, qui se dérobe dès qu'on cherche a la comprendre. Au fond,
nous ne connaissons le Fils de Dieu que par l'œuvre accomplie pour les

pécheurs ; c'est de la qu'il faut partir pour élucider le problème christologique

en général, en traitant d'abord de la rédemption opérée par
le Sauveur, et ensuite seulement de sa personne et de ses relations avec
le Père. » (M. Bovon, Dogmatique chrétienne, II, 6-7.) — Le même auteur
avait fort bien montré déjà, dans sa Théologie du Nouveau Testament, que
« les apôtres parlent tout d'abord de l'œuvre et de la personne du Sauveur

telles qu'ils les ont connues, et que c'est par degrés seulement

qu'ils s'élèvent jusqu'aux présuppositions transcendantes de cette
apparition. » (Voy. II, p. 53-60,128-130, 276 et suiv., 539 et sniv.)

1 On trouvera des textes nombreux tirés des œuvres de nos Réformateurs,

dans mes études christologiques : Le bilan dogmatique de l'orthodoxie

régnante, Paris 1891, p. 18-20; La christologie traditionnelle et la foi
protestante, Paris 1894, p. 37-40.



320 P. LOBSTEIN

dignité unique, l'autorité souveraine, la valeur divine de la
personne du Christ, non pas sur le sol mouvant de spéculations
ou de rêveries échappant à tout contrôle, mais sur la base
solide de l'œuvre rédemptrice réalisée par la vie et la mort du

Sauveur, poser et résoudre ainsi le problème christologique,
c'est à la fois réaliser la pensée authentique des écrivains
sacrés et ramener la théologie contemporaine au principe
religieux de la Réforme et à la tradition qu'elle a inaugurée avec

autant de piété que d'indépendance.

2. C'est aussi rendre à la théologie l'intelligence religieuse et
pratique de toutes les autres parties du système de la dogmatique

protestante, expression scientifique de la foi chrétienne.
En effet, la christologie, ainsi comprise, nous donne d'abord

la clef de la théologie prise dans son acceptation restreinte,
c'est-à-dire de la doctrine de l'existence et des attributs de

Dieu.
La doctrine de Dieu, élaborée par les écoles de l'orthodoxie

protestante, est loin d'être le fruit organique du développement
religieux issu de la Réforme; elle est bien plutôt un retour
à la tradition scolastique du moyen âge, et sur une série de

points elle constitue un abandon du point de vue de nos
Réformateurs qui, pris dans son ensemble, est le point de vue
de l'Evangile.

La théologie des docteurs scolastiques est un essai de
synthèse entre les données de l'Ancien et du Nouveau Testament
et les emprunts faits à la philosophie grecque, notamment au

néoplatonisme qui, par l'intermédiaire de Denys l'Aréopagite et
de Scot Erigène, exerça une influence aussi étendue que
profonde sur la spéculation théologique et philosophique du moyen
âge. Sans doute les théories de nos anciens théologiens sur
l'absolu, pâle fantôme, abstraction suprême, qui échappe à

la pensée, qui est au-dessus de l'être lui-même, que l'on ne

peut nommer, substratum de l'essence universelle, les théories

les plus aventureuses et les plus stériles n'ont jamais
réussi à briser complètement la filiation qui rattache la notion
de Dieu à l'Evangile, mais l'image vivante du Père céleste, du



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 321

Dieu de sainteté et d'amour, s'évanouit de plus en plus, et la

terminologie savamment compliquée des in-folios et des manuels

dogmatiques, au lieu de reproduire la vérité divine avec ses

caractères de simplicité et de profondeur, de sobriété et
d'élévation, finit par obscurcir l'enseignement de l'Evangile et par
substituer les querelles et les arguties de l'école à la parole du

Christ et de ses disciples.
A rencontre de ces errements, on ne saurait rappeler avec

trop d'énergie que le Dieu dont la dogmatique chrétienne essaie

de formuler scientifiquement la connaissance religieuse, c'est
le Dieu de l'Evangile, c'est le Père de notre Seigneur Jésus-

Christ. La tâche de la théologie spéciale ne saurait donc être
douteuse; il faut qu'elle s'inspire du témoignage de Jésus et

de ses apôtres; il faut que la foi, dont la dogmatique essaie de

donner la traduction, soit le fruit de l'œuvre du Christ, l'écho
de sa parole, la vibration prolongée de sa conscience. La
connaissance religieuse de Dieu ne s'acquiert ni par la voie
discursive de la réflexion théorique, ni par la contemplation ou
l'extase mystique ; elle est un acte de foi qui saisit la révélation

offerte par Dieu lui-même. La connaissance religieuse de

Dieu est l'expérience de l'action vivante de Dieu ; connaître

Dieu, c'est se confier à sa grâce, adorer sa sainteté, éprouver
sa bonté et sa miséricorde, s'abandonner à sa puissance, à sa

sagesse et à sachante. Cette connaissance est une possession,

l'acceptation d'un don divin, l'expérience d'une vie nouvelle

qui procède d'en haut, et qui n'est autre chose que pardon,
paix, justice, force, joie. Cette connaissance qui est une vie,

est, par là-même, une lumière; elle se répand sur7 ce que
nous avons besoin de savoir, sur les intentions de Dieu à notre
égard, sur ses pensées de justice inaltérable et d'éternel

amour. C'est là, en effet, ce qu'il, nous importe de connaître,
c'est là le domaine propre de la foi. La foi ne s'enquiert pas de

ce que Dieu est en lui-même, dans les inaccessibles profondeurs
de son être, elle demande ce que Dieu veut être pour nous,
elle bénit ses dispensations providentielles à notre égard, elle

se réjouit et lui rend grâces de sa sagesse et de sa puissance,
de sa justice et de son amour; elle est le culte véritable, la



322 P. LOBSTEIN

impel« loyixh (Rom. XII, 1), le culte raisonnable, qui honore
Dieu comme celui-ci veut être honoré. — Or le principe
christocentrique, dont nous demandons l'application conséquente à

toute la dogmatique chrétienne, enseigne que pour s'élever à

ce culte, à la connaissance chrétienne de Dieu, à la foi vivante
au Père céleste, le seul chemin, c'est Jésus-Christ. Il a mieux
fait que nous annoncer le Dieu d'amour et de sainteté, il nous
l'a révélé dans sa personne, dans sa vie, dans son ministère de

miséricorde, dans son sacrifice sur le Calvaire. La connaissance
de Dieu se résout pour le chrétien dans la communion avec le

Père auquel nous conduit le Fils, notre Seigneur et notre frère:
telle est l'affirmation expérimentale de la conscience chrétienne,
telle est la thèse invariable de la doctrine christocentrique1.

C'est aussi l'inspiration religieuse de la Réforme et l'âme de

sa théologie. Qu'on se souvienne du début du grand catéchisme
de Luther: «Celui-là est Dieu et s'appelle Dieu, de la bonté et
de la puissance duquel tu peux attendre tous les biens et
auquel tu peux avoir recours dans tous les malheurs et tous les

dangers, en sorte qu'avoir ce Dieu n'est autre chose que croire
en lui de tout son cœur, et mettre en lui toute sa confiance2....»

1 « L'Evangile suppose la connaissance de Dieu, de ses droits, de nos
relations avec lui; et cependant Dieu, en dehors de Jésus-Christ, est

comme une ombre fugitive que l'on s'efforce en vain de retenir. Assez

apparent pour être reconnu, assez manifeste pour être importun et
pour troubler, il ne l'est pas assez pour laisser une notion distincte
dans les âmes. Il se montre et se cache tour a tour. La crainte qu'on
a de lui le dévoile et le dérobe tout à la fois. Le juif lui-même
retombe sans cesse dans l'idolâtrie. C'est que l'amour est la vraie nature
de Dieu; on ne le connaît que lorsqu'on le connaît ainsi, et on ne le
connaît ainsi qu'après avoir entendu en son cœur la voix qui nous
annonce que nos péchés nous sont pardonnes. Ce mot est tout l'Evangile,
et tout l'Evangile se concentre en Jésus-Christ. » (En. Scherer, La
critique et la foi, p. 33.) — M. Bovon, Dogmatique chrétienne I, p. 201, 218-

219, 223. (« Juger de toutes choses au point de vue de Dieu, du Dieu que
nous manifeste Jésus-Christ; telle est la tâche de la pensée chrétienne.»)
Il est regrettable que M. Bovon n'ait pas résolument abordé cette tâche;
sa tentative de réhabilitation de la théologie naturelle et de la «

métaphysique chrétienne » le ramène aux errements qu'il avait condamnés

en principe.
2 Catech. major, 1, § 1-2 ; comp. Sermon sur Jean IV, 47-54 (édit. d'Eri.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 323

« Ceux qui s'appliquent à décider cette question, dit Calvin,
assavoir ce que c'est que Dieu (quid sit Deus) ne font que
se jouer en spéculations frivoles, veu que plutost il nous est

expédient de savoir quel il est (qualis sit) et ce qui convient à

sa nature.... Nous avons à noter que nous sommes conviez à

une cognoissance de Dieu, non pas telle que plusieurs imaginent,

assavoir qui voltige seulement au cerveau en spéculant,
mais laquelle ait une droite fermeté et produise son fruict,
voire quand elle est doucement comprinse de nous et enracinée

au cœur. Car Dieu nous est manifesté par ses vertus, desquelles
quand nous sentons la force et la vigueur en nous, et jouissons
des biens qui en proviennent, c'est bien raison que nous soyons
touchez beaucoup plus au vif d'une telle appréhension, qu'en
imaginant un Dieu eslongné de nous, et lequel ne se fist pas
sentir par effect. Dont aussi nous avons à recueillir que la droite

voye de chercher Dieu, et le meilleur ordre que nous puissions
tenir est, non pas de nous fourrer avec une curiosité trop hardie

à esplucher sa majesté, laquelle nous devons plutost adorer

que sonder trop curieusement: mais de la contempler en ses

œuvres, par lesquelles il se rend prochain et familier à nous,
et par manière de dire se communique.... Quand finalement
la sagesse de Dieu a été manifestée en chair, elle nous a déclaré
à bouche ouverte tout ce qui peut entrer de Dieu en humain

esprit, et tout ce qui s'en peut penser. Puisque nous avons

Jésus-Christ, le Soleil de justice luisant sur nous, il nous donne

VI2,165) : « Er will unser Gott, das ist unser Trost, Hülfe, Leben, und
alles Guts sein. » — Tom. XLIX, 20 (Auslegung von Joh. 14-16, 15-38) :

«DesMenschen Vertrauen soll kurz nicht vertrauen noch sich verlassen,
oder auf den einigen Gott : was daneben vertrauen oder verlassen heisst,
das ist alles eitel Abgötterei... Die zwei, Vertrauen und Gott gehören
zusammen. Wo nur ein Herz ist, das sich auf etwas vertröstet und ver-
lässt, das ist gewisslich sein Gott.»— Thèses de Heidelberg, 1518 (XX) : In
Christo crucifixo est vera theologia et cognitio Dei (Opera lat. Ed. d'Eri.
1, 400.) — Cf. Comm. in Epist- ad Galat. (édit. d'Erlangen II, 196-198);

Auslegung des XVII. Cap. des Evang. Johan 1530 (L, 180-181); Auslegung
von Joh. VI-VIII, 1530-1532 (XLVII, 388). Voy. M. H. Schultz, Luthers
Ansicht von der Methode und den Grenzen der dogmatischen Aussagen über
Gott. (Zeitschrift für Kirchengeschichte, herausgegeben von Brieger,
t. IV, 1881, p. 77-104.)



324 P. LOBSTEIN

parfaite clairté de la vérité de son Père, comme en plein midiz :

au lieu qu'elle n'estoit pas auparavant du tout découverte,
mais aucunement obscure. Car certes l'Apostre n'a pas voulu
signifier une chose vulgaire, quand il a dit que Dieu avait parlé
aux anciens Pères par ses prophètes en plusieurs sortes et en

plusieurs manières : mais qu'en ces derniers jours il a parlé à

nous par son cher Fils (Hebr. I, 1-2).... Si nous demandons
d'avoir la clémence paternelle de Dieu et sa bienveillance
envers nous, il nous faut convertir les yeux en Christ, auquel
seul repose le bon plaisir du Père (Matth. III, 17). Si nous
cherchons salut, vie et immortalité, il ne faut point non plus
recourir ailleurs, vu que lui seul est fontaine de vie, port de

salut et héritier du royaume céleste1. »

Ces citations qu'il serait facile de multiplier suffisent à montrer

qu'en dépit de bien des inconséquences et des tâtonnements

nos Réformateurs ont la ferme et claire intention
d'emprunter leur notion de la divinité à la révélation chrétienne.
Leur Dieu n'est pas une idole métaphysique élevée par un
effort de la raison théorique en quête d'arguments puisés dans

je ne sais quelle religion naturelle, il est une réalité religieuse
accessible à la- foi, une puissance de vie spirituelle et morale

perçue par ceux qui s'abandonnent librement à son influence;
la certitude que nous avons de l'existence et de l'action de cet
Etre qui à la fois nous domine et nous affranchit, nous
condamne et nous sauve, cette certitude est produite en nous par
la manifestation positive d'une vie nouvelle qui, au sein de notre
humanité, se légitime incessamment à notre conscience comme
une vie divine, réalisée pleinement en Jésus-Christ. C'est lui

1 Institution chrétienne I, 2, 2; I, 5, 9; IV,8,7; III, 2, 4, 5.— Cf.

Mélanchton, Loci 1521 (éd. Plut, p. 234) : « Non novit Deum, qui esse tantum
novit, nisi ejus potentiam norit et misericordiam, ita nec credit, qui esse

Deum tantum credit, nisi et potentiae credat et misericordiae. »Apol.
August. Ill, 20 : « Per Christum acceditur ad Patrem, et accepta remissione

peccatorum vere jam statuimus, nos habere Deum, hoc est, nos Deo curae

esse, invocamus, agimus gratias, timemus, diligimns. » Loci (1521), p. 148 :

« TJt possit syllogismo humano colligi, esse Deum, curiosi magis est quam
pii disputare, maxime cum rationi humanae non sit tutum, de tantis
rebus argutari. »



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 325

qui, subjuguant nos âmes par sa sainteté et les enchaînant à

lui par son amour, a réveillé au plus profond de notre être une
confiance infinie en une bonté toute puissante ; c'est lui qui,
transformant par son obéissance et son dévouement toutes les

puissances du mal en instruments de salut, de bénédiction et
de victoire, reste à jamais pour tous ses croyants la preuve
vivante et l'irrécusable témoin, je ne dis pas seulement de

l'existence d'un Dieu, mais de la «bonne volonté» d'un Père.
Ainsi le Christ, en nous ouvrant l'accès auprès de Dieu, nous

fait triompher du péché et met le monde sous nos pieds.
En traduisant dans le langage de la dogmatique cette affirmation

de la foi, nous disons que la christologie, qui explique la
« théologie spéciale », fonde du même coup et détermine la
cosmologie : le Dieu Sauveur nous révèle et nous garantit le
Créateur et la Providence.

3. Le contenu de notre foi au Dieu créateur n'appartient pas à

la sphère d'une religion dite naturelle, et le fondement de cette
foi ne repose pas sur des arguments rationnels, sur des
hypothèses scientifiques ou des théories spéculatives1. Si je redis
avec le vieux symbole: « Je crois en Dieu, le créateur tout puissant

du ciel et de la terre, » c'est parce que m'appuyant sur le

témoignage et l'œuvre du Christ, je crois que j'ai été appelé à

l'existence par une volonté souveraine qui est à la fois sagesse

parfaite et amour infini ; c'est parce que j'ai l'intime et
inébranlable conviction que l'univers dont je ne suis, moi, qu'un
atome, appartient dans son immensité et obéit dans sa marche

au Dieu que Jésus m'a enseigné à appeler mon Père2; c'est parce
que je sais que cet univers lui-même a une signification supé-

1 M. Holtzmann, Der Streit um die christliche Schöpfungslehre, Francfurt

a. M. 1878, surtout pag. 29 et suiv. (Vergängliches und Bleibendes
im Glauben an die Schöpfung.) Cf. M. F. Nitzsch, Lehrbuch der evangelischen

Dogmatik, p. 381-382.
2 M. Colani, Sermons, tome II, Strasbourg 1860 *, p. 145 : « Quand l'univers

m'écraserait, disait Pascal, je serais encore plus noble que ce qui
me tue, parce que je sais que je meurs. » Cette pensée est plutôt d'un
stoïcien que d'un disciple du Christ. Ce qui me rend supérieur à l'univers,

ce n'est pas de savoir que je meurs, c'est de savoir que l'univers



326 P. LOBSTEIN

rieure et un but divin, qui est le royaume des cieux, fondé par
Jésus-Christ et présent dans sa personne; c'est parce que la
connaissance divinement révélée de la fin suprême de la nature
et de l'histoire me garantit l'origine divine et de l'histoire et
de la nature. La foi au Dieu créateur n'est pas un théorème

scientifique, elle est une certitude morale, une affirmation de

la conscience, une fiducia cordis, c'est-à-dire que se confondant
avec la foi au Père céleste, elle tient de la nature intime de la

foi chrétienne et protestante, qui est essentiellement confiance,
obéissance, abandon. Expression scientifique de la foi religieuse
au Dieu créateur, le dogme chrétien de la création est donc

bien autre chose qu'un axiome de la philosophie spiritualiste,
un de ces articuli mixti accessibles aussi aux lumières de la
raison naturelle1; il appartient à l'organisme de la dogmatique
protestante, il en constitue un des éléments intégrants, il n'est
lui-même qu'une des faces de la doctrine chrétienne de Dieu.

C'est ainsi que l'ont compris nos Réformateurs; Luther, dans

ses catéchismes et ses sermons, Mélanchton, dans la première
édition de ses Loci, ont mis en évidence la racine religieuse
du dogme de la création et en ont montré le caractère
essentiellement chrétien2. On trouve, dans les œuvres de Zwingli

appartient a mon Père céleste et qu'en définitive tout y concourt à ma
vraie félicité. »

1 Telle est la position prise par Jules Simon, La religion naturelle,
part. I, chap. 1 ; M. Appia, La religion naturelle et le néo-kantisme théologique,

1886, p. 18.
2 Luther : Predigten über das erste Buch Mosis, 1527 (Ed. d'Erlang.

XXIII, 23, 27) ; Auslegung des christlichen Glaubens gehalten zu Schmal-
kalden 1537 (XXIII, 241, 243-244); Kurze Form der zehn Gebote, des Glaubens

und des Vater-Unsers, 1520 (XX11, 16, 17). Ce dernier ouvrage est
d'une importance capitale, parce qu'il a servi de cannevas à Luther lors
de la rédaction de ses Catéchismes. (Voy. Catech. major II, § 13-16 ; Cat.

minor II, § 2.) Il ressort de tous ces passages que la foi au Créateur
n'est pas, aux yeux de Luther, une croyance théorique, mais bien une
conviction pratique, d'un caractère exclusivement moral et religieux,
acte du sujet chrétien qui se sait personnellement aimé de Dieu et qui
rapporte au Père tout-puissant, avec la vie physique, tous les dons et

tous les bienfaits qui en assurent le complet épanouissement. « Velut

puer interrogatus a quopiam : Quemnam Deum habes, aut quid de ilio



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 327

et de Calvin, des indications qui, pour être moins nettes
et caractéristiques, sont cependant orientées dans le même

sens, et les anciens théologiens de l'âge orthodoxe eux-mêmes
ont conservé un sentiment confus de la vérité affirmée avec
tant de vigueur et de clarté par les pères spirituels de notre
Eglise1. Sur ce point, comme sur les autres, la théologie
christocentrique n'est qu'un retour au point de vue primitif et à

l'inspiration originale et authentique delà Réforme2.

compertum tenes respondere possit : Primum hoc Deus meus est, videlicet

Pater... Credo me Dei esse creaturam, hoc est, qu'ail ille mihidederit
corpus, animam, vitam... Credo quod Deus creavit me, una cum omnibus
creaturis.... et haec omnia ex mera sua paterna ac divina bonitate et

misericordia, sine ullis mets meritis aut ulla dignitate : pro quibus omnibus illi
gratias agere, pieno ore laudem tribuere, inservire, obsequi merito debeo.

Hoc certissime verum est.» — Mélanchton parle en termes presque
identiques de la foi au Dieu créateur; cette foi n'est pas une fides historica,
une opinio vulgaris, professée aussi par les Sarrasins : croire à la création,

c'est avoir confiance en la tonte-puissance et en la bonté de Dieu.
« Qui spiritu rerum conditionem aestimat, is et potentiam Dei videt
auctoris tantarum rerum et bonifcatem, cum se omnia velut e manibus
creatoris sentit accipere, vitam, victum, sobolem, et illa permittit creatori

ut temporet, regat, administret, suppeditet, pro sua bonitate, quae
libet. Haec fides est de rerum conditione non frigida opinio, sed
vivacissima cognitio tunc potentiae tunc bonitatis Dei, effundentis se in
omnes creaturas, regentis et administrantis omnes creaturas. » (Loci
communes 1521, éd. Plitt, p. 207-208.)

1 Quenstedt, Theologia didactico-polemica, Vit. 1685, 1,242 : Haec tarnen
omnia, quae lumine naturae qnodam modo innotescunt, non creduntur,
quatenus e naturae lumine, sed quatenus e divina revélatione habentur.

2 Schleiermacher, Seconde lettre à Li(c&e, Werke zur Theologie, tome II,
606,611 sq.; Ritschl, Unterricht in der christlichen Religion, Bonn 18904,

§ 11-17; M. Kehler, Die Wissenschaft der christlichen Lehre von dem

evangelischen Grundartikel aus im Abrisse dargestellt, Leipzig 18932, p. 228-

229, 249; M. Herrmann, Die Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der
Theologie, 18892, p. 3-4; M. Gottschick, Das Verhaeltniss des christlichen
Glaubens zum modernen Geistesleben, Giessen 1891, p. 8 (Zeitschrift für
Theologie und Kirche 1891, p. 555) ; Die Kirchlichkeit der sogen, kirchlichen
Theologie, p. 26; Theol. Literaturzeitung 1881, col- 552; M. Bornemann,
Unterricht im Christenthum, § 41 ; Der Streit um das Apostolikum, 1893,

p. 33 ; M. Reischle, Zeitschrift für Theologie und Kirche, 1891, p. 323-325,

329; M. Traur, ibid., 1894,125-127, 195; M. Kattenbusch, Luthers Stellung
zu den oekumenischen Symbolen, p. 24-27; M. Achelis, Zur Symbolfrage



328 P. LOBSTEIN

4. Ce qui a été dit de la doctrine de la création s'applique aussi

à la doctrine de la Providence. A vrai dire, la foi à la Providence

est plus essentielle encore à la conscience chrétienne,
elle a un caractère plus immédiat et, si j'ose dire, plus élémentaire

et plus intime que la foi au Dieu créateur *, ou plutôt l'une
et l'autre sont inséparables, elles se confondent dans un acte

unique, acte de dépendance librement affirmée, acte de
confiance et d'abandon à une volonté d'une sagesse parfaite et

1892, p.48; M. Sülze, Prot. Kirchenzeitung, 1892, col. 1166. — M. H. Schultz
Grundriss der evangelischen Dogmatik, p. 20 : « Wer im Glauben der
Thatsache des Reiches Gottes gewiss ist, der ist damit auch
überzeugt, dass alles natürliche Sein als Bedingung und Substrat dieses

Reiches schlechthin nur aus Gottes freiem und vernünftigem Willen
hervorgeht.» — M. H. Schultz, Theol. Literaturzeitung 1879, col. 500: Uns
Christen ist die Liebe Gottes das erfahrungsmässig Gewisse, und von ihr
aus haben wir uns mit dem entgegenstehenden Schein der räumlichzeitlichen

Welt abzufinden, eine zusammenhängende christliche
Weltanschauung auszugestalten und die allmächtige Liebe als Grund und
Macht aller Dinge aufzuzeigen. Der umgekehrte Weg erweckt den Schein,
als ob man von der Naturreligion denkend zur Religion des persönlichen

Gottes aufsteigen könnte, da doch eine religiös-ethische Werdethat
zwischen beiden liegt.» — M. Reischle, Theolog. Literaturzeitung, 1896,

Nr. 13, Col. 353-354 : « Die Glaubensposition des Christen ist nicht eine

Ergänzung der unvollständigen wissenschaftlichen Erklärung.nicht eine

Befriedigung des Causalitätstriebes. Der Glaube an ein Hervorgehen
der Welt aus Gottes Liebeswillen gibt nichts von einer derartigen
Erklärung, wie sie die Naturwissenschaft sucht, desshalb weil die
Art jenes Hervorgehens uns absolut unerkennbar bleibt. Darum befriedigt
jener Glaube nicht den Causalitätstrieb, sondern er fordert mir, dass

der Forscher dessen Grenze anerkenne und jenseits dieser Grenze ein
andersartiges Verständniss der Welt suche, nämlich ein Verständniss
aus dem Ziel des göttlichen Liebeswillens, der in seinen Wirkungen
uns klar werden soll, in seiner Wirkungsweise uns dunkel bleiben muss...
Zwar ist es recht nöthig und heilsam, daran zu erinnern, dass auch die
gepriesenen (naturwissenschaftlichen) Theorien noch lange nicht alles
erklären, aber der Glaube darf niemals in diesem « Noch nicht » die
Lücken suchen, in die er ergänzend (als Lückenbüsser) eintreten kann,
sondern muss sein Reich jenseits derjenigen Grenzen finden, die den
naturwissenschaftlichen Erweiterungsversuchen ein « Nimmermehr »

entgegensetzen. »

1 Aussi M. Bornemann s'élève-t-il du dogme chrétien de la Providence
à la doctrine de la création. (Unterricht im Christentum, § 40-41.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 329

d'une éternelle charité. La foi chrétienne en la Providence,
c'est la foi en la paternité du Dieu de Jésus-Christ.

Ce fait, cette vérité que nul chrétien ne saurait sérieusement

contester, trace à la science la marche qu'elle doit suivre en
établissant et en développant le dogme; elle lui indique notamment

la base sur laquelle doit s'élever la doctrine chrétienne
de la Providence. Il faut que le roc sur lequel s'appuie notre
expérience chrétienne soit l'assise inébranlable de notre
conception théologique, puisque le théologien n'a pas d'autre mission

que de formuler scientifiquement cette expérience.
Sur quel fondement croyons-nous àia Providence divine?
Cette foi est-elle le fruit de notre expérience naturelle?

Jaillit-elle spontanément de notre âme en présence des
merveilles de la création? Est-ce le spectacle de la nature qui, par
le double infini qui nous environne, l'infinie grandeur et l'infinie

petitesse, fait monter de nos cœurs à nos lèvres un cri de
confiance et de gratitude, hommage rendu d'instinct à l'action
de la Providence Oui, « les cieux racontent la gloire de Dieu, et
l'étendue donne à connaître l'ouvrage de ses mains» (Psaume
XIX, 2); mais si la nature nous tient un doux et magnifique
langage, elle a aussi des silences effrayants etd'implacables cruautés.
Quand les forces aveugles des éléments déchaînés brisent sous
leurs coups impitoyables l'atome humain perdu dans l'immensité,

quand l'univers s'arme pour écraser le roseau pensant, ou
qu'une vapeur, une goutte d'eau suffit pour le tuer, quand la
mort sous mille formes également douloureuses projette son
ombre sinistre sur l'horizon de notre vie et de notre bonheur,
alors la voix de la nature résonne-t-elle vraiment à notre
oreille et à notre cœur, comme un hymne à la louange de la
Providence

Ou bien chercherons-nous dans l'histoire une preuve à l'appui

de l'existence et de l'action d'une volonté parfaite, d'une
puissance suprême au service de la sagesse et de labonté? liest
vrai que dans la grande arène où les crimes et les vertus de
l'humanité se livrent bataille, l'œil attentif et pénétrant de
l'observateur peut découvrir parfois un plan qui se dessine,
une pensée qui semble dominer la mêlée et même inspirer les

THÉOL. ET PHIL. 1896 22



330 P. LOBSTEIN

combattants; il est vrai que l'on voit fréquemment le bien

triompher de l'injustice, le vice démasqué et puni, l'honnêteté
récompensée et couronnée; mais à côté de ces expériences
heureuses et encourageantes, que d'amers mécomptes! que de

défaites qui humilient, déconcertent ou révoltent que de
victoires qui insultent à nos sentiments les plus sacrés! quels
démentis ironiques ou cruels infligés par la brutalité des faits
à nos espérances les plus chères, à notre foi dans le droit, la
vérité et la justice!

Faut-il nous réfugier dans le sanctuaire inaccessible de la
conscience? Ferons-nous de la Providence le postulat de l'ordre
moral dont la certitude est immanente à la raison pratique et

se confond avec l'impératif catégorique et la loi du devoir?
Noble et touchant effort de l'âme éprise d'idéal, altérée de justice

et de vertu! Mais n'est-il pas vrai que cette loi, qui nous
relève et fonde notre dignité, nous accuse aussi et nous
condamne? Si elle est notre gloire, elle est aussi notre tourment,
car ce n'est pas dans notre conscience que nous pouvons lire,
en traits distincts et lumineux, l'assurance irréfragable que si

Dieu règne, il fait tout concourir à notre bénédiction. Ni la

contemplation de la nature, ni le spectacle de l'histoire, ni le

témoignage de la conscience ne donnent à notre foi le fondement

dont elle a besoin. «Nous brûlons du désir de trouver
une assiette ferme et une dernière base constante pour y édifier

une tour qui s'élève à l'infini. Mais tout notre fondement

craque, et la terre s'ouvre jusqu'aux abîmes1. »

« Nous savons que tout contribue au bien de ceux qui aiment
Dieu. Si Dieu est pour nous, qui sera contre nous? Lui qui n'a

pas épargné son propre Fils, mais l'a livré à la mort pour nous

tous, comment ne nous donnerait-il pas toute chose avec lui?»
(Rom. VIII, 28, 31-32.) Voilà la confession chrétienne de la foi

en la Providence, voilà la formule lumineuse et simple qui

exprime tout ensemble le contenu et la preuve de cette foi2. La

foi chrétienne en la Providence, c'est la confiance en l'éternel

1 Pascal, Pensées, édit. Havet, t. P (1866), p. 6.
2 Com. Mat.X, 29-31; VI, 25-34; Luc XII, 6-7; 1 Cor. I, 19-21; II, 6-16;

111,21-23; Rom. XI, 33-36.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTBSTANTE 331

amour qui a réalisé en Jésus-Christ l'économie de la grâce.
Cette conception de l'économie divine n'est qu'une autre forme
de la notion chrétienne de la Providence. L'économie divine,
c'est-à-dire le plan régulier, la vigilante sollicitude, la direction

bienveillante et charitable du Père de famille élevant,
soutenant, sauvant ses enfants, l'économie de la grâce est révélée,
accomplie, garantie en Jésus-Christ. Exprimée dans le langage
de la science et formulée en dogme, cette foi donne naissance
à une théodicée *, elle établit la notion religieuse du miracle 2,

1 Ritschl, Rechtfertigung und Versöhnung, tome P, § 64 ; tome Hl3, § 42;

Unterricht in der christlichen Religion, § 18. — Luther, De la liberté
chrétienne (trad, de M. Kuhn, Paris 1883, p. 40.) : « La puissance chrétienne est
d'ordre spirituel, elle s'exerce au sein des inimitiés, elle brille dans
l'oppression ; elle est la vertu de Dieu qui s'accomplit dans l'infirmité. C'est

une haute et insigne dignité, c'est une royauté spirituelle, c'est une
puissance qu'aucune autre n'égale, puisque la croix et la mort même servent
à mon salut et qu'il n'y a nulle chose bonne ou mauvaise au monde qui
ne concoure a ma félicité. » (Lire tout le développement dans l'original
latin, édit. d'Erlangen IV, 231.) Comp, la lettre écrite par Luther a

Mélanchton, le 29 juin 1530: « Deus posuit (causam nostram) in locum quen-
dam communem, quem in tua rhetorica non habes nec in philosophia
tua : is vocatur fides, in quo loco omnia posita sunt ov ß\eirofj.tva Kai fir]
<j>aiv6fteva, quae si quis conetur reddere visibilia et comprehensibilia,
sicut facis tu, is referet curas et lacrymas pro mercede laboris... Deus

adaugeat tibi et nobis omnibus fidem. Hac habita, quid faciet Satan
cum toto mundo Si deus nobiscum, qui contra nos (Edit. De Wette,
1V, 53.) —¦ Apologia Confessioni^ Augustanae, Art. VI, § 54-56,61. — Calvin,
Institution chrétienne III, 8, 1. Lire surtout les admirables sermons de

Calvin sur le livre de Job, prêches en 1554 (Corpus Reformatorum Op.

Calv., vol. 33-35, 514.) Le thème principal de ces sermons peut être
résumé dans le passage suivant, emprunté au sixième sermon (XXXIII, 87) :

« Voila où consiste notre victoire, comme St Paul dit en l'Epistre aux
Romains VIII, 36, si nous appréhendons ceste amour de Dieu en Jesus-

Christ, que nous soyons bien persuadez que Dieu nous a adoptez pour
estre de ses enfans, car ayant ce principe-la, nous ne serons point troublez

d'affliction. Pourquoy? Car puisque Dieu nous aime, nous ne serons
iamais confus : et tant s'en faut que nos afflictions empeschent notre
saint, qu'elles nous serons tournées en aide, et Dieu besongnera en telle
sorte, que nostre salut sera avancé par ce moyen-la.»

2 Ritschl, Unterricht in der christlichen Religion 18904, § 17; M. H.
Schultz, Grundriss der evangelischen Dogmatik, § 13, 4-6 ; M. Bornemann,

Unterricht im Christentum, § 43.— Lipsius (Theologischer Jahresbericht,



332 P. LOBSTEIN

elle donne au problème du mal la seule solution dont il soit
susceptible, solution pratique qui ne lève point les mystères, mais

qui nous rend vainqueurs par la certitude d'un amour plus grand

que le monde et plus fort que le péché, la douleur et la mort.
Tel est le point de vue de nos Réformateurs qui n'ont fait que
reprendre et appliquer la parole du grand apôtre (Rom. VIII, 32)

lorsqu'ils ont fondé la foi en la Providence divine sur le fait de

notre rédemption et de notre salutJ. A leurs yeux, la confiance

1887, p. 378) : « Das Wunder ist eine Aussage der religiös-teleologischen
Weltbetrachtung und darf nicht wie eine empirische, das heisst auf
causaient Wege constatirbare Thatsache behandelt werden. » Cf. M. Kaehler.
Die Wissenschaft der christlichen Lehre 18932, § 294 (p. 258). « Es ist
ebenso unerkennbar als es für den Glauben bedeutungslos ist, ob und
wie die göttliche Wirkung dabei (bei den Wundern) sich zu der
Gesamtschöpfung neuschaffend oder bloss lenkend verhält; lediglich darauf
kommt es an, dass die ausschliessliche Urheberschaft bei einem Ereignisse
einleuchte, welches in den Zusammenhang der von ihm erhaltenen Welt
hineintritt. Weshalb denn auch die fromme Betrachtung auf dem
Gebiete der Geschichte und der Fügung des Einzellebens die Anschauung
des Wunders weit über den Umkreis auffallender Vorgänge hinaus
anzuwenden pflegt, welche lediglich innerhalb des Naturgebietes liegen.»
— La pieuse et courageuse leçon d'ouverture (5 novembre 1894) de M.
Ménégoz sur la notion biblique du miracle a provoqué la publication de

quelques intéressantes études, parmi lesquelles il faut signaler surtout
celles de M. H. Bois (Revue oie théologie et des questions religieuses, 1895,

p. 130-175, 266-290; Revue chrétienne, 1895, 109-116) et de M. Ch. Porret,
(Le Chrétien évangélique, 1895, p. 517 533, 573-587; Revue de théologie et des

questions religieuses, 1895, p. 237-265.) J'ai essayé d'indiquer ailleurs en
quoi je me rencontre avec M. Ménégoz et par où je me sépare de lui.
Theologische Literaturzeitung, 1895, N» 14,17.)

1 Confessio augustana, XX, 24 : Jam qui seit, se per Christum habere
propitium Deum, is vere novit Deum, seit se ei curae esse, invocat eum,
denique non est sine Deo, sicut gentes. Cf. Apolog. Conf. Aug. II, 8,18,
35, 60 ; HI, 14,20, 83-84,182. - Catechismus major Lutheri II, 17-23 ; Kurze
Form der zehn Gebote, des Glaubens und des Vater-Unsers, E. A. XXII,
16-17. — Mélanchton, Loci communes 1521, édit. Plitt, p. 199-204 : Quid-
quid de Deo cognoscit natura, sine spiritu Dei instaurante et illustrante
corda nostra, qualecunque sit, frigida opinio est, non fides adeoque nihil
nisi simulatio et hypoerisis, ignoratio Dei et contemptus. Promissionem
misericordiae Dei speeta, ejus fiducia nihil dubita, quin jam non judicem
in coelis, sed patrem habeas, cui tu sis curae, non aliter atque sint
parentibus filii inter homines... Haec est hypoerisis hominum, qui ad



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 333

en la providence du Père céleste est bien, en effet, comme l'a
dit un théologien moderne, la conception chrétienne du monde

en raccourci1. Que nous sommes loin des abstractions de la
scolastique orthodoxe, et des fantaisies de la spéculation
moderne! «Notre Père qui es aux cieux», cette prière est pour
le chrétien l'affirmation de sa foi en la Providence 2, et la théo-

eum modum fucati sunt bonis operibus, cor autem non est erectum
fiducia et gaudio in Deo, cum hanc unam fidnciam reqnirat Deus, cum
illius unius confirmandae gratia filium dederit, ne de bona voluntate
erga nos sua dubitemus, ut ponamus in Deo spem nostrani et non obli-
viscamur operum Dei et mandata ejus requiramua. — Calvin, Institution
chrétienne, Préface (Corpus Reformatorum III, 14-15) : « Qu'est-il plus
propre à la foy, que se promettre Dieu pour un pere doux et bénin,
quand Christ est recognu pour frère et propiciateur? que d'attendre
tout bien et toute prospérité de Dieu, duquel la dilection s'est tant
estendue envers nous, qu'il n'a point espargné son propre Fils, qu'il ne
l'ait livré pour nous (Rom. VIII, 32)? que de reposer en une certaine
attente de salut et vie éternelle, quand on pense que Christ nous a esté
donné du Pere, auquel tels thresors sont cachez?»

1 Les pages consacrées par Ritschl à la conception chrétienne de la
Providence appartiennent aux plus belles du grand ouvrage de l'illustre
théologien. (Rechtfertigung und Versöhnung IIP, §§ 25-26, 38-39, 53,62-63.)
Cf. M. Kaftan, Die Wahrheit der christlichen Religion, p. 59-60; M.
Herrmann, Der Verkehr des Christen miti Gott, 1892, p. 200 et suiv. ; M.
Gottschick, Die Kirchlichkeit der sog. kirchi. Theologie, p. 79-80; M. Traub,
Zeitschrift für Theologie und Kirche 1894, p. 125-126. — La dootrine de la
Providence a été, en Allemagne, l'objet d'une intéressante controverse à

laquelle nous devons quelques monographies remarquables. M. Kreibig
(Die Räthsel der göttlichen Vorsehung, Berlin 1886) et M. W. Schmidt (Die
göttliche Vorsehung und das Selbstleben der Welt, Berlin 1887) entreprennent

de corriger la doctrine traditionnelle, dont ils maintiennent d'ailleurs

les prémisses, c'est-à-dire la base théorique et rationnelle. M. W.
Herrmann (Christliche Welt 1887, p. 482-485), M. Haupt (Beweis des Glaubens

1888, p. 201-228), et M. Kuttner (Deutsche evangelische Blätter 1888,

p. 149-166) se placent franchement sur le terrain moral et religieux, et
font de la foi en la Providence une fonction de la connaissance subjective

et téléologique, déterminée par la révélation chrétienne. M.
Beyschlag tente une synthèse entre les deux points de vue, mais il échoue

fatalement dans cette entreprise (Deutsche evangelische Blätter 1888, p. 289.

311, 369-396, 436-448.)
2 Mélanchton, Loci 1521 édit. citée, pag. 202: « Quod si voluntatis erga

nos divin» nulla esset significatio praeter hanc, quod voluit appellar!



334 P. LOBSTEIN

logie protestante fait fausse route si elle puise à une autre
source les éléments de son dogme. « Quiconque m'a vu, dit le

Christ, a vu le Père » (Jean XIV, 9) : c'est le Fils qui nous a

révélé Dieu, notre Dieu.

5. C'est aussi lui qui nous révèle l'homme. De même que nous
allons de la christologie à la théologie, dans le sens propre et
restreint de ce mot, nous demandons à la christologie la solution
du problème posé par l'anthropologie religieuse et chrétienne.

Quel est, en effet, l'objet et quelles sont les limites de la
doctrine anthropologique dans l'organisme de la dogmatique
protestante

La théologie traditionnelle répond à cette question soit en

empruntant à la psychologie une série de thèses auxiliaires, soit
en tirant des documents de l'Ancien et du Nouveau Testament
des indications qu'elle transforme en règles dogmatiques et

auxquelles elle confère une autorité normative. La solution
ainsi obtenue pèche par un manque de clarté et d'unité qui en

compromet gravement la solidité. En se permettant des incursions

dans des domaines qui ne relèvent pas de la révélation
évangélique et qui ne tombent pas sous l'œil de la conscience

chrétienne, l'orthodoxie vulgaire a introduit dans le dogme
ecclésiastique des éléments étrangers qui devaient en hâter la
ruine et la dissolution. A des problèmes qui se font illusion sur
les conditions mêmes de la connaissance, comme celui de l'origine

des âmes, l'ancienne théologie a mêlé des questions qui,
sans être dépourvues d'intérêt religieux, sont formulées d'une
façon défectueuse et portées sur un terrain mal choisi1. Telles
sont, par exemple, les deux notions du status integritatis et du

status corruptionis, de l'état primitif de l'humanité et de la

se Patrem in ea prece, quam quotidie dicimus.sola hœc satis magno ar-
gumento esset, nihil exigi a nobis prius fide. Nunc cum hanc toties exigat
Deus, cum hanc toties unam probet, cum hanc nobis locupletissimis pro-
missionibus adeoque per mortem filii sui commandarit, quid est, cur non
illi nostantse misericordiee committamus et credamus?»

1 Sur le préexistentianisme, le traducianisme et le créatianisme,
M. Bovon, Dogm. chrét., I, 124-128.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 335

chute avec ses conséquences. C'est sur ces deux notions que
porte le poids de l'ancienne doctrine et que se concentrent ses

affirmations religieuses.
Appliqué au dogme anthropologique, le principe christocentrique

que nous essayons d'exposer a d'abord une valeur
critique et négative. Il exclut du système de la dogmatique
chrétienne les thèses empruntées à l'ethnographie et aux
sciences psychologiques et physiologiques. En second lieu, il
dégage de la conception du status integritatis le contenu
religieux et moral qui s'y trouve renfermé, mais qui est étouffé et
obscurci par la scolastique orthodoxe. Celle-ci, en effet, non
contente de statuer le caractère strictement historique de la
tradition de la Genèse, a singulièrement dépassé les limites
dans lesquelles se renferme l'ancien récit ; elle recèle, en outre,
des contradictions insolubles, que la critique a maintes fois
relevées et qui ne résistent pas à une analyse sérieuse et

indépendante1. Elle commet enfin la faute de détourner l'attention
du véritable problème et de porter la foi du chrétien et la pensée

du théologien sur des matières qui n'intéressent point ou
qui ne touchent que très indirectement la conscience religieuse
du fidèle2. Ramenée à ses termes précis et placée sous son
vrai jour, la question posée par l'anthropologie chrétienne se

réduit à celle-ci : quelle est la conception de l'homme qu'implique
et que réclame notre foi en Jésus-Christ? quel jugement l'Evangile

porte-t-il sur la nature, l'origine et la fin de l'homme3?
Là où l'Evangile s'abstient de se prononcer, nous ne sommes

1 J'ai rappelé ailleurs quelques-unes des objections les plus fondées de

la critique, voy. Revue de théologie et de philosophie, 1890, p. 35 et suiv.
2 Voy., par exemple, la monographie de M. Zoeckleh, Die Lehre vom

Urständ des Menschen, geschichtlich und dogmatisch-apologetisch untersucht
1879; Gretillat, Exposé de théologie systématique, tome ill (1888), p. 450-564.

3 M. H. Schultz, Grundriss der evangelischen Dogmatik, § 18 ; Die Lehre
von der Gottheit Christi, cap. 29-31, passim, surtout pages 644-648.— Cf.
M. Bovon, Dogmatique chrétienne 1,121 : « Ce qui doit nous occuper, c'est
l'homme que Jésus nous fait connaître, en tant qu'objet du salut de

l'Evangile. » Malheureusement l'auteur n'est pas resté fidèle à son
point de départ, et il n'a pas exécuté le programme qu'il avait lui-même
indiqué.



336 P. LOBSTEIN

pas autorisés à suppléer à son silence par des thèses d'emprunt,
par des hypothèses scientifiques, par des traditions tirées de

l'histoire des religions ou par des spéculations issues de la
philosophie ancienne ou moderne. C'est dire que nous ne ferons

pas rentrer dans le cycle des dogmes chrétiens un chapitre sur
la nature primitive de l'homme, sur la perfection native de nos
premiers parents. A l'image fantastique que l'orthodoxie a tracée

d'Adam et d'Eve, la dogmatique protestante, s'inspirant de

l'Evangile, substitue la notion chrétienne de la destination
morale et religieuse de l'homme, révélée et réalisée par Jésus-

Christ1.

L'explication religieuse que Jésus est venu apporter à notre
destinée nous fournit aussi la solution des antinomies qui éclatent

dans notre conscience entre notre nature bornée et nos

aspirations infinies, entre l'amertume de nos expériences sous
la loi du péché et notre soif inextinguible de justice, de paix
et d'amour. En d'autres termes, si nous cherchons dans la
révélation chrétienne, dans l'Evangile de Jésus-Christ, dans son

œuvre et sa personne, le correctif que réclame la conception
vulgaire du status integritatis, nous appliquons le même principe

à la doctrine connexe du status corruptionis, formule par
laquelle l'ancienne théologie désignait la doctrine du péché.

L'orthodoxie traditionnelle fait du récit de la chute, considéré
comme une histoire réelle, le fondement de la doctrine
chrétienne du péché. La chute avec ses conséquences est considérée

par nos anciens théologiens comme la contre-partie de

l'état d'innocence dans lequel la main du Créateur avait placé
notre premier père. Le status corruptionis a pour corrélatif
naturel et immédiat la justitia originalis. La chute n'est autre
chose que la perte de cette justice originelle: la misère de la
condition présente de l'homme se détermine par le contraste

1 C'est de ce point de vue que M. Wendt a envisagé le problème et
qu'il a essayé de le résoudre dans son excellente monographie : Die christliche

Lehre von der menschlichen Vollkommenheit, Göttingen 1882, cf.

surtout, p. 216-237. Voy. aussi comment M. Kaftan cherche dans la foi
chrétienne la solution du problème du libre arbitre. Das Wesen der
Religion, p- 261 et suiv.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 337

avec la condition primitive de l'homme ; l'abîme dans lequel il
est tombé par sa faute se mesure à la hauteur à laquelle il avait
été élevé par l'Eternel. En conséquence, la norme d'appréciation

morale et religieuse que la doctrine traditionnelle applique
au péché est précisément l'idéal religieux et moral qui
s'exprime dans la notion de la justitia originalis. Voilà le point de

repère que l'orthodoxie fournit à la conscience chrétienne pour
envisager le fait expérimental du péché, voilà l'angle sous

lequel elle nous fait considérer le mal moral et religieux de

l'humanité. Il y a plus : l'œuvre du salut n'est que le rétablissement

du rapport primitif entre le Créateur et Adam, la
réintégration de l'image divine altérée par la désobéissance du
père de notre race; l'ordre final sera identique avec l'ordre
primordial, en sorte que le second Adam n'a fait que retrouver
et rendre à l'humanité les titres de noblesse que le premier
Adam avait perdus pour lui-même et pour ses descendants.
Toute l'économie du salut est dès lors construite du point de

vue de cette justitia originalis, qui se trouve être, d'après
l'orthodoxie vulgaire, la parole initiale et le dernier mot des

intentions divines à l'égard de l'humanité1.
Si la méthode christocentrique que j'essaie de défendre a

rompu avec cette théorie, ce n'est nullement parce que celle-ci

1 On ne saurait rendre l'apôtre Paul responsable de cette conception
toute légale de l'orthodoxie vulgaire. Le fameux passage Rom. V, 12-21

n'a nullement la portée que lui attribue la dogmatique traditionnelle; le
but de l'apôtre n'est pas d'élaborer une théorie du péché originel, loin
de là : le péché et toutes ses conséquences n'ont pas su prévaloir contre
la grâce de Dieu, laquelle surabonde la où a abondé le péché, voila
l'objectif de la démonstration de Paul, qui n'oppose le premier et le second
Adam que pour faire voir combien le don de la grâce en Jésus-Christ a
été plus magnifique que les suites de la transgression n'ont été funestes.

S'il restait à cet égard la moindre hésitation, elle disparaîtrait en
présence de l'argumentation décisive de 1 Cor. XV, 42-49. Comment
soutenir, en face d'une déclaration aussi catégorique, que le second Adam
n'est pour ainsi dire que la reproduction du premier Adam, type altéré

par la chute et rétabli par la rédemption? Voy. M. Sabatier, L'origine
du péché dans le système théologique de Paul, Paris 1887, p. 6-7 ; M. Holtzmann,

Lehrbuch der neutestamentlichen Theologie, Freiburg i. B. und
Leipzig 1896, Bd II, 41 sq.



338 P. LOBSTEIN

s'appuie sur l'historicité de la tradition de la Genèse ; loin de là,
dussions-nous être amenés par des arguments irréfragables à

affirmer le caractère historique de l'antique récit, il n'en
faudrait pas moins nous garder de donner à ce récit la valeur
décisive et normative d'un critérium dogmatique, destiné à régler
les affirmations de notre conscience religieuse sur le péché.
En effet, pour juger des caractères et de la nature du péché,
l'ancienne théologie, se reportant à l'état d'innocence primitive
de l'homme avant la chute, se place de fait en deçà et en
dehors de la révélation chrétienne ; elle érige en norme suprême
un idéal qui n'a pas été formé sous l'empire de l'Evangile ; elle

ravale la révélation évangélique au niveau d'un simple complément

de l'ordre naturel, que dis-je? elle subordonne l'économie

de la grâce à l'économie de la loi, elle dépouille le Christ
de l'hégémonie religieuse de l'humanité pour transférer le

primat suprême à l'homme d'avant la chute, à Adam encore
en possession de sa justice originelle, à la créature dans l'état
d'innocence et de bonheur qui a précédé l'entrée du péché
dans le monde.

A rencontre de ce point de vue, la conception christocentrique

cherche dans la révélation chrétienne la loi unique
réglant son appréciation du péché. Sans doute le péché est un
phénomène que l'on rencontre en dehors de l'enceinte du

christianisme; à cet égard, il ne saurait être en lui-même
l'objet d'une révélation divine. Mais si le péché n'est pas une
réalité révélée, c'est un fait qui tombe sous l'appréciation de la

révélation chrétienne ou de l'Evangile; l'Evangile n'a point
créé l'objet qu'il s'agit d'analyser, mais il nous a rendus capables
d'en mesurer la portée et d'en sentir la gravité et la profondeur.

En d'autres termes, la dogmatique protestante a pour
mission de déterminer la conscience du péché que Jésus-Christ

a apportée au monde1. La notion chrétienne du péché n'est pas

1 Dans sa remarquable étude sur Le péché (Revue de théologie de

Strasbourg, 1858, II, p. 251 et suiv.) Ch. Bois part fort justement du péché
considéré comme fait, pour s'élever par voie régressive aux corollaires
qu'implique le phénomène psychologique et moral du péché ; mais il
n'étudie pas le fait à la lumière de la révélation chrétienne. Telle est aussi



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 339

la contre-partie de l'image de la justitia originalis conférée à

Adam, elle est le revers de l'idée du souverain bien réalisé par
Jésus-Christ. C'est dans la sphère essentiellement chrétienne
qu'il convient de saisir la clef de la notion dogmatique du
péché : à la lumière de la personne et de l'œuvre du Christ, sur
le sol sacré du royaume de Dieu, au cœur même de la révélation

divine dans le second Adam, là seulement nous trouverons
la base d'opération solide, le point d'observation juste, la norme
d'appréciation sûre, la formule d'explication authentique et
conforme aux exigences de la conscience chrétienne et
protestante. L'analyse de la conscience morale et religieuse du
péché, conscience formée à l'école de la révélation évangélique
et prenant son centre de gravité dans le témoignage religieux
et dans l'œuvre rédemptrice du Sauveur, telle est la tâche de
la dogmatique christocentrique, seule en harmonie avec les
intérêts religieux de la conscience protestante1.

la grave lacune de l'ouvrage de M. Hackenschmidt, Etudes sur la doctrine
du péché, 1869. M. Bovon consacre de riches et lumineux développements
à la constatation et à l'explication du péché (Dogmatique chrétienne, I,
p. 311 et suiv.), mais il fait entièrement abstraction des données fournies

par le témoignage, l'œuvre et la personne du Christ.
1 II serait facile de montrer qu'en appliquant la méthode christocentrique

à l'appréciation morale et religieuse du péché, nous nous trouvons

dans le grand courant de la pensée réformatrice et protestante.
Sans doute nos Réformateurs affirment à maintes reprises que c'est par
la loi que nous arrivons à la connaissance du péché, mais avec quelle
énergie ils relèvent la corrélation qui existe entre le fait du péché et le

fait de la rédemption et comme ils s'appliquent à éclairer l'économie
de la nature et l'économie de la loi à l'aide des lumières qu'ils demandent

à l'Evangile et à l'économie de la grâce 11 importe surtout de se

souvenir que Luther et Mélanchton font de l& justitia originalis la contrepartie

et le revers de la perfection chrétienne, dont la formule leur est

suggérée non par la Genèse, mais par l'Evangile. La perfection
chrétienne, c'est la confiance filiale de l'âme justifiée et réconciliée avec
Dieu, c'est la communion avec le Père céleste qu'invoque et que bénit
l'enfant de Dieu ; le péché, au contraire, c'est la rupture ouverte ou
cachée de l'âme avec Dieu, c'est l'incrédulité du cœur, c'est l'égoïsme
qui donne au moi la place souveraine qui appartient à Dieu. Cf. Luther,
Enarrationes in Genesin, Op. exeg. lat-, Eri. I, p. 133, 142, 77, 78, 82; De
liberiate Christiana, t. IV, 239 sq.; Mélanchton, Loci communes, 1521, édit.



340 P. LOBSTEIN

6. Une fois en possession de la notion chrétienne de Dieu et
de la doctrine évangélique de l'homme et du monde, il ne sera

pas difficile au dogmaticien d'exposer le dogme de la réalisa-

Plitt. p. 156 : Caro sese maxime amat, suis bonis, sua prudentia, sua

justitia fidit... non potest amare Deum, fidere Dei bonitati.. (Cf. p. 210,

215,218,219.— Apolog. Conf. Aug. II, 62: Evangelium arguit omnes, quod
sint sub peccato ; V, 29 : Haec est summa praedicationis Evangelii, ar-
guere peccata et offerre remissionem peccatorum. (Cf. ibid. I, 15,16, 42,

43 ; XIII, 46-37.) Calvin part des mêmes prémisses lorsqu'il enseigne que
la véritable pénitence procède de la grâce de Dieu révélée en Jésus-

Christ et non de la crainte de la loi et du châtiment : Instit. Ill, 3,1-2; In
Jerem. 26,3 ; In Psalm. 50,22; Homil- 43 in 1 Sam; Praelect. 99 in Jerem.

(voir d'autres passages recueillis dans ma monographie, Die Ethik Calvins
in ihren Grundzügen entworfen, Strassburg 1877, p. 65 et suiv.). — Cette
appréciation chrétienne du péché, saisi comme l'antithèse de l'Evangile,
a été reprise par le piétisme et développée avec beaucoup de force par
ZiNZENnoRF. (Voy. Ritschl, Geschichte des Pietismus II, 1884, p. 298,464465,
473 ; Band III, 1886, p. 418, 454.) — On peut suivre la même trace chez

Schleiermacher, Der christliche Glaube, § 68, 3 : « Nur in der völligen
Unsündlichkeit und der absoluten Geisteskräftigkeit des Erlösers wird
uns die vollkommene Erkenntniss der Sünde, § 100,2 : Das Bewusstsein
der Sünde gelangt jedenfalls erst durch die Anschauung der unsündlichen
Vollkommenheit des Erlösers zur vollen Klarheit. »Cette pensée n'est pas
étrangère à la théologie de langue française. Ed. Scherer, La critique et

la foi, Paris 1850, p. 33 : « L'Evangile suppose le sentiment du péché, il
ne le crée point. Il n'en est pas moins vrai que la connaissance du mal
a été éveillée, développée par la connaissance du salut; la grâce fait
abonder dans les cœurs le besoin de la grâce, et le mot de péché a tiré
toute sa signification du mot de rédemption. » P. 38 : « Le sentiment du

péché a pour vraie date la venue du Seigneur. » (Cf. M. Ed. Stapfer,
Jésus-Christ avant son ministère, Paris 1896, p. 196-197.) — On voit que
Ritschl n'a fait que continuer et préciser une tradition qui remonte,
à travers Schleiebmacher jusqu'à Luther et Calvin : suivant lui, la
notion chrétienne du péché est déterminée par l'idée chrétienne et
évangélique du souverain bien et dn salut. (Rechtfertigung und Versöhnung
III3, p. 310-317 ; Unterricht in der christlichen Religion 1890i, § 26.) — Comp.
M. Kaftan, Das Wesen der christlichen Religion 1881, p. 246-253 ; M. H.
Schultz, Die Lehre von der Gottheit Christi, p. 644 et suiv.; Grundriss der
evangelischen Dogmatik, § 22; M. Wendt, Die christliche Lehre von der
menschlichen Vollkommenheit, Göttingue 1882, passim; M.Bornemann, Unterricht

im Christentum, § 22, 2. Dans son travail sur Les origines
historiques de la théologie de Ritschl (Paris 1893), M. Schoen a complètement
Hégligé de marquer la filiation qui rattache, dans la théologie de Ritschl,



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 341

tion subjective du salut dans l'individu et au sein de la communauté

chrétienne. Sur ce point, le consensus entre les théologiens

est moins douteux que sur la méthode à employer pour
formuler scientifiquement la connaissance religieuse de Dieu et de

l'homme. liest bien évident que pour déterminer les conceptions

protestantes delà justification et de la sanctification, de l'Eglise
et des sacrements, il n'est pas possible de faire abstraction de

la christologie : « la manière de participer à la grâce de Jésus-

Christ, les fruits qui nous en reviennent et les effets qui s'en

suivent, » « les moyens extérieurs ou aides dont Dieu se sert

pour nous convier à Jésus-Christ, son Fils, et nous retenir en

lui1, »ces doctrines vitales du système chrétien, sont nécessairement

dominées par le point de vue christocentrique, et il n'y
a pas lieu d'insister sur le lien qui rattache ces dogmes au
dogme central de la personne et de l'œuvre de Jésus-Christ.
Quand même l'on préférerait faire rentrer l'exposé systématique

de ces vérités dans ce que quelques théologiens éminents
ont appelé « l'économie du Saint-Esprit2, » il faudrait toujours
montrer que cet Esprit, c'est précisément l'Esprit du Christ,
l'âme inspiratrice de son œuvre, le principe divin de sa

personne. A cette condition seule, la doctrine de l'appropriation
du salut par l'individu et l'Eglise, sortant du domaine des

abstractions, aura la solidité et la consistance que lui assure le
fondement historique de la rédemption opérée par le Christ.
L'Eglise et les sacrements, en effet, ne sont que l'Evangile mis
en œuvre, la promissio gratise rendue visible et communiquée
à la foi, la pictura verbi, dont le corps et la substance résident
dans le Sauveur, pierre maîtresse de son Eglise et dispensateur
souverain de tous les moyens de grâce3.

la conception christocentrique du péché à l'évolution antérieure; or c'est
là surtout, et nullement dans sa polémique contre la théorie du péché
originel, que réside le mérite principal de la doctrine du théologien de

Göttingue. (Voy. M. Schoen, ouv. cit., p. 100-114.)
1 Calvin, Institution chrétienne, Liv. III et IV.
2 Voy. par exemple les dogmatiques d'AL. Schweizer (tome II, seconde

partie) et de Kahnis. (11», p. 177-530.)
3 Sur le groupement des doctrines concernant l'œuvre du Saint-Esprit

dans l'individu, on consultera avec fruit une étude de M. Reischle qui



342 P. LOBSTEIN

7. Le christianisme enfin, comme toute religion vivante et
arrivée à son complet développement, prétend donner à ses
adhérents la clef des destinées futures de l'individu et de l'humanité.

Renfermée dans les limites que lui trace la révélation de

Dieu en Jésus-Christ, la conscience chrétienne n'entreprend
pas d'édifier une théorie rationnelle à l'instar des doctrines
philosophiques sur la nature ou l'immortalité de l'âme. Etablir
par le raisonnement ou la spéculation la croyance à la vie
future, c'est méconnaître le caractère propre de la foi chrétienne,
puisque celle-ci est essentiellement un acte moral, une con -

viction personnelle, une décision intérieure du sujet, un don

a spécialement en vue l'enseignement catéchétique, mais dont les
indications seront aussi utiles au dogmaticien : Die katechetische Behandlung
des dritten Artikels von Luthers kleinem Katechismus (Zeitschrift für
Theologie und Kirche, herausgegeben von Gottschick, 1896, p. 1-46 ; 111-

166.) — La conception protestante de la doctrine de l'ardo salutis ou
ordo gratiae ressort clairement des belles et pénétrantes études de

M. Herrmann ; voyez, outre les ouvrages déjà cités de l'éminent théologien,

les articles publiés dans la Zeitschrift de M. Gottschick, Die Busse

des evangelischen Christen (année 1891, p. 28-82), Der geschichtliche Christus,
der Grund unsers Glaubens (1892, p. 232-273), dont il faut rapprocher la
forte et substantielle monographie de Lipsius (dirigée en partie contre
M. Herrmann), Luther's Lehre von der Busse, 1892 (avec la critique de

M. Herrmann, Theologische Literaturzeitung 1893, N° 1.) — Les riches et
minutieuses recherches de MM. Loofs et Eichhorn sur la doctrine
luthérienne de la justification par la foi (spécialement d'après l'Apologie de la
Confession d'Augsbourg) apportent aussi à la dogmatique protestante
une contribution précieuse. (Theol. Studien und Kritiken 1884, p. 613-688;

1887, p. 415-491.)— Le lien qui rattache la notion protestante de l'Eglise
au principe religieux de la foi, conçu dans le sens original et authentique

de la Réforme, a été parfaitement montré par M. Gottschick, Hus
Luther's und Zwingli's Lehre von der Kirche mit Rücksicht auf das
zwischen denselben bestehende Verhältniss der Verwandtschaft und Abhängigkeit

(Brieger's Zeitschrift für Kirchengeschichte, t. VIII [1886], p. 345-394,

543-616.) — J'ose renvoyer enfin à ma monographie sur la Sainte Cène,

où je me suis appliqué à mettre en lumière la relation qui, suivant nos

Réformateurs, existe entre la conception du sacrement et la notion de

la foi. (Voy. La doctrine de la sainte cène, 1889, p. 185 et suiv.) — Les

ouvrages indiques dans les lignes qui précèdent sont dominés par le

principe christocentrique et exposent de ce point de vue la doctrine de

l'appropriation du salut.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 343

libre du cœur dont la confiance a été réveillée et gagnée par
un facteur divin, par le témoignage du Christ, ou plutôt par
son œuvre et son apparition tout entière. La dogmatique
protestante, interprète de la foi évangélique, se borne à dégager
du fait divin du salut les postulats religieux qu'il renferme
touchant l'avenir du croyant. Quelles sont les perspectives assurées

qu'ouvrent à la foi les réalités spirituelles dont le chrétien
possède la certitude en Jésus-Christ? Tel est le problème que
pose au théologien l'eschatologie ramenée à sa portée véritable
et conçue dans le sens de la doctrine christocentrique. Ainsi
comprise, la foi chrétienne, partant la pensée dogmatique, se

garde de faire de la vie éternelle une entité transcendante,
séparée du cours de la vie présente, reléguée dans les profondeurs

de l'avenir; elle suit les indications des auteurs sacrés,
notamment les enseignements de la prédication johannique,
qui ignore la séparation abstraite entre la réalisation actuelle
et le développement futur de la vie divine. Sans doute le

royaume du Christ n'est pas de ce monde, mais il doit se
réaliser dans ce monde, s'organiser sur cette terre, se donner une
forme concrète et positive dans toutes les sphères où l'Esprit
de Dieu est présent et agissant. Les disciples n'ont fait que
continuer et développer la pensée du Maître. C'est dans

l'économie actuelle que se manifestent et s'épanouissent les forces
de l'économie future ; le temps présent, ó «ìwv outo; ne renferme

pas seulement les germes de l'avenir, il les voit déjà mûrir, et

la vie éternelle que le Fils de Dieu a apportée au monde est

mieux qu'une glorieuse promesse, elle est une bienheureuse
et triomphante réalité. Sans doute, la seconde venue du Christ

marquera, d'aprèsnos écrivains sacrés, l'avènement du royaume
des cieux ; mais il est permis, il est nécessaire de traduire le

message apostolique dans un langage conforme aux données

spirituelles de l'Evangile; aussi la foi salue-t-elle, dans la venue

progressive et le triomphe définitif du règne de Dieu, l'éclosion

complète des puissances divines encore mêlées à l'alliage
terrestre et aux souillures du péché; ce ne sera là que le dénouement

d'un drame qui se développe autour de nous et en nous ;

ce sera moins une péripétie nouvelle qu'une crise finale, pré-



344 P. LOBSTEIN

parée de longue main et vers laquelle dès aujourd'hui convergent

tous les chemins de l'humanité. En d'autres termes,
l'eschatologie n'est que le prolongement de la sotériologie, et la

sotériologie renferme l'eschatologie dans son sein; dès maintenant,

l'Esprit de Dieu travaille à l'œuvre que l'orthodoxie
traditionnelle réserve à la fin des temps, et la fin des temps
n'amènera la grande transformation que parce qu'elle assurera
le triomphe du m>sûf*a. Ainsi la sotériologie est primitivement
dominée par la conception eschatologique, et l'eschatologie se

résout dans l'intérêt sotériologique. Que faut-il en conclure?
C'est qu'il n'y a pas lieu de faire, dans le système dogmatique,
un chapitre eschatologique qui ait son importance en lui-même,
qu'on puisse coordonner avec la doctrine du salut, et qui vienne

s'y ajouter comme une pièce nouvelle juxtaposée au corps de

l'édifice : c'est le fait du salut qui doit occuper la place royale,
et tout ce qu'il nous est permis d'affirmer touchant l'avenir,
tout ce que la révélation elle-même nous dévoile ou nous fait

pressentir, découle de l'idée mère, ou plutôt du fait générateur,
le salut du pécheur par Jésus-Christ1.

8. Ce salut arrêté par la sagesse et l'amour du Père céleste,

1 Sur le lien qui rattache la doctrine eschatologique a la notion du

salut réalisé en Jésus-Christ, voy. surtout M. Kattenbusch, Die christliche
Unsterblichkeitslehre, Darmstadt 1881. — Sur la manière de formuler
correctement le problème de l'eschatologie chrétienne, M. Traub,
Zeitschrift für Theologie und Kirche 1894, p. 128-129, 99-101. Cf. Ritschl,
Unterricht in der christlichen Religion, 18904, § 8, 76, 77 ; M. Herrmann, Der
Verkehr des Christen mit Gott (2e édit.), p. 240 et suiv. — « L'eschatologie
elle-même repose sur l'expérience. Les paroles de Jésus sur l'avenir prennent

pied en nous sur la certitude où nous vivons que notre relation
morale avec le Dieu saint et le médiateur est une relation inébranlable ;

malgré les accidents les plus graves, même malgré la mort, cette relation

triomphera définitivement de tousles obstacles.» (M. Ernest Martin,
Le sens de l'expérience chrétienne dans les discussions actuelles, Revue de

théologie et de philosophie, 1894, p. 315.) — L'hypothèse théologique qui
me semble le mieux répondre à cette conception eschatologique dominée

par la notion de la vie en Christ et par Christ, est celle dn conditionalisme,
dont MM. Ch. Byse et Pétavel-Olliff se sont faits parmi nous les ardents
et habiles défenseurs. (Voyez surtout M. Pétavel-Olliff, Le problème de

l'immortalité, 2 vol. Paris 1891-1892.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 345

réalisé dans l'œuvre historique du Sauveur, communiqué par
l'action intérieure de l'Esprit, rencontre son expression dogmatique

la plus complète et la plus profonde dans la formule
trinitaire qui résume le système de la dogmatique chrétienne. En
effet, l'on commet une grave erreur en assignant au dogme de
la Trinité sa place à l'entrée de l'édifice doctrinal et en l'étudiant

indépendamment de la christologie et de la notion de

l'Eglise. Cette erreur est commune à tous nos anciens théologiens

et à la plupart des dogmaticiens contemporains. Elle
procède d'une funeste inintelligence de la signification véritable
et du caractère intime de la Trinité chrétienne. Pour saisir le
sens et la valeur de ce dogme, il faut de toute nécessité partir
de l'œuvre rédemptrice dans laquelle se révèle le Fils de Dieu,
et de la régénération spirituelle dans laquelle se manifeste le
Saint-Esprit. Là réside la substance religieuse du fait chrétien
qui, soumis à la réflexion du théologien, a donné naissance au

dogme trinitaire. Ce dogme, comme toute doctrine chrétienne
vraiment digne de ce nom, a sa racine dans la piété, dans la

religion intérieure, dans l'expérience chrétienne, mise en contact
avec le fait antérieur et supérieur d'une manifestation divine
au sein de l'humanité. En Jésus-Christ, Dieu se révèle à nous

comme notre Père, et le Saint-Esprit rend témoignage à notre
esprit que nous sommes enfants de Dieu. Union de Dieu avec
l'humanité en Jésus-Christ et parle Saint-Esprit, ou Dieu se

manifestant à l'humanité en Jésus-Christ par le Saint-Esprit, voilà
la révélation divine, affirmée par la conscience chrétienne en
vertu d'une expérience que la science n'a pas créée, qu'elle ne
saurait ni démontrer ni réfuter, et sur laquelle la critique n'a pas
de prise. Cette constatation nous prescrit la méthode à

employer pour formuler la doctrine de la Trinité, et nous indique
la place qui revient à cette doctrine dans l'économie du
système chrétien. Il faut prendre son point de départ, non pas
dans l'essence divine considérée en elle-même, mais dans les

données de la révélation saisies par la foi : à la méthode deductive

et a priori il faut, ici comme ailleurs, substituer la

méthode inductive et a posteriori. Tout essai de construction du

dogme qui ne repose pas sur cette base peut présenter un in-
THÉOL. ET phil. 1896 23



346 P. LOBSTEIN

térêt philosophique et faire honneur à l'esprit spéculatif qui l'a
créé, il ne saurait être considéré comme un fruit légitime
et comme une manifestation authentique de la pensée
chrétienne, car la triade qu'enseigne le Nouveau Testament1 est

une triade religieuse, historique, économique, n'affirmant
absolument rien au sujet d'une distinction trinitaire inhérente à

l'essence divine. La théologie officielle n'a point suivi cette voie;
au lieu de s'élever de l'effet à la cause et du fait à l'idée, elle
essaie de saisir l'essence divine en faisant abstraction de

l'œuvre divine. Les analogies physiques et psychologiques, les
essais mystiques ou spéculatifs imaginés pour justifier ou
illustrer le dogme de la Trinité, répondent moins encore au

canon que réclame la conception christocentrique de la vérité
chrétienne. Cette conception qui fonde toutes les affirmations
dogmatiques touchant la Trinité sur les éléments constitutifs de

la doctrine du salut, exige non moins impérieusement qu'on
fasse de la doctrine trinitaire le couronnement suprême et
nécessaire de l'édifice dogmatique. Expression complète de l'œuvre

du salut, dans sa conception idéale, dans son accomplissement

objectif et dans sa réalisation intérieure et permanente, le
dogme de la Trinité ramasse sous une expression riche et

lumineuse, dans une formule lapidaire appropriée aux besoins
de l'enseignement et du culte, la totalité des facteurs divins du
salut et de la vie nouvelle 2.

1 1 Cor. XII, 4-6; 2 Cor. XIII, 13; Apoc. 1, 4-5; 1 Pierre I, 2; Eph. IV,
4-6; Mat. XXVIII, 19; Jude 20-21. On sait que 1 Jean V, 7 est inauthentique.

— J'ose renvoyer à mon article Trinité dans l'Encyclopédie des

sciences religieuses, t. Xll (1882), p. 210-231.
2 Telle est la place qu'assignent au dogme trinitaire Schleiermacher,

Der christliche Glaube, § 170-172 ; Hase, Evangelische protestantische
Dogmatik, 18706, § 222-224. Voyez sur ce sujet quelques observations
judicieuses de M. F. Nitzsch, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, p. 424-

427 ; cependant ce théologien rattache le dogme trinitaire à la doctrine
de Dieu et l'étudié avant de traiter de la christologie et de la doctrine
du Saint-Esprit. M. H. Schultz, Theol. Literaturzeitung 1879, p. 500; Die
Lehre von der Gottheit Christi, p. 605 sq.; M. Bovon, Dogmatique chrétienne

I, 236 sq.; II, 389-408. Cf. M. Bornemann, Unterricht im Christenthum, § 69.

— Cette manière de poser le problème répond aux intentions positives de

nos Réformateurs et à l'intérêt religieux dont ils se font les interprètes



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 347

J'ai essayé d'esquisser sommairement l'organisme intérieur
de la dogmatique protestante, conçue et construite du point de

vue christocentrique. Si j'ai réussi à rendre sensible la cohésion

et les défenseurs. Voy. Luther, Cat. Maj. II, § 63-66 : « Ecce hoc loco totam
Divinitatis essentiam, voluntatem et operationem, verbis equidem admo-
dum brevibus, attamen opulentis et faecundis, artificiose depictam habes,

in quibus omnis nostra sapientia sita est, omnem humanam sapientiam,
rationem ac sensum longe lateque excedens et superans. JNam universus
mundus quanquam sedula pervestigatione jam inde ab initio élaborant,
quidnam Deus esset, aut quid haberet animi, seu cui operi intentus esset :

nihil tarnen harum rerum unquam intelligentia aut ratione assequi po-
tuit ; hic vero omnia haec copiosissime in numerato habes. Hic enim ipse
in Omnibus tribus articulis profundissimum abyssum paterni sui pectoris, et

meras ardentissimi et ineifabilis amoris sui flammas manifestavit resera-
vitque. Quippe ob id ipsum nos creavit, ut nos redinieret et sanctificaret,
et praeterea, quae nobis possidenda et utenda subjecit, quaecunque
uspiam in coelo et in terra cernuntnr ; Filhvm quoque suum et Spiritum
Sanctum nobis largitus est, per quos nos ad se attraheret. Neque enim

unquam (ut supra ostensum est) eo propriis viribus pervenire possemus, ut
Patris favorem et gratiam cognosceremus, nisi per Jesum Christum Dominum

nostrum, qui paterni animi erga nos speculum est, extra quem nihil
nisi iratum et truculentum videmus judicem. Sed neque de Christo quid-
quam scire possemus, si non per Spiritum Sanctum nobis revelatum esset. »

Sur la portée de ces déclarations de Luther, auxquelles il serait facile
d'en ajouter d'autres, voy. M. H. Schultz, Zeitschrift für Kirchengeschichte,

t. IV, p. 83 sq.; M. Kattenbusch, Luthers Stellung zu den oekumenischen

Symbolen, 1883, passim, surtout p. 23 sq.; M. Gottschick, Luther als

Katechet, 1883, p. 18-19; M. Bornemann, Der zweite Artikel im Lutherischen

kleinen Katechismus, Heft X zur Christlichen Welt, 1895. — Voy. aussi

Mélanchton, Corp. Reform. XXI, 336-367 : Sicut Scriptura docet nos de

Pilii divinitate non tantum speculative sed practice, hoc est jubet ut
Christum invocemus, ut confìdamus Christo — sic enim vere tribuetur
ei honos divinitatis — ita vult nos Spiritus Sancti divinitatem in ipsa
consolatione et vivificatione cognoscere. Haec officia nos intueri vult,
potius quam disputare de natura... In hac invocations in his exercitiis fidei
melius cognoscemus Trinitatem, quam in otiosis speculationibus, quae

disputant, quid personae inter se agant, non quid nobiscum agant.» —

Lire enfin les paroles de Zinzendorf, rappelées récemment par M. Eck

(Christliche Welt 1890, col. 345) : « Es ist uns von der Trinität nichts

gelehret worden, vom Vater und vom heiligen Geiste wissen wir weiter
nichts, als was uns zu gute kommt... Nur die Offenbarung nach aussen

interessirt die Gläubigen... Ob's in den Untiefen so ist, damit lass ich

mich nicht ein, sondern wenn wir davon sprechen, so reden wir oeco-



348 P. LOBSTEIN

profonde et l'unité vivante du système dogmatique ainsi compris,

on ne sera plus tenté de restaurer l'édifice d'une théologie

qui ne se compose que de pièces de rapport, éléments hétérogènes

et souvent réfractaires à toute synthèse1; on ne
cherchera plus à réduire la dogmatique à un simple agrégat de

connaissances tirées des sphères les plus diverses et affublées de

quelques oripeaux scripturaires; on donnera à la construction
doctrinale de l'Eglise protestante la base solide et large que
l'Evangile lui-même assure à la foi, et l'on ne fera que traduire
en formules précises les affirmations de la conscience et reproduire

dans le langage de la science l'ordre intérieur qui relie et
conditionne toutes les convictions chrétiennes dans l'âme du

croyant2.

III

Cependant le point de vue christocentrique a soulevé des

objections graves qu'il importe d'examiner sérieusement; s'il
nous est possible de réfuter les critiques que l'on a adressées
à ce groupement et à cette méthode, nous aurons par là
même établi plus solidement les résultats que nous avons
essayé d'exposer et de justifier3.

nomice... Ich pflege die Offenbarung der drei Personen oekonomisch
zu nennen, nicht dass wir dadurch in den Zusammenverhalt des Vaters,
Sohnes und heiligen Geistes, wie er in der Gottheit ist, hineinsehn,
sondern dass wir unsere Augen auf das richten, was sie uns sind, da der
Vater unser Vater, der heilige Geist unser wahrer Pfleger u. Mutter, der
Heiland als Sohn im Hause, als Erbe über alles, unser wahrer
Bräutigam ist. »

1 Sur l'amalgame bizarre que présente la dogmatique traditionnelle,
lire les réflexions de M. Herrmann, Theologische Literaturzeitung, 1882,

p. 116-117.
2 M. Gottschick, Die Kirchlichkeit der sogenannten kirchlichen Theologie,

p. 5 et suiv.; M. Traub, Theol. Studien und Kritiken 1895, p. 116-117.
3 Voy. M. H. Appia, La théologie naturelle et le néokantisme théologique,

1886; Lipsius, Philosophie und Religion, neue Beiträge zur wissenschaftlichen

Grundlegung der Dogmatik (Jahrb. für prot. Theol. 1885, p. 602 et
et suiv., 607 et suiv.); idem, Lehrbuch der evangelisch-protestantischen
Dogmatik, 18953, § 15. Lire les excellentes observations par lesquelles



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 349

«L'ordonnance proposée par les représentants de la méthode

christocentrique convient peut-être, nous dit-on, à une exposition

populaire de la foi protestante, mais elle est d'une
insuffisance scientifique manifeste ; bonne dans un catéchisme,
elle serait déplacée dans un système de dogmatique. » Cette

objection ne s'explique que du point de vue d'une certaine
théologie spéculative, qui établit une hiérarchie entre la gnose
supérieure du penseur et la foi élémentaire du simple fidèle. Or

nous repoussons des prémisses pareilles au nom de l'Evangile
et de la conscience protestante. Si le prédicateur et le
catéchiste sont appelés à faire de la personne du Christ le centre et
la base de leurs discours ou de leur enseignement, le dogmaticien

serait mal venu à tenter une autre voie et à appliquer une
autre méthode. La théologie systématique, comme le sermon,
comme l'instruction religieuse, a pour mission d'exposer la
foi chrétienne, dont l'Evangile est à la fois le principe et l'objet;
entre ces différentes manières d'annoncer et de communiquer
la vérité évangélique, il n'y a point de différence quant au fond
et au contenu; la différence ne porte que surla forme, qui sera
tour à tour oratoire, simplement didactique, scientifiquement
rigoureuse, suivant le ministère à remplir et les besoins à satisfaire.

La dogmatique protestante ne saurait avoir une ambition
plus haute que celle de se faire l'interprète fidèle et docile de

la foi, de la simple foi évangélique, de la foi des petits et des

humbles, car c'est la foi qui rend fort et heureux, la foi qui
régénère et qui sauve, la foi que demandait Jésus et à laquelle il
promettait le pardon et le royaume de Dieu. Toute tentative de

chercher par-delà cette foi quelque vérité supérieure, inaccessible

à la conscience du croyant, abordable seulement à

l'intelligence du « gnostique » serait une entreprise dangereuse et
chimérique, car elle équivaudrait à l'aveu que l'Evangile n'est

pas la révélation parfaite et que, dans la sphère de la religion
pure, l'effort de la pensée philosophique monte plus haut que
la piété et la prière1.

M. Traub répond aux critiques de Lipsius, Theol Stud, und Krit. 1895,

p. 524 et suiv.
1 Voy. les déclarations concordantes de M. Luthardt (Zeitschrift für



350 P. LOBSTEIN

Mais nos adversaires insistent. En refusant à notre conception
de la dogmatique la valeur et la rigueur de la science, ils
n'entendent pas déprécier l'Evangile ni découronner le christianisme.

Ce qu'ils nous reprochent, au contraire, c'est de ravaler
la dogmatique au niveau d'une simple technique religieuse,
puisque nous paraissons briser tout lien qui la rattache à la

philosophie, et exiler la science de la foi dans un domaine

placé en dehors de tout contact avec la métaphysique et les

sciences dites profanes. — Y a-t-il de la présomption à penser que
nous avons réfuté d'avance cette objection? Nous avons essayé
de montrer plus hautl la différence foncière et l'indissoluble
solidarité qui régnent entre la dogmatique et la philosophie.
La dogmatique participe à l'autonomie de la foi chrétienne qui
ne relève que de l'Evangile, elle ne reçoit son contenu positif
et son principe directeur que de la révélation de Dieu en Jésus-

Christ; son objet môme lui assure vis-à-vis des sciences

philosophiques une indépendance qu'elle ne saurait sacrifier sans

se nier et se détruire elle-même. Mais cette souveraineté dans

les limites que lui trace la matière vivante de son travail n'est

rien moins qu'une hostilité ou une neutralité systématique à

l'égard de la philosophie. Cette attitude ne serait pas seulement

puérile et dangereuse, elle serait impraticable; quand même

l'indifférence en matière philosophique serait permise au
théologien, elle lui serait impossible. Notre position religieuse, partant

notre conception théologique, nous impose une manière de

philosopher qui implique une théorie déterminée delà connaissance

en général et de la connaissance religieuse en particulier,

et cette théorie à son tour n'est pas concevable et valable

sans une psychologie, une logique et une métaphysique qui
s'appellent et se soutiennent.

Cependant, poursuit-on, si vous prenez au sérieux cette

métaphysique, cette logique, cette psychologie, tout cet ensemble

de disciplines et de notions philosophiques, pourquoi refuser

kirchliche Wissenschaft und kirchliches Leben 1886, p. 632), et de M.

Gottschick, Die Kirchlichkeit, p. 4 et suiv. Cf. M. Herrmann, Die. Gewissheit des

Glaubens und die Freiheit der Theologie, chap III.
i Voy. chap. VI, § 111.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 351

leur concours Pourquoi nous priver des appuis que la
conscience générale de l'humanité fournit à la prédication et à

l'enseignement de l'Evangile? Pourquoi ce discrédit jeté sur la

religion et la théologie naturelles? Est-il légitime d'élever une
infranchissable barrière entre la révélation de Dieu en Jésus-

Christ, et la révélation de Dieu dans la nature, la conscience et
l'histoire? Isoler le Christ de l'évolution générale de l'humanité,
n'est-ce pas le placer en dehors de l'humanité même? n'est-ce

pas se condamner à ne le comprendre jamais? Et, ce qui est

plus grave, n'est-ce pas éloigner de lui ceux que l'on pourrait
gagner? Car enfin, renoncer à solidariser le monde et l'Evangile,
c'est renoncer à toute apologétique chrétienne, à toute tentative

de propagande spirituelle et de conquête religieuse vis-à-
vis de « ceux du dehors ».

Essayons de débrouiller l'écheveau enchevêtré et quelque
peu confus de ces objections et de ces critiques qui nous viennent

à la fois de droite et de gauche.
Et d'abord nous ne refusons le concours d'aucune science,

loin de là : nous appelons à nous une série de disciplines dont
nous ne pouvons nous passer, et parmi lesquelles nous faisons
à la philosophie sa part légitime et nécessaire1. Seulement la

délimitation des frontières est une question de principe sur
laquelle il n'est pas permis de transiger; il importe de ne pas
se méprendre sur les attributions qui reviennent à chaque

science, et de ne pas demander à un ordre de connaissances

ou aune méthode de travail des services qu'ils ne sont ni
destinés, ni aptes à nous rendre. L'objet de chaque discipline en
détermine les fonctions, en trace les limites et en promulgue
les lois"2. Appliquée à la dogmatique protestante, cette règle
élémentaire emporte toutes les conséquences que nous avons

essayé de développer.
Le reproche de soustraire la révélation chrétienne à

l'évolution religieuse de l'humanité a besoin d'être serré de près
et précisé davantage. Il renferme une accusation que nous

repoussons énergiquement et une critique que nous nous
1 Voy. chap. VI, § III.
2 Voy. plus haut chap. Ill, § III.



352 P. LOBSTEIN

efforcerons de mériter toujours. En formulant le jugement
religieux que suggère à notre conscience l'action émanée du

Christ, en saluant dans la personne et l'œuvre de Jésus de
Nazareth la manifestation parfaite de la sainteté et de l'amour de

Dieu, en faisant de cette révélation le fondement de notre
certitude religieuse et de notre vie chrétienne, nous n'entendons

pas émettre une théorie sur les moyens dont s'est servi la
Providence pour communiquer ce principe divin à la vie de

l'humanité, nous renonçons à expliquer comment ce facteur
nouveau a pu entrer dans la trame de l'histoire. Il nous suffit
d'affirmer deux choses : l'une, c'est que l'humanité a été divinement

préparée et organisée pour que le Fils de l'Homme ait
pu réellement et pleinement lui appartenir; l'autre, c'est que
le Sauveur a été vraiment un don de Dieu, une grâce d'en

haut, un commencement nouveau dans l'histoire. C'est dire

que l'apparition de «Celui qui devait venir» n'a pas eu lieu
d'une manière abrupte et magique dans la vie de l'humanité *,

qu'elle a surgi « lorsque les temps furent accomplis, » que cet

accomplissement a été précédé d'une période de préparation,
conduite suivant un plan qu'a conçu la sagesse divine et qu'a
réalisé l'amour infini; mais c'est dire aussi que cette évolution
dont la Croix du Calvaire est le sommet lumineux et béni, n'a

pas été un mouvement fatal, réglé soit par la nécessité immanente

d'une dialectique abstraite, soit par l'inflexible tyrannie
d'une aveugle nature; cette évolution a été une éducation,
une œuvre morale, un drame inspiré par une volonté souveraine,

mais avec la collaboration d'acteurs qui ont eu à jouer
un rôle et qui n'ont pas été de simples figurants. En

conséquence l'histoire a le devoir de rechercher les conditions dans

lesquelles s'est accompli le plus grand événement de la vie
de l'humanité, mais si l'historien est chrétien, il sera contraint
d'admettre, dans la vie et l'œuvre de Jésus-Christ, l'apparition

d'un « principe nouveau, venant se greffer sur ce qui
existait, en le pliant à des fins nouvelles2. »

Comment cette confession d'ignorance, inspirée par une

1 Voy. plus haut, chap. VI, § III.
2 M. Ph. Bridel, La foi en Jésus de Nazareth peut-elle constituer la reti-



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 353

affirmation de la foi, porterait-elle atteinte à l'universalité du
christianisme, ou ébranlerait-elle les assises sur lesquelles
reposent notre vie religieuse et notre théologie chrétienne? Sans
doute nous en avons fini avec les procédés de l'apologétique
vulgaire qui se fait illusion sur les moyens dont elle dispose et
qui, dans l'hypothèse la plus favorable, ne paraît plausible
qu'aux esprits déjà convaincus; sans doute aussi nous faisons

justice de la fiction que l'on a appelée «religion naturelle», et
qui n'est autre chose que « le caput mortuum de l'ancienne
tradition philosophique aujourd'hui épuiséel » ou la pâle
abstraction tirée des religions positives et historiques2 ; mais si

gion définitive (Revue chrétienne, 1892, t. II, p, 181.) il faut relire tout
l'ensemble du développement dans lequel l'auteur répond à ceux qui
prétendent que l'apparition de l'Homme-Dieu serait une « violation de
l'histoire. » « Est-ce la ce qui vous arrête Songez pourtant que sur plus
d'un point notre science est obligée d'accepter des hiatus du même

genre.... Par exemple, tous les phénomènes de la vie végétative sont
conformes aux lois de la chimie; mais la vie elle-même est quelque
chose que la chimie ne produit point, quelque chose qui vient s'ajouter
k la chimie pour la dominer et, comme disait Claude Bernard, la
soumettre à une idée directrice. Même hiatus pour ce qui concerne la vie
consciente, dominant la vie inconsciente en s'appuyant sur elle, sans la
détruire. Même hiatus encore pour la liberté morale, qui s'affirme au-
dessus du mécanisme intérieur de nos idées, de nos désirs, de nos craintes,
en dirigeant ce mécanisme sans le briser. Tout individu n'est-il pas d'une
manière relative un commencement nouveau, qui ne rompt point la chaîne
héréditaire et qui pourtant, s'il est quelqu'un, marque la réalité ou an
moins la possibilité de quelque modification dans cette chaîne. C'est un
hiatus du même genre que réclame l'apparition de l'Homme-Dieu dans
l'humanité pécheresse : un individu qui soit absolument individuel, qui
soit en position de fournir un commencement tout a fait nouveau, qui
ait l'âme vierge et qui, formé lui-même par la grâce comme un vase sans
souillure, puisse recevoir la grâce, s'en laisser pénétrer dès le début et
durant tout le cours de sa vie. C'est là, si je comprends bien, ce qu'un
des apôtres du Christ voulait dire quand il l'appelait « le second Adam,
venu du ciel. » (1 Cor. XV, 45 et 47.) — Cf. M. Harnack, Das Christentum
und die Geschichte, 1895.

1 M. Sabatier, Lettre-préface de l'opuscule de M. Aguiléra, La théologie
de l'avenir, 1885, p. 9.

2 Nous ne voulons pas contester la haute signification de ce que
Tertullien appelait « l'âme naturellement chrétienne ; » mais l'instinct



354 P. LOBSTEIN

nous sommes résolus à secouer le joug des systèmes vieillis et
hors d'usage, ce n'est pas que nous songions à nous dérober à

la tâche que nous impose l'Evangile. La foi chrétienne abdiquerait

si elle se résignait à cesser d'être missionnaire et conquérante,

mais il faut qu'elle sache à quelle condition elle peut
établir la certitude religieuse et y faire parvenir les autres.
C'est la seule manière de fonder une apologétique digne de ce
nom1.

Le vice originel de l'apologétique vulgaire est aussi la faute
commise par les coryphées des sciences exactes et des sciences
naturelles. De part et d'autre, on vit dans l'illusion que la forme
suprême, sinon unique, de la certitude est celle qui s'acquiert
par la connaissance théorique, par la recherche objective qui
aspire à atteindre le nexus rerum et les lois de l'être; on
s'imagine que pour assurer le caractère scientifique et, par
conséquent, l'universalité et l'autorité de la vérité chrétienne, il
est indispensable de la justifier aux yeux delà raison théorique.
Or la philosophie naturelle et mécanique déclare cette entreprise

impossible et, ne voyant pas d'autre manière de répondre
aux prétentions du christianisme, elle conclut à l'illusionisme

religieux et moral de l'humanité est chose bien différente de la doctrine
que le déisme anglais, la philosophie française du XVIIIe siècle et
VAufklärung en Allemagne ont décoré du nom de religion naturelle. Aussi

pouvons-nous souscrire sans réserve aux observations de M. G. Frommel,
Revue de théologie et de philosophie, 1888, p. 9-11. Cf. M. Harnack, Die
natürliche Gotteserkenntniss. (Die christliche Welt, 1889, p. 398-400.)

1 Lire les observations de Ritschl, Theol. Literaturzeitung 1884, N° 20,

col. 485; de M. Gottschick, ibid. 1876, N° 6, col. 170; 1881, N°23, col. 554;
de M. Herrmann, ibid. 1881, N° 22, col. 525-528 ; de M. Kattenbusch, ibid-
1882, N° 7, 157-162. Voy. M. H. Schultz, Grundriss der christlichen Apologetik,

1894 ; les ouvrages déjà cités de M. Herrmann (Die Religion im Ver-
hältniss zum Welterkennen und zur Sittlichkeit, 1879, surtout p. 270 et
suiv.); M. Kaftan (Das Wesen der christlichen Religion, 18892; Die Wahrheit

der christlichen Religion, 1888); M. Gottschick, Das Verhältniss des

christlichen Glaubens zum modernen Geistesleben, 1891. Voy. la controverse
entre MM. Kaftan et Reischle. (Theol. Stud, und Krit. 1892, p. 1-39; 161-

191.) Lire enfin M. Troeltsch, Die christliche Weltanschauung und die

wissenschaftlichen Gegenströmungen (Zeitschrift für Theologie und Kirche
herausgegeben von Gottschick, 1893, p. 493-528; 1894, 167-232); Id., Die
Selbtständigkeit der Religion. (Ibid. 1895, p. 361-436 ; 1896, p. 71 -110 ; 167-218.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 355

et passe à l'ordre du jour1. Les apologistes, dominés par
l'intellectualisme auquel obéissent leurs adversaires, ont recours
à des arguments fournis par la philosophie ou par la théologie
naturelle, et essayent de donner aux vérités religieuses une
base théorique. Ils concèdent volontiers que la foi chrétienne
nous transporte dans le domaine des réalités perçues par la

conscience, mais ces réalités ne leur semblent garanties et

inattaquables que lorsqu'on en a assuré la solidité en les étayant
sur le fondement des vérités soi-disant primordiales, univer-

1 Telle est finalement la conclusion a laquelle arrive aussi Albert
Lange, dont l'excellente Histoire du matérialisme a été traduite en français

par M. Pommerol ; tel est aussi le point de vue de Renan, s'il est

possible de fixer la pensée fuyante de l'illustre critique et de la
renfermer dans une formule. Dans la critique qu'il a donnée des Nouveaux
essais d'histoire religieuse de Renan, M. Sabatier a nettement marqué
la différence qui règne entre la certitude théorique, seule admise par
Renan, et la certitude morale et religieuse qui semble ne pas exister pour
l'auteur des Nouveaux essais. « On ne prouvera jamais expérimentalement

l'effet d'une prière, dit M. Renan. » Nous n'en doutons pas. Nous

nous demandons seulement si c'est se faire de la prière une juste idée

que de la considérer comme une recette magique dont la valeur dépend
de ses effets apparents. Les phénomènes sont reliés par un enchaînement
de causalité ininterrompue. Nous le voulons bien, mais les phénomènes ne
forment qu'une trame légère et mince, derrière laquelle Kant apercevait
le jeu mystérieux de la liberté. Ni un phénomène pris à part, ni toute la
série enchaînée des phénomènes n'a en elle-même sa raison d'être
suffisante. Il y a donc derrière eux une cause libre qui les produit et dont
l'action, sans briser le nexe apparent des événements, n'en est pas moins positive.

C'est à cette cause libre que s'adresse la prière, et l'homme pour prier
n'a pas besoin de savoir comment agit sa prière ni même d'en attendre
'_:n miracle. La preuve que la liberté intervient dans la production des

phénomènes, c'est la loi du devoir que M. Renan célèbre avec tant
d'émotion. Si donc le nexe de causalité dans les événements n'exclut ni
le devoir ni la responsabilité, pourquoi exclurait-il la prière A-t-on
jamais prouvé expérimentalement la liberté? Toutes nos actions ne
découlent-elles pas de notre caractère et de notre milieu et ceux-ci ne
sont-ils pas a leur tour prédéterminés? Et cependant l'homme est un être
moral et chaque décision morale est l'expression de sa foi intime en la
liberté. Ne pourrait-on pas dire également que l'homme est religieux et
que la prière n'est que l'expression spontanée et incompressible de sa
foi religieuse? » (Journal de Genève, 15 juin 1884.)



356 P. LOBSTEIN

selles, accessibles aux facultés de l'homme naturel. Dès lorsT

les apologistes s'appliquent à établir d'abord ce qu'ils appellent

les présuppositions nécessaires de l'Evangile; et, leur
substruction bien assise, ils se mettent à y bâtir allègrement
l'édifice de leur système chrétien.

Bien différente est la conduite des théologiens qui, suivant
les principes des Luther, des Schleiermacheret des Vinet, ou

plutôt s'inspirant de la parole et de l'esprit du Christ et de ses

apôtres, statuent le caractère sui generis de la certitude
religieuse, fonction pratique et personnelle du sujet, détermination
de la vie intime et spontanée de l'être qui connaît, acte moral

qui implique un état d'âme produit par l'objet delà connaissance.

Une certitude ainsi acquise ne saurait être accrue par
des opérations intellectuelles qui n'ont aucune prise sur l'ordre
auquel appartiennent les réalités atteintes et possédées par la
conscience. Que dis-je? c'est compromettre et fausser la foi

que la transporter dans une sphère qui n'est pas faite pour
elle et dans laquelle fatalement elle périt1.

Faut-il donner quelques exemples pour montrer la différence
des deux points de vue et des deux méthodes2?

La théologie traditionnelle s'efforce de déterminer d'abord
l'idée de Dieu conçu comme personnalité absolue et de prouver
l'existence de l'être suprême à l'aide d'une série d'arguments
dont elle sent parfois et avoue la fragilité, mais auxquels elle
attribue une valeur pédagogique, préparant et prédisposant les

1 C'est ce qu'a fort bien montré M. Herrmann dans sa première
monographie (Die Metaphysik in der Theologie, Halle, 1876) dont les allures
tranchantes et le style laborieux ne doivent pas nous faire méconnaître
la haute valeur. L'ouvrage plus considérable que l'auteur publia en
1879 (Die Religion im Verhältniss zum Welterkennen und zur Sittlichkeit)
forme le complément positif du premier opuscule; voy. aussi Zur
theologischen Darstellung der christlichen Erfahrung (Der Beweis des Glaubens,

1889, p. 173-184) et Der Streitpunkt in Betreff des Glaubens. (Ibidem,
p. 361-378.)

2 Sur le renversement complet des termes du problème dogmatique
conçu non plus comme une théorie de la connaissance objective, mais
comme l'expression scientifique d'une certitude morale et religieuse, voy.
M. Gottschick, Die Kirchlichkeit der sog. kirchlichen Theologie, p. 107-109.



INTRODUCTION A L\. DOGMATIQUE PROTESTANTE 357

esprits à accepter le témoignage de la révélation surnaturelle ;

delà connaissance générale de Dieu, le sujet religieux est invité
à s'élever à la connaissance du Dieu de Jésus-Christ, seule
connaissance salutaire, produite par la révélation suprême et
définitive. Chaque attribut, chaque œuvre de Dieu est susceptible

d'être connue et formulée, d'une manière approximative
sans doute, mais juste et exacte dans sa portée générale : la
notion de la personnalité de Dieu renferme une définition positive

de la vie intradivine et affirme une vérité transcendante
sur le mode d'existence de l'être absolu ; les attributs de l'éternité

ou de la toute-puissance de Dieu ne font sans doute que
balbutier quelques-unes de ses perfections, mais ils impliquent
une révélation objective sur les rapports de Dieu avec l'espace
et le temps. De même, la doctrine de la création, suivant
laquelle les êtres ont été tirés du néant par un acte libre de la
volonté souveraine, est un essai de déterminer le mode de

provenance du monde. Le dogme de la Providence comprend
également une série de problèmes, dont le théologien est appelé à

chercher la solution. Quel rapport y a-t-il entre la cause
première et les causes secondes? Dieu est-il la cause efficiente ou
déficiente du mal? Comment concilier la volonté libre du Dieu

personnel avec le jeu régulier des forces et des lois de la
nature? La doctrine du péché, la christologie, la doctrine de la

rédemption ont soulevé une nuée de questions semblables

auxquelles un dogmaticien qui se respecte est tenu de

répondre; il faut que chacune de ces réponses, pour être admise,
puisse se légitimer par sa valeur intrinsèque, objective,
indépendante des dispositions intimes du sujet1; il faut que chacune
de ces réponses cherche à noter et à caractériser la réalité
objective et immanente des phénomènes ou des personnes dont
la théologie essaie, dans la mesure du possible, de pénétrer et
de définir l'essence et les relations. Sans doute, les vérités
conquises par le labeur du dogmaticien, ne restent pas, dans

l'âme du croyant, à l'état de doctrines froides et nues ; elles

1 C'est là aussi l'erreur de M. Flügel dans sa critique de la doctrine
ritschlienne de Dieu ; cette erreur a été fort bien dévoilée et réfutée par
M. Gottschick. (Theol. Literaturzeitung, 1881, N° 23.)



358 P. LOBSTEIN

prennent vie, elles gagnent une force et une chaleur qu'elles
ne sauraient avoir dans l'intelligence pure, elles se transforment

en règles de conduite, en déterminations de la volonté,
en expériences subjectives; mais, à l'origine, elles ont existé
sous forme de révélations naturelles ou surnaturelles, qu'il a

fallu connaître d'abord pour les éprouver ensuite. Telle est la
voie suivie par la dogmatique traditionnelle qui inspire et
domine à son tour l'apologétique vulgaire, telle est la marche
invariable de nos anciens docteurs qui se sont épuisés dans ces
ascensions pénibles et haletantes vers des sommets inaccessibles;

chaque fois qu'arrivés sur un nouveau versant, ils
voyaient s'échapper de leurs bras meurtris le rocher qu'ils
avaient roulé vers la cime au prix de mille efforts, ils s'écriaient
avec un indomptable courage : « Si nous recommencions1 »

1 Sur ce point, comme sur la plupart des autres, la Dogmatique
chrétienne de M. Bovon (2 vol. 1895-1896) réalise un sérieux progrès, mais il
n'a ni vaincu en principe, ni écarté dans la pratique, le vice originel de

l'ancienne théologie, la funeste illusion du dogmatisme traditionnel qui
transforme les affirmations de la foi religieuse en thèses objectives et
impersonnelles, formulées par la raison théorique. Sans doute l'auteur a
trop pratiqué la théologie dite néokantienne, il s'est surtout trop pénétré
de l'esprit de Vinet pour qu'il soit entièrement dominé par la conception
erronée delà scolastique orthodoxe; à tout moment, il brise les cadres
de l'intellectualisme pour se placer sur le terrain de la conscience, mais
il suffit de lire les pages] qu'il a consacrées à la doctrine de Dieu ou aux
dogmes de la création et de la providence, pour se convaincre qu'il n'a
pas rompu avec les procédés consacrés par la dogmatique usuelle et

l'apologétique vulgaire. De là le malaise qu'on éprouve en lisant cette
oeuvre remarquable à bien des égards, mais dont l'attitude indécise et

l'hésitation s'expliquent par la contradiction irréductible qui la
travaille. J'ai donné ailleurs quelques exemples de ce dualisme tantôt
latent, tantôt franchement avoué. Voy. Theologische Literaturzeitung
1896, N" 4; voy. aussi l'appréciation de M. G. Godet, Annales de

bibliographie théologique, 15 avril 1896. — Les pages qui servent de conclusion

au second volume (p. 569-570) ne sont pas de nature a effacer cette
impression. L'Exposé de théologie systématique de M. Gretillat ne connaît

pas ces troubles et est restée étrangère à ces scrupules ; et cependant,
le théologien qui écrivait dans son Apologétique, (page 327) : « Pour croire
en Dieu, il faut avoir prié et avoir été exaucé,» et qui faisait de l'existence

de Dieu « un objet de foi dont la certitude relève avant tout de

l'évidence morale » (p. 247) ce théologien possédait dans sa foi tous les



INTRODUCTION A LA DOÖMATIQUE PROTESTANTE 359

Pour nous, nous osons croire qu'il ne faut pas recommencer1.
Non pas que nous renoncions lâchement à la recherche de la
vérité ou que nous déclarions que la dogmatique poursuit une
œuvre illusoire et stérile, mais nous persistons à penser que
la tâche de la dogmatique évangélique est ailleurs, et qu'en
s'obstinant à faire des vérités morales et religieuses la matière
d'une enquête théorique, la théologie protestante dément sa

nature, renie sa mission et compromet sa dignité et son
honneur.

Nous estimons, en effet, que la certitude religieuse, qui
plonge ses racines au plus profond de la conscience, est d'un
autre ordre que la certitude théorique et objective ; elle n'est

pas moindre pour cela, elle est différente: la différence de

l'une et de l'autre ne porte pas sur le degré, mais sur la nature.
La certitude chrétienne, c'est la foi produite dans l'àme par
l'expérience d'une suprême et divine réalité, dont nous n'avons

pas d'abord à établir l'existence pour en éprouver ensuite les

effets, puisqu'elle se révèle tout d'abord à notre conscience

par sa puissance salutaire et bénie. Cette réalité victorieuse
du monde et de nous-mêmes, c'est Jésus-Christ, l'unique et

inébranlable fondement posé par l'éternel amour au centre
de l'histoire et au cœur de notre vie, le fondement sur lequel
s'appuient toujours à nouveau notre confiance et notre espoir,
notre force et notre joie. L'implacable nature menace-t-elle
de m'entraîner dans un gouffre sans fond, la puissance plus

éléments d'une rénovation théologique ; il faut regretter qu'il n'ait pas
eu le courage de laisser parler cette foi inspirée par l'Evangile. Voy.
aussi ouvrage cité, p. 178-179 et la formule que l'auteur a eu le tort de

ne pas appliquer : « La vie engendre la connaissance. »

1 Sur la « réduction » opérée dans la dogmatique protestante par le

principe christocentrique, voy. M. Herrmann, Die Religion im Verhaîtniss

zum Welterkennen und zur Sittlichkeit, 1879, p. 439 et suiv. Cf. M.

Weizsaecker, Theol. Literaturzeitung, 1879, N° 25, col. 591. Cf. Ed. Schérer, La
critique et la foi, p. 291 : « La foi porte une force critique en elle-même. Il en
est comme des corps organisés, qui n'ont pas seulement la faculté de

rejeter toute substance étrangère par le jeu de la vie, mais dont les

éléments constitutifs sont en outre entraînés dans un mouvement et
comme dans une transformation continuelle. »



360 P. LOBSTEIN

tragique encore et plus formidable du péché veut-elle m'écra-
ser sous le poids du remords et de la honte, j'élève les yeux
vers le Christ, gage inviolable d'une charité plus forte que
la mort et le mal, et par ce regard de la foi, je perçois le

soleil qui porte la santé et la vie dans ses rayons. Ainsi c'est

parce que le Christ est pour moi une source de vie, qu'il est

aussi un foyer de lumière ; la connaissance religieuse de Jésus-

Christ, je veux dire l'expérience personnelle de son amour et

de sa sainteté, me donne la connaissance religieuse de Dieu, de

moi-même et du monde. Cette connaissance est à la fois un
don de la grâce de Dieu et une tâche proposée à l'effort du

chrétien ; c'est la fin suprême de notre vie morale et religieuse,
dans laquelle le Christ doit prendre naissance, grandir et
régner1.

Là réside la justification décisive de la méthode christocentrique

en théologie, car l'âme de la vie du chrétien et le
contenu de sa foi sont aussi l'objet de la dogmatique évangélique
et protestante 2. Faire comprendre en quoi consiste la base

1 Dans les pages qui précèdent, ainsi que dans d'autres passages du

présent essai, j'ai essayé de développer le contenu de ce qu'on a désigné
du nom de jugements de valeur (Werturteile). Ce terme a donné lieu à

tant de méprises et a de si singuliers malentendus qu'il m'a semblé
préférable d'en analyser la notion sans en adopter la formule. Lire le jugement

de M. Neumann, Grundlagen und Grundzüge der Weltanschauung von
R. A. Lipsius, Braunschweig, 1896, p. 60. Voy. les monographies de

M. Scheibe Die Bedeutung der Werturteile für das religiöse Erkennen,
Halle 1893, et de M. 0. Ritschl, Ueber Werturteile, Freiburg i. B. 1895,

surtout les lumineuses explications de M. Traub, Theol. Studien und
Kritiken, 1895, p. 490-491, et de M. Reischle, Die Christliche Welt, 1896, N» 9,

col. 195-199. Ces deux théologiens ont fait justice de l'antithèse qu'on
construit entre les jugements de valeur et les jugements d'être
(Seinsurteile), antithèse rendue plus détestable encore par les insinuations
dont on l'accompagne, comme si les vérités affirmées par un jugement
de valeur étaient moins certaines que les réalités atteintes par les
jugements théoriques. (Voy. M. Sabatier, Essai d'une théorie critique de la
connaissance religieuse. Revue de théol. et de philosophie 1893, p. 215-219 ;

Revue chrétienne, 1893,1.11, p. 323-327.)
2 On trouvera, dans les développements qui précèdent, la réponse aux

objections formulées par quelques-uns de nos adversaires et rapportées
plus haut, chap. VI, § II fin.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 361

véritable et immuable de la certitude chrétienne, décrire la
nature intime, les caractères distinctifs et les limites divinement

tracées de celte certitude intérieure et expérimentale,
développer et formuler scientifiquement ce que renferme et

suppose cette expérience qui est une nouvelle création (2 Cor.

"V, 17), voilà notre tâche. En vérité, elle est assez sérieuse, assez

riche, assez belle, pour nous faire renoncer sans regret aux
tours de force exécutés par la raison théorique et aux rêveries
de la fantaisie mystique et spéculative. Elle est aussi assez forte
et assez sûre d'elle-même pour fonder une apologétique
scrupuleuse et convaincue et pour ne pas se laisser déconcerter

par les éternels reproches d'inconséquence, de dualisme, de

duplicité même, que lui adressent ses adversaires de droite et
de gauche.

Il faut que l'apologétique, dont nous avons déjà marqué plus
haut la tendance et l'inspiration générale, cherche son centre
de gravité là où la dogmatique a trouvé le sien, dans la
personne et l'œuvre de Jésus-Christ. Annoncer, montrer aux
âmes le Christ vivant et vrai, le Christ des Evangiles l, soit

pour satisfaire le besoin de salut, soit pour le réveiller dans les

consciences ouvertes aux impressions du monde moral, telle
est la tâche principale de l'apologétique, dont l'œuvre offensive
et défensive est invariablement dominée par le principe souverain,

Jésus-Christ mis en présence de l'âme humaine2.
Que si enfin l'on nous accuse de scinder en deux l'être hu-

1 « Das wahrhaft geschichtliche Bild des Herrn ist nicht nur dasselbe,
welches unser Glaube erfasst, sondern ist das Mittel, solchen Glauben zu
erwecken. » M. Haupt, Die eschatologischen Aussagen Jesu in den
synoptischen Evangelien, Berlin 1895, p. V.

2 Le parti que peut tirer la prédication de la vérité évangélique ainsi
comprise a été mis en lumière par E. Scherer, La critique et la foi, p. 22 :

« Au lieu de l'autorité de la parole, nous aurons la parole de l'autorité.
Au lieu de renvoyer le pauvre prosélyte aux articles d'un code, aux
formules d'une dogmatique, ou aux feuilles de je ne sais quel mystérieux
oracle, nous le renverrons aux grands prophètes de tons les temps, à
l'enseignement vivant de l'Eglise, à la parole de Dieu personnifiée dans
ses serviteurs, k l'Esprit et a ses manifestations, en un mot, au contact
immédiat du cœur avec la vérité. » (Cf. p- 41-43.)

théol. et phil. 1896 24



362 p. lobstein

main, de proclamer le divorce éternel entre la raison théorique
et la raison pratique, d'établir une irréductible opposition entre
le Dieu de la nature et le Dieu de la conscience, nous répondrons

que nous croyons de toutes les forces de notre âme à la

synthèse supérieure des deux mondes, mais si nous y croyons,
c'est précisément en vertu d'un acte de foi, appris à l'école du
Dieu de Jésus-Christ1 ; nous saluons avec gratitude tout indice
qui annonce ou présage la mystérieuse et inaltérable
correspondance qui existe entre l'ordre de la première création et la
sphère de la x«trà xtîotî révélée en Jésus-Christ; nous nous
réjouissons des lueurs prophétiques qui dès ici-bas tendent à

éclairer les antinomies qui se posent et s'imposent à l'être
sentant, pensant, voulant; mais nous nous souvenons que nous
sommes appelés à marcher par la foi, sans la vue, contre la
vue2. C'est précisément parce que nous voulons croire sans

voir, c'est au nom même de notre Dieu que nous poussons nos
recherches dans le monde de la conscience morale et religieuse
et que nous demandons au naturaliste ou à l'historien de ne

pas se mutiler en mentant à leur conscience de savant. Dès

aujourd'hui, nous surmontons par la foi le dualisme dans lequel
se débat celui qui ignore l'Evangile; à la lumière de l'histoire
du Crucifié devenu le Seigneur de gloire, nous affirmons que
la nature a pour fin l'esprit et que le but suprême de l'esprit
c'est le royaume de notre Père qui est dans les cieux.

Le lecteur qui a eu la patience de nous suivre se convaincra,
je l'espère, que la dogmatique protestante, dont nous avons
esquissé l'introduction, se propose une œuvre essentiellement

1 Lire les beaux développements de M. Herrmann dans son compte-
rendu de l'ouvrage de M. Heer, Der Religionsbegriff A- Ritschl's 1883

(Theol. Literaturzeitung 1884, N° 8, col. 199-202) ; cf. aussi les réflexions
du même théologien, (Ibid. 1883, N» 8, col. 177.)

2 Voy. I'rank, System der christlichen Sittlichkeit li, 339 : « Die Welt ist
grösser als ihr euch nach eueren theologischen Compendien träumen
lasst, und der Einklang der Werke Gottes liegt nicht so auf platter
Hand, wie die es wähnen, welche von ihrer Ecke aus die Weltharmonie
zu construiren sich anschicken. Warum wollen wir nicht auch in diesem
Stück einmal glauben, nämlich so, dass wir des Einklangs gewärtig
sind, ohne ihn einstweilen zu sehen? »



introduction a la dogmatique protestante 363

positive, docile aux enseignements impérissables de l'Evangile,
fidèle à l'inspiration originale et au principe religieux de la

Réforme, conforme aux besoins et aux intérêts de l'Eglise qui
a l'ambition de parler un langage intelligible à la génération
présente.

Je n'ai fait que tracer un programme1 ; je le crois applicable,
il est même en voie de réalisation progressive. Me sera-t-il
donné d'en reprendre quelque partie? Je l'ignore; cela dépendra

des forces que Dieu voudra me donner, et de l'accueil
qu'on fera à cet essai d'introduction.

1 L'importance et l'intérêt d'un programme nettement formulé me
semblent essentiels, en dépit du jugement quelque peu dédaigneux de

Ritschl : « Aile die Programme kommen mir doch immer nur vor wie
Farbenreiben, Leinwandspannen, Gardinen zurückziehen, Modellstellen
und Händewaschen, und damit sich aufhalten müssen ist mir nicht sehr
reizend.» Albrecht RitschVs Leben, dargestellt von O. Ritschl, t. II (1896)

p. 106.


	Essai d'une introduction à la dogmatique protestante. Chapitre VII, L'organisme de la dogmatique protestante

