Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: Essai d'une introduction a la dogmatique protestante. Chapitre VII,
L'organisme de la dogmatique protestante

Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379605

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ESSAI D’'UNE INTRODUCTION
A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE

PAR

P. LOBSTEIN1

CHAPITRE VII

L'organisme de la dogmatique protestante.

1. Examen critique des principauxr modes de groupement
dogmatigue adopteés auw sein de UEglise protestante. — La mé-
thode Zocale inaugurée par Mélanchton et conservée par ses com-
mentateurs. — L’Institution chretienne : influence exercée par ce
chef-d’ceuvre; le type du symbole apostolique; le schéma trini-
taire, — La scolastique luthérienne: la méthode synthétique des
premiers docteurs, la méthode analytique introduite par Calixte.
— La dogmatique réformée: la méthode fédérale; abus et exagé-
rations du procédé de Coccejus. — La construction tentée par
Schleiermacher: critique qu’il en a faite lui-méme dans sa seconde
lettre a Liicke.— Nécessité de suivre ces indications et d’appliquer
ce programme : il faut emprunter le principe de division de la
dogmatique & la révélation chrétienne et édifier le systéme doc-
trinal sur un fondement que I'Evangile fournit & la foi. — Va-
riétés différentes de ce type.

II. Essai d’une solution positive. — Le groupement christocen-
trique, conséquence logique du principe protestant. — 1. Rdle
dominateur de la christologie et de la sotériologie. —Corrélation

' Voir Revue de théologie et de philosophie, livraisons de juillet et de
novembre 1895, p. 297-356, et 505-5569 ; livraison de mai 1896, p. 193-249.
THEOL. ET PHIL. 1896 20



298 P. LOBSTEIN

de I'une et de I'autre: I'ceuvre du Christ, c¢’est sa personne en ac-
tion; la personne du Christ, c¢’est son ceuvre en puissance. —
Vice radical de la méthode appliquée par la scolastique orthodoxe.
— Marche régressive et ascendante imposée & la dogmatique pro-
testante par la foi évangélique. — Analyse des principaux élé-
ments du dogme christologique et sotériologique. — 2. La doc-
trine de Dieu.— Caractére hybride de la « théologie » consacrée par
Porthodoxie traditionnelle. — Nécessité d’un retour & la tradition
religieuse et spirituelle fondée par la Réforme: la dogmatique
protestante a pour tache d’exposer scientifiquement la connais-
sance religieuse du Dieu révélé par Jésus-Christ ; caractére expé-
rimental et pratique de cette connaissance. — 3. Le dogme de la
création. — Il n’est pas un article emprunté & la religion naturelle.
— Il a pour mission de formuler scientifiquement la foi au Créateur.
— Racine religieuse de cette doctrine qui n'est qu’une des faces de
la doctrine chrétienne de Dieu. — 4. Le dogme de la Providence.
— Contenu et fondement de la foi chrétienne en la Providence : elle
nerepose pas sur 'observation empirique de la nature ou de ’his-
toire, elle n'est pas un simple postulat de la conscience morale,
elle s’appuie sur le fait de la rédemption opérée par le Christ et
se résout dans un acte de confiance au Pére céleste, — La notion
religieuse du miracle et la théodicée chrétienne. — 5. L’anthropo-
logie. — Le point de vue de la scolaslique protestante et le point de
vue christocentrique., — La conception de ’homme qu’implique et
que réclame la foi en Jésus-Christ. — La notion chrétienne du
péché : elle est la contre-partie de la notion chrétienne du souve-
rain bien, réalisé et manifesté en Jésus-Christ. — 6. La réalisation
subjective du salut et son appropriation individuelle et collec-
tive. — 7. L’eschatologie. — Elle est le prolongement de la sotério-
logie. — Contenu et fondement de la foi chrétienne en la vie éter-
nelle. —8. Le dogme de la Trinité. — Il est ’expression compléte
de I'ceuvre du salut saisie dans sa conception idéale, son accom-
plissement objectif, sa réalisation intérieure et permanente. — Il
forme le couronnement de ’édifice de la dogmatique protestante.

I1II. Examen critique des objections dirigées contre le point
de vue christocentrique. — « Approprié a 'exposition populaire de
la foi, il ne saurait convenir & Pordonnance systématique de la
doctrine chrétienne. — Il brise le lien qui rattache la dogmatique
a la philosophie. — Il isole la révélation évangélique de I’évolution
religieuse de I'humanité et constitue une violation des lois de



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 299

Thistoire. — Il méconnail la valeur de la religion naturelle et
rend impossible la tiche imposée par la foi & 'apologétique chré-
tienne.» — Réfutation de ces objections qui procédent d’une théorie
erronée de la connaissance religieuse : critique de cette théorie. —
Résultats et conclusion.

I

Le groupement des matiéres dont ’ensemble constitue 1’or-
ganisme de la dogmatique protestante ne saurait étre arbitraire
ou indifférent. Il est la résultante de 'objet méme de la science
dogmatique, de la norme qui la gouverne, de la méthode qu’elle
doit suivre.

Recueillons d’abord les renseignements que nous donne sur
ce point ’histoire de la science dogmatique au sein de I'Eglise
protestante !. Il serait présomptueux de rompre avec la tradi-
tion léguée par nos péres, mais nous soumettrons cette tradi-
fion & une critique respectueuse et indépendante. Interrogée
dans cet esprit, I'histoire répandra une lumiére précieuse sur
le probleme qu'’il nous reste a étudier.

L’excellence du premier essai dogmatique publié au seizieme

1 Il ne saurait étre question d’esquisser ici I’histoire de la dogmatique
protestante; je n’indiquerai que les faits caractéristiques et les points
saillants qui relevent directement de notre sujet. Voy. W. HerrMANN,
Geschichte der protestantischen Dogmatile von Melanchton bis Schleierma-
cher, Leipzig 1842; Gass, Geschichte der protestantischen Dogmatik in
threm Zusammenhang mit der Theologie iiberhaupt, 4 vol. Berlin 1854-
1867; Dorner, Geschichte der protestantischen Theologie, Miinchen 1867.
Les ouvrages dogmatiques de Hase, Heppe, H. Scumip, Kannis, LuTHARDT,
F. NirzscH consacrent des chapitres importants de leur introduction &
I'histoire de la dogmatique. Voyez aussi Ep. ScHERER, Prolégoménes &
la dogmatique de U'Eglise réformée, Strasbourg 1843, p. 79-163; M. Lica-
TENBERGER, Des éléments constitutifs de la science dogmatique, Strasbourg
1860, p. 14-118; Encyclopédie des sciences religieuses, t. 1V [1878], p, 12-20.
(art. Dogmatique, par Bouvier); GRETILLAT, Exposé de théologie systéma-
tique, t. 111 (Neunchatel 1888), p. 24-120.— Sur la question particuliere
traitée dans le présent chapitre : Ar. Scuwrizer, Die Glaubenslehre der
evangelisch-reformirten Kirche dargestellt und aus den Quellen belegt, t. I
(Zurich 1844), p. 84-134; Ip., Die christliche Glaubenslehre nach protes-
tantischen Qrundsiitzen, Leipzig 1863 (18772), p. 70-86.



300 P. LOBSTEIN

siécle par Mélanchton 1, 'influence considérable qu’exerca cet
ouvrage, ’autorité presque normative dontiljouit pendant pres
d’un demi-siécle dans’Eglise luthérienne, ne sauraient dissimu-
ler 'insuffisance du groupement adopté par le Réformateur soit
dans la rédaction primitive, soit dans les éditions subséquentes
de ses Loci2. A vrai dire, la méthode locale 3, inaugurée par
Mélanchton et maintenue par ses commentateurs#, est dépour-
vue de toute valeur scientifique. Elle s’en tient & une juxtapo-
sition élémentaire des principales doctrines chrétiennes, dont
elle ne cherche pas 3 montrer ’enchainement et qu’elle ne
tente pas de réduire en systéme.

Le grand monument religieux et scientifique de la Réforme,
VInstitution chrétienne dont nous ne parlons ici qu’au point
de vue formel, marque un progrés considérable dans I’évolu-
tion dogmatique du seizieme siécle. Calvin abandonne la mé-
thode locale: I'essai de 1536 suit 'ordre du symbole aposto-
lique, mais le premier remaniement de 1539 et surtout I’édition
définitive de 15595, tout en restant fideles au type primitif,

1 Loci communes rerum theologicarum, sew hypotyposes theologicae, Witt.
1521. Cette premitre édition a été reproduite avec beaucoup de soin et
accompagnée d'un important commentaire par Prirr, Erlangen 1864;
seconde édition publiée par M. Kovpg, Erlangen et Leipzig 1890. — Chez
MEerancHTON, 'ordre de succession des différents chapitres reproduit,
dans ses traits essentiels, le plan de 'Epitre aux Romains.

2 Voy. les recensions successives des Loci dans la grande édition du
Corpus Reformatorum, tom. 21-22.

3 Voy. HeppE, Dogmatik des deutschen Protestantismus im 16 Jahrhundert,
1857, tome I, p. 6.

4 VicroriN Strice, Buchiridion locorum theolog. Witt. 1541 ; Loci theolo-
gici quibus loci communes Melanchtonis illustrantur, 4 vol., 1581-1585. —
Magmiv CaEMNITZ, Loci theologici, quibus loci communes Melanchtonis pers-
picue explicantur, 3 vol., éd. Leyser, 1591.— Lroxaro Hurrer, Compendium
locorum theol. scripturis sacris et libro concordiae collectum, Witt. 1610;
Loci communes theol. conformati ad wmethodum Ph. Melanchtonis, Witt.
1619. — Jeany GeruarD, Loci theologici cum pro adstruenda veritate tum
pro destruenda quorumuis contradicentiuvm falsitate, per theses nervose, solide
et copiose explicati, Erfurt et [éna 1610-1622, 9 vo!. in-4°; derniere édition
publiée en 1885, avec prétace de F. Frank.

* Voy. Corpus Reformatorum, Oper. Calvin., t. I-IV. Lire les prolégo-
menes de Bavm, Cumitz et Reuss. [’édition primitive (latine) de 1536



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 301

renferment une exposition véritablement systématique de
la foi protestante et se distinguent par 'ampleur des déve-
loppements bibliques et dogmatiques, par 'ordonnance simple
et lumineuse, par la solidité et I’exactitude des détails. Le
schéma trinitaire, consacré par 'autorité de Calvin, subit des
modifications nombreuses, mais persiste surtout chez les ré-
formés ou on le retrouve sous des formes multiples et variées?.
Cependant en dépit du succés que cette division a rencontré
jusque dans les rangs de la théologie contemporaine 2, le grou-
pement inspiré par la forme traditionnelle du symbole aposto-
lique ne me semble pas répondre aux exigences systématiques
de la dogmatique protestante. Exposer successivement les
dogmes qui relévent de la doctrine du Pere, de celle du Fils,
de celle du Saint-Esprit, c’est se mouvoir encore dans le cadre
d’une classification extérieure et accidentelle. Aussi bien Cal -
vin n’'est-il pas resté asservi a cette tripartition superficielle ;
la puissance de sa pensée, la vigueur de sa dialectique, et la
richesse de sa foi ont brisé le moule primitif, ou plutot 'ont
faconné a nouveau, 'ont élargi et lui ont donné une forme en
harmonie avec les besoins du sentiment religieux et avec ia
virtuosité théologique du grand Réformateur.

A la méthode locale succéda, au sein de I’Eglise luthérienne,
la tentative de construire des systémes, de méme qu’au moyen
age les Sommes vinrent aprés les Sentences. Mais rien de plus

LI, 27-252) en six chapitres : De lege, de fide, de oratione, de sacramentis,
de falsis sacramentis, de libertate christiana. — Les éditions de 1539-1554
(1, 279-1152) en XX (XVI1I) chapitres.— L'édition définitive de 1559 (t. 1I.
1-1118) en quatre livres: De cognitione Dei creatoris, de cognitione Dei
redemptoris, de modo percipiendae Christi gratiae, de externis mediis ad
salutem.

1 Voy. par exemple, MeLcuior LEYDECKER, De veritate religionis refor-
matae s. evangelicae Libri VII quibus doctrina de economia s. s. trinitatis
in negotio salutis explicatur, I'raj. ad Rhen. 1688.

2 Voy. par exemple, PH. MARHEINECKE, Die Grundlehren der christlichen
Dogmatik als Wissenschaft. (Premiere édition 1819 dominée pAr I'influence
de ScrELLING, seconde édition 1827 construite d’apres la méthode hégé-
lienne.)— Kanxis, Die lutherische Dogmatik historisch-genetisel: dargestellt,
2 vol., 1874-18752.



302 P. LOBSTEIN

artificiel que ces constructions laborieuses de la scolastique
orthodoxe, rien de moins semblable & un organisme vivant.
Ni la méthode synthétique! pratiquée d’abord, ni la méthode
analytique2 préconisée et appliquée par Calixte, ne répondent
au caractére propre de la foi évangélique et ne satisfont aux
intéréts scientifiques de la dogmatique protestante. Sans doute
les docteurs sont en quéte d’une idée centrale, d’un principe
générateur et organisateur du systéeme, mais la prédominance
invariable de la logique, le formalisme stérile dans les procédés
d’exposition et d’argumentation, I'ignorance de I'histoire et de
I’expérience, 'abus d’une polémique souvent mesquine et inin-
telligente, 'insuffisance de la preuve tirée de I’Ecriture sainte,
compromettent irréparablement la solidité de ces bAatisses
d’une si imposante apparence.

Dans le camp de la théologie réformeée, quelques essais de
systématisation furent assez longtemps en faveur et laissérent
une trace profonde dans le travail dogmatique de plusieurs
générations. Deés le seizieme siécle, quelques docteurs réformés,
Bullinger, Olevianus, Ursinus, considérant larévélation comme
une alliance entre Dieu et 'homme, opposaient le feedus gra-
tie au fedus nature. De ces indications P'on tira un groupe-
ment nouveau, la méthode dite fédérale qui, entre les mains
de Coccejus3 (Koch, de Bréme, }+1669), s’inspira plus direc-
tement de ’esprit biblique, mais ne tarda pas & se discréditer

! La méthode synthétique passe de la cause aux effets, du principe
anx moyens, et des moyens & la fin. Principium omniwm rerum et salutis :
Deus triunus; media salutis : divina gratia, Christi incarnatio, fides; finis
hominis : vita beata.

2 La méthode analytique, introduite dans la théologie luthérienne par
CaLixTE, part du but objectif de la théologie, qui est Dieuw, pour consi-
dérer ensuite le sujet qui est 'homme (homo quatenus ad vitam acternam
pervenire possit), eb arriver enfin aux moyens de salut par lesquels
Phomme parvient & sa fin, qui est la félicité en Dieu (acterna Dei fruitio).
CaLixtus, Epitome theologiae ex ore dictantis ante triennium excerpia
Goslar 1619. — Cette méthode analytique fut maintenue par la plupart
des coryphées de la scolastique luthérienne, Konie (mort & Rostock en
1664), Carovivs (+ 1686), Quenstept (+1688), Baier (1 1695), Horraz (+1713).

3 Summa doctrinae de foedere et testamento Dei, 1648. L'ouvrage se divise
en deux parties: 1. Foedus operum. 11. Foederis operum abrogatio 1° per



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 303

par I'abus de I'allégorie religieuse et de la typologie érigée en
systeme. En distinguant plusieurs phases de I’éducation divine
de 'humanité, la théologie fédérale s’éleva, il est vrai, & une
conception plus vivante et plus vraie de la révélation ; mais les
conséquences dogmatiques qu’elle tira de ces prémisses font
dévier la théologie chrétienne de la route que lui trace la foi
évangélique. En effet, les adeptes de la théologie fédérale choi-
sissent leur point de départ en dehors du christianisme, soit
dans le feedus nature, soit dans ’économie 1égale antérieure
a la venue du Christ. lls en viennent & débuter par une sorte
de révélation générale ou méme par une connaissance naturelle
de Dieu; il s’ensuit que finalement, le Dieu créateur explique
le Dieu rédempteur. Malgré les apparences contraires, il serait
injuste de faire de Calvin le précurseur ou le patron d’'une mé-
thode pareille ; le réformateur de Genéve est loin d’envisager
le christianisme comme le simple complément d’une prétendue
religion naturelle universellement crue et adoptée. Une con-
clusion sernblable impliquerait en définitive laffirmation qu’il
existe une lumiére supérieure a celle que Jésus est venu appor-
ter au monde. Il n’est pas un seul de nos anciens théologiens
réformés qui elit 0sé soutenir cette thése. Mais alors n’est-il
pas prudent de se transporter de prime abord au coeur méme
du christianisme, sous la pleine et chaude lumiére de la révéla-
tion, afin de saisir, & la clarté de ce divin flambeau, 'orga-
nisme vivant et ’harmonieux ensemble de la vérité révélée et
réalisée en Jésus-Christ?

C’est pour cette raison aussi qu’il ne nous est pas possible
d’adopter la construction si originale de Schleiermacher !.
Champion de I'autonomie du sentiment religieux, l'illustre dog-
maticien se place d’abord, pour étudier la conscience chrétienne,
en-deca de la sphére du christianisme; il analyse la conscience

peceatum ; 20 per foedus gratine; 3° per promulgationem Novi Testamenti;
4° per mortem corporis; 5° per resurrectionem ex mortuis.

v Der christliche Glaube nach den Grundsiitzen der evangelischen Kirche
im Zusammenhang dargestellt, Berlin 1821. (2¢ édit. 1830, les changements
portent surtout sar les prolégomenes. Toutes nos citations sont empran-
tées & la seconde édition.)



304 P. LOBSTEIN

religieuse générale, dans laquelle il trouve 'empreinte de’action
de Dieu, causalité absoluel. Ce n’est qu’aprés cette étude du
sentiment religieux dans sa forme la plus élémentaire, que
Schleiermacher interroge la conscience chrétienne qui com-
prend deux éléments constitutifs, la conscience du péché et la
conscience de la griace. Son enquéte porte d’abord sur la con-
science du péché qu’il examine en elle-méme et abstraction
faite de l'ceuvre de la rédemption 2. L’exposé des dogmes dans
lesquels s’exprime la conscience de la grace forme a la fois le
corps principal et le couronnement de 1’édifice dogmatique 3.
Dans ce cadre ainsi fixé, Schleiermacher analyse chaque dogme
sous le triple aspect de sa forme immédiate dans la conscience,
de son rapport avec les attributs divins et de sarelation avec le
monde 4. La meilleure critique de ce groupement a été faite par
Schleiermacher lui-méme. Dans sa seconde lettre & Licke, il
a esquissé le programme dogmatique qu’il n’avait pu, de son
propre aveu, réaliser que d’'une maniére fragmentaire et im-
parfaite dans les deux premiéres éditions de son chef-d’ceuvre.
Au lieu de s’attarder aux présuppositions de la conscience chré-
tienne, au lieu d’'analyser la conscience religieuse générale et
~ la conscience du péché, il faudrait, dit le grand théologien en
jugeant son propre travail, porter dés le début tout le poids
de 'analyse dogmatique sur le fait chrétien, sur la conscience
de la rédemption; il faudrait, par exemple, en exposant la
notion chrétienne de Dieu, subordonner loutes les définitions
a celle du Dieu d’amour, du Pére céleste révélé en Jésus-Christ;
il faudrait, sur tous les autres points du systéme, renverser
P’ordre des matiéres, prendre sa base d’opération dans I'expé-
rience religieuse du chrétien, et, par la voie régressive de I'in-
duction, développer le contenu de la conscience chrétienne et
en étudier les éléments 5.

1 Querage cité, § 32-61.

2 Ibidem, § 65-85.

8 Ibidem, § 86-169. Les parfzgra,phes 170-172 sont consacrés a la doc-
trine de la Trinité.

4 1bidem, § 30.

5 Werke zur Theologie, 11, 606 : « Das Grundgefiihl eines jeden miin-



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 305

Schleiermacher estime que cette méthode seule est en har-
monie avec son principe, c’est-a-dire avec la déclaration d’in-
dépendance de la conscience chrétienne, avec I’émancipation
de la dogmatique protestante vis-a-vis de la philosophie et des
sciences naturelles et historiques. S'il n’a pas lni-méme suivi
la voie indiquée avec tant de décision et de clarté, c’est que
I'illustre théologien crut devoir, pour des motifs de pédagogie
chrétienne et d’opportunisme théologique, s’accomoder davan-
tage au schéma consacré parl'usage et la tradition.

On peut s’étonner que ces indications si lumineuses et si
convaincantes n’aient pas été écoutées avec plus d’atlention et
suivies d’une fagon plus décidée et plus conséquente par les
théologiens postérieurs 4 Schleiermacher. Le canon qu’il a for-
mulé avec autant de netteté que de vigueur n’a pas été ap-
pliqué souvent & I'organisme de la dogmatique protestante.
Quelques auteurs ont, a la vérité, inscrit en téte de leurs o~
vrages le desideratum énoncé par le grand rénovateur de la
théologie moderne, mais 'exécution de leur travail ne répond
pas & la promesse de leur titre!. Il en est d’autres, cependant,

digen und zur Klarheit gekommenen Christen muss doch dieses Alte
gein, dass in keinem andern Heil und kein anderer Name den Menschen
gegeben ist... Und wire nicht hievon auszugehen und von hier aus Alles
anders zu betrachten das natiirlichste und ordnungsmissigste fiir mich
gewesen, da ich so bestimmt ausgesprochen habe, dass Christen ihr
gesammtes Gottesbewustsein nur als ein durch Christum in ihnen zu
Stande gebrachtes in sich tragen? Dabei wiirde nun die eigentliche
Lehre von Gott keineswegs zu kurz kommen, aber der Vater wire
zuerst in Christo geschaut worden. Die ersten bestimmten Aussagen iiber
Gott wiirden gewesen sein, dass er durch die Sendung Christi das
Menschengeschlecht erneuert und sein geistiiches Reich in demselben
stiftet.. die ganze Lehre wire ebenso wie jetzt vertheilt vorgekommen,
nur in umgekehrter Ordnung. » Cf. Der christliche Glaube, § 29, 3.

1 Par exemple LiesseR, Die christliche Dogmatik aus dem christologischen
Prinzip dargestellt, 1849; Tromasws, Christi Person und Werk. Darstellung
der evangelisch-lutherischen Dogmatik vom Mittelpunkte der Christologie
aus, 4 vol. 1856-1861 ; 3° édition publiée par M. WinNTER en deux volumes,
1886-1888. — A un tout autre point de vue, 'ouvrage célebre de BIEDER-
MANN est aussi dominé par la conception christocentrique; seulement le
théologien de Zurich substitne i la personne historique de Jésus de Naza-
reth le principe de la filialité divine dont le Christ de la tradition ecclé-



306 P. LOBSTEIN

qui ont pris au sérieux le postulat de Schleiermacher et 'ont
appliqué avec clarté et conséquence. S’ils suivent des routes
fort souvent différentes, ils se rencontrent sur un point capital:
ils n’en appellent pas 4 de prétendues données primordialesde
la religion naturelle, ils n’essayent pas d’édifier la dogmatique
protestante sur un fondement pris en dehors du christianisme,
ils font reposer d’aplomb leur construction théologique sur
une base fournie par la révélation de Dieu en Jésus-Christ.
Soit qu’ils trouvent dans le fait du royaume de Dieu réalisé par
le Sauveur la pensée dominante ou plutot le centre vivant de
la vérité évangélique!, soit qu’ils envisagent I'ensemble du
systeme chrétien sous l’angle du principe religieux de la jus-
tification par la foi2, soit qu’ils cherchent & établir la solidarité

siastique a été le symbole. Christliche Dogmatik, 1869 (2¢ édit. en deux
volumes, dont le premier seul a pu étre refondu par I'auteur, 1834-1885).
— M. Bovox se propose également de « considérer les réalités qui s’of-
frent & mnous sous l'angle du christianisme » (Dogmatique ehrétienne 1,
111-115) : mais dans le cours de son exposition, il perd fréquemment de
vue le but qu’il s’était fixé d’abord.

1 Voy. par exemple, RitscHL, Rechtfertigung und Versihnung 1113, 10-14,
Unterricht in der christlichen Religion 13904 § 5-25.— Comp. M. F. NiTzscH,
Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, § 7, surtout pag. 43 et suiv.

2 Ainsi procede un théologien dont la riche et vigoureuse originalité
est & peine soupgonnée dans les pays de langue francaise, ot il compte
cependant, parmi les jeunes, quelques disciples fideles et dévoués.
M. KznLER, professeur & Halle, a fait paraitre de 1883 & 1887 un systbme
de théologie embrassant I'apologétique, la dogmatique et 1’'éthique, sous
le titre : Die Wissenschaft der christlichen Lehre von dem evangelischen
Grundartikel aus im Abrisse dargestellt (2¢ édit. 1893). Voy. les apprécia-
tions de M. SteupEL (Prot. Kirchenzeitung 1892, col. 1194-1201; 1211-1219)
et de M. KarresBusca (Theol. Literaturzeitung 1894, Ne 6). M. KEHLER est
fidele & 1'une des inspirations maitresses de nos Réformateurs en faisant
du principe de la justification par la foi non une doctrine particuliere
coordonnée avec d'antres notions théologiques, mais I'aAme de leur chris-
tianisme et le résumé de leur conception religieuse toub entidre. Sur ce
point M. KznrER s’accorde, dans une large mesure, avec I'interprétation
de RirscrHL et de toute son école. Comp. par exemple Rechtfertigung und
Versohnung, tome I, § 21-23; M. H. Scuurrz, Grundriss der evangelischen
Dogmatik § T; M. Harnack, Dogmengeschichte, 111, 606, 716; M. HERRMANN,
Der Verkehr des Christen mit Gott, 18922, passim; M. Bornemany, Unter-
richt im Christenthum, § 88; id., Die Unzuliinglichkeit des theologischen



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 307

de ces deux conceptions qui s’appellent et se conditionnent?,
ils s’accordent & chercher 'unité vivante de la doctrine chré-
tienne dans l'ceuavre et la personne de celui qui est pour le
chrétien le fondement unique du salut. On a désigné la tenta-
tive commune & tous ces théologiens d’'un nom qui a lui seul
est un programme : leur théologie aspire & étre christocen-
trique2. Cette aspiration me parait légitime, etje voudrais

Studiums der Gegenwart 1886, p. 90-94; M. Gorrscuick, Die Kirchlichkeit
u. 8. w., 105; M. KarrensuscH, Theol. Stud. und Krit. 1873, 186-188, 224,240 ;
M. Loors, Theol. Stud. und Krit. 1834, p. 613-6588; M. Rapk, Christliche Welt
1887, p. 453 ; M. K. MuLLER, Preussische Jahrbiicher 1889 {tome 63), p. 127.

t Voy. M. H. Scuurrz, Grundriss, § 7, Das religidse Prinzip fir die
dogmatische Beurtheilung des Christenthums : Das Reich Gottes oder die
Rechtfertigung ans dem Glauben.

2 Dans ses deux conférences données & Geneve, en décembre 1891, sous
le titre Own allons-nous 2 M. G. FrouMEL, essayant de déterminer les condi-
tions futures de 'liglise et de la théologie, affirme que le protestantisme
tend de plus en plus & devenir christocentrique dans sa confession. —
Comp. les déclarations concordantes de théologiens appartenant b des
écoles bien différentes. « Le théologien doit savoir autre chose sans doute
que Jésus-Christ et Jésus-Christ crucifié, mais ce n’en est pas moins & la
lumitre de ce fait unique et central qu'il doit évaluer toutes les autres
données qui lui sont fournies par la nature, I'histoire et 1'Ecriture elle-
méme. » (GRETILLAT, Lxposé de théologie systématique, towe 1, Paris et
Neuchatel 1885, p. 172.) — « Le centre des Heritures, quel est-il, sinon
la personne de Jédsus, du Sauveur annoncé et préparé par [’Ancien Tes-
tament, proclamé et expliqué dans le Nouveau?... C’est lui qu’il faut
montrer au monde, non dans un tableau de fantaisie que nous créerions,
mais dans le pur tableau évangélique qu'accompagne comme légende le
commentaire apostolique. » (M. Grorees Gober, Christ, fondement de U'au-
torité de ' Beriture, Montauban 1891, p. 8, 23.) — « Si ¢’est en Jésus-Christ
que s'est manifestée dans sa plénitude la sainte volonté de Dieu de sauver
les hommes, 'autorité de I'Evangile se concentre dans la personne de
Jésus-Christ. Celui qui, en se donnant lui-méme aux hommes, leur ap-
porte I'amour rédempteur, sera confessé pour maitre et pour guide dans
'ordre spirituel par ceux qui ont trouvé en lui l'auteur de leur salut.»
{M. LEoporp Moxob, Le probléme de Pautorité. 2¢ éd., Paris 1891, p.76.)— « Le
christianisme a derriére lui la révélation de Dieu et d’une vie supérieure
dans 'apparition historique de Jésus-Christ. Qu'un homme préparé mo-
ralement & entendre ’Evangile, se mette i la suite du Christ, écoute ses
paroles, pénetre dans son 4me, comprenne sa ‘mort, et il s’écriera : Dieu
est amour. Ce qui reste d'éternel et de permanent daps ’évolution dog-



308 P. LOBSTEIN

essayer & mon tour d’exposer et de justifier un point de vue
qui, en assurant & la foi chrétienne sa pleine indépendance,
garantit par la méme 4 la dogmatique protestante sa dignité
scientifique et sa valeur religieuse 1.

matique, c’est cette révélation de Dieu dans la personne historique de
Jésus-Christ. Cela est dans 1'histoire, et ce qui a été dans ’histoire, nul
n'a le droit ni le pouvoir de 'effacer.» (M. SABATIER, De la vie intime des
dogmes, p. 1.) — M. A, WEestpHAL, La théologie biblique, son importance et son
actualité, Montauban 1896, p. 4 : « Christ, le centre de notre foi, est aunssi
le centre de la Bible.» — L’année méme ol parut le troisieme volume de
la grande monographie de RitscHi, mais bien avant que 'action du théo-
logien de Gottingne se fut fait sentir au loin, un des maitres d'une école
qui allait étre dépassée, DorneRr, écrivait ces belles paroles: « Wie in Cor-
regio’s helliger Nacht von dem Jesuskinde nach allen Seiten die Strahlen
ausgehen, welche die umgebende Finsterniss erhellen, so ging der Welt
seit achtzehn Jahrhunderten von diesem Punkt, im welchem Himmel
und Erde sich lebensvoll durchdringen, das Licht aus, das die Finsterniss
des vorchristlichen Begriffs von Gott, dem Heiligen, Gerechten und Ziir-
nenden, und die Finsterniss des armen und siindigen Menschenherzens
erhellte. Die Christenheit lebte bisher des Glaubens, von Christi Person
strahle auf die Lehre von Gott und dem Menschen ein solches Licht
aus, dass ihre beiderseitigen Begriffe sich nicht mehr ausschliessen, son-
dern suchen, vermdge herablassender Liebe und vermége bediirfnissvoller
Sehnsucht, die Glanbe wird. » (Jakrbiicher fiir deutsche Theologie 1874,
p. 930.) Voy. enfin M. FairBarN, The place of Christus in modern theology,
London 1893. (Cf. M. Gasrton FroMMEL, Le Chrétien évangéligue, année 1893,
p- 418-434 [Un principe et une méthode de théologie constructive];
M. CuristeN, Revue de Lausanne, année 1894, p. 220-235, 852-370, 428-452.)

1 Comme les pages qui vont suivre renferment sur plusieurs points
le résumé et la synthese de quelques-uns de mes travaux antérieurs,
j'ai eru pouvoir faire rentrer dans mon esquisse la substance de publi-
cations dans lesquelles on trouvera d'ailleurs le développement et la
justification des-points de vue sommairement indiqués ici. Je tiens &
prévenir le lecteur qu'en parlant de la théologie traditionnelle ou de
I'ortuodoxie courante, je songe en premibre ligne & la scolastique rigou-
reusement conséquente des épigones de la Réformation, aux grands sys-
temes élaborés par les docteurs luthériens et calvinistes du XVIIe siecle;
je prends volontiers acte de la déclaration de GreriLLaT rappelée par
M. BertrawD : « 1l serait temps de commencer & nous distinguer des
dogmaticiens du XV1le sivcle et d’admettre que 'orthodoxie elle-méme
est susceptible de réforme et de progres. » (Dogmatique I, 462; Une nou-
velle conception de la Rédemption, p. 225.) Seulement il y a des théolo-



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 309

II

S’il est établi que la dogmatique protestante est 'exposition
scientifique de la foi évangélique, il est de toute évidence
gqu’elle ne saurait renoncer a la tentative de se constituer en
systéme et de former, non pas une construction artificielle,
mais un organisme vivant. Il faut que chaque doctrine parti-
culiére puisse étre saisie dans sa dépendance a 1’égard d’un
principe générateur et dans sa relation avec chacune des doc-
trines connexes; il faut que les propositions dogmatiques, en-
chainées entre elles par les liens d’une cohésion inaltérable,
soient les membres d’'un méme corps, dont la vie est incessam-
ment soutenue par une dme inspiratrice et présente sur tous
les points de 'organisme doctrinal.

Cette formule assurant I'unité du systéme dogmatique, nous
nous garderons de la chercher en-dehors des frontiéres tracées
par I’Evangile, parce que la dogmatique protestante est préci-
sément la traduction systématique de la foi qui procéde de
la révélation évangélique ; nous repoussons tout plan, toute
ordonnance que l'on appliquerait du dehors aux réalités spi-
rituelles affirmées par la conscience chrétienne; nous essaye-
rons de tirer notre principe de division des entrailles mémes
de la foi protestante, fillede I’Evangile.

Aprés nos recherches sur la norme et la méthode de la dog-
matique protestante, cet essai, dont Schleiermacher a esquissé
uelrues-unes des lignes principales, n’offre plus de difficultés
insurmontables.

La dogmatique protestante ayant pour source et pour norme
’Evangile, la Parole de Dieu, la révélation divine dans la per-
sonne et 'ccuvre de Jésus-Christ, il s’ensuit que le fondement
permanent de la foi et de la doctrine chrétiennes renferme aussi
le principe organisateur et directeur de tout le systeme dog-
matique. Au risque d’effaroucher le lecteur par un barbarisme
emprunté a la terminologie scolastique, nous dirons que Jésus-

giens qui se font illusion sur la portée de la réforme accomplie et sur
I'étendue du progres réalisé.



310 P. LOBSTEIN

Christ, principium essendi de la foi chrétienne, est aussile prin-
cipium cognoscend: de la dogmatique protestante; dés lors
aussi, le groupement qui résulte de I'application conséquente
du point de vue protestant, est le groupement christocentrique.

Est-il bescin de démontrer que cette thése est le corollaire
qui découle nécessairement de toutes nos prémisses? Notre
seul eftort doit tendre & en assurer, dans toutes les parties du
systéme dogmatique, la mise en pratique rigoureuse et le
triomphe incontesté.

L’objet propre etla substance de la dogmatique protestante,
c’est le fait du salut par Jésus-Christ: cette vérité centrale est
bien réellement dans I'organisme de la pensée théologique, la
chose essentielle, la seule chose nécessaire. « Retrancher la
notion vraie du salut, a dit un dogmaticien récent, c’est sup-
primer du méme coup la raison d’étre de la théologie l. » Ainsi
posée, la question est portée sur son véritable terrain; il ne
s’agit que de prendre au sérieux cette simple et riche défini-
tion; en circonscrire nettement les limites, en développer plei-
nement le contenu, telle est la tiche du théologien protestant.

(’est dire que toutes les autres doctrines sont contenues
dans ce dogme primordial et final, elles en sont les présuppo-
sitions ou les conséquences; pour qu’elles acquiérent droit de
cité dans la dogmatique protestante, il faut qu’elles légitiment
leur titre de parenté essentielle avec la doctrine du salut, clef
de voute de tout I’édifice théologique 2, En d’autres termes, la

1 GRETILLAT, Exposé de théologie systématique, t. 111, p. 21-23.

2 La est la part de vérité que renferme la théorie élaborée par la
seolastique luthérienne; celle-ci distingue les articuli fundamentales «t
les articuli non fundamentales. Développée avec un grand luxe de for
mules par Huxxius (didokeyic theologica de fundamentali dissensu doctrinae
evanyg. lutheranae et calvinianae, 1626) qui s’en fit une arme contre les
calvinistes, cette distinction commet sans doute une confusion funeste
entre la théologie et la religion, entre la foi et le dogme; mais elle pro-
cede, en derniére aralyse, d'un sentiment fort juste, puisqu’elle fait du
Christ le fundamentum substantiale et dogmaticum de la foi chrétienne et
de la théologie protestante. Voy. THoruck, Die lutherische Lehre von den
Fundamentalartileln des christlichen Glaubens (Dentsche Zeitschrift fiir
christliche Wissenschaft und christliches Leben, 1851, num. 9, 12.)



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 311

dogmatique protestante assigne a la christologie et ala sotério-
logie la place souveraine dans l'ensemble du systéme; elle
éclaire toutes les doctrines, Uanthropologie, I'idée de Dieu, la
conception du monde, I’eschatologie, de la lumiére qui procéde
de la révélation divine en Jésus-Christ; en statuant le primat
absolu de I'Evangile incarné dans la personne et l’ceuvre du
Sauveur, elle élimine systématiquement de I’enceinte de la
dogmatique protestante tout ce qui ne reléve pas du fait cen-
tral de la religion chrélienne; elle ne craint pas d’écarter une
série de questions qui ont de tout tempsstimulé la curiosité ou
sollicité la spéculation des théologiens ; elle oppose un non li-
quet absolu & des recherches qu’affectionnaient également la
scolastique du moyen 4ge et l'ancienne orthodoxie protes-
tante, elle sacrifie la métaphysique 4 I’expérience et ’étude des
problémes transcendants a la constatation des faits positifs, elle
se résigne a des retranchements nombreux, pertes sérieuses
aux yeux des théologiens qui se font illusion sur les limites im-
posées 4 notre connaissance et sur les ressources dont dispose
I'esprit humain ou plutdt la foi chrétienne. Mais ce que la dog-
matique perd en étendue, elle le gagne en autorité et en certi-
tude, puisqu’elle se fait linterpréte fidele et docile de la foi
produite par ’Evangile et invariablement régie par lui.

Essayons de préciser et de justifier ces assertions en esquis-
sant, dans leur enchainement, les différentes parties de 'orga-
nisme christocentrique de la dogmatique protestante.

1. La premiére conséquence du principe christocentrique,
c’est qu’il faut assigner la premiére place & la doctrine de la
personne et de ’ceuvre du Christ. Que ’on débute immeédiate-
ment par la christologie et la sotériologiet, ou que l'on traite
d’abord des « présuppositions nécessaires de I’Evangile2, » peu

! Je crois cette marche possible, elle me semble méme préférable i la
marche inverse, et je I’al plusieurs fois tentée dans mes cours.

* M. Bovon, oun. cité, p. 111. Dans ce cas, il taut que ces « présupposi-
tions » soient non pas empruntées 2 la « théologie naturelle, » mais
renfermées dans 'Evangile et positivement statuées par lni. Voy. M. H.
ScHULTZ, Grundriss der evangelischen Dogmatik, p. 15-63. (Voraussetzungen
der christlichen Heilserfahrung : Gott und Welt, Mensch und Siinde.)



312 P. LOBSTEIN

importe, pourvu que le fait primordial et central apparaisse en
pleine lumiére.

La foi chrétienne ne saurait isoler et séparer la personne du
Christ et I'ceuvre rédemptrice du Sauveur; c’est par ce que le
Christ a fait pour moi que je sais ce qu’il est pour moi; c’est a
travers le fait de la rédemption que je saisis la personne du
Rédempteur; c’est 'ceuvre qui me réveéle Pouvrier. Si telle
est I'affirmation expérimentale de la foi chrétienne obéissant
a l'inspiration et au témoignage de I’Evangile, il faut que la
science dogmatique suive avec docilité les indications de la
fol et se conforme rigoureusement aux données dela révélation.
« L’ceuvre du Christ, c’est sa personne en action, comme la
personne du Christ, ¢’est son ceuvre en puissance?; » partant, la
christologie et la sotériologie doivent étre saisies dans leur cor-
rélation intime et dansleur vivante et féconde unité. La chris-
tologie trouve sa sanction positive et sa contre-épreuve inces-
sunte dans la sotériologie; d’autre part, la sotériologie n’est que
la christologie appliquée, développant et réalisant son contenu2.
Quelle sera, en conséquence, la marche suivie par une dogma-
tique fidele au témoignage positif du Christ et 4 la piété de ses
premiers disciples? Le premier et principal objet de son en-
quéte sera la personnalité historique du Christ se révélant dans
sa parole et dans son ceuvre?. La voie que nous impose la na-

t Ep. ScHERER, La critique et la foi, p. 37. Comp. M. P. Cuaruis, Revue
de théologie et de philosophie. 1895, p. 416; M. Bovox, Théologie du Nouveau
Testament, t. I (Lausanne 1293), p. 16, 19.

2 SCHLEIERMACHER, Der christliche Glaube, § 92 ; M. H. Scuurtz, Die Lehre
von der Gottheit Christi, p. 474-475.

8 M. BErTRAND, qui est également d’avis qu'il serait plus logique d’ana-
lyser 'ceuvre de la Rédemption avant de parler de la personne du Ré-
dempteur,n’admet cependant cet ordre qu’en principe; de fait, 1l combat
la voie régressive que nous avions déja indiquée ailleurs. Par dela les
manifestations multiples de l'activité religieuse du Christ, il y a eu,
dans sa personne, < un surplus qui se dérobe aux prises de notre enten-
dement, des richesses spirituelles ou métaphysiques que Jésus n'a pas
déployées entitrement dans son ministere terrestre, mais qui, pour
échapper en partie & l'analyse empirique, peuvent n'en étre pas moins
de vivantes réalités. » (Une nouvelle conception de la Rédemption, Paris
1891, p. 189-193.) Sans doute « un &tre moral ne donne jamais toute sa



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 313

ture méme de la foi chrétienne, c’est la voie régressive, la mé-
thode @ posteriori, partant des données positives de I’histoire
évangélique et des réalités spirituelles de la conscience chré-
tienne, pour s’élever A la source divine d’ou dérivent la révé-
lation et l'activité du Sauveur. En procédant ainsi, la dogma-
tique ne fait que reproduire I’expérience du fidéle en présence
de la personne et de ’ceuvre du Christ; elle s’efforce de don-
ner un langage précis et une expression compléte au sentiment
qui, antérieur & toute réflexion et & tout systéme, attire le
chrétien vers son Seigneur, 'enchaine & sa personne et le
courbe a ses pieds. En effet, la foi des premiers témoins du
Christ a été réveillée dans leur 4me par la contemplation du
Seigneur, par linitiation & son esprit, par la communion avec
sa vie: «Seigneur, & qui irions-nous? Tu as des paroles de
vie éternelle et nous avons cru et nous avons connu que tu es
le Saint de Dieu?!» Tel est le cri spontané de leur coeur en
présence de la grande et saisissante révélation de Dieu en
Jésus-Christ, telle est l'affirmation triomphante de leur expé-
rience et le centre invariable de leur témoignage. Ce qu’ils ont
entendu, ce qu’ils ont vu de leurs yeux, ce que leurs mains ont
touché, c’est ce qu’ils ont annoncé?, et si leur parole a ren-
contré de I'écho, si leur ministére n’est pas resté stérile, si
leur activité apostolique continue, & travers tous les 4ges et
sur les terrains les plus différents, de porter des fruits bien-
heureux et bénis, c’est parce que la prédication des témoins
du Christ est une évocation de la personne du Sauveur, c’est
parce qu’ils ont mis sous nos yeux I'image du Christ crucifié3,

mesnre ou ne se livre jamais tout entier dans ses actes, s1 parfaits et si
merveilleux soient-ils » (191); seulement il est certain que nous ne con-
naissons un étre pareil que par ses manifestations, ses paroles et ses
actes. M. BErTRAND en convient lui-méme assez clairement; il n’a pas
réussi & nous dire ce qu’il entend par ce « substratum qui ne s'est pas
pleinement fait connaitre & nous dans les modes ou les attributs de
Pexistence historique du Christ » (p. 193.) Des lors, quelles sont la signi-
fication et la valeur de mos affirmations touchant ce nescio guid, qui
échappe & notre expérience et & notre analyse?

1 Jean VI, 68-69.

21Jean I, 1-4,

3 Gal. 111, 1.

THEOL. ET PHIL. 1896 21



314 P. LOBSTEIN

c’est parce que chaque 4me convaincue est une 4me vaincue
par le doux et puissant attrait de celui qui allait de lieu en lieu
en faisant du bien, qui, outragé, n’a point rendu l’outrage,
qui, maltraité, n’a point fait de menaces, qui a été le bon ber-
ger donnant sa vie pour ses brebis?.

Etudiée a la lumiére de 'Evangile, analysée dans ses élé-
ments essentiels, ’ceuvre du Rédempteur se présente a la foi
chrétienne sous un double aspect. La conscience religieuse du
fidele saisit et embrasse en Jésus-Christ la révélation parfaite
de Dieu; la conscience morale du croyant reconnait et salue
en Jésus-Christ la manifestation accomplie de 'homme. Par
lui et en lui nous apprenons par la plus décisive des démons-
trations, par I’expérience directe et immédiate, ce que Dieu est
pour nous et ce que nous sommes pour Dieu. Ces deux faces
du probléme sotériologique répondent & ce que I'ancienne dog-
matique appelait la charge prophétique et la charge sacerdo-
tale du Christ 2. Enfin, loin de sacrifier la royauté du Seigneur,
nous I’établissons sur une base aussi large que solide. Analyser
les deux faces de I’ceuvre du Christ, c’est expliquer dans quel
sens il est notre Seigneur, puisque sa royauté spirituelle se de-
couvre et se légitime & notre conscience par la vérité divine
qu’il nous révéle et par la vie divine qu’il nous communique.

La révélation de la personne du Christ et le développement
de son ceuvre se sont consommeés dans le sacrifice de savie. La
mort du Sauveur, dont il a livré la clef dans I’acte de la der-
niére céne célébrée avec ses disciples, est a la fois le couron-
nement de Pactivité terrestre de Jésus et le sommet de sa
conscience morale et religieuse. Dans cette immolation de lui-
méme, on saisit avec une clarté parfaite 'intime et profonde

1 Act. X, 38; 1 Pierre II, 21-23; Jean X, 11-15.

2 GRETILLAT, Dogmatique 11, 238-259 : « Le role de médiateur renferme
en lui deux rapports opposés, I'un selon lequel Christ est le représen~
tant de Dieu aupres de I'humanité déchue, 'autre selon lequel il repré-
sente 'humanité déchue devant Dieu.» Comp. M. Bovon, Dogmatique
chrétienne, t. LI, Lausanne-Paris 1896, p. 11-24. (L’®uvre de Christ. Christ
le révélateur : manifestation de Dieu aux hommes; Christ le rédempteur:
réconciliation de ’homme avec Dieu.)



INTRODUCGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 315

harmonie qui régne entre le message et la personne du Christ!;
4 ses yeux, sa mort n’a été amenée par les événements et pré-
dite par les prophétes que parce qu’elle a été voulue de Dieu,
et elle a été voulue de Dieu, parce qu’elle devaitrentrer comme
un élément positif et intégrant dans ’ceuvre rédemptrice du
Sauveur; transformant par la puissance de sa toi le fait brutal
en acte moral, Jésus fit du moment de sa défaite 'instrument
de son triomphe; il se donna, parce qu’obéissant & la volonté
divine et confiant dans 'amour du Pére, il sentit que par sa
mort il se donnait le plus et le mieux: « Le fils de I'homme
n’est pas venu pour se faire servir, mais pour servir et donner
sa vie comme rancon pour plusieurs.... Je donne ma vie pour
mes brebis. Personne ne me I’dte, mais ¢’est moi qui la donne
de moi-méme.... Prenez, ceci est mon corps, ceci est mon
sang, le sang de l'alliance, lequel est répandu pour plusieurs 2. »

1 « Le Sauveur, a dit excellemment Ep. ScHgrer, ne déclare pas le
pardon, comme le veut le rationaliste; il ne I'arrache pas & Dieu, comme
le veut I'orthodoxe : il en est, dans sa personne méme, le gage, la preuve,
la réalisation et, pour ainsi dire, la substance.» M. HErRrmANN (Der Verkehr
des Christen mit Gott, 18922, p. 102-113) se rencontre avec le théologien
frangais, dont probablement il n'a pas lu 'opuscule : « Nach der soci-
nianischen und rationalistischen Lehre hat Christus die géttliche Siin-
denvergebung verkiindigt; nach der orthodoxen Lehre hat er sie ermd-
glicht, in Wahrheit hat er sie an uns vollzogen... Seine Vergebung kann
uns Gott nur dadureh zu Theil werden lassen, dass er sich selbst zu uns
wendet und uns dadurch faktisech in den Verkehr mit sich aufnimmt. »

2 Marc X, 45 et Mat. XX, 98; Jean X, 15 et 18; Marc X1V, 22 et 24. —
Les doutes exprimés par M. SaBATIER (Annales de bibliographie théologique,
Paris, 15 octobre 1889, t. [I, p. 148-149) et les savantes recherches de MM.
Harnack (Brot und Wein, die eucharistischen Elemente bei Justin, Texte
und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur, Bd
VIIL, 1891, p. 115-144) et Seirra (Die wrchristlichen Traditionen diber Ur-
sprung und Sinn des Abendmahls, Zur (eschichte und Litteratur des
Urchristenthums, t. I, Gottingen 1893, p. 205-837) n’ont pas réussi & me
convaincre que l'acte symbolique accompli par le Christ lors de son
dernier repas n'a pas été inspiré par la pensée de la mort prochaine du
Sauveur; sur ce point, il me semble que ma position d’autrefois est en-
core défendable. (Voy. La doctrine de la sainte céne, Lausanne 1839, p. 67
et suiv.) Voy. aussi M. JiLieHER, Zur Geschichte der Abendmahlsfeier in der
dltesten Kirche, Theologische Abhandlungen C. v. Weizsiicker gewidmet,



316 P. LOBSTEIN

Cependant la foi ne se renferme pas dans la contemplation
du ministére terrestre et du témoignage historique du Christ;
obéissant A la nécessité religieuse qui la sollicite, elle découvre,
dans la révélation dont la personne et ’;euvre du Sauveur sont
le centre et ’objet, une série de postulats dont la certitude est
solidaire de son expérience méme et s’appuie sur les affirmations
positives de la conscience chrétienne. Ces postulats portent &
la fois sur les destinées de I’ceuvre du Christ dans I'avenir et
sur les origines de la personne du Christ dans le passé.

D’une part, en effet, celui qui a trouvé en Jésus-Christ le
Dieu avec lequel il est en communion, celui qui dans cette
communion avec Dieu a recu le pardon des péchés, la vie et
le salut, celui-la est assuré que la vie qui nous éléve au-
dessus du monde et qui nous délivre du monde, ne vient
pas du monde. L’expérience de la puissance salutaire du Christ
garantit au croyant que le chef du royaume de Dieu et I’auteur
de la rédemption n’a pas pu étre la proie de la mort. La défaite
apparente du Christ sur la croix n’a pas été un anéantissement,
mais bien 1’élévation & une activité plus vaste encore et plus
intense que son ministére terrestre. L’Ame chrétienne souscrit
sans réserve & cette parole de I’Apocalypse: «Je suis le pre-
mier et le dernier, le vivant; j’ai été mort, et voila que mainte-
nant je vis aux siécles des siécles et je tiens les clefs de la mort
et de I’'Hades 1. » Nous savons que « Christ, ressuscité des morts,
ne meurt plus; la mort n’a plus de pouvoir sur lui. Il est mort,

1892, p. 215-250; M. Havper, Ueber die urspriingliche Form und Bedeutung
der Abendmahlsworte, Halle 1894 ; M. GRAFE, Die neuesten Forschungen iiber
die urchristliche Abendmahlsfeier (Zeitschrift fiir Theologie und Kirche
herausgegeben von Gotrschick, 1895, p. 101-138); M. KarteEnBusch, Das
heilige Abendmahl (Die christliche Welt 1895, p. 295, 315-321, 339-343);
M. Scrurrzen, Das Abendmahl im Neuen Testament, Gottingen 1895,
M. Horrmany, Die Abendmahlsgedanken Jesu Christi, Konigsberg 1896.
Tous ces auteurs, & l'exception de celui que nous avons cité en dernier
lieu, s’accordent & dire que Jésus a établi un lien direct et positif entre
son dernier repas et sa mort sur la croix. — Voy. sur les discussions qui
ont tout récemment agité le monde théologique en Allemagne 1’exposé
lucide et judicieux de M. Bruck, L'institution et le sens primitif dela céne,
Dieppe 1896. '
11, 18.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 317

en effet, et c’est & cause du péché qu’il est mort une fois pour
toutes; puis il est revenu & la vie et c’est pour Dieuqu’il vit 1. »
Cette vie pour Dieu, &7 o @5, est une vie pour le salut et Ia
bénédiction du royaume des croyants fondé par lui. La foi en
un Seigneur vivant et glorifié n’est pour nous ni un corollaire
théologique, ni I'’enveloppe mythologique d’une idée, elle est
une affirmation directe de notre expérience fondée sur ’Evan-
gile 2,

D’autre part, la foi évangélique affirme avec une certitude
non moins absolue que la vie divine, incarnée en Jésus-
Christ et communiquée par lui & I'’humanité, procéde d’une
source divine, qu’elle est la pure émanation d’'une force dont
nous ne trouvons pas en nous-mémes la cause derniére et le
secret. C’est 14 le postulat impérieux de la foi chrétienne qui a
besoin de faire remonter & la grice souveraine et toute-puis-
sante du Pére céleste le don qu’il nous a fait dans la personne
de son Filsunique; 'apparition de l'initiateur et du dispensateur
de la vie divine implique et suppose nécessairement une mani-
festation spéciale de Dieu, une intervention créatrice et sanc-
tifiante de son esprit, qui, dans les entrailles de ’humanité, a
créé une personnalité nouvelle, rompant la chaine du péché et
inaugurant sur la terre le royaume des cieux 3.

Avons-nous épuisé le contenu de la conscience chrétienne
formée par I'Evangile et mise en présence de la personne et de
Pceuvre du Christ? Je ne le pense pas; il nous reste un dernier
échelon & gravir. La charité divine qui, 4me de la vie du Sau-
veur, illumine de sa splendeur la croix du Calvaire devenue le
trone de la gloire du Fils de Dieu, cette charité transfigure
toutes choses aux yeux de la foi chrétienne, elle embrasse et
domine tous les siécles; parole initiale de la création et solution
supréme de 'histoire, elle se trouve étre la pensée inspiratrice
et maitresse de I’humanité et de I'univers. C’est en nous fon-

! Rom. VI, 9-10.

2 Voy.1'étude citée plus haut, p. 144. Cf. M. ZiecLER, Dgr Glaube an die
Auferstehung Jesu Christi (Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 1896,
p. 219-264).

% Voy. 'essai christologique mentionné page 144.



318 P. LOBSTEIN

dant sur le témoignage et l’ceuvre de Jésus-Christ que nous
osons croire que le royaume établi par le Sauveur a été des le
principe I'objectif de Pamour divin et le but de la sagesse éter-
nelle, que I'économie de la nature est au service de ’économie
de la grice, que l'apparition du Christ nous donne non seu-
lement la clef des destinées de ’humanité, mais encore le der-
nier mot de 1’explication religieuse du monde 1.

Tel est, esquissé A grands traits, le programme de la chris-
tologie et de la sotériologie fondées par la dogmatique protes-
tante sur la base expérimentale du salut et ramenées & la syn-
thése supérieure que nous fournit ’Evangile. Sans doute cette
marche régressive et ascendante de la pensée théologique qui,
suivant le développement de la foi chrétienne, cherche son
centre de gravité dans les faits historiques de la révélation et
les expériences indiscutables de la conscience, cette marche
expérimentale, & la fois historique et psychologique, de la
dogmatique protestante, est aux antipodes du procédé con-
sacré et pratiqué par l'orthodoxie traditionnelle qui opére
a priori, se transporte tout d’abord au sein méme de la Trinité
et ne descend vers les réalités positives de la vie et de
I';euvre du Sauveur qu’aprés avoir plané dans les espaces
sans limites tangibles d’une métaphysique chargée de nuages
et pleine de dangers?2 Mais si la voie dans laquelle nous

1 Jose renvoyer & mon étude sur La notion de la préexistence du Fils de
Dieu, Paris 1883.

2 Voy. par exemple M. pr Pressensi, Revue chrétienne 1856, p. 713 : « Il
est impossible d'établir la divinité de Jésus-Christ si 'on n’a d’abord
établi 1'éternité du Verbe et la réalité de sa préexistence. » Comp. THo-
Masius, Christi Person und Werk, 112 (1857), p. 48 et suiv.; MARTENSEN, Die
christliche Dogmatile 1856, p. 221 et suiv.; FrRANK, System der christlichen
Wahrheit, 11 (1880), p. 73 et suiv.; DornEr, System der christlichen Glau-
benslehre 11 (1881), p. 384 et suiv.: GreTIiLLAT, Erposé de théologie systéma-
tique, tome 1V (1890), p. 145 et suiv.; Arnauvp, Manuel de doymatique, Paris
1890, p. 74 et suiv. — Il va sans dire que les coryphées de la scolastique
protestante du XVI1Ie et da XVIII® sitcles suivent la marche & laquelle
sont restés fideles les dogmaticiens que je viens de citer. Il fant savoir
gréa M. MaTTer d’avoir rompu dans une large mesure avec la tradition
consacrée par l'ancienne orthodoxie; apres avoir parlé de « Jésus de Na-
zareth » et de « ',euvre du Christ, » il ouvre son chapitre consacré a



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 319

convions le lecteur s’écarte des sentiers escarpés et embrous-
saillés de notre ancienne théologie, elle rejoint la route royale
et droite que nous trace I’Evangile et dont nos Réforma-
teurs ont retrouvé 'orientation générale et marqué avec une
stireté remarquable les principaux jalons?i. Faire jaillir le
dogme de I'intérét religieux et éthique qui en a été le principe
générateur et directeur, au lieu de ’étayer péniblement & I'aide
d’emprunts faits & la philosophie grecque ou & la théologie na-
tarelle; rattacher la christologie 4 la sotériologie par le lien
d’une vivante unité et d’une réciprocité parfaite; fonder la

YHomme-Dieu par les paroles suivantes : « Les faits que nous venons de
méditer, 'expiation accomplie en Golgotha, 'activité que le Christ dé-
ploie depuis son ascension, ont progressivement élevé notre pensée dans
une sphere qui dépasse les limites de la condition humaine, et la ques-
tion que nous suggérait la sainteté parfaite de Jésus, se pose nlus impé-
rieusement devant notre esprit : Jésus-Christ n'était-il qu'un homme, et
Patfirmation de son humanité constitue-t-elle une définition complete
de son &tre? » (Etude de la doctrine chrétienne, 11,82. Paris 1892.) — « Eta-
blir d’abord une théorie trinitaire comme celle de Nicée, et s’en préva-
loir ensuite pour interpréter ce que Jésus a dit et fait ici-bas, n’est-ce
pas expliquer le connu par l'inconnu, les vérités qui nous touchent de
pres par celles qui nous dépassent? N'est-ce pas construire un édifice
sur les nuées? Que savons-nous, en définitive, des origines du Christ et
des profondeurs mystérieuses de sa personne? En rattachant notre intel-
ligence du salut au dogme trinitaire que professent encore les symboles
protestants, on substitue & la clarté de 1'Evangile une formule pleine
d’obscurité, qui se dérobe dés qu'on cherche & la comprendre. Au fond,
nous ne connaissons le Fils de Dieu que par l'ceuvre accomplie pour les
pécheurs ; c’est de la qu'il faut partir pour élucider le probléme christo-
logique en général, en traitant d’abord de la rédemption opérée par
le Sauveur, et ensuite seulement de sa personne et de ses relations avec
le Pere. » (M. Bovon, Dogmatique chrétienne, 11, 6-7.) — Le méme auteur
avait fort bien montré déja,dans sa Théologie du Nouveau Testament, que
« les ap0tres parlent tout d’abord de 'ceuvre et de la personne du Sau-
veur telles qu’ils les ont connues, et que c'est par degrés seulement
qu'ils s’élevent jusqu'aux présuppositions transcendantes de cette appa-
rition.» (Voy. 11, p. 53-60, 123-130, 276 et suiv., 539 et suiv.)

1 On trouvera des textes nombreux tirés des ceuvres de nos Réforma-
teurs, dans mes études christologiques : Le bilan dogmatique de Vortho-
doxie régnante, Paris 1891, p. 18-20; La christologie traditionnelle et la foi
protestante, Paris 1894, p. 37-40.



320 P. LOBSTEIN

dignité unique, 'autorité souveraine, la valeur divine de la per-
sonne du Christ, non pas sur le sol mouvant de spéculations
ou de réveries échappant 4 tout contréle, mais sur la base so-
lide de I’ceuvre rédemptrice réalisée par la vie et la mort du
Sauveur, poser et résoudre ainsi le probléme christologique,
c’est & la fois réaliser la pensée authentique des écrivains sa-
crés et ramener la théologie contemporaine au principe reli-
gieux de la Réforme et & latradition qu’elle a inaugurée avec
autant de piété que d’indépendance.

2. C’est aussi rendre 4 la théologie I'intelligence religieuse et
pratique de toutes les autres parties du systéme de la dogma-
tique protestante, expression scientifique de la foi chrétienne.

En effet, la christologie, ainsi comprise, nous donne d’abord
la clef de la théologie prise dans son acceptation restreinte,
c’est-a-dire de la doctrine de l’existence et des attributs de
Dieu.

La doctrine de Dieu, élaborée par les écoles de I’orthodoxie
protestante, est loin d’étre le fruit organique du développement
religieux issu de la Réforme; elle est bien plutét un retour
& la tradition scolastique du moyen 4ge, et sur une série de
points elle constitue un abandon du point de vue de nos
Réformateurs qui, pris dans son ensemble, est le point de vue
de ’Evangile.

La théologie des docteurs scolastiques est un essai de syn-
thése entre les données de I’Ancien et du Nouveau Testament
et les emprunts faits & la philosophie grecque, notamment au
néoplatonisme qui, par I'intermédiaire de Denys ’Aréopagite et
de Scot Erigéne, exerca une influence aussi étendue que pro-
fonde sur la spéculation théologique et philosophique du moyen
dge. Sans doute les théories de nos anciens théologiens sur
I’absolu, péile fantdome, abstraction supréme, qui échappe a
la pensée, qui est au-dessus de I'étre lui-méme, que 'on ne
peut nommer, substratum de l’essence universelle, les théo-
ries les plus aventureuses et les plus stériles n’ont jamais
réussi a briser complétement la filiation qui rattache la notion
de Dieu & I’Evangile, mais I'image vivante du Pére céleste, du



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 321

Dieu de sainteté et d’amour, s’évanouit de plus en plus, et la
terminologie savamment compliquée des in-folios et des manuels
dogmatiques, au lieu de reproduire la vérité divine avec ses
caractéres de simplicité et de profondeur, de sobriété et d’éle-
vation, finit par obscurcir I’enseignement de I’Evangile et par
substituer les querelles et les arguties de ’école & la parole du
Christ et de ses disciples.

A T'encontre de ces errements, on ne saurait rappeler avec
trop d’énergie que le Dieu dont la dogmalique chrétienne essaie
de formuler scientifiquement la connaissance religieuse, c’est
le Dieu de I’Evangile, c’est le Pére de notre Seigneur Jésus-
Christ. La tdche de la théologie spéciale ne saurait donc étre
douteuse; il faut qu’elle s’inspire du témoignage de Jésus et
de ses apdtres; il faut que la foi, dont la dogmatique essaie de
donner la traduction, soit le fruit de I’ceuvre du Christ, I'écho
de sa parole, la vibration prolongée de sa conscience. La con-
naissance religieuse de Dieu ne s’acquiert ni par la voie dis-
cursive de la réflexion théorique, ni par la contemplation ou
I’extase mystique; elle est un acte de fol qui saisit la révéla-
tion offerte par Dieu lui-méme. La connaissance religieuse de
Dieu est l’expérience de l’action vivante de Dieu; connaitre
Dieu, c’est se confier & sa grice, adorer sa sainteté, éprouver
sa bonté et sa miséricorde, s’abandonner & sa puissance, & sa
sagesse et 4 sacharité. Cette connaissance est une possession,
’acceptation d’un don divin, I'expérience d’une vie nouvelle
qui procéde d’en haut, et qui n’est autre chose que pardon,
paix, justice, force, joie. Cette connaissance qui est une vie,
est, par li-méme, une lumiere; elle se répand sur’ ce que
nous avons besoin de savoir, sur les intentions de Diena notre
égard, sur ses pensées de justice inaltérable et d’éternel
amour. C’est 14, en effet, ce qu’il nous importe de connaitre,
c’est 1 le domaine propre de la foi. La foi ne s’enquiert pas de
ce que Dieu est enlui-méme, dans les inaccessibles profondeurs
de son étre, elle demande ce que Dieu veut étre pour nous,
elle bénit ses dispensations providentielles & notre égard, elle
se réjouit et lul rend grices de sa sagesse et de sa puissance,
de sa justice et de son amour; elle est le culte véritable, la



322 P. LOBSTEIN

datpeia doyuen (Rom. XII, 1), le culte raisonnable, qui honore
Dieun comme celui-ci veut étre honoré. — Or le principe chris-
tocentrique, dont nous demandons P'application conséquente a
toute la dogmatique chrétienne, enseigne que pour s’élever &
ce culte, 4 la connaissance chrétienne de Dieu, 4 la foi vivante
au Peére céleste, le seul chemin, c’est Jésus-Christ. Il a mieux
fait que nous annoncer le Dieu d’amour et de sainteté, il nous
’a révélé dans sa personne, dans sa vie, dans son ministére de
miséricorde, dans son sacrifice sur le CGalvaire. La connaissance
de Dieu se résout pour le chrétien dans la communion avec le
Pére auquel nous conduit le Fils, notre Seigneur et notre frére:
telle est I’affirmation expérimentale de la conscience chrétienne,
telle est la thése invariable de la doctrine christocentrique!.
(’est aussi I'inspiration religieuse de la Réforme et 'dme de
sa théologie. Qu’on se souvienne du début dugrand catéchisme
de Luther: « Celui-1a est Dieu et s’appelle Dieu, de la bonté et
de la puissance duquel tu peux attendre tous les biens et au-
quel tu peux avoir recours dans tous les malheurs et tous les
dungers, en sorte qu’avoir ce Dieu n’est autre chose que croire
en lui de tout son ceeur, et mettre en lui toute sa confiance?....»

1 « I’Evangile suppose la connaissance de Dieu, de ses droits, de nos
relations avec Iui; et cependant Dieu, en dehors de Jésus-Christ, est
comme une ombre fugitive que l'on g'efforce en vain de retenir. Assez
apparent pour étre reconnu, assez manifeste pour &étre importun et
pour troubler, il ne l'est pas assez pour laisser une notion distincte
dans les Ames. [l se montre et se cache tour & tour. La crainte qu'on
a de lui le dévoile et le dérobe tout & la fois. Le juif lui-méme re-
tombe sans cesse dans l'idolatrie. C'est que I'amour est la vraie nature
de Dieu; on ne le connait que lorsqu’on le connait ainsi, et on ne le
connait ainsi qu'aprds avoir entendu en son cceur la voix qui nous an-
nonce que nos péchés nous sont pardonnés. Ce mot est tout 'Evangile,
et tout I‘Evangile ge concentre en Jésus-Christ. > (En. ScHERER, La cri-
tique et la foi, p. 33.) — M. Bovon, Dogmatique chrétienne I, p. 201, 218~
219, 223. (« Juger de toutes choses au point de vue de Dieu, du Dieu que
nous manifeste Jésus-Christ; telle est la tiche de la pensée chrétienne.»)
11 est regrettable que M. Bovox n'ait pas résolument abordé cette tache;
sa tentative de réhabilitation de la théologie naturelle et de la « méta-
physique chrétienne» le ramene aux errements qu’il avait eondamnés
en principe.

2 Catech. major, 1, § 1-2; comp. Sermon sur Jean IV, 47-54 (édit. d'Erl.



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 323

« Ceux qui s’appliquent & décider cette question, dit Calvin,
assavoir ce que c’est que Dieu (quid sit Deus) ne font que
se jouer en spéculations frivoles, veu que plutost il nous est
expédient de savoir quel il est (qualis sit) et ce qui convient a
sa nature.... Nous avons & noter que nous sommes conviez a
une cognoissance de Dieu, non pas telle que plusieursimagi-
nent, assavoir qui voltige seulement au cerveau en spéculant,
mais laquelle ait une droite fermeté et produise son fruict,
voire quand elle est doucement comprinse de nous et enracinée |
au ceeur. Car Dieu nous est manifesté par ses vertus, desquelles
quand nous sentons la force et la vigueur en nous, et jouissons
desbiens qui en proviennent, c¢’est bien raison que nous soyons
touchez beaucoup plus au vif d’une telle appréhension, qu’en
1maginant un Dieu eslongné de nous, et lequel ne se fist pas
sentir par effect. Dont aussi nous avons & recueillir que la droite
voye de chercher Dieu, et le meilleur ordre que nous puissions
tenir est, non pas de nous fourrer avec une curiosité trop har-
die & esplucher sa majesté, laquelle nous devons plutost adorer
que sonder trop curieusement: mais de la contempler en ses
ceuvres, par lesquelles il se rend prochain et familier & nous,
et par maniére de dire se communique.... Quand finalement
la sagesse de Dieu a été manifestée en chair, elle nousa déclaré
4 bouche ouverte tout ce qui peut entrer de Dieu en humain
esprit, et tout ce qui s’en peut penser. Puisque nous avons
Jésus-Christ, le Soleil de justice luisant sur nous, ilnous donne

V12, 165) : « Er will unser (Gott, das ist unser Trost, Hiilfe, Leben, und
alles Guts sein. » — Tom. XLIX, 20 (Auslegung von Joh. 14-16, 15-38) :
« Des Menschen Vertrauen soll kurz nicht vertrauen noch sich verlassen,
oder auf den einigen Gott : was daneben vertrauen oder verlassen heisst,
das ist alles eitel Abgétterei... Die zwei, Vertrauen und Gott gehdren
zusammen. Wo nur ein Herz ist, das sich auf etwas vertrdstet und ver-
lisst, das ist gewisslich sein Gott.»>— Théses de Heidelberg, 1518 (XX) : In
Christo crucifixo est vera theologia et cognitio Dei (Opera lat. Ed. d'Erl.
1, 400.) — Cf. Comm. in Epist. ad Galat. (édit. d’Erlangen 1I, 196-198);
Auslegung des XVII. Cap. des Evang. Johan 1530 (L, 130-181) ; Auslegung
von Joh. VI-VIII, 1530-1532 (XLVII, 883). Voy. M. H. Scuurrz, Luthers
Ansicht von der Methode und den Grenzen der dogmatischen AVMssagen iber
Gott. (Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, herausgegeben von BRIEGER,
t. IV, 1881, p. 77-104.)



324 P. LOBSTEIN

parfaite clairté de la vérité de sonPére, comme en plein midiz :
au lieu gu’elle n’estoit pas auparavant du tout découverte,
mais aucunement obscure. Car certes ’Apostre n’a pas voulu
signifier une chose vulgaire, quand il a dit que Dieu avait parlé
aux anciens Péres par ses prophétes en plusieurs sortes et en
plusieurs maniéres: mais qu’en ces derniers jours il a parlé a
nous par son cher Fils (Hebr. 1, 1-2).... Si nous demandons
d’avoir la clémence paternelle de Dieu et sa bienveillance en-
vers nous, il nous faut convertir les yeux en Christ, auquel
seul repose le bon plaisir du Pére (Matth. III, 17). Si nous
cherchons salut, vie et immortalité, il ne faut point non plus
recourir ailleurs, vu que lui seul est fontaine de vie, port de
salut et héritier du royaume célestel. »

Ces citations qu’il serait facile de multiplier suffisent & mon-
trer qu’en dépit de bien des inconséquences et des tdtonne-
ments nos Réformateurs ont la ferme et claire intention d’em-
prunter leur notion de la divinité & la révélation chrétienne.
Leur Dieu n’est pas une idole métaphysique élevée par un ef-
fort de la raison théorique en quéte d’arguments puisés dans
je ne sais quelle religion naturelle, il est une réalité religieuse
accessible & la- foi, une puissance de vie spirituelle et morale
percue par ceux qui s’abandonnent librement & son influence;
la certitude que nous avons de l'existence et de I’action de cet
Etre qui & la fois nous domine et nous affranchit, nous con-
damne et nous sauve, cette certitude est produite en nous par
la manifestation positive d’une vie nouvelle qui, au sein de notre
humanité, se légitime incessamment 4 notre conscience comme
une vie divine, réalisée pleinement en Jésus-Christ. C’est lui

1 Institution chrétienne I, 2, 2; 1, 5, 9; 1V,8,7; 111, 2, 4, 5. — Cf. Mg-
LANCHTON, Loct 1521 (éd. PritT, p. 234) : « Non novit Deum, qui esse tantum
novit, nisi ej'us potentiam norit et misericordiam, ita nec ceredit, qui esse
Deum tantum credit, nisi et potentiae credat et misericordiae. » Apol. Au-
gust. I11,20 : « Per Christum acceditur ad Patrem, et accepta remissione
peccatorum vere jam statuimus, nos habere Deum, hoc est,nos Deo curae
esse, invocamus, agimus gratias, timemus, diligimus.» Loet (1521), p. 148:
« Ut possit syllogismo humano colligi, esse Deum, curiosi magis est quam
pii disputare, maxime cum rationi humanae non sit tutum, de tantis
rebus argutari. »



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 325

qui, subjuguant nos 4mes par sa sainteté et les enchainant 3
lui par son amour, a réveillé au plus profond de notre étre une
confiance infinie en une bonté toute puissante; c’est lui qui,
transformant par son obéissance et son dévouement toutes les
puissances du mal en instruments de salut, de bénédiction et
de victoire, reste A jamais pour tous ses croyants la preuve
vivante et l'irrécusable témoin, je ne dis pas seulement de
I’existence d’un Dieu, mais de la « bonne volonté » d’un Pére.

Ainsi le Christ, en nous ouvrant 'accés auprés de Dieu, nous
fait triompher du péché et met le monde sous nos pieds.
En traduisant dans le langage de la dogmatique cette affirma-
tion de la foi, nous disons que la christologie, qui explique la
« théologie spéciale », fonde du méme coup et détermine la
cosmologie : le Dieu Sauveur nous révéle et nous garantit le
Créateur et la Providence.

3. Le contenu de notre foi au Dieu créateur n’appartient pas a
la sphére d’une religion dite naturelle, et le fondement de cette
foi ne repose pas sur des arguments rationnels, sur des hypo-
théses scientifiques ou des théories spéculatives!. Si je redis
avec le vieux symbole: « Je crois en Dieu, le créateur tout puis-
sant du ciel et de la terre, » c’est parce que m’appuyant sur le
témoignage et 'ceuvre du Christ, je crois que j’ai été appelé a
Iexistence par une volonté souveraine qui est 4 la fois sagesse
parfaite et amour infini; c¢’est parce que j'ai l'intime et iné-
branlable conviction que 'univers dont je ne suis, moi, qu'un
atome, appartient dans son immensité et obéit dans sa marche
au Dieu que Jésus m’a enseigné a appeler mon Pére?; c’est parce
que je sais que cet univers lui-méme a une signification supé-

1 M. HouTzMANN,, Der Streit wm die christliche Schipfungslehre, Frane-
furt a. M. 1878, surtout pag. 29 et suiv. (Vergingliches und Bleibendes
im Glauben an die Schépfung.) Cf. M. F. Nirzscu, Lehrbuch der evange-
lischen Dogmatik, p. 381-382.

2 M. Couani, Sermons, tome 11, Strasbourg 1860%, p. 145 : « Quand I'uni-
vers m’écraserait, disait Paseal, je serais encore plus noble que ce qui
me tue, parce que je sais que je meurs.» Cette pensée est plutét d'un
stoicien que d'un disciple du Christ. Ce qui me rend supérieur & l'uni-
vers, ce n'est pas de savoir que je meurs, c'est de savoir que I"univers



326 P. LOBSTEIN

rieure et un but divin, qui est le royaume des cieux, fondé par
Jésus-Christ et présent dans sa personne; c’est parce que la
connaissance divinement révélée de la fin supréme de la nature
et de l'histoire me garantit ’origine divine et de I’histoire et
de la nature. La foi au Dieu créateur n’est pas un théoréme
scientifique, elle est une certitude morale, une affirmation de
la conscience, une fiducia cordis, c’est-a-dire que se confondant
avec la foi au Pére céleste, elle tient de la nature intime de la
foi chrétienne et protestante, qui est essentiellement confiance,
obéissance, abandon. Expression scientifique de la foi religieuse
au Dieu créateur, le dogme chrétien de la création est donc
bien autre chose qu'un axiome de la philosophie spiritualiste,
un de ces articuli mixti accessibles aussi aux lumiéres de la
raison naturelle?!; il appartient & I’organisme de la dogmatique
protestante, il en constitue un des éléments intégrants, il n’est
lui-méme qu’une des faces de la doctrine chrétienne de Dieu.

C’est ainsi que I’ont compris nos Réformateurs; Luther, dans
ses catéchismes et ses sermons, Mélanchton, dans la premiére
édition de ses Loci, ont mis en évidence la racine religieuse
du dogme de la création et en ont montré le caractére essen-
tiellement chrétien2. On trouve, dans les ceuvres de Zwingli

apparfient & mon Pere céleste et qu'en définitive tout y concourt & ma
vraie félicité. »

1 Telle est la position prise par Juies Simow, La religion naturelle,
part. I, chap. 1; M. Appia, La religion naturelle et le néo-kantisme théolo-
gique, 1886, p. 18.

2 LuteeR : Predigten dber das erste Buch Mosis, 1527 (Kd. d’Erlang.
XXI1I, 23, 27); Auslegung des christlichen Glaubens gehalten zu Schmal-
kalden 1537 (X X111, 241, 243-244); Kurze Form der zehn Gebote, des Glau-
bens und des Vater-Unsers, 1520 (XX11, 16, 17). Ce dernier ouvrage est
d’une importance capitale, parce qu'il a servi de cannevas & Luther lors
de la rédaction de ses Catéchismes. (Voy. Catech. major 11, § 13-16 ; Cat.
minor 11, § 2.) 11 ressort de tous ces passages que la foi au Créateur
n'est pas, aux yeux de Luther, une croyance théorique, mais bien une
conviction pratique, d'un caractere exclusivement moral et religieux,
acte du sujet chrétien qui se sait personnellement aimé de Dieu et qui
rapporte au Pere tout-puissant, avec la vie physique, tous les dons et
tous les bienfaits qui en assurent le complet épanouissement. « Velut
puer interrogatus a quopiam : Quemnam Deum habes, aut quid de illo



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 327

et de Calvin, des indications qui, pour étre moins nettes
et caractéristiques, sont cependant orientées dans le méme
sens, et les anciens théologiens de I’4ge orthodoxe eux-mémes
ont conservé un sentiment confus de la vérité affirmée avec
tant de vigueur et de clarté par les péres spirituels de notre
Eglise *. Sur ce point, comme sur les autres, la théologie chris-
tocentrique n’est qu’un retour au point de vue primitif et &
Pinspiration originale et authentique de la Réforme?.

compertum tenes ? respondere possit : Primum hoc Deus meus est, vide-~
licet Pater... Credo me Dei esse creaturam, hoc est, quol ille mihi dederit
corpus, animam, vitam... Credo quod Deus creavit me, una cum omnibus
creaturis.... et haec omnia ex mera sua paterne ac divina bonitate et mise-
ricordia, sine ullis meis meritis aut ulle dignitate : pro quibus omnibus illi
gratias agere, pleno ore laudem tribuere, inservire, obsequi merito debeo.
Hoc certissime verum est.» — MEvancHTON parle en termes presque iden-
tiques de la foi au Dieu créateur; cette foi n’est pas une fides historica,
une opinio vulgaris, professée aussi par les Sarrasins : croire 4 la créa-
tion, ¢’est avoir confiance en la toute-puissance et en la bonté de Dieu.
« Qui spiritu rerum conditionem aestimat, is et potentiam Dei videt
auctoris tantarum rerum et bonitatem, cum se omnia velut e manibus
creatoris sentit accipere, vitam, victum, sobolem, et illa permittit crea-
tori ut temporet, regat, administret, suppeditet, pro sua bonitate, quae
libet. Haec fides est de rerum conditione non frigida opinio, sed viva-
cissima cognitio tunc potentiae tunc bonitatis Dei, effundentis se in
omnes creaturas, regentis et administrantis omnes creaturas.» (Loci
communes 1521, éd. Puirt, p. 207-208.) _

1 QuenstEDT, Theologia didactico-polemica, Vit. 1685, I, 242 : Haec tamen
omnia, quae lumine naturae quodam modo innotescunt, non creduntur,
quatenus e naturae lumine, sed quatenus e diving revelatione habentur.

? SCHLEIERMAGHER, Seconde lettre & Liicke, Werke zur Theologie, tome II,
606, 611 sq.; Rrrscur, Unterricht in der christlichen Religion, Bonn 18904,
§ 11-17; M. Kazuwer, Die Wissenschaft der christlichen Lehre von dem
evangelischen Gyrundartikel aus im Abrisse dargestellt, Leipzig 1893?, p. 228-
229, 249; M. Herruany, Die Geawissheit des Glauwbens und die Freiheit der
Theologie, 18392, p. 3-4; M. Gorrscuick, Das Verhaeltniss des christlichen
Glaubens zum modernen Geistesieben, Giessen 1891, p. 8 (Zeitschrift fiir
Theologie und Kirche 1291, p. 555); Die Kirchlichkeit der sogen. kirchlichen
Theologie, p. 265 Theol. Literaturzeitung 1881, col. 552; M. BoRNEMANN,
Unterricht im Christenthum, § 41; Der Streit um das Apostolilwm, 1893,
p- 33; M. RescuLe, Zeitschrift filr Theologie und Kirche, 1891, p. 323-325,
829; M. Traus, ¢bid., 1894, 125-127, 195; M. KartensuscH, Luthers Stellung
2u den oekwmenischen Symbolen, p. 24-27; M. Acueris, Zur Symbolfrage



328 P. LOBSTEIN

4. Ce qui a été dit de la doctrine de la création s’applique aussi
4 la doctrine de la Providence. A vrai dire, la foi & la Provi-
dence est plus essentielle encore & la conscience chrétienne,
elle a un caractére plus immédiat et, si j'ose dire, plus élémen-
taire et plus intime que la foi au Dieu créateur 1, ou plutot I'une
ef, Pautre sont inséparables, elles se confondent dans un acte
unique, acte de dépendance librement affirmée, acte de con-
fiance et d’abandon a4 une volonté d’une sagesse parfaite et

1892, p. 48; M. Surze, Prot. Kirchenzeitung, 1892, col. 1166. — M. H. Scrurrz
Grundriss der evangelischen Dogmatik, p. 20 : « Wer im Glauben der
Thatsache des Reiches Gottes gewiss ist, der ist damit auch iiber-
zeugt, dass alles natiirliche Sein als Bedingun'g und Substrat dieses
Reiches schlechthin nur aus Gottes freiem und verniinftigem Willen
hervorgeht.» — M. H. Scuuvrtz, Theol. Literaturzeitung 1879, col. 500: Uns
Christen ist die Liebe Gottes das erfahrungsmissig Gewisse, und von ihr
aus haben wir uns mit dem entgegenstehenden Schein der rdumlich-
zeitlichen Welt abzufinden, eine znsammenhingende christliche Welt-
anschauung auszugestalten und die allmichtige Liebe als Grund und
Macht aller Dinge aufzuzeigen. Der umgekehrte Weg erweckt den Schein,
als ob man von der Naturreligion denkend zur Religion des persdnli-
chen Gottes aufsteigen konnte, da doch eine religigs-ethische Werdethat
zwischen beiden liegt.» — M. Reiscure, Theolog. Literaturzeitung, 1896,
Nr. 13, Col. 353-854: « Die Glaubensposition des Christen ist nicht eine
Ergiinzung der unvollstindigen wissenschaftlichen Erklirung,nicht eine
Befriedigung des Causalitdtstriebes. Der Glaube an ein Hervorgehen
der Welt aus Gottes Liebeswillen gibt nichts von einer derartigen
Erklarung, wie sie die Naturwissenschaft sucht, desshalb weil die
Art jenes Hervorgehens uns absolut unerkennbar bleibt. Darum befriedigt
jener Glaube nicht den Causalitéitstrieb, sondern er fordert nur, dass
der Forscher dessen Grenze anerkenne und jenseits dieser Grenze ein
andersartiges Verstiindniss der Welt suche, nimlich ein Verstéindniss
aus dem Ziel des gottlichen Liebeswillens, der in seinen Wirkungen
uns klar werden soll, in seiner Wirkungsweise uns dunkel bleiben muss...
Zwar 1st es recht n6thig und heilsam, daran zu erinnern, dass auch die
gepriesenen (naturwissenschaftlichen) Theorien noch lange nicht alles
erkldren, aber der Glaube darf niemals in diesem «Noch nicht» die
Liicken suchen, in die er erginzend (als Liickenbiisser) eintreten kann,
sondern muss sein Reich jenseits derjenigen Grenzen finden, die den
naturwissenschaftlichen Erweiterungsversuchen ein « Nimmermehr »
entgegensetzen. »

! Aussi M. BornEMANN S'éleve-t-il du dogme chrétien de la Providence
a la doctrine de la création. ( Unterricht im Christenthum, § 40-41.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 329

d’une éternelle charité, La foi chrétienne en la Providence,
c’est 1a foi en la paternité du Dieu de Jésus-Christ.

Ce fait, cette vérité que nul chrétien ne saurait sérieusement
contester, trace & la science la marche qu’elle doit suivre en
établissant et en développant le dogme; elle lui indique notam-
ment la base sur laquelle doit s’élever la doctrine chrétienne
de la Providence. Il faut que le roc sur lequel s’appuie notre
expérience chrétienne soit l'assise inébranlable de notre con-
ception théologique, puisque le théologien n’a pas d’autre mis-
sion que de formuler scientifiquement cette expérience.

Sur quel fondement croyons-nous ala Providence divine?

Cette foi est-elle le fruit de notre expérience naturelle?
Jaillit-elle spontanément de notre 4me en présence des mer-
veilles de la création? Est-ce le spectacle de la nature qui, par
lIe double infini qui nous environne, 'infinie grandeur et ’infi-
nie petitesse, fait monter de nos coeurs & nos lévres un cri de
confiance et de gratitude, hommage rendu d’instinct & I’action
de la Providence ? Oui, «les cieux racontent la gloire de Dieu, et
I’étendue donne & connaitre I’ouvrage de ses mains» (Psaume
XIX, 2); mais si la nature nous tient un doux et magnifique lan-
gage, elle aaussides silences effrayants etd’implacables cruautés.
Quand les forces aveugles des éléments déchainés brisent sous
leurs coups impitoyables I’atome humain perdu dans 'immen-
sité, quand 'univers s’arme pour écraser le roseau pensant, ou
qu'une vapeur, une goutte d’eau suffit pour le tuer, quand la
mort sous mille formes également douloureuses projette son
ombre sinistre sur I’horizon de notre vie et de notre bonheur,
alors la voix de la nature résonne-t-elle vraiment & notre
oreille et 4 notre cceur, comme un hymne & la louange de la
Providence ?

Ou bien chercherons-nous dans I’histoire une preuve 4 I’ap-
pui de 1’existence et de l'action d’une volonté parfaite, d’'une
puissance supréme au service de la sagesse et de labonté? Il est
vrai que dans la grande aréne ou les crimes et les vertus de
Ihumanité se livrent bataille, I'ceil attentif et pénétrant de
Pobservateur peut découvrir parfois un plan qui se dessine,
une pénsée qui semble dominer la mélée et méme inspirer les

THEOL. ET PHIL, 1896 22



330 P. LOBSTEIN

combattants; il est vrai que l'on voit fréquemment le bien
triompher de l'injustice, le vice démasqué et puni, 'honnéteté
récompensée et couronnée; mais & cOté de ces expériences
heureuses et encourageantes, que d’amers mécomptes! que de
défaites qui humilient, deéconcertent ou révoltent! que de vic-
toires qui insultent & nos sentiments les plus sacrés! quels
démentis ironiques ou cruels infligés par la brutalité des faits
4 nos espérances les plus chéres, & notre foi dans le droit, la
vérité et la justice!

Faut-il nous réfugier dans le sanctuaire inaccessible de la
conscience? Ferons-nous de la Providence le postulat de 'ordre
moral dont la certitude est immanente & la raison pratique et
se confond avec I'impératif catégorique et la loi du devoir?
Noble et touchant effort de I'aAme éprise d’idéal, altérée de jus-
tice et de vertu! Mais n’est-il pas vrai que cette loi, qui nous
reléve et fonde notre dignité, nous accuse aussi et nous con-
damne? Si elle est notre gloire, elle est aussi notre tourment,
car ce n’est pas dans notre conscience que nous pouvons lire,
en traits distincts et lumineux, I’assurance irréfragable que si
Dieu régne, il fait tout concourir & notre bénédiction. Ni la
contemplation de la nature, ni le spectacle de I'histoire, ni le
témoignage de la conscience ne donnent & notre foi le fonde-
ment dont elle a besoin. « Nous bralons du désir de trouver
une assiette ferme et une derniére base constante pour y édi-
fier une tour qui s’éléve & l'infini. Maistout notre fondement
craque, et la terre s’ouvre jusqu’aux abimes?. »

« Nous savons que tout contribue au bien de ceux qui aiment
Dieu. Si Dieu est pour nous, qui sera contre nous? Lui qui n’a
pas épargné son propre Fils, mais I’a livré & la mort pour nous
tous, comment ne nous donnerait-il pas toute chose aveclui?»
(Rom. VIII, 28, 31-32.) Voila la confession chrétienue de la foi
en la Providence, voild la formule lumineuse et simple qui
exprime tout ensemble le contenu et la preuve de cette foi2. La
foi chrétienne en la Providence, ¢’est la confiance en I'éternel

! PascaL, Pensées, édit. Haver, t. 12 (1866), p. 6.
2 Com. Mat. X, 29-31; VI, 25-84; Luc XII, 6-7; 1 Cor. I, 19-21; II, 6-16;
111, 21-23; Rom. XI, 33-36.



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 331

amour qui a réalisé en Jésus-Christ 1’économie de la grice.
Cette conception de I’économie divine n’est qu’une autre forme
de la notion chrétienne de la Providence. L’économie divine,
c’est-4-dire le plan régulier, la vigilante sollicitude, la direc-
tion bienveillante et charitable du Pére de famille élevant, sou-
tenant, sauvant ses enfants, I'’économie de la grace est révélée,
accomplie, garantie en Jésus-Christ. Exprimée dans le langage
de la science et formulée en dogme, cette foi donne naissance
4 une théodicée !, elle établit la notion religieuse du miracle 2,

1 RitscHL, Rechtfertigung und Versbhnung, tome 13, § 64; tome 1113, § 42;
Unterricht in der christlichen Religion, § 18. — LuTtHER, De la liberté chré-
tienne (trad. de M. Kunn, Paris 1883, p. 40.): « La puissance chrétienne est
d’ordre spirituel, elle s’exerce au sein des inimitiés, elle brille dans 'op-
pression; elle est la vertu de Dieu qui s’accomplit dans l'infirmité. C'est
une haute et insigne dignité, c’est une royauté spirituelle, ¢’est une puis-
sance qu'aucune autre n'égale, puisque la croix et la mort méme servent
a mon salut et qu’il n’y a nulle chose bonne ou mauvaise au monde gui
ne concoure & ma félicité. » (Lire tout le dévoloppement dans l'original
latin, édit. d’Erlangen IV, 231.) Comp. la lettre écrite par Lurmer & ME-
LANCHTON, 1629 juin 1530: « Deus posuit (causam nostram) in locum quen-
dam communem, quem in tua rhetorica non habes nec in philosophia
tua : is vocatur fides, in quo loco omnia posita sunt ov SAembucve kal w7
pawdpeva, quae si quis conetur reddere visibilia et comprehensibilia,
sicut facis tu, is referet curas et lacrymas pro mercede laboris... Deus
adaugeat tibi et nobis omnibus fidlem. Hac habita, quid faciet Satan
cum toto mundo ?... Si deus nobiscum, qui contra nos ? (Edit. DE WETTE,
1V, 53.) — Apologia Confessionis Augustanae, Art. VI, § 54-56,61. — CALVIN,
Institution chrétienne 111, 8, 1. Lire surtout les admirables sermons de
Cavvin sur le livre de Job, préchés en 1554 (Corpus Reformatorum Op.
Caly., vol. 33-35, 514.) Le théme principal de ces sermons peut &tre ré-
sumé dans le passage suivant, emprunté au sixibme sermon (XXXIIL, 87):
« Voila ol consiste notre victoire, comme St Paul dit en I'Epistre aux
Romains VIII, 86, si nous apprehendons ceste amour de Dien en Jesus-
Christ, que nous soyons bien persuadez que Dieu nous a adoptez pour
estre de ses enfans, car ayant ce principe-la, nous ne serons point trou-
blez d’'affliction. Pourquoy? Car puisque Dieu nous aime, nous ne serons
lamais confus : et tant s’en faut que nos afflictions empeschent notre
salat, qu’elles nous serons tournees en aide, et Dieu besongnera en telle
sorte, que nostre salut sera avancé par ce moyen-la.»

2 RirscHL, Unterricht in der christlichen Religion 18904 § 17; M. H.
ScHULTZ, Grundriss der evangelischen Dogmatik, § 13, 4-6; M. BORNEMANN,
Unterricht im Christenthum , § 43. — Lipsws (Theologischer Jahresbericht,



332 P. LOBSTEIN

elle donne au probléme du mal la seule solution dont il soit sus-
ceptible, solution pratique qui ne léve point les mystéres, mais
qui nous rend vainqueurs par la certitude d’'un amour plus grand
que le monde et plus fort que le péché, la douleir et la mort.
Tel est le point de vue de nos Réformateurs qui n’ont fait que re-
prendre et appliquer la parole du grand apotre (Rom. VIII, 32)
lorsqu’ils ont fondé la foi en la Providence divine sur le fait de
notre rédemption et de notre salut?!, A leurs yeux, la confiance

1887, p. 378) : « Das Wunder ist eine Aussage der religits-teleologischen
Weltbetrachtung und darf nicht wie eine empirische, das heisst auf cau-
salem Wege constatirbare Thatsache behandelt werden. » Cf. M. KAEHLER.
Die Wissenschaft der christlichen Lehre 18932, § 294 (p. 258). « Es ist
ebenso unerkennbar als es fiir den Glauben bedeutungslos ist, ob und
wie die gottliche Wirkung dabei (bei den Wundern) sich zu der Ge-
samtschdpfung neuschaffend oder bloss lenkend verh#lt; lediglich darauf
kommt es an, dass die ausschliessliche Urheberschatt bei einem Ereignisse
einleuchte, welches in den Zusammenhang der von ihm erhaltenen Welt
hineintritt. Weshalb denn auch die fromme Befrachtung aunf dem
Geebiete der Geschichte und der Fiigung des Einzellebens die Anschauung
des Wunders weit iiber den Umkreis auffallender Vorginge hinaus
anzuwenden pflegt, welche lediglich innerhalb des Naturgebietes liegen.»
— La pieuse et courageuse lecon d’ouverture (5 novembre 1834) de M.
Menkcoz sur la notion biblique du miracle a provoqué la publication de
quelques intéressantes études, parmi lesquelles il faut signaler surtout
celles de M. H. Bois (Revue de théologie et des questions religieuses, 1895,
p. 130-175, 266-290; Revue chrétienne, 1895, 109-116) et de M. CH. PoRRET,
(Le Chrétien évangélique, 1895, p. 517 533, 573-587; Revue de théologie et des
questions religieuses, 1895, p. 287-265.) J'ai essayé d’indiquer ailleurs en
quoi je me rencontre avec M. Mexskgoz et par ol je me sépare de lui.
(Theologische Literaturzettung, 1895, Ne 14,17.)

1 Confessio augustana, XX, 24 : Jam qui scit, se per Christum habere
propitium Deum, is vere novit Deum, scit se ei curae esse, invocat eum,
denique non est sine Deo, sicut gentes. Cf. Apolog. Conf. Aug. 17, 8,18,
35, 60; III, 14, 20, 83-84, 182. — Catechismus major Lutheri 11, 17-23 ; Kurze
Form der zehn Gebote, des Glaubens und des Vater-Unsers, E. A. XXII,
16-17. — MEevancuToN, Loci communes 1521, édit. Prrrr, p. 199-204: Quid-
quid de Deo ecognoscit natura, sine spiritu Dei instaurante et illustrante
corda nostra, qualecunque sit, frigida opinio est, non fides adeoque nihil
nisi simulatio et hypoerisis, ignoratio Dei et contemptus. Promissionem
misericordiae Dei specta, ejus fiducia nihil dubita, quin jam non judicem
in coelis, sed patrem habeas, cui tu sis curae, non aliter atque sint
parentibus filii inter homines... Haec est hypocrisis hominum, qui ad



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 333

en la providence du Pére céleste est bien, en effet, comme I’a
dit un théologien moderne, la conception chrétienne du monde
en raccourcil. Que nous sommes loin des abstractions de la
scolastique orthodoxe, et des fantaisies de la spéculation mo-
derne! « Notre Pére qui es aux cieux », cette priére est pour
le chrétien ’affirmation de sa foi en la Providence?2, et la théo-

eum modum fucati sunt bonis operibus, cor autem non est erectum
fiducia et gandio in Deo, cum hanc unam fiduciam requirat Deus, cum
illius univs confirmandae gratia filium dederit, ne de bona voluntate
erga nos sua dubitemus, ut ponamus in Deo spem nostram et non obli-
viscamur operum Dei et mandata ejus requiramus. — CALviN, Institution
chrétienne, Préface (Corpus Reformatorum III, 14-15) : « Qu’est-il plus
propre a la foy, que se promettre Dieu pour un pere doux et benin,
quand Christ est recognu pour frere et propiciateur? que d’attendre
tout bien et toute prosperité de Dieu, duquel la dilection s’est tant
estendue envers nous, qu'il n’a point espargné son propre Fils, qu'il ne
lait livré pour nous (Rom. VIIi, 32)? que de reposer en une certaine
attente de salut et vie éternelle, quand on pense que Christ nous a esté
donné du Pere, auquel tels thresors sont cachez ?»

1 Les pages consacrées par RitscHL & la conception chrétienne de la
Providence appartiennent aux plus belles du grand ouvrage de 1'illustre
théologien. (Rechtfertigung und Versihnung 1113, §§ 25-26, 38-39, 53, 62-63.)
Cf. M. Karran, Die Wahrheit der christlichen Religion, p. 59-60; M.
HERRMANN, Der Verkehr des Christen mit] Gott, 1892, p. 200 et suiv.; M.
Gotrrscuick, Die Kirchlichkeit der sog. kirchl. Theologie, p. 79-80; M. Traus,
Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 1894, p. 125-126. — La doctrine de la
Providence a été, en Allemagne, I'objet d'une intéressante controverse &
laquelle nous devons quelques monographies remarquables. M. Kreisig
(Die Riithsel der gottlichen Vorsehung, Berlin 1886) et M. W. Scumipr (Die
gottliche Vorsehung und das Selbstleben der Welt, Berlin 1887) entrepren-
nent de corriger la doctrine traditionnelle, dont ils maintiennent d’ail-
leurs les prémisses, c'est-A-dire la base théorique et rationnelle. M. W.
HEeRRMANN (Christliche Welt 1887, p. 482-485), M. Havupr (Beweis des Glau-
bens 1888, p. 201-228), et M. Kurryer (Deutsche evangelische Blitter 1888,
p- 149-166) se placent franchement sur le terrain moral et religieux, et
font de la foi en la Providence une fonction de la connaissance subjec-
tive et téléologique, déterminde par la révélation chrétienne. M. Bry-
scHLAG tente une synthese entre les deux points de vue, mais il échoue
fatalement dans cette entreprise (Deutsche evangelische Blitter 1883, p. 289.
311, 369-396, 436-448,).

2 MirancuTon, Loci 1521 édit. citée, pag. 202: « Quod si voluntatis erga
nos divin® nulla esset significatio praeter hanc, quod voluit appellari



334 P. LOBSTEIN

logie protestante fait fausse route si elle puise & une autre
source les éléments de son dogme. « Quiconque m’a vu, dit le
Christ, a vu le Pére» (Jean XIV, 9): c’est le Fils qui nous a
révélé Dieu, notre Dieu.

5. C’est aussi lui qui nous révéle ’homme. De méme que nous
allons de la christologie & la théologie, dans le sens propre et
restreint de ce mot, nous demandons a la christologie la solution
du probleme posé par I'anthropologie religieuse et chrétienne.

Quel est, en effet, I'objet et quelles sont les limites de la doc-
trine anthropologique dans 'organisme de la dogmatique pro-
testante ?

La théologie traditionnelle répond & cette question soit en
empruntant & la psychologie une série de théses auxiliaires, soit
en tirant des documents de ’Ancien et du Nouveau Testament
des indications qu’elle transforme en régles dogmatiques et
auxquelles elle confére une autorité normative. La solution
ainsi obtenue péche par un manque de clarté et d’unité qui en
compromet gravement la solidité. En se permettant des incur-
sions dans des domaines qui ne reléevent pas de la révélation
évangélique et qui ne tombent pas sous 'ceil de la conscience
chrétienne, I'orthodoxie vulgaire a introduit dans le dogme
ecclésiastique des éléments étrangers qui devaient en héater la
ruine et la dissolution. A des problémes qui se font illusion sur
les conditions mémes de la connaissance, comme celui del’ori-
gine des ames, 'ancienne théologie a mélé des questions qui,
sans étre dépourvues d’'intérét religieux, sont formulées d’une
facon défectueuse et portées sur un terrain mal choisil, Telles
sont, par exemple, les deux notions du status integritatis et du
status corruptionis, de 1'état primitif de ’humanité et de la

se Patrem in ea prece, quam quotidie dicimus, sola hac satis magno ar-
gumento esset, nihil exigia nobis prius fide. Nune cum hanc toties exigat
Deus, cum hanc toties unam probet, cum hanc nobis locupletissimis pro-
missionibus adeoque per mortem filii sui commandarit, quid est, cur non
illi nos tantee misericordise committamus et credamus?»

1 Sur le préexistentianisme, le traducianisme et le créatianisme,
M. Bovon, Dogm. chrét., 1, 124-128.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 335

chute avec ses conséquences. C’est sur ces deux notions que
porte le poids de 'ancienne doctrine et que se concentrent ses
affirmations religieuses.

Appliqué au dogme anthropologique, le principe christocen-
trique que nous essayons d’exposer a d’abord une valeur
critique et négative. Il exclut du systéme de la dogmatique
chrétienne les théses empruntées & l’ethnographie et aux
sciences psychologiques et physiologiques. En second lieu, il
dégage de la conception du status integritatis le contenu reli-
gieux et moral qui s’y trouve renfermé, mais qui est étouffé et
obscurci par la scolastique orthodoxe. Celle-ci, en effet, non
contente de statuer le caractére strictement historique de la
tradition de la Genése, a singuliérement dépassé les limites
dans lesquelles se renferme Pancien récit ; elle recéle, en outre,
des contradictions insolubles, que la critique a maintes fois re-
levées et qui ne résistent pas & une analyse sérieuse et indé-
pendante?!. Elle commet enfin la faute de détourner I’attention
du véritable probléme et de porter la foi du chrétien et la pen-
sée du théologien sur des matiéres qui n’intéressent point ou
qui ne touchent que trés indirectement la conscience religieuse
du fidele2. Ramenée a ses termes précis et placée sous son
vrai jour, la question posée parl'anthropologie chrétienne se ré-
duit & celle-ci: quelle est la conception de I’homme qu’implique
et que réclame notre foi en Jésus-Christ ? quel jugement I’Evan-
gile porte-t-il sur la nature, l'origine et la fin de 'homme3?
La ol ’Evangile s’abstient de se prononcer, nous ne sommes

1 J'ai rappelé ailleurs quelques-unes des objections les plus fondées de
la critique, voy. Revue de théologie et de philosophie, 1890, p. 35 et suiv.

2 Voy., par exemple, la monographie de M. ZoEckLER, Die Lehre vom
Urstand des Menschen, geschichtlich und dogmatisch-apologetisch untersucht
1879; GretiLLAT, Exposé de théologie systématique, tome 111 (1888), p. 450-564.

3 M. H. Scuuvrtz, Grundriss der evangelischen Dogmatik, § 18; Die Lehre
von der Gottheit Christi, cap. 29-31, passim, surtout pages 644-646. — Cf.
M. Bovow, Dogmatique chrétienne 1,121 : « Ce qui doit nous occuper, c'est
I'homme que Jésus nous fait connaitre, en tant qu’objet du salut de
I’Evangile. » Malheureusement 1’anteur n'est pas resté fidele & son
point de départ, et il n’a pas exécuté le programme qu’il avait lni-méme
indiqué.



336 P. LOBSTEIN

pas autorisés a suppléer a sonsilence par des théses d’emprunt,
par des hypothéses scientifiques, par des traditions tirées de
I'histoire des religions ou par des spécu]ations issues de la phi-
losophie ancienne ou moderne. C’est dire que nous ne ferons
pas rentrer dans le cycle des dogmes chrétiens un chapitre sur
la nature primitive de I’'homme, sur la perfection native de nos
premiers parents. A I'image fantastique que I'orthodoxie a tra-
cée d’Adam et d’Eve, la dogmatique protestante, s’inspirant de
I’Evangile, substitue la notion chrétienne de la destination
morale et religieuse de 'homme, révélée et réalisée par Jésus-
Christ 1.

L’explication religieuse que Jésus est venu apporter & notre
destinée nous fournit aussi la solution des antinomies qui écla-
tent dans notre conscience entre notre nature bornée et nos
aspirations infinies, entre I’amertume de nos expériences sous
la loi du péché et notre soif inextinguible de justice, de paix
et d’amour. En d’autres termes, si nous cherchons dans la ré-
vélation chrétienne, dans I'Evangile de Jésus-Christ, dans son
ceuvre et sa personne, le correctif que réclame la conception
vulgaire du status integritatis, nous appliquons le méme prin-
cipe & la doctrine connexe du status corruptionis, formule par
laquelle 'ancienne théologie désignait la doctrine du péché.

L’orthodoxie traditionnelle fait du récit de la chute, considéré
comme une histoire réelle, le fondement de la doctrine chré-
tienne du péché. La chute avec ses conséquences est consi-
dérée par nos anciens théologiens comme la conire-partie de
I’état d’innocence dans lequel la main du Créateur avait placé
notre premier pére. Le status corruptionis a pour corrélatif na-
turel et immédiat la justifia originalis. La chute n’est autre
chose que la perte de cette justice originelle: la misére de la
condition présente de 'nomme se détermine par le contraste

1 C’est de ce point de vue que M. WENDT a envisagé le probleme et
qu'il a essayé de le résovdre dans son excellente monographie: Die christ-
liche Lehre von der menschlichen Vollkommenheit, Gottingen 1882, cf. sur-
tout, p. 216-237. Voy. aussi comment M. Karran cherche dans la foi
chrétienne la solution du probleme du libre arbitre. Das Wesen der
Religion, p. 261 et suiv.



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 337

avec la condition primitive de ’homme ; I'abime dans lequel il
est tombé par sa faute se mesure 4 la hauteur & laquelle il avait
été élevé par I'Eternel. En conséquence, la norme d’apprécia-
tion morale et religieuse que la doctrine traditionnelle applique
au péché est précisément l'idéal religieux et moral qui s’ex-
prime dans la notion de la justitia originalis. Voila le point de
repére que l'orthodoxie fournit 4 la conscience chrétienne pour
envisager le fait expérimental du péché, voild l'angle sous
lequel elle nous fait considérer le mal moral et religieux de
I’humanité. Il y a plus: 'ceuvre du salut n’est que le rétablis-
sement du rapport primitif entre le Créateur et Adam, la réin-
téegration de I'image divine altérée par la désobéissance du
pére de notre race; l'ordre final sera identique avec I'ordre
primordial, en sorte que le second Adam n’a fait que retrouver
et rendre & '’humanité les titres de nohlesse que le premier
Adam avait perdus pour lui-méme et pour ses descendants.
Toute ’économie du salut est dés lors construite du point de
vue de cette justitia originalis, qui se trouve étre, d’apres
Porthodoxie vulgaire, la parole initiale et le dernier mot des
intentions divines & I’égard de ’humanité’.

Si la méthode christocentrique que j’essaie de défendre a
rompu avec cette théorie, ce n’est nullement parce que celle-ci

1 On ne saurait rendre l'apdtre Paul responsable de cette conception
toute légale de l'orthodoxie vulgaire. Le fameux passage Rom. V, 12-21
n’a nullement la portée que lui attribue la dogmatique traditionnelle; le
but de l'apdtre n'est pas d’élaborer une théorie du péché originel, loin
de la : le péché et toutes ses conséquences n'ont pas su prévaloir contre
la grice de Dieu, laquelle surabonde la ou a abondé le péché, voila 1’ob-
jectif de la démonstration de Paul, qui n'oppose le premier et le second
Adam que pour faire voir combien le don de la grice en Jésus-Christ a
été plus magnifique que les suites de la transgression n'ont été funestes.
S'il restait & cet égard la moindre hésitation, elle disparaitrait en pré-
sence de l'argumentation décisive de 1 Cor. XV, 42-49. Comment sou-
tenir, en face d’une déclaration aussi catégorique, que le second Adam
n'est pour ainsi dire que la reproduction du premier Adam, type altéré
par la chute et rétabli par la rédemption? Voy. M. Sasatier, L'origine
du péché dans le systéme théologique de Paul, Paris 1887, p. 6-7; M. Horrz-
MANN, Lehrbuch der mneutestamentlichen Theologie, Freiburg i. B. und
Leipzig 1896, Bd 11, 41 sq.



338 ' P. LOBSTEIN

s’appuie sur I'historicité de la tradition de la Genése; loin de 1,
dussions-nous étre amenés par des arguments irréfragables a
affirmer le caractére historique de l'antique récit, il n’en fau-
drait pas moins nous garder de donner & ce récit la valeur dé-
cisive et normative d’un eritérium dogmatique, destinéa régler
les affirmations de notre conscience religieuse sur le péché.
En effet, pour juger des caractéres et de la nature du péchsé,
Iancienne théologie, se reportant & 1’état d’innocence primitive
de ’homme avant la chute, se place de fait en decd et en de-
hors de la révélation chrétienne ; elle érige en norme supréme
un idéal qui n’a pas été formé sous I’empire de I'Evangile ; elle
ravale la révélation évangélique au niveau d’un simple complé-
ment de l’ordre naturel, que dis-je? elle subordonne I’écono-
mie de la grace & I’économie de la loi, elle dépouille le Christ
de I'hégémonie religieuse de ’humanité pour transférer le
primat supréme 4 'homme d’avant la chute, & Adam encore
en possession de sa justice originelle, & la créature dans 1'état
d’innocence et de bonheur qui a précédé I'entrée du péché
dans le monde.

A T'encontre de ce point de vue, la conception christocen-
trique cherche dans la révélation chrétienne la loi unique ré-
glant son appréciation du péché. Sans doute le péché est un
phénomeéne que l'on rencontre en dehors de lenceinte du
christianisme; & cet égard, il ne saurait étre en lui-méme
Pobjet d’une révélation divine. Mais si le péché n’est pas une
réalité révélée, c’est un fait qui tombe sous ’appréciation de la
révélation chrétienne ou de 'Evangile; I’Evangile n’a point
créél’objet qu’il s’agit d’analyser, maisil nous a rendus capables
d’en mesurer la portée et d’en sentir la gravité et la profon-
deur. En d’autres termes, la dogmatique protestante a pour
mission de déterminer la conscience du péché que Jésus-Christ
a apportée au monde?. La notion chrétienne du péché n’est pas

1 Dans sa remarquable étude sur Le péché (Revue de théologie de
Strasbourg, 1858, 1L, p. 251 et suiv.) Ch. Bois part fort justement du péché
considéré comme fait, pour s'élever par voie régressive aux corollaires
qu'implique le phénomene psychologique et moral du péché ; mais 1l n’é-
tudie pas le fait & la lumiere de la révélation chrétienne. Telle est aussi



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 339

la contre-partie de I'image de la justitia originalis conférée i
Adam, elle est le revers de 'idée du souverain bien réalisé par
Jésus-Christ. C’est dans la sphére essentiellement chrétienne
qu’il convient de saisir la clef de la notion dogmatique du pé-
ché: ala lumiére de la personne et de I’ceuvre du Christ, sur
le sol sacré du royaume de Dieu, au cceur méme de la révéla-
tion divine dans le second Adam, 1a seulement nous trouverons
la base d’opération solide, le point d’observation juste, la norme
d’appréciation stre, la formule d’explication authentique et
conforme aux exigences de la conscience chrétienne et pro-
testante. L’analyse de la conscience morale et religieuse du
péché, conscience formée a I’école de la révélation évangélique
et prenant son centre de gravité dans le témoignage religieux
et dans I'ceuvre rédemptrice du Sauveur, telle est la tAche de
la dogmatique christocentrique, seule en harmonie avec les
intéréts religieux de la conscience protestantel.

la grave lacune de 'ouvrage de M. Hackexscamior, Etudes sur la doctrine

du péché, 1869. M. Bovon consacre de riches et lumineux développements
& la constatation et & 'explication du péché (Dogmatique chrétienne, I,
p. 311 et suiv.), mais il fait entierement abstraction des données four-
nies par le témoignage, I'ceuvre et la personne du Christ.

1 Il serait facile de montrer qu’ea appliquant la méthode christocen-
trique & ’appréciation morale et religieuse du péché, nous nous tron-
vons dans le grand courant de la pensée réformatrice et protestante.
Sans doute nos Réformateurs affirment & maintes reprises que c'est par
la loi que nous arrivons & la connaissance du péché, mais avec quelle
énergie ils relevent la corrélation qui existe entrele fait du péché et le
fait de la rédemption et comme ils s’appliquent & éclairer 1'économie
de la nature et 'économie de la loi & 1'aide des lumikres qu’ils deman-
dent & I'Evangile et & 1'économie de la gréce ! 11 importe surtout de se
souvenir que LutHer et MELancaroN font de 1a justitia originalis la contre-
partie et le revers de la perfection chrétienne, dont la formule leur est
suggérée non par la Genese, mais par I'Evangile. La perfection chré-
tienne, c'est la confiance filiale de 1'dme justifiée et réconcilide avec
Dieu, c’est la communion avec le Pere céleste qu'invoque et que bénit
Penfant de Dieu ; le péché, au contraire, ¢’est la rupture ouverte ou
cachéde de 1'Ame avec Dieu, c'est I'inerédulité du cceur, c"est I'égoisme
qui donne au moi la place souveraine qui appartient & Dieu. Cf. LuTHER,
Enarrationes in Genesin, Op. exeg. lat., Erl. I, p. 133, 142, 77, 78, 82; De
libertate christiana, t. 1V, 239 sq.; MEvancuron, Loci communes, 1521, édit.



340 P. LOBSTEIN

6. Une fois en possession de la notion chrétienne de Dieu et
de la doctrine évangélique de ’homme et du monde, il ne sera
pas difficile au dogmaticien d’exposer le dogme de la réalisa-

Pritr, p. 156 : Caro sese maxime amat, suis bonis, sua prudentia, sua
justitia fidit... non potest amare Deum, fidere Dei bonitati.. (Cf. p. 210,
215, 218, 219. — Apolog. Conf. Aug. 11, 62: Evangelium arguit omnes, quod
sint sub peccato; V, 29 : Haec est summa praedicationis Evangelii, ar-
guere peccata et offerre remissionem peccatorum. (Cf. ibid. I, 15, 16, 42,
43; X1II, 46-37.) CaLviy part des mémes prémisses lorsqu’il enseigne que
la véritable pénitence procéde de la grice de Dieu révélée en Jésus-
Christ et non de la crainte de la loi et du chatiment : Instit. 111, 3, 1-2; In
Jerem. 26,8 ; In Psalm. 50,22; Homil. 43 in 1 Sam; Praelect. 99 in Jerem.
(voir d’autres passagesrecueillis dans ma monographie, Die Ethik Calvins
tn ithren Grundziigen entworfen, Strassburg 1877, p. 65 et suiv.). — Cette
appréciation chrétienne du péché, saisi comme l'antithese de ’Evangile,
a été reprise par le piétisme et développée avec beaucoup de force par
ZinzeNnorr. (Voy. RitscHL, Geschichte des Pietismus 11, 1884, p. 298, 464-465,
473; Band 111, 1886, p. 418, 454.) — On peut suivre la méme trace chez
SCHLEIERMACHER, Der christliche Glaube, § 68,3 : « Nur in der volligen
Unsiindlichkeit und der absoluten Geisteskriftigkeit des Erlosers wird
uns die vollkommene Erkenntniss der Siinde, § 100,2 : Das Bewusstsein
der Siinde gelangt jedenfalls erst durch die Anschauung der unsiindlichen
Vollkommenheit des Erldsers zur vollen Klarheit. » Cette pensée n’est pas
étrangere & la théologie de langue frangaise. Ep. ScHERER, La critique et
la foi, Paris 1850, p. 33 : « I’Evangile suppose le sentiment du péchs, il
ne le crée point. Il n’en est pas moins vrai que la connaissance du mal
a été éveillée, développée par la connaissance du salut; la grice fait
abonder dans les cceurs le besoin de la grice, et le mot de péché a tiré
toute sa signification du mot de rédemption.» P. 38 : « Le sentiment du
péché a pour vraie date la venue du Seigneur. » (Cf. M. Ep. STAPFER,
Jésus-Christ avant son ministére, Paris 1896, p. 196-197.) — On voit que
Rirscru n'a fait que continuer et préeiser une tradition qui remonte,
a travers ScHLEIERMACHER, jusqu'a Lutuer et Carvin: suivant lui, la
notion chrétienne du péché est déterminée par 'idée chrétienne et évan-
gélique du souverain bien et du salut. (Rechifertigung und Versohnung
1113, p. 810-317; Unterricht in der christlichen Religion 18904, § 26.) — Comp.
M. Karran, Das Wesen der christlichen Religion 1881, p. 246-253 ; M. H.
ScruLTz, Die Lehre von der Gottheit Christi, p. 644 et suiv.; Grundriss der
evangelischen Dogmatik:, § 22; M. WEenpr, Die christliche Lehre von der
menschlichen Vollkommenheit, Géttingue 1882, passim; M. BorNeMANN, Unter-
richt im Christenthum, § 22, 2. Dans son travail sur Les origines histo-
riques de la théologie de Ritschl (Paris 1893), M. ScHoEN a completement
négligé de marquer la filiation qui rattache, dans la théologie de RiTscHL,



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 341

tion subjective du salut dans l'individu etau sein de la commu-
nauté chrétienne. Sur ce point, le consensus entre les théolo-
giens est moins douteux que sur la méthode & employer pour for-
muler scientifiquement la connaissance religieuse de Dieu et de
’homme. Il est bien évident que pour déterminer les conceptions
protestantes de la justification et de la sanctification, de ’Eglise
et des sacrements, il n’est pas possible de faire abstraction de
la christologie: «la maniére de participer & la grice de Jésus-
Christ, les fruits qui nous en reviennent et les effets qui s’en
suivent, » «les moyens extérieurs ou aides dont Dieu se sert
pour nous convier & Jésus-Christ, son Fils, et nous retenir en
luii, » ces doctrines vitales du systéme chrétien, sont nécessai-
rement dominées par le point de vue christocentrique, etil n’y
a pas lieu d’insister sur le lien qui rattache ces dogmes au
dogme central de la personne et de l’ccuvre de Jésus-Christ.
Quand méme 'on préférerait faire rentrer ’exposé systéma-
tique de ces vérités dans ce que quelques théologiens éminents
ont appelé «I’économie du Saint-Esprit 2, » il faudrait toujours
montrer que cet Esprit, c’est précisément I’Esprit du Christ,
I'ame inspiratrice de son ceuvre, le principe divin de sa per-
sonne. A cette condition seule, la doctrine de I'appropriation
du salut par 'individu et I'Eglise, sortant du domaine des ab-
stractions, aura la solidité et la consistance que lai assure le
fondement historique de la rédemption opérée par le Christ.
L’Eglise et les sacrements, en effet, ne sont que ’Evangile mis
en ceuvre, la promissio gratize rendue visible et communiquée
a la foi, la pictura verbi, dont le corpset la substance résident
dans le Sauveur, pierre maitresse de son Eglise et dispensateur
souverain de tous les moyens de grice3.

la conception christocentrique du péché & 'évolution antérieure; or c’est
la surtout, et nullement dans sa polémique contre la théorie du péché
originel, que réside le mérite principal de la doctrine du théologien de
Gottingue. (Voy. M. ScHOEN, ouw. cit., p. 100-114.) -

1 Cavvin, Imstitution chrétienne, Liv. Il et 1V.

2 Voy. par exemple les dogmatiques d’AL. ScuwEIzER (tome II, seconde
partie) et de Kannis. (112, p. 177-530.)

3 Sur le groupement des doctrines concernant 'eeuvre du Saint- Esprit
dans l'individu, on consultera avec fruit une étude de M. REiscHLE qui



342 P. LOBSTEIN

7. Le christianisme enfin, comme toute religion vivante et
arrivée a son complet développement, prétend donner  ses ad-
hérents la clef des destinées futures de l'individu et de ’huma-
nité. Renfermée dans les limites que lui trace la révélation de
Dieu en Jésus-Christ, la conscience chrétienne n’entreprend
pas d’édifier une théorie rationnelle & l'instar des doctrines
philosophiques sur la nature ou 'immortalité de I’ame. Etablir
par le raisonnement ou la spéculation la croyance & la vie fu-
ture, c’est méconnaitre le caractére propre de la foi chrétienne,
puisque celle-ci est essentiellement un acte moral, une con-
viction personnelle, une décision intérieure du sujet, un don

a spécialement en vue 'enseignement catéchétique, mais dont les indi-
cations seront aussi utiles au dogmaticien : Die katechetische Behandlung
des dritten Artikels von Luthers Fkleinem Katechismus (Zeitschrift fir
Theologie und Kirche, herausgegeben von Gorrschick, 1896, p. 1-46; 111-
166.) — La conception protestante de la doctrine de l'ordo salutis ou
ordo gratiae ressort clairement des belles et pénétrantes études de
M. HerrmaNN; voyez, outre les ouvrages déja cités de I'"éminent théolo-
gien, les articles publiés dans la Zeitschrift de M. Gorrscrick, Die Busse
des evangelischen Christen (année 1891, p. 28-82), Der geschichtliche Christus,
der Grund unsers Glaubens (1892, p. 232-278), dont il faut rapprocher la
forte et substantielle monographie de Lipsws (dirigée en partie contre
M. HerrumanN), Luther's Lehre von der Busse, 1892 (avec la critique de
M. Herrmann, Theologische Literaturzeitung 1893, Ne 1.) — Les riches et
minutieuses recherches de MM. Loors et Eicunory sur la doctrine luthé-
rienne de la justification par la foi (spéeialement d’apres I’Apologie de la
Confession d’Augsbourg) apportent aussi & la dogmatique protestante
une contribution précieuse. (Theol. Studien und Kritiken 1834, p. 613-688;
1887, p. 415-491.) — Le lien qui rattache la notion protestante de I' Eglise
au principe religieux de la foi, congu dans le sens original et authen-
tique de la Réforme, a été parfaitement montré par M. Gorrscuick, Hus ,
Luther's und Zwingli's Lehre von der Kirche mit Rilcksicht auf das zwi-
schen denselben bestehende Verhiltniss der Verwandtschaft und Abhingig~
keit (BRriEGER'S Zeitschrift flir Kirchengeschichte, t. VIII [1886], p. 345-394,
543-616.) — J'ose renvoyer enfin & ma monographie sur la Sainte Cene,
ol1 je me suis appliqué & mettre en lumitre la relation qui, snivant nos
Réformateurs, existe entre la conception du sacrement et la notion de
la foi. (Voy. La doctrine de la sainte cine, 1889, p. 185 et suiv.) — Les
ouvrages indiqués dans les lignes qui préeedent sont dominés par le
principe christocentrique et exposent de ce point de vue la doctrine de
Pappropriation du salut.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 343

libre du cceur dont la confiance a été réveillée et gagnée par
un facteur divin, par le témoignage du Christ, ou plutdt par
son ceuvre et son apparition tout entiére. La dogmatique pro-
testante, interpréte de la foi évangélique, se borne & dégager
du fait divin du salut les postulats religieux qu’il renferme tou-
chant ’avenir du croyant. Quelles sont les perspectives assu-
rées quouvrent a la foiles réalités spirituelles dont le chrétien
possede la certitude en Jésus-Christ? Tel est le probléeme que
pose au théologien I'eschatologie ramenée & sa portée véritable
et congue dans le sens de la doctrine christocentrique. Ainsi
comprise, la foi chrétienne, partant la pensée dogmatique, se
garde de faire de la vie éternelle une entité transcendante,
séparée du cours de la vie présente, reléguée dans les profon-
deurs de l'avenir; elle suit les indications des auteurs sacrés,
notamment les enseignements de la prédication johannique,
qui ignore la séparation abstraite entre la réalisation actuelle
et le développement futur de la vie divine. Sans doute le
royaume du Christ n’est pas de ce monde, mais il doit se réa-
liser dans ce monde, s’organiser sur cette terre, se donner une
forme concréte et positive dans toutes les sphéres ou I’Esprit
de Dieu est présent et agissant. Les disciples n’ont fait que
continuer et développer la pensée du Maitre. C’est dans I'éco-
nomie actuelle que se manifestent et s’épanouissent les forces
de ’économie future ; le temps présent, ¢ aiow obrog ne renferme
pas seulement les germes de l'avenir, il les voit déja murir, et
la vie éternelle que le Fils de Dieu a apportée au monde est
mieux qu'une glorieuse promesse, elle est une bienheureuse
et triomphante réalité. Sans doute, la seconde venue du Christ
marquera, d’aprésnos écrivains sacrés, I’avénement duroyaume
des cieux; mais il est permis, il est nécessaire de traduire le
message apostolique dans un langage conforme aux donnees
spirituelles de P’Evangile; aussi la foi salue-t-elle, dans la venue
progressive et le triomphe définitif du régne de Dieu, I'éclosion
compléte des puissances divines encore mélées & I'alliage ter-
restre et aux souillures du péché; ce ne sera la que le dénoue-
ment d’'un drame qui se développe autour de nous et en nous;
ce sera moins une péripétie nouvelle qu'une crise finale, pre-



344 P. LOBSTEIN

parée de longue main et vers laquelle dés aujourd’hui conver-
gent tous les chemins de I'humanité. En d’autres termes, I'es-
chatologie n’est que le prolongement de la sotériologie, et la
sotériologie renferme 1’eschatologie dans son sein; dés mainte-
nant, I'Esprit de Dieu travaille & ’ceuvre que 'orthodoxie tra-
ditionnelle réserve a la fin des temps, et la fin des temps
n’aménera la grande transformation que parce qu’elle assurera
le triomphe du mveipa. Ainsi la sotériologie est primitivement
dominée par la conception eschatologique, et I’eschatologie se
réesout dans l'intérét sotériologique. Que faut-il en conclure?
C’est qu’il n’y a pas lieu de faire, dans le systéme dogmatique,
un chapitre eschatologique qui ait son importance en lui-méme,
qu’on puisse coordonner avec la doctrine du salut, et qui vienne
s’y ajouter comme une piéce nouvelle juxtaposée au corps de
Iédifice : c’est le fait du salut qui doit occuper la place royale,
et tout ce qu’il nous est permis d’affirmer touchant I’avenir,
tout ce que la révélation elle-méme nous dévoile ou nous fait
pressentir, découle de l'idée meére, ou plutdt du fait générateur,
le salut du pécheur par Jésus-Christ 1.

8. Ce salut arrété par la sagesse et 'amour du Pére céleste,

1 Sur le lien qui rattache la doctrine eschatologique & la notion du
salut réalisé en Jésus-Christ, voy. surtout M. Karrensusch, Die christliche
Unsterblichkeitslehre, Darmstadt 1881. — Sur la manitre de formuler
correctement le probleme de P'eschatologie chrétienne, M. Traus, Zeit-
schrift fiir Theologie und Kirche 1894, p. 128-129, 99-101. Cf Ritschr,
Unterricht in der christlichen Religion, 18904, § 8, 76, 77 ; M. HERRMANN, Der
Verkehr des Christen mit Gott (2¢ édit.), p. 240 et suiv. — « L’eschatologie
elle-méme repose sur I'expérience. Les paroles de Jésus sur 'avenir pren-
nent pied en nous sur la certitude ol nous vivons que notre relation
morale avec le Dieu saint et le médiateur est une relation inébranlable;
malgré les accidents les plus graves, méme malgré la mort, cette rela-
tion triomphera définitivement de tous les obstacles.» (M. ErNest MARTIN,
Le sens de Vexpérience chrétienne dans les discussions actuelles, Revue de
théologie et de philosophie, 1894, p. 315.) — L’hypothese théologique qui
me semble le mieux répondre  cette conception eschatologique dominée
par la notion de la vie en Christ et par Christ, est celle du conditionalisme,
dont MM. Cu. Byst et PETAvEL-OLLIFF se sont faits parmi nous les ardents
et habiles défenseurs. (Voyez surtout M. PETavEL-OLLIFF, Le probléme de
Vimmortalité, 2 vol. Paris 1891-1892.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 345

réalisé dans ’ceuvre historique du Sauveur, communiqué par
I’action intérieure de I’Esprit, rencontre son expression dogma-
tique la plus compléte et la plus profonde dans la formule tri-
nitaire qui résume le systéme de la dogmatique chrétienne. En
effet, I'on commet une grave erreur en assignant au dogme de
la Trinité sa place & I'entrée de I’édifice doctrinal et en 1’étu-
diant indépendamment de la christologie et de la notion de
I’Eglise. Cette erreur est commune 4 tous nos anciens théolo-
giens et & la plupart des dogmaticiens contemporains. Elle pro-
- céde d’une funeste inintelligence de la signification véritable
et du caractére intime de la Trinité chrétienne. Pour saisir le
sens et la valeur de ce dogme, il faut de toute nécessité partir
de I'ceuvre rédemptrice dans laquelle se révele le Fils de Dieu,
et de la régénération spirituelle dans laquelle se manifeste le
Saint-Esprit. Li réside la substance religieuse du fait chrétien
qui, soumis & la réflexion du théologien, a donné naissance au
dogme trinitaire. Ce dogme, comme toute doctrine chrétienne
vraiment digne de ce nom, a sa racine dans la piété, dans la
religion intérieure, dans ’expérience chrétienne, mise en contact
avec le fait antérieur et supérieur d’une manifestation divine
au sein de I'humanité. En Jésus-Christ, Dieu se révéle 4 nous
comme notre Pére, et le Saint-Esprit rend témoignage & notre
esprit que nous sommes enfants de Dieu. Union de Dieu avec
I’humanité en Jésus-Christ et par le Saint-Esprit, ou Dieu se ma-
nifestant & 'humanité en Jésus-Christ par le Saint-Esprit, voila
la révélation divine, affirmée par la conscience chrétienne en
vertu d’'une expérience que la science n’a pas créée, qu’elle ne
saurait ni démontrer ni réfuter, et sur laquellela critique n’a pas
de prise. Cette constatation nous prescrit la méthode & em-
ployer pour formuler la doctrine de la Trinité, et nous indique
la place qui revient & cette doctrine dans I’économie du sys-
téme chrétien. Il faut prendre son point de départ, non pas
dans l'essence divine considérée en elle-méme, mais dans les
données de la révélation saisies par la foi: & la méthode déduc-
tive et a priori il faut, ici comme ailleurs, substituer la me-
thode inductive et @ posteriori. Tout essai de construction du
dogme qui ne repose pas sur cette base peut présenter un in-
THEOL. ET PHIL, 1896 23



346 P. LOBSTEIN

térét philosophique et faire honneur & I'esprit spéculatif qui I’a
créé, il ne saurait &tre considéré comme un fruit légitime
et comme une manifestation authentique de la pensée chré-
tienne, car la triade qu’enseigne le Nouveau Testament? est
une triade religieuse, historique, économique, n’affirmant ab-
solument rien au sujet d’une distinction trinitaire inhérente &
I’essence divine. La théologie officielle n’a point suivi cette voie;
au lieu de s’élever de 'effet 4 la cause et du fait 4 I'idée, elle
essaie de saisir lessence divine en faisant abstraction de
I’'ceuvre divine. Les analogies physiques et psychologiques, les
essais mystiques ou spéculatifs imaginés pour justifier ou
illustrer le dogme de la Trinité, répondent moins encore au
canon que réclame la conception christocentrique de la vérité
chrétienne. Cette conception qui fonde toutes les affirmations
dogmatiques touchant la Trinité sur les éléments constitutifs de
la doctrine du salut, exige non moins impérieusement qu'on
fasse de la doctrine trinitaire le couronnement supréme et né-
cessaire de I'édifice dogmatique. Expression compléte de 'osu-
vre du salut, dans sa conception idéale, dans son accomplisse-
ment objectif et dans sa réalisdtion intérieure et permanente, le
dogme de la Trinité ramasse sous une expression riche et lu-
mineuse, dans une formule lapidaire appropriée aux besoins
de ’enseignement et du culte, la totalilé des facteurs divins du
salut et de la vie nouvelle 2.

11 Cor. XII, 4-6; 2 Cor. XIII, 13; Apoec. 1,4-5; 1 Pierre 1, 2; Eph. 1V,
4-6; Mat. XX VIIL, 19; Jude 20-21. On sait que 1 Jean V, 7 est inauthen-
tique. — J'ose renvoyer & mon article Trinité dans 1'Encyclopédie des
sciences religieuses, t. X11 (1882), p. 210-231.

2 Telle est la place qu’assignent au dogme trinitaire SCHLEIERMACHER,
Der christliche Glaube, § 170-172; Hasg, Evangelische protestantische Dog-
matik, 18706, § 222-224. Voyez sur ce sujet quelques observations judi-
cieuses de M. F. Nrrzscu, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, p. 424~
427 ; cependant ce théologien rattache le dogme trinitaire 4 la doctrine
de Dieu et '’étudie avant de traiter de la christologie et de la doctrine
du Saint-Esprit. M. H. Scaurrz, Theol. Literaturzeitung 1879, p. 500; Die
Lehre von der Gottheit Christi, p. 605 sq.; M. Bovon, Dogmatique chrétienne
1, 236 sq.; 11, 389-408. Cf. M. BorneMaNN, Unterricht im Christenthum, § 69.
— Cette maniere de poser le probleme répond aux intentions positives de
nos Réformateurs et & 'intérdt religieux dont ils se font les interpretes



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 347

Jai essayé d’esquisser sommairement I’organisme intérieur
de la dogmatique protestante, congue et construite du point de
vue christocentrique. Si j’ai réussi & rendre sensible la cohésion

et les défenseurs. Voy. LutHER, Cat. Maj. 11, § 63-66 : « Eece hoc loco totam
Divinitatis essentiam, voluntatem et operationem, verbis equidem admo-
dum brevibus, attamen opulentis et faecundis, artificiose depictam habes,
in quibus omnis nostra sapientia sita est, omnem humanam sapientiam,
rationem ac sensum longe lateque excedens et superans. Nam universus
mundus quanquam sedula pervestigatione jam inde ab initio elaborarit,
quidnam Deus esset, aut quid haberet animi, seu cui operiintentus esset :
nihil tamen harum rerum unquam intelligentia aut ratione assequi po-
tuit; hic vero omnia haec copiosissime in numerato habes. Hic enim ipse
in omnibus tribus articulis profundissimum abyssum paterni sui pectoris, et
meras ardentissimi et ineffabilis amoris sui flammas manifestavit resera-
vitque. Quippe ob id ipsum nos creavit, ut nos redimeret et sanctificaret,
et praeterea, quae mnobis possidenda et utenda subjecit, quaecunque
uspiam in coelo et in terra cernuntur; Filium guoque suum et Spiritum
Sanctum nobis largitus est, per quos nos ad se attraheret. Negue enim
wnquam (ut supra ostensum est) eo propriis viribus pervenire possemus, ut
Patris favorem et gratiam cognosceremus, nisi per Jesum Christum Domi-
num nostrum, qui paterni animi erga 1n0s speculum est, extra quem nihil
nisi iratum et truculentum videmus judicem. Sed neque de Christo quid-
quam scire possemus, si non per Spiritum Senctum nobis revelatum esset. »
Sur la portée de ces déclarations de Luther, auxquelles il serait facile
d’en ajouter d’autres, voy. M. H. Scuurtz, Zeitschrift fiir Kirchengeschichte,
t. IV, p. 8 sq.; M. KarrevevscH, Luthers Stellung zu den oekumenischen
Symbolen, 1883, passim, surtout n. 23 sq.; M. Gorrschick, Luther als Ka-
techet, 1883, p. 18-19; M. BornemanN, Der zweite Artikel im Lutherischen
kleinen Katechismus, Heft X zur Christlichen Welt, 1895. — Voy. aussi
MEeLancuToN, Corp. Reform. XXI, 836-367 : Sicut Scriptura docet nos de
Filii divinitate non tantum speculative sed practice, hoc est jubet ut
Christum invocemus, ut confidamus Christo — sic enim vere tribuetur
ei honos divinitatis — ita vult nos Spiritus Sancti divinitatem in ipsa
consolatione et vivificatione cognoscere. Haec officia nos intueri vult,
potius quam disputare de natura... In hac invocatione, in his exercitiis fidei
melius cognoscemus Trinitatem, quam in otiosis speculationibus, quae dis-
putant, quid personae inter se agant, non quid nobiscum agant.» —
Lire enfin les paroles de Zinzenporr, rappelées récemment par M. Eck
(Christliche Welt 1890, col. 845) : « Es ist uns von der Trinitit nichts
gelehret worden, vom Vater und vom heiligen Geiste wissen wir weiter
nichts, als was uns zu gute kommi... Nur die Offenbarung nach aussen
interessirt die Gliubigen... Ob’s in den Untiefen so ist, damit lass ich
mich nicht ein, sondern wenn wir davon sprechen, so reden wir oeco-



348 P. LOBSTEIN

profonde et I'unité vivante du systéme dogmatique ainsi com-
pris, on ne sera plus tenté de restaurer I'édifice d’une théologie
qui ne se compose que de piéces de rapport, éléments hétéro-
génes et souvent réfractaires a4 toute synthése?!; on ne cher-
chera plus a réduire la dogmatique & un simple agrégat de con-
naissances tirées des sphéres les plus diverses et affublées de
quelques oripeaux scripturaires; on donnera & la construction
doctrinale de I'Eglise protestante la hase solide et large que
I’Evangile lui-méme assure & la foi, et I’on ne fera que traduire
en formules précises les affirmations de la conscience et repro-
duire dans le langage de la science I’ordre intérieur qui relie et
conditionne toutes les convictions chrétiennes dans I'ame du
croyant 2,

IIT

Cependant le point de vue christocentrique a soulevé des
objections graves qu’il importe d’examiner séricusement; s’il
nous est possible de réfuter les critiques que I'on a adressées
4 ce groupement et A cette méthode, nous aurons par la
méme établi plus solidenient les résultats que nous avons es-
sayé d’exposer et de justifier3.

nomice... Ich pflege die Offenbarung der drei Personen oekonomisch
zu nennen, nicht dass wir dadurch in den Zusammenverhalt des Vaters,
Sohnes und heiligen Geistes, wie er in der Gottheit ist, hineinsehn, son-
dern dass wir unsere Augen auf das richten, was sie uns sind, da der
Vater unser Vater, der heilige Geist unser wahrer Pfleger u. Mutter, der
Heiland als Sohn im Hause, als Erbe iiber alles, unser wahrer Briu-
tigam ist. »

! Sur l'amalgame bizarre que présente la dogmatique traditionnelle,
lire les réflexions de M. Herrmann, Theologische Literaturzeitung, 1882,
p- 116-117.

2 M. GorrscHIck, Die Kirchlichkeit der sogenannten kirchlichen Theologie,
p- o et suiv.; M. TrauB, Theol. Studien und Kritiken 1895, p. 116-117.

3 Voy. M. H. Arp1a, La théologie naturelle et le néokantisme théologique,
1886; Liesws, Philosophie und Religion, neue Beitrdge zur wissenschaft-
lichen Grundlegung der Dogmatik (Jahrb. fiir prot. Theol. 1885, p. 602 et
et suiv., 607 et suiv.); ien, Lehrbuch der evangelisch-protestantischen Dog-
matik, 1895%, § 15. Lire les excellentes observations par lesquelles



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 349

«L’ordonnance proposée par lesreprésentants de la méthode
christocentrique convient peut-étre, nous dit-on, & une expo-
sition populaire de la foi protestante, mais elle est d’une in-
suffisance scientifique manifeste; bonne dans un catéchisme,
elle serait déplacée dans un systéme de dogmatique. » Cette
objection ne s’explique que du point de vue d’une certaine
théologie spéculative, qui établit une hiérarchie entre la gnose
supérieure du penseur et la foi élémentaire du simple fidale. Or
nous repoussons des prémisses pareilles au nom de I’Evangile
et de la conscience protestante. Si le prédicateur et le caté-
chiste sont appelés a faire de la personne du Christ le centre et
la base de leurs discours ou de leur enseignement, le dogmati-
cien serait mal venu a tenter une autre voie et 4 appliquer une
autre méthode. La théologie systématique, comme le sermon,
comme linstruction religieuse, a pour mission d’exposer la
foi chrétienne, dont I’Evangile est 4 la fois le principe et 'objet ;
entre ces différentes maniéres d’annoncer et de communiquer
la vérité évangélique, il n’y a point de différence quant au fond
et au contenu; la différence ne porte que surla forme, qui sera
tour a tour oratoire, simplement didactique, scientifiquement
rigoureuse, suivant le ministére a remplir et les besoins 4 satis-
faire. La dogmatique protestante ne saurait avoir une ambition
plus haute que celle de se faire 'interpréte fidéle et docile de
la foi, de la simple foi évangélique, de la foi des petits et des
humbles, car c’est la foi qui rend fort et heureux, la foi qui ré-
géneére et qui sauve, la foi que demandait Jésus et & laquelle il
promettait le pardon et le royaume de Dieu. Toute tentative de
chercher par-dela cette foi quelque vérité supérieure, inacces-
sible & la conscience du croyant, abordable seulement & I'intel-
ligence du « gnostique » serait une entreprise dangereuse et
chimérique, car elle équivaudrait & I'aveu que I’Evangile n’est
pas la révélation parfaite et que, dans la sphére de la religion
pure, I’effort de la pensée philosophique monte plus haut que
la piété et la priérel.

M. Traus répond aux critiques de Lipsws, Theol. Stud. und Krit. 1895,

p- 524 et suiv.
1 Voy. les déclarations concordantes de M. LutHARDT (Zeitschrift fiir



350 P. LOBSTEIN

Mais nos adversaires insistent. En refusanta notre conception
de la dogmatique la valeur et la rigueur de la science, ils n’en-
tendent pas déprécier ’Evangile ni découronner le christia-
nisme. Ce qu’ils nous reprochent, au contraire, c’est de ravaler
la dogmatique au niveau d’une simple technique religieuse,
puisque nous paraissons briser tout lien qui la rattache & la
philosophie, et exiler la science de la foi dans un domaine
placé en dehors de tout contact avec la métaphysique et les
sciences dites profanes. — Y a-t-il de la présomption & penser que
nous avons réfuté d’avance cette objection? Nous avons essayé
de montrer plus haut! la différence fonciére et I'indissoluble
solidarité qui régnent entre la dogmatique et la philosophie.
La dogmatique participe a 'autonomie de la foi chrétienne qui
ne reléve que de I’Evangile, elle ne recoit son contenu positif
et son principe directeur que de larévélation de Dieu en Jésus-
Christ; son objet méme lui assure vis-4-vis des sciences philo-
sophiques une indépendance qu’elle ne saurait sacrifier sans
se nier et se détruire elle-méme. Mais cette souveraineté dans
les limites que lui trace la matiére vivante de son travail n’est
rien moins qu'une hostilité ou une neutralité systématique a
I’égard de la philosophie. Cette attitude ne serait passeulement
puérile et dangereuse, elle serait impraticable; quand méme
I'indifférence en matiére philosophique serait permise au théo-
logien, elle lui serait impossible. Notre position religieuse, par-
tant notre conception théologique, nous impose une maniére de
philosopher qui implique une théorie déterminée dela connais-
sance en geénéral et de la connaissance religieuse en particu-
lier, et cette théorie & son tour n’est pas concevable et valable
sans une psychologie, une logique et une métaphysique qui
s’appellent et se soutiennent.

Cependant, poursuit-on, si vous prenez au sérieux cette mé-
taphysique, cette logique, cette psychologie, tout cet ensemble
de disciplines et de notions philosophiques, pourquoi refuser

Lirchliche Wissenschaft und kirchliches Leben 1886, p. 632), et de M. Gotr-
scHick, Die Kirchlichkeit, p. 4 et suiv. Cf. M. HerrmaNN, Die Gewissheit des
Glaubens und die Freiheit der Theologie, chap III.

1 Voy. chap. VI, § 111



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 351

leur concours ? Pourquoi nous priver des appuis que la con-
science générale de I’humanité fournit & la prédication et a
I’enseignement de ’'Evangile? Pourquoi ce discrédit jeté sur la
religion et la théologie naturelles? Est-il légitime d’élever une
infranchissable barriére entre la révélation de Dieu en Jésus-
Christ, et la révélation de Dieudans la nature, la conscience et
I’histoire? Isoler le Christ de ’évolution générale de I’humanité,
n’est-ce pas le placer en dehors de 'humanité méme? n’est-ce
pas se condamner & ne le comprendre jamais? Et, ce qui est
plus grave, n’est-ce pas éloigner de lui ceux que I'on pourrait
gagner ? Car enfin, renoncer & solidariser le monde et I'Evangile,
c’est renoncer & toute apologétique chrétienne, a toute tenta-
tive de propagande spirituelle et de conquéte religieuse vis-a-
vis de « ceux du dehors ».

Essayons de débrouiller I’écheveau enchevétré et quelque
peu confus de ces objections et de ces critiques qui nous vien-
nent 4 la fois de droite et de gauche.

Et d’abord nous ne refusons le concours d’aucune science,
loin de 14 : nous appelons & nous une série de disciplines dont
nous ne pouvons nous passer, et parmi lesquelles nous faisons
a4 la philosophie sa part légitime et nécessaire!. Seulement la
délimitation des frontiéres est une question de principe sur
laquelle il n’est pas permis de transiger; il importe de ne pas
se méprendre sur les attributions qui reviennent & chaque
science, et de ne pas demander a un ordre de connaissances
ou A une méthode de travail des services qu’ils ne sont ni des-
tinés, ni aptes & nous rendre. L’objet de chaque discipline en
détermine les fonctions, en trace les limites et en promulgue
les lois2. Appliquée & la dogmatique protestante, cette régle
élémentaire emporte toutes les conséquences que nous avons
essayé de développer.

Le reproche de soustraire la révélation chrétienne a I’évo-
lution religieuse de 'humanité a bhesoin d’étre serré de prés
et précisé davantage. Il renferme une accusation que nous
repoussons énergiquement et une critique que nous nous

! Voy. chap. VI, § I11.
2 Voy. plus haut chap. I1I, § 111.



352 P. LOBSTEIN

efforcerons de mériter toujours. En formulant le jugement
religieux que suggere 4 notre conscience I’action émanée du
Christ, en saluant dans la personne et I'ceuvre de Jésus de Na-
zareth la manifestation parfaite de la sainteté et de amour de
Dieu, en faisant de cette révélation le fondement de notre cer-
titude religieuse et de notre vie chrétienne, nous n’entendons
pas émettre une théorie sur les moyens dont s’est servi la Pro-
vidence pour communiquer ce principe divin & la vie de I'hu-
manité, nous renoncons a expliquer comment ce facteur nou-
veau a pu entrer dans la trame de 'histoire. Il nous suffit d’af-
firmer deux choses: I'une, c’est que ’humanité a été divine-
ment préparée et organisée pour que le Fils de ’'Homme ait
pu réellement et pleinement lui appartenir; l'autre, c’est que
le Sauveur a été vraiment un don de Dieu, une grace d’en
haut, un commencement nouveau dans l’histoire. C’est dire
que l'apparition de «Celui qui devait venir» n’a pas eu lieu
d’'une maniére abrupte et magique dans la vie de '’humanité,
qu’elle a surgi «lorsque les temps furent accomplis, » que cet
accomplissement a été précédé d'une période de préparation,
conduite suivant un plan qu'a congu la sagesse divine et qu'a
réalisé 'amour infini; mais c’est dire aussi que cette évolution
dont la Croix du Calvaire est le sommet lumineux et béni, n’a
pas été un mouvement fatal, réglé soit par la nécessité imma-
nente d’'une dialectique abstraite, soit par I'inflexible tyrannie
d’'une aveugle nature; cette évolution a été une éducation,
une ceuvre morale, un drame inspiré par une volonté souve-
raine, mais avec la collaboration d’acteurs qui ont eu a jouer
un roéle et qui n’ont pas été de simples figurants. En consé-
quence l'histoire a le devoir de rechercher les conditions dans
lesquelles s’est accompli le plus grand événement de la vie
de ’humanité, mais si I'historien est chrétien, il sera contraint
d’admettre, dans la vie et ’;ceuvre de Jésus-Christ, 1’appari-
tion d’'un «principe nouveau, venant se greffer sur ce qui
existait, en le pliant & des fins nouvelles?2. »

Comment cette confession d’ignorance, inspirée par une

1 Voy. plus haut, chap. VI, § I1I.
2 M. Pn. BrmEL, La foi en Jésus de Nazareth peut-elle constituer la reli-



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 353

affirmation de la foi, porterait-elle atteinte & I'universalité du
christianisme, ou ébranlerait-elle les assises sur lesquelles re-
posent notre vie religieuse et notre théologie chrétienne? Sans
doute nous en avons fini avec les procédés de I'apologétique
vulgaire qui se fait illusion sur les moyens dont elle dispose et
qui, dans PI’hypothése la plus favorable, ne parait plausible
guaux esprits déja convaincus; sans doute aussi nous faisons
justice de la fiction que I'on a appelée «religion naturelle », et
qui n’est autre chose que «lé caput mortuum de I'ancienne
tradition philosophique aujourd’hui épuisée!» ou la péle abs-
traction tirée des religions positives et historiques 2; mais si

gion définitive 2 (Revue chrétienne, 1892, t. II, p. 181.) 11 faut relire tout
I’ensemble du développement dans lequel I'auteur répond & ceux qui
prétendent que 'apparition de I'Homme-Dieu serait une « violation de
I'histoire. » « Est-ce 1a ce qui vous arréte ? Songez pourtant que sur plus
d'un point notre science est obligée d'accepter des hiatus du méme
genre.... Par exemple, tous les phénomeénes de la vie végétative sont
conformes aux lois de la chimie; mais la vie elle-méme est quelque
chose que la chimie ne produit point, quelque chose qui vient s’ajouter
4 la chimie pour la dominer ef, comme disait Claude Bernard, la sou-
mettre & une idée directrice. Méme hiatus pour ce qui concerne la vie
consciente, dominant la vie inconsciente en s’appuyant sur elle, sans la
détruire. Méme hiatus encore pour la liberté morale, qui s’affirme au-
dessus du mécanisme intérieur de nos idées, de nos désirs, de nos craintes,
en dirigeant ce mécanisme sans le briser, Tout individu n'est-il pas d’une
maniere relative un commencement nouveau, qui ne rompt point la chaine
héréditaire et qui pourtant, s'il est quelqu'un, marque la réalité ou aun
moins la possibilité de quelque modification dans cette chaine. C’est un
hiatus du méme genre que réclume 'apparition de I’'Homme-Dieu dans
I’humanité pécheresse : un individu qui soit absolument individuel, qui
- 80it en position de fournir un commencement tout 4 fait nouveau, qui
ait I'ame vierge et qui, formé lui-méme par la grice comme un vase sans
souillure, puisse recevoir la gréce, s’en laisser pénétrer des le début et
durant tout le cours de sa vie. C'est 1, si je comprends bien, ce qu'un
des apdtres du Christ voulait dire gquand il I’appelait «le second Adam,
venu du ciel. » (1 Cor. XV, 45 et 47.) — Cf. M. Harnack, Das Christenthum.
und die Geschichte, 1895.

! M. SaBaTiER, Lettre-préface de 'opuscule de M. AguiLEra, La théologie
de Uavenir, 1885, p. 9.

2 Nous ne voulons pas contester la haute signification de ce que TEr-
TULLIEN appelait « 'Ame naturellement chrétienne; » mais l'instinct



354 P. LOBSTEIN

nous sommes résolus & secouer le joug des sysiemes vieillis et
hors d’usage, ce n’est pas que nous songions & nous dérober a
1a tiche que nous impose I’Evangile. La foi chrétienne abdique-
rait si elle se résignait & cesser d’étre missionnaire et conqué-
rante, mais il faut qu’elle sache & quelle condition elle peut
établir la certitude religieuse et y faire parvenir les autres.
C’est la seule maniére de fonder une apoiogétique digne de ce
nom 1.

Le vice originel de 'apologétique vulgaire est aussi la faute
commise par les coryphées dessciences exactes et des sciences
naturelles. De part et d’autre, on vit dansl’illusion que la forme
supréme, sinon unique, de la certitude est celle qui s’acquiert
par la connaissance théorique, par la recherche objective qui
aspire a atteindre le nexus rerum et les lois de 1'étre; on
s’imagine que pour assurer le caractére scientifique et, par
conséquent, 'universalité et 'autorité de la vérité chrétienne, il
est indispensable de la justifier aux yeux dela raison théorique.
Or la philosophie naturelle et mécanique déclare cette entre-
prise impossible ef, ne voyant pas d’autre maniére de répondre
aux préténtions du christianisme, elle conclut 4 I'illusionisme

religieux et moral de 'humanité est chose bien différente de la doctrine
que le déisme anglais, la philosophie francaise du XVIIIe sizele et 1" Auf-
klirung en Allemagne ont décoré du nom de religion naturelle. Aussi
pouvons-nous souscrire sans réserve aux observations de M, G. FroMumEL,
Revue de théologie et de philosophie, 1888, p. 9-11. Cf. M. Harvack, Die na-
tiirliche Gotteserkenntniss. (Die christliche Welt, 1889, p. 898-400.)

! Lire les observations de Rirscur, Theol. Literaturzeitung 1884, No 20,
col. 485; de M. GorrscHick, ibid. 1876, N° 6, col. 170; 1881, N° 23, col. 554 ;
de M. HerrMANN, ¢bid. 1881, No 22, col. 525-528; de M. Karrensusch, ibid.
1882, Ne 7, 157-162. Voy. M. H. Scaurtz, Grundriss der christlichen Apolo-
getik, 1894 ; les ouvrages déja cités de M. HErrmany (Die Religion im Ver-
hiltniss zum Welterkennen und zur Sittlichkeit, 1879, surtout p. 270 et
suiv.); M. Karran (Das Wesen der christlichen Religion, 18392; Die Wahr-
heit der christlichen Religion, 1888); M. Gorrscaick, Das Verhiltniss des
christlichen Glaubens zum modernen Geistesleben, 1891. Voy. la controverse
entre MM. Karran et Reiscuie. (Theol. Stud. und Krit. 1892, p. 1-39; 161-
191.) Lire enfin M. TrokLtscu, Die ch¥yistliche Weltanschauung und die
wissenschaftlichen Gegenstromungen (Zeitschrift fiir Theologie und Kirche
herausgegeben von GoTrtscHick, 1393, p. 493-528; 1894, 167-232); Ip., Die
Selbtstindigkeit der Religion.(1bid. 1895, p. 361-436 ; 1896, p. 71-110; 167-218.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 305

et passe & l'ordre du jour!. Les apologistes, dominés par I'in-
tellectualisme auquel obéissent leurs adversaires, ont recours
4 des arguments fournis par la philosophie ou par la théologie
naturelle, et essayent de donner aux vérités religieuses une
base théorique. Ils concédent volontiers que la foi chrétienne
nous transporte dans le domaine des réalités percues par la
conscience, mais ces réalités ne leur semblent garanties et
inattaquables que lorsqu’on en a assuré la solidité en les étayant
sur le fondement des vérités soi-disant primordiales, univer-

! Telle est finalement la conclusion & laquelle arrive aussi ALBERT
Larcg, dont 'excellente Histoire du matérialisme a été traduvite en fran-
cals par M. PomMERoL; tel est aussi le point de vue de REwan, ¢'il est
possible de fixer la pensée fuyante de l'illustre critique et de la ren-
fermer dans une formule. Dans la critique qu'il & donnée des Nouveaux
essais d’histoire religieuse de Renan, M. SABATIER a nettement marqué
la différence qui regne entre la certitude théorique, seule admise par
RErar, et la certitude morale et religieuse qui semble ne pas exister pour
Tauteur des Nouweaux essais. « On ne prouvera jamais expérimentale-
ment I'effet d'une priere, dit M. Renan. » Nous n’en doutons pas. Nous
nous demandons seulement si c'est se faire de la priere une juste idée
que de la considérer comme une recette magique dont la valeur dépend
de ses effets apparents. Les phénomenes sont reliés par un enchainement
de causalité ininterrompue. Nous le voulons bien, mais les phénomenes ne
forment qu’une trame légtre et mince, derriere laquelle Kant apercevait
le jeu mystérieux de la liberté. Ni un phénomdne pris & part, ni toute la
série enchainée des phénoménes n'a en elle-mé&me sa raison d'étre suffi-
sante. Ily a done derriére eux une cause libre qui les produit et dont I'ac-
tion, sans briser le nexe apparent des événements, n'en est pas moins posi-
tive. C'est i cette cause libre que s’adresse la priere, et 'homme pour prier
n’a pas besoin de savoir comment agit sa priere ni méme d’en attendre
2n miracle. La preuve que la liberté intervient dans la production des
phénomenes, c’est la loi da devoir que M. Renan célebre avee tant
d’émotion. Si donc le nexe de causalité dans les événements n’exclut ni
le devoir ni la responsabilité, pourquoi exclurait-il la priere ? A-t-on
jamais prouvé expérimentalement la liberié? Toutes nos actions ne
découlent-elles pas de notre caractére et de notre milieu et ceux-ci ne
sont-ils pas b leur tour prédéterminés? Et cependant 'homme est un étre
moral et chaque décision morale est I'expression de sa foi intime en la
liberté. Ne pourrait-on pas dire également que I'homme est religieux et
que la priere n’est que l'expression spontanée et incompressible de sa
foi religieuse ? » (Journal de Genéve, 15 juin 1884.)



356 P. LOBSTEIN

selles, accessibles aux facultés de 'homme naturel. Dés lors,
les apologistes s’appliquent & établir d’abord ce qu’ils appel-
lent les présuppositions nécessaires de I’Evangile; et, leur
substruction bien assise, ils se mettent & y balir allégrement
I’édifice de leur systéeme chrétien.

Bien différente est la conduite des théologiens qui, suivant.
les principes des Luther, des Schleiermacher et des Vinet, ou
plutdt s’inspirant de la parole et de I’esprit du Christ et de ses
apotres, statuent le caractére sui generis de la certitude reli-
gieuse, fonction pratique et personnelle du sujet, détermination
de la vie intime et spontanée de 'étre qui connait, acte moral
qui implique un état d’ame produit par ’objet de la connais-
sance. Une certitude ainsi acquise ne saurait étre accrue par
des opérations intellectuelles qui n’ont aucune prise sur l'ordre
auquel appartiennent les réalités atteintes et possédées par la
conscience. Que dis-je? c’est comprometire et fausser la foi
que la transporter dans une sphére qui n’est pas faite pour
elle et dans laquelle fatalement elle périt .

Faut-il donner quelques exemples pour montrer la différence
des deux points de vue et des deux méthodes 2?-

La théologie traditionnelle s’efforce de déterminer d’abord
I'idée de Dieu congu comme personnalité absolue et de prouver
Pexistence de I'étre supréme a |’aide d’'une série d’arguments
dont elle sent parfois et avoue la fragilité, mais auxquels elle
attribue une valeur pédagogique, préparant et prédisposant les

1 C’est ce qu’a fort bien montré M. HerrMANN dans sa premiere mono-
graphie (Die Metaphysik in der Theologie, Halle, 1876) dont les allures
tranchantes et le style laborieux ne doivent pas nous faire méconnaitre
la haute valeur. L'ouvrage plus considérable que I'auteur publia en
1879 (Die Religion im Verhiltniss zum Welterkennen und zur Sittlichkeit)
forme le complément positif du premier opuscule; voy. aunssi Zur theo-
logischen Darstellung der christlichen Erfahrung (Der Beweis des Glau-
bens, 1889, p. 173-184) et Der Streitpunkt in Betreff des Glaubens. (Ibidem,
p. 361-378.) ! :

2 Bur le renversement complet des termes du probldme dogmatique
congu non plus comme une théorie de la connaissance objective, mais
comme l'expression scientifique d’une certitude morale et religieuse, voy.
M. Gorrscmick, Die Kirchlichkeit der sog. kirchlichen Theologie, p. 107-109.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 357

esprits & accepter le témoignage de la révélation surnaturelle ;
de la connaissance générale de Dieu, le sujet religieux est invité
a4 s’élever & la connaissance du Dieu de Jésus-Christ, seule
connaissance salutaire, produite par la révélation supréme et
définitive. Chaque attribut, chaque ceuvre de Dieu est suscep-
tible d’étre connue et formulée, d’'une maniére approximative
sans doute, mais juste et exacte dans sa portée générale: la
notion de la personnalité de Dieu renferme une définition posi-
tive de la vie intradivine et affirme une vérité transcendante
sur le mode d’existence de I’étre absolu; les attributs de ’éter-
nité ou de la toute-puissance de Dieu ne font sans doute que
balbutier quelques-unes de ses perfections, mais ils impliquent
une révélation objective sur les rapports de Dieu avec l'espace
et le temps. De méme, la doctrine de la création, suivant la-
quelle les étres ont été tirés du néant par un acte libre de la
volonté souveraine, est un essai de déterminer le mode de pro-
venance du monde. Le dogme de la Providence comprend éga-
lement une série de problémes, dont le théologien est appelé &
chercher la solution. Quel rapport y a-t-il entre la cause pre-
miére et les causes secondes? Dieu est-il la cause efficiente ou
déficiente du mal? Comment concilier la volonté libre du Dieu
personnel avec le jeu régulier des forces et des lois de la
nature? La doctrine du péché, la christologie, la doctrine de la
rédemption ont soulevé une nuée de questions semblables
auxquelles un dogmaticien qui se respecte est tenu de ré-
pondre; il faut que chacune de ces réponses, pour étre admise,
puisse se légitimer par sa valeur intrinséque, objective, indé-
pendante des dispositions intimes du sujet?; il faut que chacune
de ces réponses cherche a noter et a caractériser la réalité
objective et immanente des phénoménes ou des personnes dont
la théologie essaie, dans la mesure du possible, de pénétrer et
de définir 'essence et les relations. Sans doute, les vérités
conquises par le labeur du dogmaticien, ne restent pas, dans
I'dme du croyant, & I'état de doctrines froides et nues; elles

1 C'est 1a aussi I'erreur de M. FuriiceL dans sa critique de la doctrine
ritschlienne de Dieu; cette erreur a été fort bien dévoilée et réfutée par
M. Gotrscrick. (Theol. Literaturzeitung, 1881, Ne 23.)



358 P. LOBSTEIN

prennent vie, elles gagnent une force et une chaleur qu’elles
ne sauraient avoir dans l'intelligence pure, elles se transfor-
ment en régles de conduite, en déterminations de la volonté,
en expériences subjectives; mais, & 'origine, elles ont existé
sous forme de révélations naturelles ou surnaturelles, qu’il a
fallu connaitre d’abord pour les éprouver ensuite. Telle est la
voie suivie par la dogmatique traditionnelle qui inspire et do-
mine & son tour P’apologétique vulgaire, telle est la marche
invariable de nos anciens docteurs qui se sont épuisés dansces
ascensions pénibles et haletantes vers des sommets inacces-
sibles; chaque fois gu’arrivés sur un nouveau versant, ils
voyaient s’échapper de leurs bras meuriris le rocher qu’ils
avaient roulé vers la cime au prix de mille efforts, ils s’écriaient
avec un indomptable courage: « Si nous recommencionst!»

1 Sur ce point, comme sur la plupart des autres, la Dogmatique chré-
tienne de M. Bovon (2 vol. 1895-1896) réalise un sérieux progres, mais il
n’a ni vaincu en principe, ni écarté dans la pratique, le vice originel de
I'ancienne théologie, la funeste illusion du dogmatisme traditionnel qui
transforme les affirmations de la foi religieuse en theses objectives et
impersonnelles, formulées par la raison théorique. Sans doute l'auteur a
trop pratiqué la théologie dite néokantienne, il s'est surtout trop pénétré
de esprit de VINeT pour qu’il soit entierement dominé par la conception
erronée de la scolastique orthodoxe; & tout moment, il brise les cadres
de I'intellectualisme pour se placer sur le terrain de la conscience, mais
il auffit de lire les pageslqu'il a consacrées & la doctrine de Dieu ou aux
dogmes de la création et de la providence, pour se convaincre qu’il n’a
pas rompu avec les procédés consacrés par la dogmatique usuelle et
I'apologétique vulgaire. De lh le malaise qu'on éprouve en lisant cette
ceuvre remarquable & bien des égards, mais dont l'attitude indécise et
I'hésitation s’expliquent par la contradiction irréductible qui la tra-
vaille. J'ai donné ailleurs quelques exemples de ce dualisme tantot
latent, tantdt franchement avoué. Voy. Theologische Literaturzeitung
1896, N° 4; voy. aussi l'appréciation de M. G. Gober, Annales de biblio-
graphie théologique, 15 avril 1896. — Les pages qui servent de conclusion
au second volume (p. 569-570) ne sont pas de nature h effacer cette im-
pression. L'Exposé de théologie systématique de M. GRETILLAT ne connaib
pas ces troubles et est restée dtrangbre i ces scrupules; et cependant,
le théologien qui éerivait dans son dpologétique, (page 827) : « Pour croire
en Dieu, il faut avoir prié et avoir été exaucé,» et qui faisait de 'exis-
tence de Dieu « un objet de foi dont la certitude releve avant tout de
I’évidence morale » (p. 247) ce théologien possédait dans sa foi tous les

¥



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 359

Pour nous, nous osons croire qu’il ne faut pas recommencer 1.
Non pas que nous renoncions ldchement & la recherche de la
vérité ou que nous déclarions que la dogmatique poursuit une
ceuvre illusoire et stérile, mais nous persistons a penser que
la tiche de la dogmatique évangélique est ailleurs, et qu’en
s’obstinant a faire des vérités morales etreligieuses la matiére
d’une enquéte théorique, la théologie protestante dément sa
nature, renie sa mission et compromet sa dignité et son hon-
neur.

Nous estimons, en effet, que la certitude religieuse, qui
plonge ses racines au plus profond de la conscience, est d’'un
autre ordre que la certitude théorique et objective ; elle n’est
pas moindre pour cela, elle est différente: la différence de
I'une et de ’autre ne porte pas sur le degré, mais surlanature,
La certitude chrétienne, c’est la foi produite dans I’ame par
I’expérience d’une supréme et divine réalité, dont nous n’avons
pas d’abord & établir I’existence pour en éprouver ensuite les
effets, puisqu’elle se révéle tout d’abord & notre conscience
par sa puissance salutaire et bénie. Cette réalité victorieuse
du monde et de nous-mémes, c’est Jésus-Christ, 'unique et
inébranlable fondement posé par l'éternel amour au centre
de l'histoire et au cceur de notre vie, le fondement sur lequel
s’appuient toujours & nouveau notre confiance et notre espoir,
notre force et notre joie. L’'implacable nature menace-t-elle
de m’entrainer dans un gouffre sans fond, la puissance plus

éléments d’'une rénovation théologique; il faut regretter qu'il n’ait pas
eu le courage de laisser parler cette foi inspirée par 'Evangile. Voy.
aussi ouvrage cité, p. 178-179 et la formule que 'auteur a eu le tort de
ne pas appliquer: « La vie engendre la connaissance. »

1 Sur la <réduction » opérée dans la dogmatique protestante par le
principe christocentrique, voy. M. HErruANN, Die Religion im Verhdliniss
zum Welterkennen und zur Sittlichkeit, 1879, p. 439 et suiv. Cf. M. WEiz-
SAECKER, Theol. Literaturzeitung, 1879, N° 25, col. 5691. Cf. Ep. ScHERER, La
eritique et la foi, p. 291; « La foi porte une force critique en elle-méme. 11 en
est comme des corps organisés, qui n'ont pas seulement la faculté de
rejeter toute substance étrangere par le jeu de la vie, mais dont les
éléments constitutifs sont en outre entrainés dans un mouvement et
comme dans une transformation continuelle, »



360 P. LOBSTEIN

tragique encore et plus formidable du péché veut-elle m’écra-
ser sous le poids du remords et de la honte, j’éléve les yeux
vers le Christ, gage inviolable d’'une charité plus forte que
la mort et le mal, et par ce regard de la foi, je percois le
soleil qui porte la santé et la vie dans ses rayons. Ainsi c’est
parce que le Christ est pour moi une source de vie, qu’il est
aussi un foyer de lumiére ; la connaissance religieuse de Jésus-
Christ, je veux dire I’expérience personnelle de son amour et
de sa sainteté, me donne la connaissance religieuse de Dieu, de
moi-méme et du monde. Ceite connaissance est a la fois un
don de la grice de Dieu et une tiche proposée & V'effort du
chrétien; c¢’estla fin supréme de notre vie morale et religieuse,
dans laquelle le Christ doit prendre naissance, grandir et ré-
gner1,

LA réside la justification décisive de la méthode christocen-
trique en théologie, car ’dme de la vie du chrétien et le con-
tenu de sa foi sont aussi I'objet de la dogmatique évangélique
et protestante 2. Faire comprendre en quoi consiste la base

t Dans les pages qui précedent, ainsi que dans d’autres passages du
présent essai, j’ai essayé de développer le contenu de ce qu’on a désigné
du nom de jugements de valeur (Werturteile). Ce terme a donné lieu &
tant de méprises et & de si singuliers malentendus qu'il m’a semblé pré-
férable d’en analyser la notion sans en adopter la formule. Lire le juge-
ment de M. Neumany, Grundlagen und Grundziige der Weltanschauung von
R. A. Lipsius, Braunschweig, 1896, p. 60. Voy. les monographies de
M. ScuEBE, Die Bedeutung der Werturteile fir das religiose Erkennen,
Halle 1893, et de M. O. RrrscaL, Ueber Werturteile, Freiburg i. B. 1895,
surtout les lumineuses explications de M. Traus, Theol. Studien und Kri-
tiken, 1895, p. 490-491, et de M. REeiscuLe, Die Christliche Welt, 1896, Ne 9,
col. 195-199. Ces deux théologiens ont fait justice de l'antithdse qu’on
construit entre les jugements de valeur et les jugements d’étre (Seins-
urteile), antithdse rendue plus détestable encore par les insinuations
dont on l'accompagne, comme si les vérités affirmées par un jugement
de valeur étaient moins certaines que les réalités atteintes par les juge-
ments théoriques. (Voy. M. SaBATIER, Essai d’une théorie critique de la
connaissance religieuse, Revue de théol. et de philosophie 1893, p. 215-219;
Revue chrétienne, 1893, t. 11, p. 323-327.)

2 On trouvera, dans les déyeloppements qui précedent, la réponse aux
objections formulées par quelques-uns de nos adversaires et rapportées
plus haut, chap. VI, § II fin.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 361

véritable et immuable de la certitude chrétienne, décrire la
nature intime, les caractéres distinctifs et les limites divine-
ment tracées de celte certitude intérieure et expérimentale,
développer et formuler scientifiquement ce que renferme et
suppose cette expérience qui est une nouvelle création (2 Cor.
'V, 17), voilad notre tache. En vérité, elle est assez sérieuse, assez
riche, assez belle, pour nous faire renoncer sans regret aux
tours de force exécutés par la raison théorique et aux réveries
de la fantaisie mystique et spéculative. Elle est aussi assez forte
et assez sire d’elle-méme pour fonder une apologétique scru-
puleuse et convaincue et pour ne pas se laisser déconcerter
par les éternels reproches d’inconséquence, de dualisme, de
duplicité méme, que lui adressent ses adversaires de droite et
de gauche.

Il faut que I'apologétique, dont nous avons déja marqué plus
haut la tendance et 'inspiration générale, cherche son centre
de gravité 132 ol la dogmatique a trouvé le sien, dans la per-
sonne et ’ceuvre de Jésus-Christ. Annoncer, montrer aux
dmes le Christ vivant et vrai, le Christ des Evangiles !, soit
pour satisfaire le besoin de salut, soit pour le réveiller dans les
consciences ouvertes aux impressions du monde moral, telle
est la tiche principale de I’apologétique, dont I’ceuvre offensive
et défensive est invariablement dominée par le principe souve-
rain, Jésus-Christ mis en présence de I’dme humaine2.

Que si enfin ’on nous accuse de scinder en deux I'étre hu-

1 « Das wahrhaft geschichtliche Bild des Herrn ist nicht nur dasselbe,
welches unser Glaube erfasst, sondern ist das Mittel, solchen Glauben zu
erwecken. » M. Hauper, Die eschatologischen Aussagen Jesu in den synop-
tischen Evangelien, Berlin 1895, p. V.

2 Le parti que peut tirer la prédication de la vérité évangélique ainsi
comprise a 6t6 mis en lumikre par E. ScHERER, La critique et la foi, p. 22:
« Au lieu de l'autorité de la parvole, nous aurons la parole de 'autorité.
Au lieu de renvoyer le pauvre prosélyte aux articles d'un code, aux for-
mules d’'une dogmatique, ou aux feuilles de je ne sais quel mystérieux
oracle, nous le renverrons aux grands prophetes de tous les temps, &
I'enseignement vivant de I'Eglise, & la parole de Dien personnifiée dans
ses serviteurs, & 'Esprit et & ses manifestations, en un mot, au contact
immédiat du ceeur avec la vérité. » (Cf. p. 41-43.)

THEOL. ET PHIL. 1896 24



362 P. LOBSTEIN

main, de proclamer le divorce éternel entre la raison théorique
et la raison pratique, d’établir une irréductible opposition entre
le Dieu de la nature et le Dieu de la conscience, nous répon-
drons que nous croyons de toutes les forces de notre dme a la
synthese supérieure des deux mondes, mais sinous y croyons,
c’est précisément en vertu d’un acte de foi, appris & 1'école du
Dieu de Jésus-Christ!; nous saluons avec gratitude tout indice
qui annonce ou présage la mystérieuse et inaltérable corres-
pondance qui existe entre I'ordre de la premiére création et la
sphére de la xawh ztiog révélée en Jésus-Christ; nous nous
réjouissons des lueurs prophétiques qui dés ici-bas tendent &
éclairer les antinomies qui se posent et s’imposent a l'étre
sentant, pensant, voulant; mais nous nous souvenons que nous
sommes appelés & marcher par la foi, sans la vue, contre la
vue2. C’est précisément parce que nous voulons croire sans
voir, c’est au nom méme de notre Dieu que nous poussons nos
recherches dans le monde de la conscience morale et religieuse
et que nous demandons au naturaliste ou & l'historien de ne
pas se mutiler en mentant & leur conscience de savant. Dés au-
jourd’hui, nous surmontons par la foi le dualisme dans lequel
se débat celui qui ignore I’Evangile; & la lumiere de 'histoire
du Crucifié devenu le Seigneur de gloire, nous affirmons que
la nature a pour fin Iesprit et que le but supréme de 'esprit
c’est le rovaume de notre Pére qui est dans les cieux.

Le lecteur qui a eu la patience de nous suivre se convaincra,
je l'espére, que la dogmatique protestante, dont nous avons
esquissé I'introduction, se propose une ceuvre essentiellement

1 Lire les beaux développements de M. HerRrmasN dans son compte-
rendu de 'ouvrage de M. Heer, Der Religionsbegriff A. Ritschl’s 1883
(Theol. Literaturzeitung 1884, Ne¢ 8, col. 199-202); ¢f. aussi les réflexions
du méme théologien, {Ibid. 1883, Ne 8, col. 177.)

2 Voy. Vrank, System der christlichen Sittlichkeit 11,339 : « Die Welt ist
grosser als ihr euch nach eueren theologischen Compendien triumen
lasst, und der Einklang der Werke Gottes liegt nicht so auf platter
Hand, wie die es wihnen, welche von ihrer Ecke aus die Weltharmonie
zu construiren sich anschicken. Warum wollen wir nicht auchin diesem
Stiick einmal glauben, nimlich so, dass wir des Einklangs gewiirtig
sind, ohne ihn einstweilen zu sehen? »



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 363

positive, docileaux enseignements impérissables de I’Evangile,
fidele & Yinspiration originale et au principe religieux de la
Réforme, conforme aux besoins et aux intéréts de I'Eglise qui
a l'ambition de parler un langage intelligible & la génération
présente.

Je n’ai fait que tracer un programme!; je le crois applicable,
il est méme en voie de réalisation progressive. Me sera-t-il
donné d’en reprendre quelque partie? Je I'ignore; cela dépen-
dra des forces que Dieu voudra me donner, et de l’accueil
qu'on feraa cet essai d’'introduction.

! L'importance et I'intérét d'un programme nettement formulé me
semblent essentiels, en dépit du jugement quelque peu dédaigneux de
Rirschr : « Alle die Programme kommen mir doch immer nur vor wie
Farbenreiben, Leinwandspannen, Gardinen zuriickziehen, Modellstellen
und Hindewaschen, und damit sich aufhalten miissen ist mir nicht sehr
reizend.» Albrecht Ritschl’s Leben, dargestellt von O. Ritschl, t. 11 (1896)
p. 106.



	Essai d'une introduction à la dogmatique protestante. Chapitre VII, L'organisme de la dogmatique protestante

