
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: Théologie et sciences naturelles

Autor: Thomas, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES

L. THOMAS

Tel était le premier thème proposé pour l'Assemblée générale
de la Société pastorale suisse à Hérisau en août 1895. Comme il
devait être, suivant la coutume, d'abord discuté dans chaque
section de la Société, j'ai été conduit, comme malgré moi, à

présenter à la section genevoise l'étude suivante, que plus tard
j'ai soigneusement revue et un peu développée sur quelques
points. Si je la livre à la publicité, ce n'est pas seulement

parce que l'importance actuelle et l'immensité du sujet appellent

la plus large collaboration, mais aussi parce que je compte
sur l'indulgence du lecteur pour l'accomplissement d'une tâche

qui ne réclamerait rien de moins qu'un théologien doublé d'un
naturaliste.

SECTION PREMIÈRE

Définition générale des termes.

1. L'ensemble de la science humaine étant divisé d'après
l'objet à connaître, la théologie peut être comprise comme
étant la science de Dieu, celle qui a Dieu pour objet, par opposition

à la science de l'univers, ou cosmologie. Elle embrasserait

alors toute la connaissance de Dieu que nous pouvons
acquérir par n'importe quel moyen. Mais nous ne croyons pas
devoir adopter cette signification pour le présent travail.

La théologie peut être aussi comprise comme la science



260 L. THOMAS

entière de la religion ou des rapports mutuels entre Dieu et
l'homme. Dans ce sens, que nous écartons encore, elle
embrasserait très spécialement l'histoire des religions.

Pour nous, la théologie sera simplement la théologie
chrétienne et, plus précisément, la science des rapports entre Dieu
et l'homme, selon la foi chrétienne.

2. D'autre part, nous ne comprendrons pas le terme de

sciences naturelles comme on l'entend parfois, quand on
désigne ainsi les sciences zoologiques par opposition aux sciences

physico-chimiques, mais en lui conservant le sens plus général

de sciences de la nature. En outre, comme ce dernier
mot est susceptible de plusieurs acceptions, nous prévenons
que nous le rapporterons à tout ce qui dans le monde où nous
vivons participe de la matière, à tout ce qui est matière en tout
ou partie, à savoir le domaine physique, le règne végétal, une
grande partie, au moins, du monde encore si mystérieux des

animaux, et enfin l'homme lui-même en tant qu'être corporel.
En deux mots, nous entendrons par la nature tout ce qui est

physique et tout ce qui est biologique ou physiologique.
3. Ces deux termes : théologie et sciences naturelles se

réduisent donc pour nous à ceux-ci : théologie chrétienne,
d'un côté, sciences physiques et sciences physiologiques, de

l'autre.

SECTION SECONDE

Déterminations plus précises des deux termes
et surtout du premier.

Nous insisterons donc principalement sur la théologie
chrétienne, et l'on excusera ce défaut de symétrie, soit parce que
la théologie chrétienne nous est incomparablement plus familière

que les sciences de la nature, sòit parce qu'elle offre un
ensemble beaucoup moins simple, beaucoup plus complexe,
soit enfin parce que la question proposée visait surtout le

profit que les théologiens pourraient retirer de son étude.



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 261

A. Théologie chrétienne1.

4. Schleiermacher a mis en relief l'idée de l'Eglise, trop
souvent méconnue dans sa haute importance parmi les protestants.

Mais il a été trop loin dans cette tendance, lorsque,
assignant un but ecclésiastique à toute la théologie chrétienne, il
l'a définie : « L'ensemble des connaissances et des règles
techniques sans la possession et l'usage desquelles une direction
harmonique de l'Eglise n'est pas possible. » (Kurze Darstellung,

§ 5.)
Ce point de vue a été partagé par un grand nombre de

théologiens, même par M. Fréd. Godet (Bulletin théologique de la
Revue chrétienne, 1861 : «L'organisme des sciences
théologiques, » p. 5.) Mais, si nous sympathisons avec l'intention
qui l'a fait adopter, nous ne pensons pas qu'elle ait été de

cette manière heureusement réalisée. Nous croyons que les
sciences théologiques doivent être profondément distinguées
en sciences théoriques et en sciences pratiques ou d'application,

et que la théologie chrétienne tout entière ne saurait être
une pure science d'application, subordonnée au service de

l'Eglise.
Ce qui nous paraît vrai dans le point de vue de Schleiermacher,

c'est qu'on ne doit pas étudier la théologie chrétienne
en simple amateur, même par pure curiosité scientifique, ohne

Voraussetzung, comme l'ont prétendu Strauss et bien d'autres

après lui. Nous croyons qu'une condition indispensable de

cette étude est la foi, qui est en quelque sorte le sens par
lequel on voit et on entend dans le monde spirituel. Ici, plus

que partout ailleurs, l'intelligence ne suffit pas pour nous
conduire à la connaissance, il faut encore, tout au moins, vouloir
croire, et rien n'est plus central ni plus profond dans l'âme

1 Les principales idées qui vont être émises sur ce sujet ont déjà été exposées

soit en 1865 dans un article du Bulletin théologique de la Revue chrétienne,
ayant pour sous-titre : « Esquisse d'une Encyclopédie des sciences théologiques »

et aussi publié à part, soit plus tard dans un cours d'Encyclopédie théologique,
donné de 1874 à 1885 dans l'Ecole de théologie de la Société évangélique de

Genève.



262 L. THOMAS

que cet acte de volonté, pour peu qu'il soit ce qu'il doit être.

Lorsque Schleiermacher a fait son œuvre, la théologie était

gravement atteinte de l'intellectualisme, qui aboutit si facilement

au rationalisme, et un des meilleurs fruits du travail
de l'illustre théologien est la réaction qu'il accomplit à cet
égard, réaction à laquelle Vinet a si largement contribué dans
les pays de langue française. Mais autre chose est la foi, et

autre chose le service de l'Eglise.
S'il s'agit de l'Eglise visible et surtout d'une Eglise visible

particulière, évidemment ce serait un point de vue trop étroit
que de prétendre que toutes les études théologiques qui se

font dans cette Eglise, doivent avoir en vue son intérêt.
S'il s'agit de l'Eglise invisible, il vaut mieux alors substituer

à son idée une autre encore plus haute et plus profonde,
celle de la communion avec Christ ou simplement de la foi
chrétienne.

La liberté scientifique pourrait paraître compromise quand
la théologie est mise au service d'une Eglise visible, quelle
qu'elle soit, mais il en est autrement dès qu'on substitue à

cette Eglise la communion avec Jésus ou la foi chrétienne.
Pour nous, non seulement la communion avec Jésus, l'inspiration

de la foi, de la vraie foi, dans ce qu'elle a de plus essentiel,

ne saurait aucunement troubler la recherche de la vérité,
mais encore ce n'est que dans cette sainte atmosphère que
l'âme peut être affranchie de l'erreur spirituelle et aspirer de

toutes ses forces à une possession plus complète et plus pure
de la vérité.

Bien que l'homme ait été créé pour agir plus encore que

pour connaître, cependant il l'a été aussi pour connaître,
autant que ses forces le comportent, et, quand il recherche la

vérité, elle mérite d'être recherchée pour elle-même. Ce qui
est vrai de l'homme en général ne l'est pas moins du chrétien.
Tout en devant s'efforcer de vivre de la vie du Seigneur Jésus

et de travailler pour lui, plus encore que de le connaître, lui
et tout ce qui s'y rattache, il répond à un besoin légitime de

son âme en travaillant à augmenter cette connaissance, ne fût-
ce que pour mieux servir Celui qui a dit : « Je suis la vérité, »



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 263

en même temps que : « Je suis la vie » (Jean XIV, 16). Aussi
le chrétien, dans la vivante plénitude de ses facultés, non
seulement croit, espère, prie, aime, veut et se dévoue, mais

encore pense et cherche continuellement à agrandir le cercle
de sa connaissance.

5. Il y a donc des sciences théologiques vraiment
théoriques, qui sont de véritables sciences, aspirant à la certitude
et capables d'y arriver à maints égards, tout autant, pour le

moins, que les sciences naturelles ; et il est tout à fait injuste
de confisquer au profit de celles-ci le large et beau nom de

science, comme on le fait trop souvent dans notre langue.
Cette confiscation, qui repose sur une erreur, doit avoir contribué

à la formation d'une autre erreur, très répandue aussi
dans un certain monde scientifique, en vertu de laquelle on ne

comprend la science que dans un sens déterministe, à l'exclusion

de toute idée de liberté, comme si cette idée était incompatible

avec celle de science, comme s'il n'y avait pas des

sciences du déterminisme et des sciences de la liberté.
6. Mais ne nous contentons pas de constater que la théologie

chrétienne renferme, elle aussi, de vraies sciences
théoriques, à côté des sciences d'application ; indiquons encore
quelles sont les unes et les autres et, pour le faire sûrement,
rappelons ce qu'est le Christianisme lui-même.

7. Malgré sa profonde unité, il nous apparaît sous trois
aspects divers : comme fait, comme vérité et comme vie. Ces

aspects ne sauraient être différenciés jusqu'au bout, mais ils
n'en sont pas moins généralement reconnus et très
justifiables.

Il importe d'autant plus de les distinguer, de n'en perdre
aucun de vue, que maintenant on semble trop souvent
raisonner sur la théologie chrétienne, comme si elle n'était que
dogmatique, philosophie chrétienne, ou apologétique.

Et d'abord, le Christianisme, envisagé dans un sens très
large, — comme se rapportant non seulement à Jésus et à la
préparation de sa venue, mais encore à la chrétienté, — est un
fait, un fait historique, ou plutôt tout un ensemble de faits,
qui remonte à la plus haute antiquité, a un centre unique, à la



264 L. THOMAS

fois de rédemption et de révélation, et descend le cours des

âges pour s'épanouir dans la vie éternelle.
En second lieu, le christianisme est une vérité ou plutôt tout

un ensemble de vérités sur Dieu, le monde, l'âme humaine,
les grands traits de l'histoire et de l'avenir de l'humanité, et
cet ensemble a aussi son centre en Jésus-Christ.

Le Christianisme enfin est une vie, ou plutôt une source
intarissable de vie, jaillissant de la vie du Rédempteur ; il est

une source de vie morale et religieuse, intellectuelle, sociale
et humanitaire. Il l'a été, il l'est encore et il le sera toujours
plus.

8. A ces trois aspects du Christianisme, correspondent les
trois grandes branches intérieures de sa théologie, en tant
qu'historique ou systématique ou pratique.

9. La théologie historique se divise en trois groupes
distincts, suivant une division généralement adoptée. Le premier
se rattache aux faits fondamentaux du Christianisme et à la
Bible qui les relate, en étant elle-même un de ces faits. Le
troisième groupe concerne l'époque présente, et le second, tout
l'intervalle intermédiaire. De là sciences bibliques, histoire et
statistique ecclésiastiques.

10. La théologie systématique cherche à présenter la vérité
proprement chrétienne sous sa forme la plus pure, la plus
complète et la plus liée. Dans ce but, elle rapproche et combine

les divers enseignements de la Révélation biblique, profite

de toutes les expériences des siècles postérieurs, fait usage
de toutes les ressources scientifiques du temps présent (le mot
scientifique étant pris dans son large et véritable sens), fait

appel à toutes les facultés de l'âme humaine, mais éclairée,
sanctifiée, régénérée, possédant en elle-même cette lumière
intérieure qui a été justement appelée la conscience
chrétienne.

C'est une des gloires de la théologie moderne d'avoir
constaté la réalité et les droits de cette conscience. Mais, passant
d'un extrême à l'autre, on oublie trop souvent que, s'il est une
autorité extérieure qui foule aux pieds la liberté et qui est
réellement étrangère au vrai Christianisme, il en est une autre,



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 265

celle de la foi, qui affranchit et même seule affranchit, celle
dont Paul disait que « là où est l'Esprit de Christ, là est la

liberté » (1 Cor. III, 17). Nous pensons donc que la norme
de la théologie systématique doit toujours être avant tout la
Bible elle-même et qu'il y a nécessairement la plus profonde
harmonie entre le Saint-Esprit manifesté par la Bible, et le

Saint-Esprit éclairant l'âme du vrai théologien chrétien.
La théologie systématique cherche principalement à

résoudre deux questions, dont l'étude embrasse tout le champ
de la doctrine chrétienne. Comme chrétien, que dois-je croire
et que dois-je faire De là les deux parties les plus importantes

de la discipline : dogmatique et morale ou éthique; l'une
exposant le contenu de la foi ; l'autre, la théorie de la vie

chrétienne, en tant que nous sommes appelés à y concourir.
A côté de ces deux parties, la théologie systématique doit

renfermer encore la théologie spéculative ou philosophie
chrétienne. Si la dogmatique se rapporte essentiellement à la foi
chrétienne, et la morale à la vie chrétienne, la théologie
spéculative nous paraît devoir être l'épanouissement de la pensée
chrétienne. Elle cherche à exposer la vérité évangélique, non
seulement dans ses données centrales fournies par la dogmatique

et la morale, mais encore dans les présuppositions et les
conséquences de ces données. La dogmatique et la morale

s'occupent du centre; la théologie spéculative, de l'ensemble
lui-même dans son immensité. Aussi peut-elle se diviser,
comme toute la science elle-même, en théologie proprement
dite et en cosmologie.

11. Le développement antérieur de la chrétienté a été éclairé

par l'histoire ecclésiastique ; l'état actuel, par la statistique
ecclésiastique ; l'idéal, le principe et le devoir, par la théologie
systématique. Il faut maintenant, dans la théologie pratique,
apprécier l'état actuel et rechercher les meilleurs moyens de

l'améliorer.
Elle a été trop longtemps considérée comme étant à l'usage

exclusif des ecclésiastiques. Le point de vue s'est élargi, quand
à l'étude de leurs fonctions on a substitué celle de l'Eglise, la

théologie pratique étant alors envisagée comme devant éclai-



266 L. THOMAS

rer et diriger la conduite de l'Eglise. Mais un nouveau pas
semble devoir être fait dans le sens de la sécularisation. La
théologie pratique paraît appelée à embrasser tout ce qui se

rapporte directement ou indirectement à l'avancement de la
vie chrétienne en général ou, ce qui revient au même, du
Royaume de Dieu, dont la sphère ne saurait être bornée à celle
de l'Eglise proprement dite.

La morale chrétienne a déterminé le but que doit se proposer

le chrétien dans cinq sphères de plus en plus larges : vie
individuelle, famille, patrie, internationalisme, et enfin Eglise.
Mais, ce but une fois déterminé, la morale chrétienne n'avait
point à rechercher proprement les moyens immédiatement
pratiques de l'atteindre, du moins à un moment donné, dans

le temps présent. L'étude de ces moyens, telle est sous une
forme précise, la grande tâche assignée à la théologie
pratique, rayonnant à cet égard dans les cinq sphères
mentionnées.

12. Théologie historique, théologie systématique, théologie
pratique, telles sont donc trois grandes branches de la théologie

chrétienne, mais il en est encore une autre, plus
extérieure, qui la relie directement à l'ensemble de la science
humaine et qui constitue la théologie apologétique.

13. La foi dans la vérité du christianisme est une condition
indispensable, non seulement de l'étude de la théologie
chrétienne, mais encore de l'existence même de celle-ci, comme
un véritable tout, sui generis, distinct de toutes les autres
sciences, bien que s'y rattachant étroitement, en formant
même la partie centrale. Cette foi dans la vérité du Christianisme,

c'est la certitude qu'il est basé, comme il le prétend,
sur un fait extraordinaire, surnaturel, divin, à la fois de

rédemption et de révélation, qu'il est bien la seule religion
définitive, la religion absolue fondée par la miséricorde divine

pour sauver et transformer l'humanité déchue.
De ces considérations ressort la nécessité de l'apologétique,

comme destinée à montrer la vérité, la légitimité de la foi
chrétienne.

On a récemment divisé cette science en deux parties : l'une



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 267

historique et l'autre philosophique. Mais il conviendrait peut-
être d'y ajouter une troisième.

Dans la première, le Christianisme serait considéré dans ses

rapports avec l'histoire entière de l'humanité, mais particulièrement

avec l'histoire des religions. L'histoire ancienne du

peuple juif serait spécialement présentée, comme préparation
extraordinaire pour le Christianisme, et l'histoire de la
chrétienté serait toujours mise en regard de l'histoire générale
contemporaine.

L'objet de la seconde partie serait l'Evangile dans ses

rapports avec la philosophie et particulièrement la philosophie de
la religion. 11 faudrait prouver que la doctrine chrétienne sur
Dieu, l'homme et le monde est profondément vraie, que seule
elle répond pleinement aux besoins et à la destination de

l'homme et de l'humanité.
Il faudrait enfin considérer le christianisme comme vie et

surtout comme vie morale. Ne se présente-t-il pas, en effet, à

nous comme vie tout autant que comme histoire ou comme
enseignement? Et ne doit-il pas se justifier aussi sous le
premier de ces aspects? Cette troisième partie serait l'apologétique

morale ou d'expérience.
14. Pour le chrétien, la théologie chrétienne n'occupe donc

point un seul compartiment de la science humaine, si grand
qu'on le fasse, car elle a presque partout son mot à dire, soit
en théologie, soit en cosmologie. En particulier, comme fait,
le christianisme est au centre des sciences historiques; comme
vérité, au centre des sciences philosophiques ; comme vie, au
centre de maintes sciences pratiques et surtout de la sociologie.

La théologie est donc, malgré son unité, un ensemble
extrêmement complexe.

15. La base et le principe de toute la théologie chrétienne
sont essentiellement historiques, et tout son développement
doit être en communion intime, en harmonie toujours plus
profonde, avec cette base et ce principe, à savoir Jésus crucifié,

ressuscité et souverainement glorifié.
16. 11 en est de même au point de vue subjectif : la foi et la

conscience chrétiennes ont leurs racines dans la communion



268 L. THOMAS

avec Jésus, et l'affranchissement progressif qu'elles supposent
et entraînent est lui-même proportionnel à l'intensité de cette
communion.

17. La théologie chrétienne se rattache surtout à la haute
sphère de la liberté morale : à la souveraine liberté de Dieu,
inséparable de sa divinité, notamment de sa toute-puissance,
de sa sainteté, de son amour, de sa miséricorde, et à la liberté
relative de l'homme, sans laquelle il ne saurait ni croire en

Jésus, ni se développer dans sa sainte communion.

B. Sciences naturelles.

18. Elles se divisent en sciences théoriques et en sciences

d'application.
19. Parmi les premières figurent, entre autres, la physique

et la chimie, l'astronomie, la géologie, la physiologie, la
botanique, la zoologie.

20. Parmi les secondes, nous citerons seulement la
médecine.

21. Les sciences naturelles ont été plus ou moins cultivées
depuis bien des siècles et, parmi leurs représentants les plus
illustres dans l'antiquité, apparaissent, après les astronomes

anonymes de l'ancienne Chaldée et de l'ancienne Egypte, chez

les Grecs, Hippocrate, Aristote, Hipparque et Ptolémée. Mais

ces sciences ont extrêmement progressé depuis le seizième

siècle, et elles le doivent, pour une large part, soit aux mouvements

spirituels de la Renaissance et de la Réformation, soit
aux grandes découvertes géographiques de la même époque.

Dahs les temps modernes, l'astronomie a eu Copernic (1473-
1545), Tycho Brahé (1546-1601), Galilée (1564-1642), Kepler
(1571-1630), Newton (1692-1727), Laplace (1749-1827),
Herschell (1738-1827); — la physique, Descartes (1596-1650),
François Bacon (1561-1626), Pascal (1623-1662), André-Marie
Ampère (1775-1836), Fresnel 1788-1827), Faraday (1794-1862),

Aug. de la Rive (1801-1873), Robert Mayer (1814-1878), Helmholtz

(1831-1891); — la chimie, Lavoisier (1743-1794), Che-

vreul (1786-1889), Dumas (1800-1884), Liebig (1803-1873),
"Wurtz (1817-1886); — la physiologie générale, Leibnitz (1646-



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 269

1716), Ch. Bonnet (1720-1793), Darwin (1809-1882), Claude
Bernard (1813-1876) ; Pasteur (1822-1895) ; — la botanique,
Linné (1707-1778), les de Jussieu (Antoine, 1686-1758 ; Bernard,
1699-1727; Joseph, 1704-1771; Antoine-Laurent, 1746-1836);
les de Candolle (Aug.-Pyrame, 1778-1841; Alphonse, 1806-

1893.)
Nous ne rappellerons pas les grands noms des autres

sciences de la nature, ceux que nous venons d'énumérer
faisant suffisamment ressortir toute la richesse de l'histoire
moderne des sciences naturelles.

22. « Les mathématiques, dit M. Ernest Naville, (Définition
de la philosophie, p. 163), ont constitué la première science
véritablement distincte ; puis, en avançant dans le cours des

siècles, on voit l'astronomie, la botanique, la zoologie, la
physique, la chimie, réclamer leur indépendance à l'égard des

conceptions à priori et prendre leur point d'appui dans l'observation

d'une classe spéciale de phénomènes. »

23. Le développement admirable des sciences naturelles
depuis le XVIe siècle s'explique en grande partie par l'étude
directe de la nature, à la suite d'un double affranchissement
soit de l'autorité d'Aristote, soit de celle de la Bible détournée
de son véritable but et interprétée par le catholicisme médiéval.
Très remarquable par les grandes découvertes scientifiques qui
ont surgi de tous côtés, et encore plus remarquable dans notre
siècle par les merveilleuses applications qui en ont été faites,
ce développement scientifique n'en a pas moins entraîné
certaines conséquences fâcheuses. En particulier, il a attiré une

trop grande partie des forces de l'humanité civilisée, il a produit

sur l'esprit humain une sorte de fascination, facile à

comprendre, et suscité souvent un orgueil de science, aveugle
comme tout orgueil ; l'étude de la matière a de beaucoup

primé et chez plusieurs étouffé la préoccupation du spirituel.
De là l'essor du positivisme et du matérialisme. « A toutes les

époques de l'histoire de la philosophie, dit Naville (Définition
de la philosophie, p. 103), toute découverte importante produit
une sorte d'éblouissement qui porte l'esprit à prendre la partie
pour le tout, et à émettre des affirmations dans lesquelles des



270 L. THOMAS

éléments irréductibles se trouvent témérairement identifiés. »

A. Fouillée a dit d'une manière analogue : « Toute science en voie
de formation est, comme la jeunesse, orgueilleuse, tranchante,
facile à l'enthousiasme et précipitée dans ses conclusions.
L'anthropologie et parfois même la sociologie en fournissent
des exemples. Rien n'égale l'audace d'affirmations qui se

fondent précisément sur les données les plus incertaines, mais
nouvelles ou nouvellement étudiées. » (Revue des deux mondes,
1895, 15 mars, p. 366.)

24. Quel contraste entre notre époque d'expositions
industrielles, de chemins de fer et de téléphones, de canons Krupp
et de navires cuirassés et, d'autre part, les siècles qui ont vu

surgir la chevalerie, les Croisades, le splendide réseau de nos

splendides cathédrales, les méditations d'un Anselme de Can-

torbéry (1033-1109) et la Somme d'un Thomas d'Aquin (1227-
1274)

Section troisième.

Rapports de la théologie chrétienne
et des sciences naturelles.

A. Un bon exemple donné.

25. La théologie chrétienne peut et doit profiter d'une
grande expérience faite par les sciences naturelles en tant que
divisées en sciences théoriques et en sciences d'application.

On a reconnu que dans l'étude de la nature il faut distinguer
profondément les unes des autres et que plus les premières
sont cultivées pour elles-mêmes, dans le seul but de connaître
la vérité, et selon la plus stricte méthode, plus aussi elles sont

en état de féconder et d'enrichir les secondes. On pourrait
citer à cet égard les déclarations les plus expresses et les

exemples les plus éclatants, surtout celui de Pasteur, qui a

toujours été si sévère dans sa méthode et dont les découvertes
ont été si riches en applications bienfaisantes.

Il doit en être de même dans la théologie chrétienne. Il
faut que les sciences théoriques se développent toujours plus
elles-mêmes, non seulement pour progresser et ne pas rester



THÉOLOGIE ET SGIENGES NATURELLES 271

en arrière des sciences parallèles dans les autres domaines,
mais encore pour rendre toujours plus de services dans la
pratique. En théologie, comme ailleurs, la foi en Dieu doit engendrer

la foi dans la vraie méthode scientifique, humblement,
droitement et laborieusement suivie.

B. Parallélisme de la théologie chrétienne
et des sciences naturelles.

26. Pour simplifier notre tâche, nous ne parlerons plus guère

que des sciences théoriques, soit de la théologie chrétienne,
soit des sciences naturelles.

27. Les sciences théoriques de ces deux ordres sont également

de véritables sciences. Les unes et les autres se proposent
principalement la recherche et la compréhension de la vérité
et, dans ce but, procèdent de même à un triple travail : d'abord

observation, externe ou interne, expérience, constatation,
analyse; puis, hypothèse explicative; et, enfin, vérification ou

synthèse, l'observation devenant analyse et la vérification
synthèse, dès que l'objet étudié n'est pas absolument simple. En

outre, elles font pareillement usage, dans diverses proportions,
soit de l'induction, qui des faits particuliers s'élève à des faits

plus généraux, soit de la déduction, qui déduit les

conséquences légitimes des principes reconnus et des faits acquis1.
28. La théologie chrétienne, telle que nous l'avons exposée,

est-elle une science expérimentale? Assurément, même en

en définissant avec Littré la méthode expérimentale comme
« étant synonyme de méthode à posteriori, se disant par opposition

à la méthode à priori et exprimant qu'on n'admet

aucun principe s'il n'est fondé sur un fait, qu'on écarte tout
principe qui n'est fondé que sur une vue de l'esprit, » ou, plus
brièvement, comme conduisant à une « connaissance à posteriori

par l'observation des faits. » (Dictionnaire, Méthode,
Expérience.)

Si les chrétiens, en effet, reconnaissent l'autorité de l'enseigne-

1 Voir Naville, Définition de la philosophie, thèses 13, 45-65,112-116; Cf. Janet,
Traité élémentaire de philosophie, p. 467-534.



272 L. THOMAS

ment du Seigneur et des apôtres, en général celle des saintes
Ecritures de l'ancienne et de la nouvelle alliance, c'est à cause des

faits de toute sorte, extérieurs et intérieurs ou personnels, sur
lesquels se fonde cette autorité.

Mais il est certain que la théologie chrétienne n'est pas purement

expérimentale, pas plus, du reste, que ne l'est toute autre
science, même celles auxquelles on applique parfois cette
qualification. (Voir Naville, Définition de la philosophie, p. 30, etc.)
Elle n'est pas non plus expérimentale dans le même sens que
plusieurs des sciences naturelles, surtout la physique et la

chimie. Car elles pratiquent au plus haut degré, non seulement
l'observation ou l'expérience, dans le sens général du mot,
mais encore l'expérimentation, c'est-à-dire l'observation appliquée

à des phénomènes produits artificiellement par l'observateur.

Or même les moins nobles objets étudiés par la théologie

chrétienne sont encore trop nobles pour servir à

l'expérimentation.

Ernest Naville divise toutes les sciences en sciences purement
rationnelles ou instrumentales, telles que les mathématiques
et la logique, en sciences purement expérimentales ou sciences
des faits, telles que la physique et la zoologie, et en sciences

complètes ou explicatives, telles que la philosophie dans le
sens le plus eminent et le plus compréhensif. Mais il observe

qu'il n'y a pas de science purement rationnelle qui ne fasse

quelque appel à l'expérience, ni de science purement
expérimentale qui puisse se constituer sans élément rationnel, et que
toute science explicative est à la fois expérimentale et rationnelle.

(Définition de la philosophie, p. 15-18.)
Janet divise les sciences en sciences exactes ou mathématiques,

en sciences physiques et naturelles, et en sciences
morales, se subdivisant en philosophiques, sociales, philologiques,
historiques. Mais, selon lui, si la déduction domine exclusivement

dans les sciences exactes et si l'induction règne dans les
sciences physiques et naturelles, les sciences morales réclament

un mélange de la déduction et de l'induction, dans

diverses proportions selon la nature des sujets, et il rattache
essentiellement les sciences historiques à la méthode in-



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 273

ductive ou expérimentale. (Traité élémentaire de philosophie,
p. 505, 526.)

« L'expérience, dit Franck, est le point de départ de toute
science. » Et après : « Il y aura donc des sciences où l'expérience

jouera un plus grand rôle que dans d'autres, et des

sciences où l'intervention de la raison aura plus d'effet que les
données de l'expérience. Mais, dans toute science; il y a place

pour les faits et la raison, parce qu'il n'y a pas de science qui
ne se rapporte à un objet réel et qui en même temps puisse
être faite autrement que par la raison. Ainsi la physique, la
chimie, la botanique, la zoologie sont des sciences inductives
ou expérimentales, parce que les données de l'expérience y
sont plus que dans d'autres sciences l'objet et le fondement de

la connaissance. Dans la physiologie, les données de la raison

jouent un rôle plus considérable ; il y en a davantage encore
dans la morale et la théodicée ; enfin dans les mathématiques
le rôle de l'expérience s'amoindrit encore, sans être cependant
tout à fait nul. » (Dictionnaire des sciences philosophiques, art.
Expérience.)

Nous concluons en disant que la théologie chrétienne, dans

son ensemble, est une science expérimentale, mais qu'elle n'en
est pas moins largement rationnelle, qu'elle est par conséquent
à la fois inductive et deductive, comme toutes les véritables
sciences, toutes les sciences des faits, toutes les sciences un
peu complètes et explicatives. En outre, telle branche de la

théologie chrétienne, par exemple la théologie historique, est

plus expérimentale et moins rationnelle que telle autre, par
exemple, l'apologétique philosophique ou la philosophie
chrétienne.

29. Il est vrai que la théologie chrétienne ne peut avoir tout
son crédit que pour le chrétien et que seul il peut convenablement

l'étudier. Mais, pour nous, le Christianisme n'est-il pas
aussi humain que divin? N'est-il pas, en principe, accessible
à tout homme de bonne volonté et, loin d'asservir ou de mutiler

notre esprit, ne peut-il pas seul lui assurer tout' son
développement normal

30. Cette condition de foi chrétienne que réclame notre théo-
THÉOL. ET PHIL. 1896 18



274 L. THOMAS

logie, n'est pas sans analogie avec les dispositions morales de

droiture, de désintéressement, d'indépendance spirituelle, de

foi dans la recherche de la vérité, qui sont indispensables

pour toute véritable culture scientifique. Elle peut aussi être
rapprochée de la nécessité d'avoir de très bons yeux pour faire
des études microscopiques et d'avoir une bonne tête de savant

pour se familiariser avec les hautes pensées et les larges
horizons.

31. L'objet des sciences de la nature, quelque vaste et
complexe qu'il soit, est beaucoup plus simple et plus restreint que
celui de la théologie chrétienne. Les premières ne comptent
que deux grands embranchements, l'un pour le monde inorganique,

l'autre pour le monde organique, tandis que la théologie

chrétienne est un ensemble tout autrement immense et

compliqué, où ces deux mondes figurent eux-mêmes en
certaine mesure, et très secondairement.

C. Indépendance réciproque.

32. La théologie chrétienne et la science de la nature
doivent s'élaborer indépendamment l'une de l'autre, chacune
suivant fidèlement sa voie. L'étude de la nature ne doit point
être gênée par la théologie chrétienne, comme c'était le cas

au moyen âge, et la théologie chrétienne ne doit se laisser ni
opprimer ni amoindrir par l'étude de la nature, comme, à

notre époque, elle pourrait être tentée de le faire. Cette

indépendance mutuelle a été magistralement reconnue par
Claude Bernard, quand il a dit : « La philosophie et la théologie
ont la liberté de traiter les questions qui leur incombent par
les méthodes qui leur appartiennent, et la physiologie n'intervient

ni pour les soutenir ni pour les attaquer. Elle aussi a sa

liberté d'action, ses problèmes particuliers et ses méthodes

spéciales pour les résoudre. Ce sont donc des domaines séparés

dans lesquels chaque chose doit rester en place ; c'est la
seule manière d'éviter la confusion et d'assurer le progrès dans

l'ordre physique, intellectuel, politique ou moral '. »

1 Leçons sur les phénomènes de la vie, Paris, 1878,1, p. 46. On peut rapprocher



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 275

33. Différence profonde entre la science de la nature et la
théologie chrétienne. La première se rapporte essentiellement
au monde du déterminisme, en lui-même complètement étranger

à la liberté, bien que pouvant subir son influence de mille
manières et même au plus haut degré ; par contre, la théologie
chrétienne, tout en devant tenir sérieusement compte de la

des lignes du savant français d'autres non moins significatives de Th. H. Huxley,
écrites à l'occasion de la réunion de l'Association britannique pour le progrès de

la science, à Manchester en 1887. Plusieurs évêques anglicans ayant alors harangué
une nombreuse assemblée de savants et envoyé ensuite leurs discours à Huxley,
celui-ci publia dans le Nineteenth Century (novembre 1887) un article intitulé:
Science and the Bishops, du plus haut intérêt. Il y déclare que ces discours lui
paraissent inaugurer un nouveau progrès dans les rapports de la théologie avec
la science et indiquer la possibilité d'un honorable modus vivendi entre elles.

Les évêques lui semblent même faire à la science trop de concessions, en
particulier en accordant trop d'importance aux objections faites à l'efficacité de la

prière, au nom de la constance des lois de la nature. « Il ne faut pas attacher
à cet ordre et aux lois de la nature, dit-il, plus de portée qu'à des généralisations
faites au moyen de l'expérience du passé et à une attente de l'avenir fondée sur cette

expérience. Personne ne peut avoir la prétention de dire ce que l'ordre de la

nature doit être. Supposé que l'on puisse étendre l'expérience à tout le passé à

travers tout l'espace, et établir comment les événements ont eu lieu, tout ce que
permettrait cette expérience aussi large qu'elle fût, ce serait d'attendre avec une
confiance d'une force proportionnelle que les événements continueront d'arriver de

même façon, et ce serait d'exiger des preuves d'une force proportionnelle en faveur
de toute assertion prétendant qu'ils sont arrivés autrement. — Quiconque est

capable de réflexion logique admettra sûrement la vérité et la profonde portée de

cette considération, qui détruit dans leur fondement toutes les objections à priori
élevées contre les miracles ordinaires ou contre l'efficacité de la prière, en tant

que cette efficacité implique l'intervention miraculeuse d'un pouvoir supérieur.
Personne n'a le droit de dire à priori qu'un événement quelconque dit miraculeux
est impossible ou que la prière, destinée à obtenir quelque changement dans le

cours ordinaire de la nature, ne peut pas aboutir. Il est absolument illégitime
de supposer qu'il y a quelque contradiction entre affirmer la constance de l'ordre
de la nature et croire à l'efficacité de la prière, d'autant plus qu'une telle supposition

est manifestement contredite par les analogies qui nous sont fournies par
l'expérience de chaque jour. La foi dans l'efficacité de la prière dépend de la

croyance qu'il y a quelque part un être assez fort pour en user avec la terre et

ce qu'elle contient comme les hommes en usent avec les choses et les événements

qu'ils sont assez forts pour modifier ou diriger, et sur qui il est possible d'agir

par des appels tels que les hommes s'en adressent les uns aux autres. » (Voir H.

Bois, Le dogme grec, p. 281-283 et l'article même du Nineteenth Century.)



276 L. THOMAS

nature, se rapporte essentiellement au domaine supérieur de

la liberté, soit en Dieu, soit en l'homme.
34. La théologie chrétienne est loin d'être exclusivement

une science historique, mais à sa base elle l'est essentiellement.

Elle n'est qu'historique en tant que théologie historique,
elle l'est surtout, en tant qu'apologétique historique, et elle
l'est encore profondément comme apologétique philosophique
ou théologie systématique. En tant que théologie systématique,
elle est plus historique en dogmatique qu'en morale et en morale

plus que dans la philosophie chrétienne. Comment donc
Jésus crucifié et ressuscité ne serait-il pas toujours au fond de

toutes les parties de la théologie chrétienne? Et comment la

dogmatique ne s'élèverait-elle pas sur le fondement doctrinal
posé par le Seigneur et les apôtres

35. En tant que science historique, la théologie chrétienne
doit recourir au témoignage beaucoup plus que les sciences

naturelles, bien qu'il ait aussi à y jouer un rôle important (voir
Naville : Définition de la philosophie, § 49.) Au fond, le témoignage

implique lui-même une observation, une expérience,
une constatation, bien que faite par autrui; et assurément,

pour être admis, il doit être reconnu valable, digne de foi.
D'une manière générale, il faut toujours que le témoin
apparaisse comme n'ayant ni pu se tromper lui-même, ni voulu
tromper les autres.

36. Le rôle du témoignage dans la théologie chrétienne
acquiert une importance unique, qui ne se retrouve même pas
dans les autres sciences historiques, et il l'acquiert à cause des

grands faits de révélation et d'inspiration (tout d'abord dans

les personnes), qui sont à la base du Christianisme. Et ce n'est

pas seulement le témoignage de fait qui importe ici, c'est
encore le témoignage de doctrine, quand ce ne serait qu'à cause
de l'enseignement du Seigneur.

D. Services mutuels.

37. Si profondément distinctes que soient la théologie
chrétienne et l'étude de la nature, elles peuvent et doivent profiter
largement l'une de l'autre.



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 277

38. On pouvait s'y attendre à priori, d'une manière générale,
puisque, le monde physico-physiologique étant, comme le
Christianisme, l'œuvre de Dieu, ils doivent porter la même marque
d'origine. De plus ils sont tous les deux d'intégrantes parties
d'un seul tout admirablement un dans la pensée du Créateur.

39. La théologie chrétienne seule a des lumières sur l'origine

première et la fin dernière du monde physico-physiologique.

D'autre part, certaines branches de la théologie
chrétienne, en particulier l'apologétique philosophique, la philosophie

et la morale chrétiennes, doivent être toujours au courant
des résultats acquis des sciences naturelles et à l'affût des

riches contributions qu'elles peuvent en recevoir.
40. Dans les sciences naturelles, la théologie chrétienne peut

intervenir de la manière la plus légitime et la plus heureuse,
soit en y fortifiant des principes directeurs, qui semblent, il
est vrai, inhérents à la science, que le savant trouve instinctivement

en lui-même, mais qui n'en ont pas moins leurs
meilleurs fondements théoriques dans le monothéisme chrétien,—
soit en fournissant, par le moyen de ces principes directeurs,
de fécondes hypothèses à vérifier.

41. Ernest Naville énumère comme principes directeurs delà
physique : le principe de causalité, celui de simplicité et celui
d'harmonie, auxquels il ajoute pour la biologie le principe de

finalité (La physique moderne, études historiques et

philosophiques, p, 138-142). Il démontre aussi que les fondateurs de

la physique moderne ont tous rattaché à leur foi au Dieu créateur

les principes directeurs de leurs recherches, témoin
Copernic, Kepler, Bacon, Descartes, Galilée, Newton, Leibnitz,
Ampère, Liebig, Fresnel, Faraday, Rob. Mayer (Ibid, p. 146-

187). Comme féconde hypothèse suggérée dans les sciences
de la nature par l'influence des principes directeurs, on peut
citer celle qui conduisit W. Harvey (1578-1658) à la découverte
de la circulation du sang : « En observant les valvules des

veines, il se demanda quel pouvait être le but de cette disposition

des organes et supposa que la fonction des valvules était
d'empêcher le sang de refluer. » (Naville, Logique de Vhypothèse,

p. 49.)



278 L. THOMAS

42. En retour des services que les sciences naturelles peuvent

recevoir de la théologie chrétienne, celle-ci, de son côté,
surtout en tant que dogmatique, apologétique philosophique,
et philosophie chrétienne, peut emprunter aux sciences
naturelles, comme hypothèses explicatives, certaines idées générales

admises par ces sciences. Ainsi, par exemple, l'idée du

développement ou évolution, car les deux termes ont le plus
grand rapport1 et, à en juger par une expérience personnelle,
le premier a exercé sur ma génération une influence analogue
à celle exercée par le second sur des hommes plus jeunes.
Ainsi encore l'idée de l'organisme, intimement liée, du reste,
à la précédente. Mais, pour ces deux idées, n'oublions pas
que, loin d'être étrangères au fonds primitif de la théologie
chrétienne, elles étaient déjà nettement exprimées dans les
saintes Ecritures. Preuve en soit le premier chapitre de la

Genèse, au sujet duquel Haeckel a dit lui-même : « Dans
l'hypothèse mosaïque de la création deux des plus importantes
propositions de la théorie de l'évolution se montrent à nous
avec une clarté et une simplicité surprenantes » (Revue des

deux mondes, 7 janvier, p. 99), comme aussi Mat. XIII, 31-32;
Jean XV, 1-8; 1 Cor. XII, 12-27; Eph. IV, 11-16, etc.

1 Evolution, dit Littré, proprement l'action de sortir en se déroulant. Evolution
organique, système physiologique (de Ch. Bonnet), dont les partisans supposent
à tort que le nouvel être qui résulte de l'acte de la génération, préexistait à cet

acte, système opposé à Vépigenèse. Développement d'une idée, d'un système,

d'une science, d'un art. De e, et volvere. rouler.— Développer, proprement ôter

l'enveloppe de quelque chose ; déployer, dérouler, donner croissance, en parlant
des êtres organisés. De de, et viluppo, enveloppe.

« L'évolution ou le développement, » dit Thury. (La philosopkie dans ses

rapports avec la théologie et les sciences de la nature, 1894, p. 18.)

«L'évolution, dit Claude Bernard, est peut-être le trait le plus remarquable des

êtres vivants et par conséquent de la vie. L'être vivant apparait, s'accroît, décline

et meurt. Il est en train de changement continuel : il est sujet à la mort. Il sort

d'un germe, d'un œuf ou d'une graine, acquiert par des différenciations successives

un certain développement, il forme des organes, les uns passagers et

transitoires, les autres ayant la même durée que lui-même, puis il se détruit. L'être

brut, minéral est immuable et incorruptible tant que les conditions extérieures

ne changent pas. Ce caractère d'évolution déterminée, de commencement et de

lin, de marche continuelle dans une direction dont le terme est fixé, appartient en

propre aux êtres vivants » (Leçons sur les phénomènes de la vie, 1878, I. p. 33.)



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 279

43. Dangereux écueil à signaler. L'homme participe au triple
monde physique, végétal et animal ; mais, comme homme, il
est encore autre chose, il est au-dessus. Aussi faudrait-il se

garder de lui appliquer purement et simplement telle loi qui
pourrait être reconnue dans les mondes inférieurs, dont il ne
relève qu'en partie et par le bas. Si, par exemple, dans le
monde physiologique, on démontre que dans une certaine
mesure il y a d'ordinaire un développement continu, qui de

l'inférieur va au supérieur et où le supérieur est lui-même en

germe dans l'inférieur, il ne faut pas en conclure qu'il en est

toujours de même pour l'homme et pour l'humanité. Il peut y
avoir dans l'histoire de celle-ci des apparitions qui sont en
connexion intime avec ce qui les y a précédées, sans en être
toutefois le résultat naturel et comme le fruit. Et nous savons que
de telles apparitions ont eu lieu. Jésus est apparu sans doute
à son moment, quand tout était prêt pour la réalisation de son

développement personnel et pour l'accomplissement de son

œuvre rédemptrice ; mais il y eut en lui bien autre chose que
l'éclosion d'un travail intime et antérieur, quoiqu'il faille tenir
compte de ce travail à titre de préparation et de condition
concomitante. En Jésus il y eut au plus haut degré une intervention

d'en haut, objective et extraordinaire, vraiment miraculeuse,

bien qu'en correspondance avec les réalités humaines
antérieures ou contemporaines. Et de même, jusqu'à un certain

point, pour l'histoire de l'ancienne alliance, pour la Loi et
les Prophètes. Il n'y avait pas là seulement des conséquences
du passé, mais aussi, et surtout, des principes nouveaux, jetés
par l'Esprit de Dieu dans les moules préparés pour les recevoir.

L'histoire du peuple d'Israël et celle de l'humanité même
sont dans le sens le plus eminent dominées par un point de

vue pédagogique, et là plus que partout ailleurs, l'éducateur,
dont la sollicitude ne saurait être méconnue, ne pourrait pas
davantage être conçu comme étant au même niveau que l'enfant

à élever, mais au contraire comme étant au-dessus de lui,
même bien plus encore que les cieux ne sont au-dessus de la

terre; il a dû, comme éducateur, agir d'abord d'une manière
objective, par le dehors, pour faire ensuite toujours plus appel



280 L. THOMAS

au libre concours de son élève, et dans cette divine pédagogie,
ce n'étaient pas seulement quelques années qni étaient en

perspective, c'étaient des siècles et plus encore, c'était l'éternité.

44. On a beaucoup abusé d'un vieil adage : Natura non facit
saltus. Le Dr L. Appia, dans une conférence sur : « L'harmonie
entre les lois physiologiques et la Révélation, » a dit, en ne

parlant que des sciences naturelles, qu'il acceptait la formule,
mais en y ajoutant: Ubi saltus, non natura fecit, c'est-à-dire
là où il y a des sauts dans la nature, ce n'est pas elle qui les a

faits, qui en est l'auteur. Quels sauts n'y a-t-il pas en effet dans
la nature, même actuellement, quand ce ne serait que le grand
hiatus entre le monde inorganique et le monde de la vie Si

donc même dans la nature l'antique adage ne saurait être vrai
que dans une mesure restreinte, combien plus la restriction
ne s'impose-t-elle pas dans le domaine de la liberté, c'est-à-dire
tout d'abord du libre arbitre, du choix entre le bien et le mal,
dans le domaine des causes initiales et de la moralité * Là

aussi, sans doute, il y a des lois, mais, loin de s'accomplir
fatalement, elles doivent être librement acceptées et accomplies

: et quelle n'est pas l'importance des rapports mutuels
entre la sainte liberté de Dieu et l'équivoque liberté de

l'homme Quels contrastes dans le même individu suivant
qu'il obéit ou qu'il se révolte Quels contrastes entre ceux chez

qui l'amour de la lumière l'emporte décidément sur l'amour
des ténèbres et ceux en qui triomphe la mort de l'âme Il est
vrai que là encore il y a dans les deux cas un développement,
mais les deux développements sont précisément en sens
contraire l'un de l'autre : ici, c'est un enrichissement indéfini, là

un dépérissement. Quel changement de direction dans la vie
d'un Saul, persécuteur des chrétiens, devenant le grand apôtre
des gentils, ou d'un Jean Newton (1725-1807), d'abord ouvrier
grossier dans le commerce des esclaves, puis un des pasteurs
qui ont le plus travaillé au réveil de la foi évangélique dans

l'Eglise anglicane Dans quels abîmes de misère spirituelle

1 Voir Naville, Le libre arbitre §§ 3, 28, 34.



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 281

n'est pas tombée l'humanité déchue et, pour le chrétien,
quelles ineffables miséricordes déployées par Jésus-Christ et

par le Père céleste

E. Résultats certains ou probables du développement actuel
des sciences naturelles.

45. a) S'il est permis à un profane en sciences naturelles
d'essayer de formuler quelques conséquences générales du

développement actuel de ces sciences, nous dirons d'abord
qu'elles ont accompli dans le domaine général de la connaissance

un immense progrès, en donnant beaucoup d'importance
à l'étude directe de la nature, telle qu'elle est de par la volonté
de Dieu. Ses merveilles et ses merveilleuses virtualités,
étudiées toujours plus dans leur infinie variété et avec des instruments

de plus en plus perfectionnés, constituent et
constitueront toujours davantage une magnifique révélation. Or il
est impossible qu'il n'en résulte pas, en définitive, directement
ou indirectement, un progrès considérable sur toute la ligne
du savoir humain, en particulier dans le domaine de la théologie

chrétienne.
b) Tout en comprenant toujours mieux la profonde différence

qui sépare le monde inorganique et le monde organique, le
règne végétal et le règne animal, l'homme et le règne purement

animal et, dans l'homme lui-même, l'esprit et le corps,
on entrevoit toujours plus distinctement, malgré les

différences, des rapports intimes et réciproques. Il y a là des
transitions dont il faut tenir compte, des abîmes qui deviennent
moins vertigineux et sur lesquels on peut reconnaître comme
des ponts non construits de main d'homme. Il y a là des dua-
Iismes qui semblent moins irréductibles, moins intransigeants,
et au-dessus desquels on perçoit vaguement une unité
supérieure, celle même de l'œuvre créatrice.

c) D'une manière analogue, dans le monde organique tout
entier, l'idée de l'espèce sera soigneusement maintenue, mais
sous une forme plus large et plus élastique.

d) Malgré la constance des lois de la nature, ce n'est pas
l'immobilité qui est le caractère général de celle-ci, mais bien



282 L. THOMAS

le mouvement, et ce mouvement, infiniment varié, n'est point
confus, mais au contraire tout empreint d'ordre et d'un ordre
merveilleux, aussi grandiose qu'infinitésimal. En outre, ce n'est

pas surtout un mouvement circulaire, reproduisant indéfiniment

une même série de mêmes phases successives, comme
on l'a plus d'une fois imaginé. C'est bien plutôt un mouvement

rectiligne, et ce n'est pas principalement un mouvement
progressif de décadence, mais au contraire un mouvement
ascensionnel. Ce qui le prouve en grand, c'est qu'il s'est d'abord
manifesté dans l'apparition sur la terre d'êtres de plus en plus
perfectionnés, que, plus tard, après une longue préparation,
l'homme moral parfait est apparu dans la personne de Jésus-

Christ, comme chef et germe d'une humanité nouvelle ou
régénérée, et que, plus tard encore, surtout dans notre siècle,
l'homme a acquis sur la nature et sur ses forces des connaissances

de plus en plus nombreuses et profondes, par là même

un pouvoir presque illimité. A maints égards, la nature apparaît

toujours plus comme un coursier docile sous la direction
d'un habile cavalier, comme un inépuisable magasin d'outils et
de forces qu'un intelligent ouvrier réussit à s'approprier
toujours davantage pour les œuvres que lui inspirent sa pensée,
son cœur et sa conscience au service général de l'humanité et
à la gloire du Créateur L

1 Une très intéressante brochure, qui a paru d'abord dans la Revue scientifique
et qui a été récemment publiée par Adrien Naville sous ce titre : L'ordre de la
nature et son explication scientifique, se termine par un résumé, dont j'extrais
les deux thèses suivantes : « La science moderne contredit absolument la croyance

que l'ordre du monde matériel soit toujours le même. Elle ne confirme pas la

croyance qu'après des intervalles réguliers le monde revienne à des états

identiques.... Elle établit que l'ordre change par une évolution où elle discerne des

lois constantes, et que, dans la partie de l'espace et du temps que nous connaissons,

ce changement est un progrès.... Il appartient à la métaphysique seule de

chercher au-dessus du monde phénoménal une unité supérieure. On ne peut pas

plus aujourd'hui qu'au temps de Platon se passer de métaphysique, mais la tâche

de la spéculation est devenue plus difficile. L'ancien idéalisme se proposait

uniquement d'expliquer l'ordre qu'il croyait permanent : la pensée moderne recherche

un principe premier qui contienne les raisons à la fois de la nature permanente

des choses manifestée par les lois et du plan selon lequel se développe

progressivement l'organisation. »



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 283

SECTION QUATRIEME.

Notes historiques et littéraires sur les rapports,
dans les temps modernes, entre la théologie et les sciences

naturelles.

46. La théologie du type réformé s'est distinguée de bonne
heure par son emploi des sciences naturelles, grâce à un

ouvrage plus remarquable que célèbre du réformateur P. Viret.
Il parut à Genève en 1564, en 3 volumes in-folio, avec ce titre
trop long, mais très significatif: Instruction chrestienne en la
doctrine de la loy et de l'Evangile, et en la vraye philosophie
tant naturelle que supranaturelle des chrestions, et en la
contemplation du temple et des images et œuvres de la providence
de Dieu en tout l'univers, et en l'histoire de la création et

chute et réparation du genre humain. Cet ouvrage a été très
loué soit par Ch. Schmidt, dans l'article Viret de la Real Ency-
klopädie, soit par A. Sayous, dans ses Etudes littéraires sur
les écrivains français de la Réformation. Il renferme « la
première théologie naturelle écrite en français, » dit Sayous, qui
en définit ainsi le point de vue central : « Le monde visible et

matériel n'est que la figure du monde invisible et spirituel, de

telle sorte, comme Viret le dit lui-même, que par la connaissance

du premier on peut monter à la connaissance du second,
voire jusqu'à Dieu le créateur et le souverain bien de tous. »

(Seconde édition, 1854, I, p. 202, 206.)
47. Après cet ouvrage de Viret, nous citerons les œuvres

également suisses et réformées d'Albert de Haller et de Ch.

Bonnet, aussi éminents, en plein dix-huitième siècle, comme

penseurs chrétiens que comme naturalistes, sans parler d'Ho-
race-Bénédict de Saussure et d'autres encore.

48. La même tradition est dignement représentée dans notre
siècle, pour ne parler que de Genève, par le physicien Aug.
de la Rive, les astronomes Alfred et Emile Gautier, le mécanicien

Daniel Colladon, le zoologiste François-Jules Pictet, le
botaniste Thury, auteur de la brochure que nous avons citée
(p. 278, note), le Dr Louis Appia, qui devrait faire un livre et.



284 L. THOMAS

pas seulement des conférences sur le parallélisme, qu'il a tant
étudié, de la physiologie et de l'Evangile, le physicien Raoul

Pictet, enfin le philosophe Ernest Naville. Celui-ci a fait une série

d'importants écrits, qui se rattachent tous à un petit livre
publié en 1887 sur La philosophie et la religion et auxquels
nous sommes personnellement très redevable. Nous citerons
seulement deux mémoires présentés à l'Académie des sciences

morales et politiques, l'un en 1873 sur Le fondement logique
de la certitude du témoignage, l'autre en 1887 sur L'importance

logique du témoignage, puis Le Christ, sept discours,
1878, Le témoignage de Christ..., 1893, Le libre arbitre, 1890,

et surtout La logique de l'hypothèse, 1880, La physique
moderne..., 1883, La définition de la philosophie, 1894.

49. A la même tendance de la théologie réformée appartiennent

au plus haut degré deux ouvrages de langue anglaise, dont
le premier a eu en Angleterre une influence considérable et

très prolongée, je veux parler du livre de l'évêque anglican
Butler, intitulé : Analogie de la religion naturelle et révélée

avec la constitution et le cours de la nature (1736). « Il occupe
encore à l'Université d'Oxford, écrivait-on en 1866, la même
(eminente) place que celui de Paley sur Les évidences du christianisme

à Cambridge. » (Real. Encykl.i XX, p. 327). Il y a peu
d'années, un ouvrage du même genre que celui de Butler, a eu dans
le monde anglo-saxon un tel retentissement qu'il a compté
quarante éditions en moins de deux ans. On devine qu'il s'agit
du livre du professeur écossais H. Drummond : Les lois de la
nature dans le monde spirituel, paru à la fin de 1883 et traduit
en français en 1887. Quelques lignes de son Introduction
feront connaître un point de vue original, qui certes ne manque
ni de profondeur ni d'élévation. « La thèse que nous avons
émise, dit Drummond, n'est pas que les lois spirituelles soient
analogues aux lois naturelles, mais que ce sont les mêmes lois,
qui, pour ainsi dire, à une extrémité s'occupent de la matière
et à l'autre, de l'esprit. En discutant les relations du règne
naturel et du règne spirituel, on a presque sous-entendu
jusqu'à présent que les lois spirituelles ont été conçues dans l'origine

sur le plan du naturel ; et l'impression qu'on pourrait



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 285

recevoir en étudiant les deux mondes pour la première fois au

point de vue de l'analogie, serait naturellement que le monde
inférieur fut formé le premier, comme une sorte d'échafaudage
sur lequel se serait, ensuite élevé le monde supérieur et spirituel.

C'est l'opposé qui a eu lieu : le premier en date fut le
monde spirituel. Les lignes du spirituel existèrent d'abord, et
l'on pouvait s'attendre que lorsque « l'Intelligence, » qui réside
dans l'invisible, se mettrait à former l'univers matériel, elle

procéderait en suivant les lignes déjà tracées, en prolongeant
simplement en bas les lois supérieures, de sorte que le monde
naturel deviendrait une incarnation, une représentation visible
du spirituel *. »

50. Un volume de la Bibliothèque des merveilles, fondée par
Ed. Charton, mérite d'être signalé : les Harmonies providentielles,

par Ch. Leveque, professeur de philosophie au Collège
de France. Une troisième édition a paru en 1887. « Depuis
douze ans, dit-il (p. V), j'étudie les sciences (naturelles) en vue
de les concilier avec la philosophie. Je me suis convaincu que,
bien loin d'ébranler ou seulement d'obscurcir la notion de Dieu-

Providence, la science moderne la plus récente consolide et
éclaircit cette notion. Partant de là, j'ai rassemblé et coordonné
les faits les plus certains, les plus frappants, les plus
nouveaux, et j'en ai formé la base de ce travail. J'en aurais produit

bien davantage, s'il n'avait fallu se borner et choisir, car
ceux que j'ai omis ne sont pas moins concluants que ceux que
je cite. » Il passe successivement en revue les harmonies
astronomiques, celles des corps terrestres inanimés, du règne
végétal, du règne animal, les harmonies humaines (famille,
patrie, humanité), religieuses, futures. — La même tendance
spiritualiste et religieuse se retrouve chez le philosophe Paul
Janet, dont on connaît le beau livre sur Les causes finales
(seconde édition, 1882) et, parmi les grands naturalistes français

de notre époque, chez les chimistes Chevreul, J.-B. Dumas
et Wurtz, les physiologistes Claude Bernard et Pasteur, l'an-
thropologiste de Quatrefages, etc. L'Introduction à la méde-

1 Traduction française, mais çà et là retouchée, p. 79, 80, 113, 115, 116.



286 L. THOMAS

cine expérimentale de Claude Bernard a pu être comparée, à

cause de son importance méthodologique, au fameux discours
de Descartes1. Quant à Pasteur, on sait qu'il a ruiné définitivement

l'hypothèse des générations spontanées.
1 Voir dans les Débats du 28 octobre 1895 le discours de Brunetière à

l'inauguration de la statue de Claude Bernard. — Si remarquable que soit, sous plus
d'un rapport, son Introduction, certaines de ses assertions sur la théologie et la
philosophie semblent peu fondées ou au moins fort insuffisantes. Ainsi quand il
dit (p. 50) : « L'esprit humain, aux diverses périodes de son évolution, a passé

successivement par le sentiment, la raison et l'expérience. D'abord le sentiment,
seul s'imposant à la raison, créa les vérités de foi, c'est-à-dire la théologie. La

raison ou la philosophie, devenant ensuite la maîtresse, enfanta la scolastique.
Enfin l'expérience, c'est-à-dire l'étude des phénomènes naturels, apprit à l'homme

que les vérités du monde extérieur ne se trouvent formulées de prime abord ni
dans le sentiment, ni dans la raison. Ce sont seulement nos guides indispensables;
mais, pour obtenir ces vérités, il faut nécessairement descendre dans la réalité

objective des choses où elles se trouvent cachées avec leur forme phénoménale. —
C'est ainsi qu'apparaît, par le progrès naturel des choses, la méthode expérimentale

qui résume tout, s'appuie nécessairement sur les trois branches de ce

trépied immuable : sentiment, raison, expérience. Dans la recherche de la vérité, au

moyen de cette méthode, le sentiment a toujours l'initiative, la raison... développe

ensuite l'idée et déduit ses conséquences logiques. Mais si le sentiment doit
être éclairé par les lumières de la raison, la raison, à son tour, doit être guidée

par l'expérience. — La méthode expérimentale ne se rapporte qu'à la recherche
des vérités objectives et non à celle des vérités subjectives.... Les vérités subjectives

sont celles qui découlent de principes dont l'esprit a conscience et qui
apportent en lui le sentiment d'une évidence absolue et nécessaire. » — Comment

donc admettre que la théologie ne repose que sur le sentiment, et la philosophie

sur la raison, que ces deux disciplines soient en dehors de la méthode
expérimentale, que celle-ci doive être restreinte aux vérités objectives et que les vérités

subjectives participent toutes à l'évidence des principes auxquels elles se rattacheraient

dans notre esprit
Je ne puis pas non plus suivre Claude Bernard quand il dit (p. 369) : « Dans le

sens restreint où je considère ici la philosophie, l'indéterminé seul lui appartient,
le déterminé retombant nécessairement dans le domaine scientifique. » Comme si

la philosophie était condamnée à rester dans le vague et n'était pas appelée, elle

aussi, en tant que véritable science, à la précision scientifique
Me trompé-je '! Mais il me semble que dans les citations qui précèdent, on sent

trop l'influence de la théorie d'Aug. Comte sur ce qu'il appelle les trois âges de

l'histoire de l'esprit humain, théorie qui a été si justement appréciée par Em.

Faguet dans la Revue des Deux-Mondes (lor août 1895). L'éminent physiologiste,

en parlant de la théologie et de la philosophie, aurait dû tout au moins spécifier

qu'il ne les envisageait que dans leurs rapports avec les sciences naturelles.



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 287

51. Mentionnons très spécialement deux ouvrages d'un ami
de Ch. Leveque, Fernand Papillon. Il est mort à 26 ans (1874),
mais c'était une individualité très précoce, merveilleusement
douée, passionnée pour le travail intellectuel, admirablement
droite, pure, désintéressée, rappelant Pascal à quelques
égards. D'abord absorbé par l'étude de la physique, de la

chimie, de l'histoire naturelle et subissant l'influence de
plusieurs philosophes du dix-huitième siècle, il s'était renforcé
dans ce qu'il appelait «. son matérialisme instinctif » et dans sa

haine de toute religion, de toute métaphysique. Mais après
s'être familiarisé avec d'innombrables détails scientifiques, il
se sentit attiré par l'étude des questions générales. Il entreprit
alors de lire tous les philosophes pour rechercher s'il existait
d'autres certitudes que celles des sciences naturelles. Il lut
Descartes « avec une complaisance infinie, » et Aug. Comte fut
loin de le satisfaire. Ces lectures, qui durèrent six années,
modifièrent profondément sa manière de voir. « J'aperçus alors par
delà les limites resserrées de la science, dit-il, les vastes et

réels horizons accessibles à l'âme qui se dilate et se détache ;

je revins de toutes mes négations brutales à l'endroit des

vérités philosophiques et religieuses. A peine âgé de 22 ans,
c'est-à-dire à une époque où la fougue du tempérament et l'in-
clairvoyance de l'esprit vous jettent dans les convictions
extrêmes, j'envisageais toutes les opinions et tous les systèmes
d'un œil impartial. J'avais renoncé au matérialisme qui est
d'ordinaire la première conséquence des études scientifiques. »

« Loin de moi, disait-il encore, la pensée sacrilège de verser
le blâme ou l'ironie sur une religion quelconque. Je suis
sympathique autant que personne à ces grandes conceptions qui
de tout temps ont soutenu notre faiblesse, remédié à nos
misères, calmé nos douleurs, étanché notre soif d'infini et rempli
les vides immenses de nos cœurs. Je proteste de tout mon
respect pour ces touchantes croyances qui furent celles de tant
de génies généreux, au nom desquelles tant d'œuvres bonnes
et pures ont été accomplies, que dans mon jeune âge, ma

pieuse mère m'apprit à respecter.... La religion agrandit
l'homme et l'ennoblit, parce qu'elle le fait vivre dans une



288 L. THOMAS

sphère idéale... où ses affinités mystérieuses se révèlent. » Ce

que, dès lafin de 1869, ce vaillant jeune homme menait de front,
n'était rien de moins que les expériences du laboratoire, l'étude
de l'histoire des sciences naturelles, celle de l'histoire de la

philosophie et l'élaboration de ses propres conceptions
métaphysiques. « Lorsque je l'ai vu pour la première fois, dit
Leveque, son intelligence, attirée par Leibnitz..., était déjà
entrée et marchait à pas rapides dans les voies spiritualistes
d'un dynamisme fortement scientifique. J'y étais arrivé depuis

longtemps en partant de la psychologie ; il y aboutissait étant

parti de la chimie et de la biologie; nous nous rencontrâmes et

depuis lors nous avons fait route ensemble. »

Papillon n'a publié lui-même qu'un volume : La nature et la

vie. Faits et doctrines (1874), dont la plus grande partie avait
déjà paru dans la Revue des Deux-Mondes. Mais on a édité en
1876 deux volumes posthumes sur l'Histoire de la philosophie
moderne dans ses rapports avec le développement des sciences

de la nature. «. Ce qu'est, par rapport à la théorie, le livre de

La nature et la vie, dit Leveque dans la notice biographique,
en tête du second de ces ouvrages, le livre que voici l'est par
rapport à l'histoire. L'un complète l'autre. Dans le premier,
l'auteur montre que la métaphysique et la science peuvent et
doivent s'accorder, à leur grand profit respectif, sur le terrain
du dynamisme; dans le second, il vise à démontrer par l'histoire

que, aux deux siècles derniers, la science, soit qu'elle
s'en soit aperçue, soit qu'elle l'ait ignoré, a constamment reçu
l'impulsion de quelque système métaphysique et que la science
la plus féconde a été celle qui a obéi aux excitations de l'idée
dynamiste. » Papillon avait beaucoup travaillé pour ces deux

ouvrages et il avait lu plusieurs fragments du second à l'Académie

des sciences morales et politiques, mais il ne put revoir
l'ensemble, qui a été soigneusement revisé par Leveque.

52. Après le matérialisme, le plus grand adversaire de l'union
des sciences naturelles et de la théologie chrétienne a été, dans

les temps modernes, le positivisme, et il l'était logiquement,
comme hostile à toute métaphysique et à toute théologie-^ Or
l'histoire du positivisme est importante à considérer, et certes



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 289

elle ne plaide pas en sa faveur. Ernest Naville l'a bien fait
ressortir sans sa Définition de la philosophie (p. 247-274).

Les positivistes, dit-il en résumé, posent d'abord leur thèse :

La philosophie est impossible. L'homme peut coordonner les
faits de son expérience ; au delà il ne sait rien. La cause du
monde et son but, l'infini, l'éternel, le nécessaire, constituent
un domaine inaccessible. A cet égard, nous ne pouvons rien
nier, rien affirmer.

Mais la doctrine ainsi formulée subit deux transformations
successives : 1° On affirme qu'au delà du monde de l'expérience,

il n'y a rien ; 2° on affirme des objets de cette
expérience les idées de la raison, qui s'imposent à la raison et qu'on
emploie sans avoir reconnu leur valeur et leur portée. On
arrive alors à dire : La matière est éternelle, le monde est infini,
les lois de la nature sont nécessaires. Ces affirmations prennent

la place de la négation qui avait remplacé le doute
primitif.

Ernest Naville montre ces trois phases chez Littré et surtout
chez Comte, qui, comme on le sait, finit par devenir le grand-
prêtre d'une religion, où l'on adorait l'Humanité ou le Grand-

Etre, la Terre ou le Grand-Fétiche, dont le Soleil et la Lune
sont des annexes, l'espace ou le Grand-Milieu, être passif, mais

sympathique.
53. Je tiens encore à signaler comme ouvrages plus ou

moins récents et très intéressants sur la question proposée, soit
les deux ouvrages d'Otto Zœckler, intitulés, l'un : Theologia
naturalis. Entwurf einer systematischen Naturtheologie vom
offenbarungsgläubigen Standpunkte aus, 1. Band. Die
Prolegomena und die specielle Theologie enthaltend (1860) ; l'autre :

Geschichte der Beziehungen zwischen Theologie und
Naturwissenschaft, mit besonderer Rücksicht auf Schöpfungsgeschichte

(3 Bände, 1877-1879), — soit une thèse présentée à la

Faculté de théologie protestante de Paris par H. Appia en 1886

sur La théologie naturelle et le néokantisme théologique, —
soit des écrits de deux naturalistes distingués, à la fois
évolutionnistes et chrétiens. Asa Gray, mort en 1888 et reconnu pour
avoir été le plus grand botaniste américain et l'un des plus

THÉOL. ET PHIL. 1896 19



290 L. THOMAS

éminents naturalistes de son temps, a publié à New-York deux

conférences, que nous a indiquées A. de Candolle : Natural
science and religion. Two lectures delivered to the theological
school of Tale College. D'autre part, le professeur Armand
Sabatier, de Montpellier, a publié l'an passé des conférences
faites à Genève et à Paris sur L'immortalité au point de vue
évolutionniste. Il avait déjà fait paraître, entre autres écrits,
un Essai sur la vie et la mort (1892) ; un article sur Evolution
et liberté dans la Revue chrétienne (1885) et deux articles
intitulés Essais d'un naturaliste transformiste sur quelques
questions actuelles (création, mal physique et mal moral) dans

la Critique philosophique (1886, 1887). Quand il dit dans son
dernier ouvrage (p. 240) : « Les lois de la vie et les lois de

l'esprit sont les mêmes lois, parce que la vie est le fruit de

l'esprit et que l'esprit est la source de la vie, » ne rappelle-t-il
pas singulièrement Drummond?— Indiquons enfin comme se

rattachant à la droite de l'évolutionnisme, le directeur actuel
de la Revue des Deux Mondes pour la dernière partie de son
fameux article du 1er janvier 1895 et tout l'article inséré le
1er mai de la même année sur La moralité de la doctrine
évolutive

Conclusion.

54. On observe dans le développement actuel de plusieurs
sciences naturelles, à côté de la plus riche complexité, une
simplification croissante, et cela se voit particulièrement dans
la physique, où toutes les explications semblent aujourd'hui
« devoir être ramenées aux principes de la mécanique » ou « à

des mouvements exprimés par des formules mathématiques »

(Naville, Physique moderne, p. 22, 23). En outre, on a résumé
des faits assez généralement connus, quand on a dit : « Plus
les sciences particulières font de progrès et plus les rapports
qui les relient entre elles se manifestent. La physique et la
chimie ont des rapports toujours plus étroits ; il en est de même
de la physique et de la physiologie, de la physiologie et de la

psychologie » (Définition de la philosophie p. 171). Ailleurs,
Ernest Naville parle de la philosophie comme devant être en



THÉOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES 291

relation intime avec les sciences particulières, dont elle ne
serait même que le prolongement. Ailleurs encore1, il dit
qu'elle pourrait être appelée la philosophie chrétienne, bien

que restant purement philosophie ou plutôt comme résultat
de son propre développement à travers l'histoire ; mais alors
n'aurait-elle pas une grande ressemblance, malgré la diversité
des méthodes, avec cette philosophie chrétienne, qui nous
paraît devoir être une branche de la théologie systématique Ces

divers rapprochements suffisent pour montrer comment les
sciences naturelles et la théologie chrétienne pourraient se

développer, comme étant toujours plus unies, comme sœurs,
même comme membres d'un seul corps. Mais pour que ce but
soit atteint, il importe qu'elles continuent à se développer
librement, pleinement, suivant leurs programmes respectifs, bien
qu'en se rendant toujours plus de mutuels services.

1 Introduction générale aux œuvres de Maine de Biran, 1859, p. CXCVI-CCXV;
La Philosophie et la Religion, p. 77-88.


	Théologie et sciences naturelles

