
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: Essai d'une introduction à la dogmatique protestante. Chapitre VI, La
méthode de la dogmatique protestante

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAI D'UNE INTRODUCTION

A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE

PAR

P. LOBSTEIN1

CHAPITRE VI

La méthode de la dogmatique protestante2.

I. Elimination des méthodes incompatibles avec le principe
religieux de la dogmatique protestante. — 1. La méthode
d'autorité. — Le catholicisme et l'orthodoxie protestante. —
Conséquences de l'abandon de la doctrine de la théopneustie verbale.

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraisons de juillet et de

novembre 1895, p. 297-356 et 505-559.
2 On trouvera d'excellentes observations sur la méthode de la dogmatique

protestante dans le substantiel opuscule de M. Fdlliquet, La crise

théologique actuelle dans l'Eglise réformée de France, Lyon 1892. — Voy.
M. Molines, De la méthode dans les sciences morales et religieuses (Revue
de théologie et des questions religieuses, année 1893, cahiers I et II);
Ch. Secrétan, Questions de méthode (Revue chrétienne, année 1893, cahier
de juillet) ; M. Bovon, Dogmatique chrétienne, I, 31-120.— J'ai eu plusieurs
fois l'occasion de traiter quelques-unes des questions abordées dans le

présent chapitre. Voy. surtout Etudes sur la méthode de la dogmatique

protestante (Revue de théologie et de philosophie, année 1885, cahiers de

juillet, de septembre et de novembre.) Dans la première des conférences

données à Paris pendant l'exposition universelle de 1878 (La vérité
chrétienne et le doute moderne, p. 1-30), M. Doumergue a traité de la méthode

expérimentale et du christianisme; mais le but qu'il se proposait'ne
comportait pas une tractation rigoureusement scientifique du problème
discuté ici.

THÉOL. ET PHIL. 1896 13



194 P. LOBSTEIN

— La méthode organique substituée à la méthode atomistique
dans l'usage dogmatique des Ecritures. — Nécessité d'un triage à

opérer entre les éléments constitutifs de la foi chrétienne et les

explications secondaires de la réflexion théologique. — 2. La
méthode spéculative. — Dans quel sens la spéculation a-t-elle sa

part légitime en dogmatique — La spéculation a priori et la
déduction rationnelle. — Condamnation de cette méthode: elle
méconnaît le caractère subjectif et pratique de la connaissance
religieuse, elle fait abstraction des faits de la révélation évangélique
et des expériences de la conscience chrétienne, elle ne tient pas
compte de l'existence et des intérêts de l'Eglise, elle est en contradiction

avec le principe religieux du protestantisme et la tradition
inaugurée par nos Réformateurs.

IL Essai d'une solution positive. — La position de la question :

comment dégager la révélation évangélique, matière et norme de

la dogmatique protestante, des livres bibliques, documents de

l'Evangile du Christ? — Nature et limites de la révélation
évangélique : elle ne porte que sur les rapports concrets de la vie
morale et religieuse. — Corollaires de ce principe : le fond de l'expérience

religieuse et la forme de l'explication dogmatique. —
Application de cette distinction à la théologie du Nouveau Testament

: exemples empruntés à la doctrine de la personne et de

l'œuvre de Jésus-Christ. — Caractères et valeur de la preuve
dogmatique tirée de l'Ecriture sainte. — Sens et portée de la méthode

expérimentale en dogmatique.
III. Les sciences auxiliaires de la dogmatique protestante

et sa place dans le cycle des disciplines théologiques. — Marche
à suivre dans cette discussion : il faut partir des faits incontestés

pour examiner ensuite les points en litige. — Le dogmaticien
protestant a besoin du concours et de l'appui de la théologie biblique
et de la théologie historique (histoire des dogmes, symbolique,
histoire de la théologie). — La dogmatique protestante et la théologie

pratique. — Le problème des rapports de la dogmatique et de

l'éthique. — Le problème des rapports de la dogmatique et de la
philosophie : autonomie de celle-là vis-à-vis de celle-ci ; signification

de cette formule. — L'indifférence en matière philosophique
interdite et impossible au dogmaticien protestant. — Impossibilité
d'édifier un système dogmatique sans s'appuyer sur le fondement
d'une théorie de la connaissance ; ce que suppose et réclame une

pareille théorie. — Importance de la philosophie de Kant pour le



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 195

théologien protestant ; nature et limites de cette importance. —
La dogmatique protestante et la philosophie de la religion. — La
dogmatique protestante et l'apologétique chrétienne ; conditions et

limites de l'apologétique. — Caractère apologétique de la dogmatique

protestante. — Transition au dernier chapitre du présent
essai : l'organisme de la dogmatique protestante.

Nous ne nous arrêterons pas longtemps à écarter les
méthodes inconciliables avec nos prémisses et à justifier en détail
les motifs de cette exclusion. Quelques observations pourront
suffire.

La méthode d'autorité, pratiquée par la scolastique catholique

ou l'orthodoxie protestante, ne rencontre plus guère de

défenseurs rigoureusement conséquents parmi les théologiens
qui se réclament de la Réforme. La théologie catholique, recevant

la vérité des mains d'une Eglise infaillible, ne saurait avoir
d'autre mission que de démontrer les dogmes traditionnels
dans la mesure du possible, et de les réduire laborieusement
en un système dans lequel une logique artificielle tient lieu
d'unité vivante. En rompant avec la notion d'une Eglise infaillible,

la théologie protestante s'est enlevé le droit et les moyens
de procéder comme les docteurs de l'Eglise romaine. Les
confessions de foi des communautés évangéliques n'ont ni la
prétention ni le pouvoir de fonder une tradition dogmatique ayant
force de loi au sein de l'Eglise protestante. La méthode d'autorité,

conçue dans le sens qu'y attache la théologie romaine, est

radicalement incompatible avec les principes fondamentaux
de la foi et de la dogmatique protestante.

Chassée du terrain des symboles officiels et juridiquement
obligatoires, la méthode d'autorité se présente à nous sous un
autre aspect au sein des Eglises issues du Réveil. Elle s'est

réfugiée derrière les retranchements du canon biblique, et a

repris vie et force sous la forme de la théopneustie verbale et
extérieure. Nous avons indiqué quelques-unes des raisons pour
lesquelles ce point de vue nous paraît inadmissible1. Aussi se-

1 Voy. plus haut, chap. V, § II. Cf. M. H. Schultz, Die Stellung des christ*



196 P. LOBSTEIN

rait-il inutile d'y revenir si nous n'étions pas journellement
témoin de la contradiction qui, sur ce point, règne dans beaucoup

d'esprits et jette le désarroi dans le camp de la théologie
protestante.

Il n'est plus guère de théologien qui, en théorie, ose se

rallier à la doctrine de l'inspiration littérale des Ecritures ; au

contraire, on met une certaine affectation à proclamer bien
haut qu'on a victorieusement rompu avec la conception mécanique

et magique de la théopneustie verbale, et l'on se fait
complaisamment honneur de cet acte de courageuse indépendance.

S'agit-il cependant de tirer résolument les conséquences
de ces prémisses, aussitôt l'on recule, on tâtonne, on biaise,
finalement on rentre dans l'ancienne ornière, et l'on demeure
rivé à la tradition dont on avait répudié avec tant de fracas les

errements séculaires. « On opère toujours, dans les sermons,
dans l'enseignement catéchétique, et môme dans l'enseignement

théologique des facultés, comme si l'on tenait encore la
Bible pour un code infaillible, et l'on continue à pratiquer
la méthode d'autorité, quand, depuis longtemps, le principe
de cette autorité extérieure a croulé. Il y a là, dans notre
dogmatique évangélique protestante, une contradiction et une
incohérence mortelles. Nul développement n'est possible dans

cette position du théologien évangélique qui relève en dogmatique

la théorie de l'inspiration verbale qu'il a lui-même, le
plus souvent, entièrement ruinée par sa critique ou son
exégèse l. »

lichen Glaubens zur heiligen Schrift, Braunsberg, 2° édit. 1877 ; Mangold,
Die Bibel und ihre Autorität für den Glauben der christlichen Gemeinde,

1878; M. Haupt, Die Bedeutung der heiligen Schrift für den christlichen
Glauben, Bielefeld und Leipzig, 1891; M. Gottschick, Die Bedeutung der
historisch-kritischen Schriftforschung für die evangelische Kirche, Freiburg'

i. B. und Leipzig 1893 ; M. Bassermann, Unsere Stellung zur heiligen
Schrift, Karlsruhe 1893.

1 M. Sabatier, Annales de bibliographie théologique, Deuxième année

[1889], p 146.— Voy. M. Bovon, Dogmatique chrétienne, 1, 76-78. Nulle part
la théorie déplorable qui procède par textes isolés et par citations fragmentaires,

sans souci de la signification historique et du contexte des passages
employés, n'a été développée avec autant de naïveté ignorante, unie a un



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 197

En opposition avec ces inconséquences et ces contradictions,
il faut répéter que l'abandon de la théopneustie verbale a pour
conséquence une modification complète de la preuve dogmatique

tirée des Ecritures. La Bible cesse d'être pour nous une
collection de loci classici destinés à étayer les décisions
doctrinales de l'Eglise ; le caractère chrétien d'un dogme ne se

fonde pas sur le témoignage d'une parole arrachée à son
contexte. On s'abuserait même étrangement en s'imaginant qu'une
enumeration de passages scripturaires, une accumulation
même imposante de dicta probantia suffirait à constituer un
dogme évangélique et protestant. Ces passages, il faut
préalablement en déterminer la genèse précise, la signification exacte
et complète, la portée générale dans l'ensemble de l'enseignement

de leurs auteurs. Il y a plus. Si la théopneustie verbale
est à rejeter, s'il se mêle des éléments humains aux facteurs
divins qui ont présidé à la formation des notions bibliques, il
importe de rechercher si ces notions forment une partie
intégrante de la révélation chrétienne ou si elles ne sont qu'un produit

secondaire de la réflexion des auteurs sacrés. Dès lors,
on ne peut se dérober à l'opération aussi difficile que nécessaire

d'un triage entre le fond permanent de la vérité
chrétienne et la forme passagère et variable de l'explication théologique.

En d'autres termes, à la méthode atomistique qui
entasse pêle-mêle des citations isolées, il faut substituer la
méthode organique qui reproduit le sens historique et ressaisit
l'inspiration vivante et intime des documents sacrés. On se fait
singulièrement illusion en s'imaginant rendre hommage à

l'autorité et à la dignité des Ecritures, alors qu'on fait abstraction
de l'idée génératrice et de l'ensemble organique d'un développement

biblique : en désarticulant la chaîne d'une démonstration

théoriqae, ou en brisant le nerf d'une exhortation pratique

fanatisme aveugle et sectaire, que dans le livre de M. Buchrucker, Der
Schriftbeweis im Katechismus-Unterricht, eine Jcatechetische Studie, 1893,

Gotha. Voyez comment M. Bornemann a fait justice de ce factum, cjui
tient plus du pamphlet que de la dissertation scientifique (Zeitschrift
für practische Theologie, herausgegeben von Baumgarten, tome XVII
[1895], p. 289-320.)



198 P. LOBSTEIN

pour s'attacher isolément à chacun des éléments obtenus par
cette dissolution téméraire, on ne fausse pas seulement
l'intelligence générale du texte, on dénature aussi le sens précis de

chacun de ses membres. La naïveté puérile avec laquelle on
se flatte d'établir le crédit biblique d'une doctrine à l'aide d'une
citation fragmentaire de la Bible, est un des plus funestes
héritages de l'ancienne orthodoxie et de sa théorie de l'inspiration

mécanique des Ecritures, dont notre "protestantisme a tant
de peine à se dégager, au grand détriment de la foi et de la
science.

Si le dogmaticien n'est autorisé à faire usage que des notions
essentielles et constitutives de la révélation chrétienne, s'il ne
lui est pas permis d'attacher la même valeur dogmatique aux
affirmations immédiates de la foi et aux explications dérivées
de la théologie, comment opérera-t-il le triage que lui impose sa

conception plus vivante de l'Ecriture? Cette question, dont nos
recherches antérieures ont déjà préparé la réponse, ne saurait
encore qu'être indiquée ici ; nous la reprendrons en essayant
de fournir la solution positive du problème de la méthode
dogmatique. Il ne s'agissait, pour le moment, que d'écarter sans

retour la méthode d'autorité, sous la double forme que lui
avaient imprimée la théologie catholique et l'orthodoxie
protestante. « L'autorité, a dit Scherer, est comme le fil qui tenait
réunis tous les grains du chapelet : une fois le fil rompu, ces

grains n'ont plus de lien, ils tombent à terre ; en vain cherche-
t-on à les ramasser; il faut en prendre son parti, on ne les

retrouvera jamais tous1. » On les retrouvera, osons-nous dire,
en modifiant légèrement l'image de l'éminent critique, on les

retrouvera, mais renouvelés et transformés, capables encore
de rendre sous cette forme des services plus précieux et à

peine soupçonnés.
Aux antipodes de la méthode d'autorité, il est une autre

méthode que nous devons écarter non moins résolument que
celle-là : c'est la méthode spéculative. Cependant, en l'éliminant

sans hésitation, en la déclarant impropre à résoudre la

1 Mélanges d'histoire religieuse, 2* édit., Paris 1865, Introduction, p. IV.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 199

tâche imposée à la dogmatique protestante, il importe de
prévenir tout malentendu ; il faut éviter surtout une équivoque
qui risquerait de fausser, dès le début, notre point de vue et
d'embrouiller la question au lieu de l'éclairer1.

Entend-on par la méthode spéculative la simple antithèse de

l'empirisme Dans ce sens, il est bien évident qu'il lui revient
une large part dans la constitution de la science dogmatique.
L'empirisme réduit tout savoir à la connaissance du fait
particulier qui tombe directement sous l'œil de la conscience ou

sous la perception du sens externe. Si le fait particulier et

contingent peut seul être affirmé, s'il est seul réel et démontrable,

toute science se résoudra en une collection d'expériences

particulières qu'il sera possible de réunir en un faisceau,
mais qui ne pourront avoir entre elles de lien organique, parce
qu'il n'existe pas de lois générales et universelles. En d'autres

termes, l'empirisme pur équivaut à la négation de toute science.

Si l'empirisme avait raison, les sciences expérimentales seraient
impossibles aussi bien que les autres sciences. « Sans doute,
les faits réels, actuels, sont avant tout ce par quoi nous
pouvons connaître tout ce qui est accessible à notre intelligence :

la connaissance de ces faits, c'est-à-dire l'expérience, est le

point de départ de toute science. Dans ces limites, l'empirisme
aurait raison. Mais vouloir se borner à ce point de départ, y
renfermer l'esprit humain, c'est une folie et une absurdité ;

c'est nier gratuitement la légitimité de toutes les opérations
intellectuelles qui s'appuient sur les faits pour les dépasser et
trouver les vérités générales et universelles ; c'est nier la

valeur, la légitimité et la portée du raisonnement2. » Or, cette

part de la raison, cette fonction de l'intelligence qui dépasse
le fait particulier et contingent, qui s'élève de l'accidentel au
nécessaire, a maintes fois été désigné du nom général de spé-

1 11 nous semble que la notion de la théologie spéculative, développée

par M. Vaucher dans son Essai de méthodologie des sciences théologiques
(Paris 1878), p. 117-130, pèche par une certaine indécision qui la rend
quelque peu vague et obscure.

2 Riaux, art. Empirisme, dans le Dictionnaire des sciences philosophiques
de Franck, 2e édit. Paris 1875, p. 443.



200 P. LOBSTEIN

culation. C'est dire que la spéculation, prise dans cette acception

la plus large, joue un rôle dans la formation de toutes les

sciences, des sciences expérimentales comme des sciences
rationnelles. L'expérience donne le particulier, la spéculation y
cherche et y découvre le général, et c'est cette découverte
qui élève les données de l'expérience à la hauteur d'une science.

L'induction, qui est le passage du particulier au général, est
déjà la première manifestation de la raison spéculative. Nulle
science donc ne saurait se constituer et s'achever sans la
spéculation. Il faut à la science, pour qu'elle mérite ce nom, un
domaine qui lui appartienne, une méthode indépendante qui
l'affranchisse de toute autorité extérieure, un principe organisateur

qui ramène à l'unité les faits ou les notions particulières
et qui leur donne la cohésion d'un système. La recherche de
ces causes, de ces lois, de ce principe générateur, appartient
à la spéculation.

S'il en est ainsi, il est clair que la dogmatique protestante ne
saurait se passer de la spéculation. La dogmatique a pour
source la foi, fruit de la révélation de Dieu en Jésus-Christ, et

pour norme l'Evangile, dont le Nouveau Testament est le
document classique. Mais la recherche des rapports qui régnent
entre les éléments constitutifs de la foi chrétienne, la détermination

des lois qu'impliquent ces rapports, la synthèse qui
s'élève à une vue d'ensemble, sont des opérations qui dépassent
le cercle limité de l'observation et de l'expérience, et ne
sauraient se résoudre en fonctions purement empiriques. Ramenée
à ces termes, la méthode spéculative n'est pas seulement
légitime, elle est indispensable au fonctionnement normal de la
science dogmatique1.

Cependant, telle n'est pas la signification ordinaire qui, dans
l'histoire de la théologie, s'attache à la spéculation et à la
méthode spéculative. L'on réserve généralement cette dénomina-

1 « De l'expérience, il faut remonter a ses causes, et redescendre à ses

conséquences et ses postulats, ce qui ne se peut que par l'induction et
la déduction, c'est-a-dire que par la spéculation. » (Bouvier, Art.
Dogmatique, dans l'Encyclopédie des sciences religieuses de M. Lichtenberger,
tome IV (1878), p. 8.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 201

tion à l'entreprise des philosophes ou des théologiens qui, au
lieu de prendre leur point de départ dans les faits, procèdent
à priori sans tenir compte de l'observation et de l'expérience.
Ce procédé aprioristique, déductif, descendant de l'absolu et
de l'universel au relatif et au particulier, est d'autant plus
chimérique et plus périlleux qu'il s'obstine plus résolument à

récuser la juridiction suprême des faits. « En admettant même

qu'on eût le bonheur de poser pour point de départ une vérité
large et féconde, elle n'en conserverait pas moins son caractère

hypothétique, puisqu'elle ne s'appuierait pas sur la réalité;
comme conséquence dernière, celui qui l'aurait embrassée

devrait se résigner à en ignorer éternellement la démonstration,
partant à priver ses connaissances du caractère qui seul
constitue la science, la certitude L » Sans doute, il peut arriver que
la raison spéculative, comme le génie, devine par une intuition
immédiate ce que l'expérience ne découvre que pas à pas ;

mais encore faut-il que les oracles ainsi rendus, précisément

parce qu'ils sont immédiats et en quelque sorte tombés du ciel,
soient sanctionnés, pour avoir force de loi dans le domaine

scientifique, par un travail de vérification expérimentale et,
au besoin, de critique rectificative2.

Condamnable en philosophie, la méthode spéculative ainsi

conçue est plus inadmissible encore sur le terrain de la science

dogmatique 3.

Sa première erreur consiste à méconnaître le caractère
subjectif et pratique de la connaissance religieuse. La méthode

1 M. JKiaïïx, ouv. cité, ibid.
2 Lire les excellentes observations de M. Weber à la fin de la

remarquable étude qu'il a consacrée à Hegel dans son Histoire de la philosophie
européenne, 18782. Cf. lesjudicieuses critiques de M. Pfleiderer sur R. Rothe.
(Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie herausgegeben von Hilgenfeld,
tome XV, année 1872, p. 609.)

3 On trouvera dans le premier volume de l'Exposé de théologie systématique

de Gretillat (Propédeutique, méthodologie, p. 63-122) des observations

spirituelles et souvent judicieuses sur la méthode spéculative de
l'idéalisme. Voy. aussi M. Bovon, Dogmatique chrétienne. Tome I, p. 240-
245.— M. Traub, Theologische Studien und Kritiken. 1895, p. 479-494. —
M. Schmidt, Christliche Dogmatik, tome I (1895), p. 368-373.



202 P. LOBSTEIN

spéculative tend à faire de cette connaissance une fonction
théorique, objective, indépendante des déterminations et des

dispositions intimes du sujet; elle supprime ou ignore la nature

propre de la foi, acte éminemment personnel et moral ; elle ne
sait pas distinguer nettement la certitude religieuse qui relève
de la conscience, et la certitude scientifique qui a pour fondement

l'évidence intellectuelle ; elle oublie que « Dieu n'est pas
un phénomène qu'on puisse observer hors de soi, ni une vérité
démontrable par simple raisonnement logiquel ; » elle aspire à

résoudre le christianisme en une science de l'absolu, métaphysique

révélée selon les uns, métaphysique naturelle suivant les

autres; elle compromet immédiatement, elle finit par détruire
l'autonomie de la foi et de la vie chrétienne.

Du même coup elle fait dévier la théologie chrétienne de la

ligne que le Christ lui-même avait tracée à la foi de ses disciples.
En effet, s'il est vrai que la foi vient de la prédication et que la

prédication a pour contenu l'Evangile, c'est-à-dire l'œuvre
positive du Sauveur et sa personnalité vivante, il faut bien reconnaître

que la méthode spéculative qui procède à priori prend
le contre-pied de la foi, puisqu'elle fait d'abord abstraction des
faits et des expériences de la révélation chrétienne. La méthode

que nous combattons suppose et implique avec une clarté et
une conséquence plus ou moins nettes que le christianisme
est essentiellement une idée; elle impose à la théologie l'obligation

de dégager cette idée de l'enveloppe sensible et des
symboles populaires qui l'ont revêtue. On se rappelle comment
l'hégélianisme a conçu et pratiqué cette méthode 2. Ce que la

religion enseigne sous la forme concrète du dogme ou du culte,
la philosophie le traduit en idées pures et l'élève ainsi dans un
domaine supérieur et plus conforme àia nature intime de l'esprit.

En partant de ces prémisses, la droite hégélienne prétendait

conserveries enseignements bibliques, voire même les doc-

1 M. Sabatier. Essai d'une théorie critique de la connaissance religieuse-
(Revue de théologie et de philosophie 1893, p. 215; Revue chrétienne
1893, II, p. 324.)

2 Voy. E. Scherer, Hegel et l'hégélianisme, 1861, dans les Mélanges d'histoire

religieuse, 2e édit. Paris 1865, p. 346 sq.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 203

trines ecclésiastiques, mais en les interprétant dans leur sens

philosophique et profond; elle pensait avoir trouvé dans la

métaphysique du maître la clef des mystères du christianisme
et avoir ainsi réconcilié pour jamais l'évangile et l'esprit
moderne. On sait avec quelle impitoyable ironie Strauss dévoila le
caractère factice et la déplorable stérilité de cette tentative de

restauration orthodoxe à l'aide de la spéculation ; des principes
hégéliens il tira des conséquences diamétralement opposées:
ce qui, d'après lui, reste de chaque dogme après sa formation

progressive et sa dissolution fatale à travers les siècles, c'est

un pâle résidu, une idée abstraite, élément intégrant d'un
système de panthéisme spéculatif1. Les enfants terribles de la

gauche hégélienne achevèrent de mettre à néant les illusions
de cet âge d'or qui devait voir se consommer l'hymen si
indissoluble de la philosophie et du christianisme et « inaugurer une
ère nouvelle, durant laquelle les loups habiteraient avec les

agneaux et les léopards avec les brebis 2. »

Si les adeptes de la méthode spéculative ne tiennent pas

compte du caractère subjectif et pratique de la connaissance

religieuse, s'ils oublient que le christianisme est une réalité
spirituelle qui s'est manifestée dans l'histoire en s'incarnant
dans une personne, ils commettent une dernière erreur
solidaire des précédentes: ils abandonnent le terrain de la
communauté chrétienne et ne font pas droit aux intérêts et aux

exigences les plus impérieuses de l'Eglise. Ils en viennent
fatalement à établir une hiérarchie menteuse et funeste entre la
foi du simple croyant et la réflexion spéculative du penseur ;

celle-là n'est qu'une étape provisoire sur la route qui mène à la
vérité parfaite, un degré inférieur de l'échelle qui monte vers
l'absolu. C'est la vieille distinction que les gnostiques avaient
empruntée à la philosophie antique ou aux religions païennes
et dont le christianisme de Jésus et de Paul a fait justice en
ouvrant le royaume de Dieu non à l'orgueilleuse sagesse des doc-

1 Strauss, Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Ent-
wickelung und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft. 2 vol. Tübingen
1840-1841.

2 Strauss, ouvrage cité, tome I, p. 1.



204 P. LOBSTEIN

teurs, mais à la simplicité de cœur et à la confiance bienheureuse

des enfants Aussi faut-il rejeter bien loin toute méthode
et tout système théologique qui tend à obscurcir ces vérités
élémentaires et qui relève la fausse et dangereuse fiction d'une
doctrine ésotérique à l'usage des initiés et d'une doctrine exoté-

rique bonne seulement pour le peuple. Rien de plus contraire
à l'essence de l'Evangile et au principe religieux du protestantisme

primitif.
En effet, la méthode préconisée par les écoles spéculatives,

orthodoxes ou hérétiques, est en contradiction flagrante avec
la tradition suivie par nos Réformateurs. Sans doute, aucun
d'eux n'a élaboré une théorie de la connaissance, ni développé
ex professo les principes d'une méthodologie dogmatique ; mais
à défaut d'un programme, ils nous ont laissé leur exemple, et
c'est par leur exemple surtout qu'ils condamnent la spéculation
rationnelle appliquée à la foi chrétienne. De leur pratique constante

il est possible de dégager des indications nettes et fécondes

sur la marche à suivre dans la tractation des problèmes
dogmatiques. Qu'il me suffise de rappeler, à titre d'exemple, les

déclarations de Luther sur la connaissance de Dieu et de Jésus-

Christ, et sa polémique tour à tour mordante ou indignée contre
les déductions rationnelles des scolastiques du moyen âge.
Comme il persifle et combat les essais aventureux des modernes
sophistes qui portent leurs investigations téméraires sur «Dieu
en soi, » sur l'essence éternelle du Fils non encore manifesté
en chair et sur les mystères insondables de la Trinité divine
La curiosité orgueilleuse de ces imprudents qui dédaignent
la voie tracée par Dieu lui-même n'est pas moins blâmable que
la folie de l'architecte qui s'aviserait de fabriquer le toit de

sa construction avant d'en avoir assuré les fondements. Comme

l'ange de lumière qui fut entraîné dans une chute irréparable
par sa présomption insensée et coupable, les malheureux
qu'égare le vertige des rêveries spéculatives s'exposent à des

aventures terribles et courent fatalement à leur perte '. Dans

1 Lire une série de textes que j'ai communiqués dans une étude
christologique, Le bilan dogmatique de l'orthodoxie régnante, Paris 1891, p. 18-20.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 205

les avertissements que Luther adresse à ceux qu'il veut retenir
sur la pente de l'abîme, l'ironie la plus amère se mêle aux

adjurations les plus solennelles, mais l'accent qui domine, la

note fondamentale de toutes ces paroles a quelque chose

d'émouvant et de tragique, où vibre encore un souvenir des

tentations intellectuelles et morales dont le Réformateur lui-
même a subi le funeste et redoutable ascendant.

Je me résume et j'essaie de préciser nos conclusions sur la

méthode spéculative appliquée à la dogmatique protestante.
Cette méthode, nous l'acceptons et nous voulons la pratiquer,
si on l'entend dans le sens que nous avons énoncé au début de

notre exposé critique, c'est-à-dire si l'on nous convie simplement

à saisir la doctrine protestante dans sa genèse intime et
dans sa vivante unité, à considérer chacune des vérités
chrétiennes à la lumière d'un principe générateur et directeur, ou

plutôt d'un fait primordial et final, de l'Evangile du salut,
incarné dans la personne de Jésus-Christ et devenant, par le

Saint-Esprit, immanent à la conscience du croyant. Mais nous
condamnons et nous rejetons la méthode spéculative, si on la

confond avec la méthode purement formelle de l'apriorisme
spinoziste ou hégélien, de la déduction rationnelle, de la
métaphysique idéaliste qui identifie les catégories de l'être avec les
lois de la pensée et transforme en réalités objectives et
créatrices les concepts subjectifs ou les opérations logiques de

l'intelligence. Cette méthode-là méconnaît les conditions essentielles

de la connaissance religieuse et partant de la science

dogmatique, elle est contraire aux intentions les plus manifestes

et au but suprême de la révélation chrétienne, elle est infidèle
au programme qu'impliquent et que réclament le principe
vital de l'Eglise protestante et l'âme inspiratrice de la théologie
de nos Réformateurs.

La méthode d'autorité et la méthode spéculative ont été parfois

combinées ou ont donné lieu à des variétés dont il n'est

pas nécessaire de s'occuper ici. Elles tombent sous le coup de

l'une 'ou de l'autre de nos appréciations critiques, et
quelquefois elles les appellent toutes deux.



206 P. LOBSTEIN

II

Nous avons écarté les méthodes incompatibles avec le principe
religieux du protestantisme évangélique. Il nous reste à déterminer

d'une façon positive la méthode qu'implique et que
réclame la tâche bien comprise de la dogmatique protestante.

Comment réussirons-nous à dégager des documents bibliques
l'Evangile ou la Parole de Dieu révélée et réalisée en Jésus-
Christ et se légitimant à la conscience du croyant

La réponse à cette question ne semblera pas difficile à qui
sait tirer résolument les conséquences que renferme la notion
chrétienne et protestante de la révélation de Dieu en Jésus-
Christ.

La révélation, nous l'avons dit plus haut1 etil importe de le

rappeler ici, la révélation n'est pas une idée abstraite, elle est
la manifestation d'une puissance créatrice et rédemptrice, d'une
vertu décisive qui, de la conscience de Jésus où elle règne dans

sa plénitude, s'est répandue dans tous les cœurs ouverts à

l'influence bénie qui émanait de cette force mystérieuse2 : le

grain de sénevé, jeté dans une terre bien préparée, devint
un arbre vigoureux et abritant au loin ceux qui se réfugièrent
sous ses rameaux. Aussi le contenu de cette révélation ne
consiste-t-il pas dans un système de notions surnaturelles et
de doctrines inspirées; le centre vivant, le foyer lumineux de

l'Evangile, c'est le sentiment intime et immédiat de la filialité
divine, âme inspiratrice de la conscience de Jésus, expérience
primitive et irréductible de sa vie spirituelle, principe immuable
et permanent de son témoignage religieux et de son ministère
messianique. Cette expérience, préparée dans l'histoire par
l'éducation progressive à laquelle Dieu soumit l'humanité,
apparut au sein du peuple d'Israël en Jésus de Nazareth

1 Voy. chapitre V, § III.
2 Calvin, lnst. chrét. Il, 15, 5 : « Quant à la vie céleste, il n'y a pas une

seule goutte de vigueur en nous, sinon ce qui nous est distillé par le
sainct Esprit, lequel a esleu son siege en Jesus Christ, à fin que de lui
sourdissent tous biens célestes pour nous en rassasier largement,
desquels autrement nous sommes si vuides et indigents que rien plus. »



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 207

« lorsque les temps furent accomplis, » et se continua dans

la conscience des apôtres qui en furent les premiers témoins
et les fidèles interprètes. Les générations suivantes sont, vis-
à-vis du grand fait créateur et rédempteur de l'apparition
historique de Jésus, dans un rapport de dépendance qui ne se

borne pas au lien extérieur du souvenir ou de la tradition ; la
vie produit la vie, et ce n'est que lorsque l'Esprit qui constitue
la personnalité même du Christ est arrivé à son éclosion dans

un cœur d'homme qu'est née la créature nouvelle qui s'appelle
le chrétien.

Cette conception vivante, spirituelle, souverainement
religieuse et évangélique de la révélation tend à rallier autour
d'elle un nombre toujours croissant d'esprits, et il est permis
d'affirmer qu'elle finira par prévaloir. Elle a été exprimée par
un des maîtres de la théologie contemporaine avec une vigueur
et une clarté admirables dans une page que les lecteurs me
sauront gré de leur rappeler : « Le point capital, où l'action de

l'Esprit de Dieu est vraiment nécessaire, c'est de nous faire
faire une expérience nouvelle, de poser en nous un commencement

de vie. Nous sommes morts dans nos fautes et dans nos
péchés. On ne nous aide pas en nous donnant une idée
abstraite de plus, mais en nous ressuscitant. Modifiez d'abord ma
vie intérieure, mon rapport concret avec Dieu, je me charge
bien moi-même de modifier ensuite ma dogmatique. A ce point
de vue, on comprend tout de suite que la véritable Parole de
Dieu n'est pas un catalogue de dogmes, c'est-à-dire de vérités
abstraites surhumaines, ce qui serait réduire cette Parole à un

simple flatus vocis ou à un simple ypxp-p«, à une lettre morte et
vaine. La Parole de Dieu est essentiellement créatrice. Elle dit

que la lumière soit, et la lumière fut. C'est dire qu'elle réalise ce

qu'elle proclame, et le proclame en le réalisant. Cela est vrai
de la création physique, cela l'est plus encore de la création
morale. Comme en fait la vérité religieuse n'est rien sans la vie
religieuse, Dieu ne donne jamais l'une qu'en faisant apparaître
l'autre. Ainsi, voulant nous sauver, il ne s'est pas arrêté à

définir dogmatiquement le rapport normal entre nous et lui : il a

fait plus et mieux, il a créé et fait naître au sein de l'humanité



208 P. LOBSTEIN

Jésus le Fils de l'homme et le Fils de Dieu et a placé cette
conscience du Fils de Dieu au milieu de l'histoire et au sein de

l'humanité comme un germe, comme une puissance de vie
capable d'engendrer la vie après elle. De même voulant éclairer
Israël, Dieu a suscité dans ce peuple la série des consciences
des prophètes, en sorte que c'est dans l'apparition de ces
consciences lumineuses et rayonnantes qu'il faut chercher et non
ailleurs la révélation de Dieu dans l'Ancien Testament. Ainsi la
révélation absolue de Dieu c'est la conscience absolue de Jésus-

Christ dans laquelle se trouve absolument réalisé, sous forme
de vie concrète, le rapport normal entre l'homme et le Père
céleste qui s'est manifesté à lui. Concluons donc que l'essence

positive de la Révélation n'est pas dans un dogme quelconque,
mais dans la création et la production de la vie religieuse
parfaite au sein de l'humanité1. »

Si le Nouveau Testament constitue le document de la
révélation, s'il en traduit le témoignage et en raconte l'histoire, la
marche à suivre pour puiser dans l'Evangile la substance du

dogme chrétien et protestant, ne saurait être douteuse. La
méthode historique est la seule qui réponde à la nature même du

problème dont nous cherchons la solution.
Quelques observations sur l'application de cette méthode ne

seront pas inutiles.

1 M. Sabatier Le Nouveau Testament contient-il des dogmes (Revue
chrétienne, 1892, 1, p. 36-37; lire la fin de l'étude.) Cf. la définition donnée

par M. Sabatier dans sa correspondance avec M. P. Godet, même Revue,
1892, I, p. 253 : « Je fais consister la révélation dans la production,
d'après un plan providentiel, apparent surtout en Israël, de consciences

religieuses où éclate en fait une vie religieuse ascendante, jusqu'à la
conscience du Christ où la vie religieuse parfaite apporte du même coup
la révélation suprême. » Voy. aussi, dans la leçon plusieurs ibis citée de

M. Sabatier sur la Vie intime des dogmes, p. 12 et suiv. — Des six
conférences données à Genève par M. Sabatier (8, 9,10,13,14,15 avril 1896) sur
les origines et les destinées de la religion, c'est la seconde surtout qui
traite des rapports de la religion et de la révélation. La critique de M. G.

Frommel {Semaine littéraire de Genève, 25 avril 1896), serait fondée et même

irréfutable, si l'idée d'évolution était nécessairement exclusive de l'idée
d'une éducation divine de l'humanité ; la notion d'une pédagogie
providentielle assure au développement religieux le caractère moral que lui
enlèverait la conception fatale d'une « théologie naturiste. »



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 209

Il est bien évident que la révélation divine se concentre dans

la sphère de la conscience et qu'elle ne porte que sur les

rapports concrets de la vie morale et religieuse. C'est dire que,
du même coup, sont éliminées une série de questions qui, trop
souvent, ont été mêlées à l'expression scientifique de la foi
chrétienne et sont entrées comme éléments intégrants dans le

dogme traditionnel. Tout le monde, aujourd'hui, affirme que la
Bible ne prétend nullement nous donner des leçons de

cosmographie, de géologie ou d'histoire naturelle ; mais on oublie ce

principe si élémentaire, dès qu'il s'agit de le mettre en pratique

et de le traduire dans les faits. Que de fois, en formulant
les notions de la création, de la providence, du surnaturel, en

esquissant le tableau des destinées futures de l'humanité, en
élaborant la cosmologie et l'eschatologie, que de fois on efface

ou l'on ignore la ligne de démarcation qu'on avait si
consciencieusement tracée ; on se permet des incursions dans des
domaines dont on s'était d'abord interdit l'accès ; on s'applaudit
des harmonies secrètes qu'on espère avoir trouvées entre les
lois de l'esprit et les lois de la nature.

Faut-il descendre à des exemples plus précis On affirme
que ce qui seul importe, dans les récits bibliques de la création,
c'est le grand fait religieux, mais on n'en signale pas moins
avec complaisance « les faits frappants qui nous montrent
comment les découvertes de la science sont venues jeter un
jour inattendu sur certains passages obscurs du premier
chapitre de la Genèse1, » On enseigne que le miracle est une
notion religieuse accessible à la foi seule, et sur laquelle
l'expérimentation scientifique n'a point de prise, mais, en dépit
de cette affirmation, l'on cherche à déterminer théoriquement

les conditions de la naissance de Jésus ou la nature du
corps du Seigneur ressuscité et glorifié 2. On concède volon-

1 Expressions de M. Bonifas dans la Revue théologique de Montauban,
1874-1875, p. 238, à propos de la traduction française de »l'ouvrage de
Christlieb, L'incrédulité moderne et les meilleurs moyens de la combattre,
Genève 1874 Voir, dans le même volume de cette Revue, p. 246-251,
l'article consacré par M. de Seynes à l'ouvrage de M. Pozzy, La terre et le
récit biblique de la création, Paris 1874.

2 Lire, par exemple, sur la « naissance surnaturelle de l'enfant Jésus »

théol. et phil. 1896 u



210 P. LOBSTEIN

tiers qu'en fait de science médicale, Jésus n'a point possédé
des lumières surnaturelles, et cependant l'on ne craint pas de

tirer toute une demonologie de quelques récits scripturaires
concernant la guérison d'un épileptique ou d'un aliéné1. Rien
de plus fréquent que ces inconséquences qui méconnaissent le
caractère exclusivement religieux de la révélation évangélique

et qui tendent à confondre malheureusement la
connaissance pratique du sujet croyant et la fonction théorique de
la science 2.

Il faut également faire rentrer dans « le domaine de la failli-
bilité humaine3 » et, par conséquent, soustraire à la juridiction
religieuse de l'Evangile les opinions littéraires et critiques de

Jésus relatives aux livres de l'Ancien Testament, et, en géné-

les considérations physiologiques de M. Wennagel, La logique des disciples
de M. Ritschl et la logique de la Kénose, Strasbourg 1883, p. 58 ; — ou sur
la résurrection de Jésus-Christ les développements de M- Gretillat
concernant l'état pneumatique du Seigneur, Dogmatique, tomo II (1890V

p. 245-258; Apologétique (1892), p. 456-458. Comp. M. F. Godet, Commentaire

sur l'évangile de saint Jean, tome III (18853), p. 595.
1 On se souvient des protestations que soulevèrent les observations si

pondérées et si respectueuses que M. L. Monod avait hasardées sur ce

sujet, Le problème cie l'autorité, p. 78-79, 12-13. C'est à propos de la
demonologie si résolument orthodoxe de M. Gretillat (Dogmatique I, 521 suiv.)

que M. Ménégoz a fait la remarque suivante qui entre dans le vif du
problème débattu plus haut. « La dogmatique de M. Gretillat pose nettement

la question de savoir si toutes les croyances de Jésus et des auteurs
du Nouveau Testament ont pour la foi du chrétien un caractère obligatoire.

Si oui, on devra, dans la vie pratique, prendre la demonologie
bien autrement au sérieux que la plupart de nos pasteurs et fidèles. Un

inquisiteur pointilleux finirait par découvrir que l'orthodoxie de M.
Gretillat lui-même n'est pas tout à fait immaculée ; car son silence,
sûrement volontaire sur les exorcismes, permet de le soupçonner de n'avoir
guère de goût pour ce genre de pratiques; or qu'est-ce que les

démoniaques sans les exorcismes? (Mat. X, 8; Marc VI, 7, 13; XVI, 17; Act.
V, 16.) Si, au contraire, on se prononce pour la thèse négative, on pose un
principe d'une portée considérable, qu'il faudra résolument regarder en

face. » Annales de bibliographie théologique, Paris 1888, p. 167.)
2 11 me semble que cette confusion se révèle fréquemment dans les

conférences qu'a données M. A. Berthoud, a l'Aula de Genève, les 18, 21

et 24 janvier 1896, en réponse à M. Metzger, sous le titre : « Hypnotisme,
spiritisme et surnaturel chrétien. »

3 Expression de M. F. Godet, Le Chrétien évangélique, avril 1891, p. 160 a.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 211

rai, tout ce qui relève du domaine de l'histoire consacrée par
la tradition nationale des Israélites. Il ne suffit donc pas
d'assurer que nous ne sommes pas tenus de croire, avec Jésus et

comme lui, à l'authenticité mosaïque du Pentateuque, à l'origine

davidique du psaume CX, à l'historicité complète du livre
de Danielì ; il importe d'aller jusqu'au bout de cette affirmation.

Si l'autorité religieuse de Jésus se borne aux expériences
spirituelles qu'il veut communiquer à la conscience de ses

fidèles, ce serait déplacer cette autorité et abuser du nom du

Christ que de recueillir, dans les déclarations du Maître, des

dicta probantia à l'appui d'une théorie particulière sur la
révélation et sur l'inspiration. Jésus n'a eu ni la prétention, ni la

mission de nous expliquer le mode de l'origine des livres
saints, de nous rendre compte du genre d'action exercée par
le Saint-Esprit sur l'esprit de l'homme, de solidariser les vérités

religieuses qu'il affirme avec les hypothèses émises au sujet
de ces vérités. La critique a-t-elle réellement réussi à établir
le caractère mythique de la chute ou des traditions relatives
aux patriarches Nous serions malvenus à récuser les résultats
de la science en alléguant que Jésus, comme l'apôtre Paul,
comme l'ancienne Eglise, ont cru à la réalité historique des

figures traditionnelles d'Adam et d'Eve, d'Abraham et d'Isaac,
de Jacob et de ses fils.

En avons-nous fini avec le triage à opérer dans les paroles
de Jésus et des écrivains sacrés Pas encore. La limite dans

laquelle se renferme l'Evangile, matière vivante et permanente

du dogme chrétien et protestant, doit être définie avec

plus de précision et resserrée davantage. L'œuvre de concentration

à laquelle nous convie le canon dogmatique que nous
avons essayé d'établir plus haut, implique d'autres règles en-

1 « Jésus a cité l'Ancien Testament sous le nom des auteurs admis

par la tradition juive. Il ne s'est pas préoccupé de savoir si cette tradition

avait ou non sur tous les points raison; les questions d'authenticité
n'ont pas existé pour lui. Il serait donc possible que telle assertion, où il
ne fait que reproduire, sans la contrôler, la tradition juive, se trouvât
être en désaccord avec tel résultat de la critique biblique que nous
devrions aujourd'hui considérer comme acquis. Mais aussi, qu'on le

remarque bien, il n'a pas songé à trancher de telles questions. » M. G. Godet,
Christ, fondement de l'autorité de l'Ecriture, Montauban 1891, p. 13.



212 P. LOBSTEIN

core et des corollaires nouveaux qui découlent logiquement de

nos prémisses. Il n'est pas possible, il n'est pas permis de
proclamer éternelles et immuables les conceptions et les formules

que le Maître et ses disciples empruntèrent à leurs contemporains

pour y enfermer le germe fécond de la vérité divine, la

puissance créatrice et rédemptrice de l'Evangile1. Le sentiment

de la filialité divine s'est affirmé et exprimé dans la
conscience du Christ sous la forme du messianisme hébreu et juif,
qui a servi, non d'enveloppe accidentelle et fortuite, mais de

vêtement nécessaire à la pensée religieuse de Jésus. S'il est

certain qu'on ne saurait historiquement séparer le royaume
messianique de la personne de son fondateur, faut-il en
conclure que, pour le chrétien d'aujourd'hui, le titre et la notion
du Messie, les fonctions théocratiques qu'il s'arroge, les
espérances apocalyptiques qui s'attachent à son œuvre, ont une
valeur absolue et éternelle1? N'est-il pas de toute évidence que
la foi chrétienne laisse tomber d'instinct l'enveloppe temporaire

et locale pour s'emparer et se nourrir de la substance

religieuse qu'elle recèle? De l'écorce extérieure, elle perce
jusqu'à la moelle intime. En procédant ainsi, elle ne fait qu'obéir
à l'impulsion qui part du Christ lui-même. « Le fond de la
conscience de Jésus se trouve, en dernière analyse, dans ce
sentiment de filialité divine, qui fit la force et la joie de son âme
dès ses premiers instants. Ce n'était point pour lui un dogme,
c'était une expérience morale de tous les jours. C'est ce sentiment

qui, du premier coup, le porte bien au-dessus de la loi
et lui fait, annoncer une nouvelle alliance de Dieu avec les
hommes. C'est ce sentiment qui spiritualise et transforme
naturellement la notion du royaume messianique et du Messie

lui-même, et qui est devenu le caractère spécifique de la religion

nouvelle. Mais, encore ici, Jésus ne se sépare en apparence
du reste de l'humanité que pour l'élever jusqu'à lui. Il ne
nomme pas seulement Dieu « mon Père, » mais « notre Père,
votre Père » ; sur celte connaissance de Dieu comme Père, sur
le sentiment éveillé de cette filialité divine, il édifie toute la

1 Voy. M. Sabatier, De la vie intime des dogmes, p. 12-14.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 213

vie nouvelle de ses disciples. Il fait mieux et plus que de

formuler une théorie; par sa parole et par la communion avec sa

personne, il crée dans les âmes ce sentiment nouveau ; il
donne aux autres ce qu'il possède pleinement en lui-même.
De cette manière, le point le plus profond de sa vie intérieure
est devenu le sommet de sa révélation, et c'est là le fond de

l'Evangile qui a changé le monde1. »

Ce que nous avons dit de l'expérience religieuse de Jésus

s'applique, dans une plus large mesure encore, à la foi de ses

apôtres et de ses premiers disciples. «. Dans les discours
authentiques de Jésus, le principe créateur et révélateur se

trouve joint aux idées les plus élémentaires et, par conséquent,
les plus durables 2. » Il n'en est plus tout à fait de même dans les

différents types doctrinaux de la « théologie du Nouveau
Testament ; » au langage primitif de la conscience religieuse se

mêle continuellement l'expression secondaire de la réflexion
dogmatique. Tantôt la foi nouvelle s'empare des procédés de

l'herméneutique populaire ou rabbinique pour justifier ses

affirmations religieuses et elle se sert, à cet effet, d'arguments
exégétiques qui pouvaient sembler décisifs aux fidèles d'alors,
mais qui sont dépourvus pour nous de toute force probante ;

tantôt la conscience chrétienne tira parti des formules spéculatives

qui avaient cours dans les écoles et traduisit ses
expériences intimes dans un langage accessible au génie hellénique.
Juifs et Grecs empruntèrent au patrimoine de leur culture
intellectuelle et de leur tradition théologique des thèses auxiliaires

et des corollaires explicatifs pour expliquer et développer,
le contenu de leur foi chrétienne. C'est donc se méprendre
complètement sur le sens religieux et sur la portée réelle de

la foi elle-même, que d'identifier le fond de l'expérience
religieuse et la forme de l'argumentation théologique. Il n'est pas

1 M. Sabatier, Jésus-Christ, article de VEncyclopédie des sciences

religieuses, tome VII (Paris 1880), p. 395.— Comp. M. Ehrhardt Der
Grundcharakter der Ethik Jesu im Verhältniss zu den messianischen Hoffnungen
seines Volkes und zu seinem eigenen Messiasbewttsstsein, Fribourg et Leipz'g
1895, p. 72 et suiv.

2 M. Sabatier, De la vie intime des dogmes, p. 13.



214 p. LOBSTEIN

plus légitime d'élever à la hauteur de principes dogmatiques
les formules métaphysiques éparses dans le Nouveau Testament,

que de canoniser l'exégèse des apôtres, exégèse aussi
intéressante au point de vue religieux qu'arbitraire aux yeux
de l'historien. L'analogie est frappante entre le procédé
d'interprétation scripturaire par l'exégèse et le procédé de justification

métaphysique par la spéculation ; il y a une inconséquence
manifeste à faire bon marché de l'herméneutique de Paul, de

Matthieu ou de l'épître aux Hébreux, et à retenir à tout prix les
formules spéculatives du quatrième évangile ; la gnose alexandrine,

de même que l'exégèse rabbinique ou l'herméneutique
populaire, n'est qu'un appui extérieur que s'est donné la foi
chrétienne ; dans l'un ou l'autre cas, l'expérience, affirmée par
la foi, n'est pas solidaire de l'explication fournie par la
théologie.

Les exemples à l'appui de ces assertions sont innombrables;
nous n'en indiquerons que quelques-uns que nous empruntons
à dessein au dogme central du christianisme, à la doctrine de

la personne el de l'œuvre de Jésus-Christ.
A première vue, la notion chrétienne et protestante de la

rédemption est liée à l'explication des sacrifices théocratiques et des

rites propitiatoires de l'ancienne alliance. Celui qui s'en tient à

la lettre des documents scripturaires sera toujours tenté, disons

mieux, il sera obligé de chercher dans le Lévitique la clef de

l'intelligence de la mort du Sauveur *. Les apôtres n'ont-ils pas
trouvé eux-mêmes, dans les usages et les traditions religieuses de

l'Ancien Testament, les types prophétiques de l'œuvre rédemptrice

et expiatoire du Christ? Il est incontestable que leur
exemple devrait avoir force de loi pour nous, s'il nous était
interdit de distinguer entre leur foi religieuse et leur argumentation

scripturaire et typologique. Nulle part cette distinction
entre la valeur essentielle de leurs affirmations religieuses et

1 C'est le point de vue de l'ancienne orthodoxie et de la théologie du
Réveil. Voy. par exemple, les ouvrages de Guers, Le camp et le tabernacle

du désert, ou le Christ dans le culte lévitique, 1845; Le littéralisme dans la

prophétie, 1862; Etude sur l'épître aux Hébreux, 1865; Le sacrifice du Christ,
1867.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 215

le caractère relatif et secondaire de leurs explications théologiques

n'apparaît plus nécessaire et plus évidente. En effet,
tous nos écrivains sacrés s'accordent sur un point capital, c'est

qu' « il y a dans la mort de Christ quelque chose d'essentiel et

qui ne se trouvait pas dans celle des taureaux et des boucs

immolés sur l'autel de Jahveh ; ce quelque chose, c'est le don

volontaire de la victime elle-même; elle n'est pas dévouée,
elle se dévoue librement et par amour. (Rom. V, 6-9.) Par là,

son sacrifice devient un acte moral1. » Toute analogie entre

l'expiation lévitique et la rédemption chrétienne reste donc

nécessairement imparfaite, et il n'est pas un seul des auteurs
du Nouveau Testament qui ne le reconnaisse avec plus ou
moins de clarté et de conséquence. Dès lors, la valeur dogmatique

de leur argumentation scripturaire et typologique n'a

rien d'absolu et de général, elle est purement relative et
secondaire. Fils dociles et pieux de l'ancienne alliance, élevés

dans les croyances religieuses de leur peuple, attachés de

cœur à la tradition théocratique, ils ont naturellement exprimé
ou justifié leur foi nouvelle à l'aide d'images ou de formules

que leur fournissait leur passé. Ce que les rites multiples et
les sacrifices répétés du culte mosaïque n'offraient qu'imparfaitement

à une conscience altérée de paix et de justice, ils le

trouvèrent dans l'œuvre de leur Sauveur ; le Crucifié leur
apparut comme le médiateur suprême, la victime accomplie, le

sacrifice parfait et unique. Enrichis de ce don ineffable, en

possession de ce trésor qui venait au-devant de tous leurs
besoins et qui leur assurait un bonheur supérieur à leurs rêves

les plus audacieux, ils se complurent à rechercher et à signaler,

jusque dans les plus minces détails, une harmonie
profonde entre l'économie nouvelle et celle que le Christ avait

abolie en l'accomplissant : le symbolisme et la typologie
devinrent les auxiliaires du dogme. Mais l'inspiration primitive
et permanente de leur exégèse prophétique ou allégorique
procédait de leur foi chrétienne ; les comparaisons et les figu-

1 M. Sabatier, L'origine du péché dans le système théologique de Paul,
Paris 1887, p. 25-26.



216 P. LOBSTEIN

res qu'ils puisaient dans l'Ancien Testament n'étaient, en
dernière analyse, que l'illustration populaire ou le commentaire
plutôt pratique que théorique de leur religion nouvelle. Nous
nous garderons donc d'attribuer un caractère normatif à l'exégèse

apostolique, ou de confondre l'objectif de leurs préoccupations

chrétiennes avec les méthodes de leur raisonnement
scripturaire ou dogmatique L

Il serait facile de poursuivre ce travail et de montrer l'application

de ces principes à tout l'ensemble de la christologie du
Nouveau Testament. Qu'est-ce que la notion de la préexistence
du Fils de Dieu, sinon la traduction, dans le langage du temps,
de la valeur religieuse de la personnalité du Christ, organe
éternellement prédestiné de la volonté divine, révélateur parfait

d'une sainteté inviolable et d'une infinie charité, fondateur
du Royaume que le Père a préparé à ses élus dès la création
du monde (Mat. XXV, 34.) Qu'est-ce que la conception de la
naissance miraculeuse de Jésus, sinon l'expression populaire
et symbolique d'une vérité d'expérience chrétienne, de la
certitude que la vie divine, incarnée en Christ et par lui communiquée

à l'humanité, procède d'une source divine, qu'elle n'a

point jailli des bas-fonds de notre terre souillée par le péché,

que le Fils de Dieu est bien réellement une création nouvelle,
le chef d'une humanité qui « tient au ciel par la racine, » le
second Adam né de Dieu et vivant en Dieu Qu'est-ce que la
foi au Ressuscité, sinon la victorieuse et inébranlable assurance

que le Seigneur est vivant, que la mort du Crucifié n'a pas été
le dernier mot de sa mission salutaire, mais bien le point de

départ et l'indispensable condition d'une œuvre impérissable,
que l'esprit de sainteté, facteur essentiel de la personnalité

1 M. H. Schultz, Jahrbücher für deutsche Theologie, 1867, p. 336 ; Jenaer

Literaturzeitung, 1876, p. 639; Alttestamentliche Theologie, 5e édit. 1895,

passim. Lireies développements judicieux et irréfutables de M. Kaftan,
Was ist schriftgemäss? (Zeitschrift für Theologie und Kirche 1893, surtout
p. Ill a 116. L'auteur a parfaitement montré combien l'orientation de
notre pensée religieuse a changé et ce qu'il y aurait d'étrange et d'insoutenable

à vouloir faire du symbolisme sacerdotal de l'Ancien Testament
la base du dogme chrétien de la rédemption.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 217

terrestre de Jésus, est arrivé à son éclosion parfaite dans le

Seigneur glorifié, en sorte que son action n'est plus liée aux
conditions de l'espace et du temps, et que, désormais, le

Seigneur est plus près des siens que durant les jours de son
ministère historique et terrestre1. Les prédictions du retour du

Christ, la notion eschatologique du jugement, toutes les données

de l'apocalypse juive et chrétienne recèlent, elles aussi,
des principes d'une valeur permanente, des vérités d'une portée

infinie, que le dogmaticien est appelé à dépouiller de leur
expression locale et temporaire, partant caduque et contingente,

pour les revêtir d'une forme intelligible à la pensée et à

la conscience contemporaines 2.

Je n'ignore pas qu'aux yeux de bien des théologiens ce travail
d'élimination et de concentration équivaut à une mutilation et
à un appauvrissement de l'Evangile et de la foi évangélique3 ;

mais leur sentence de condamnation sommaire est inspirée par
un sentiment qui, pour être infiniment respectable, n'en est pas
moins le fruit d'une grave et regrettable méprise : on persiste
à confondre le contenant et le contenu, la vie éternelle qui
émane de l'Evangile et son expression historique et passagère.
A ceux qui commettent cette confusion nous oserons soumettre
quelques observations qui leur feront peut-être entrevoir que
notre point de vue est autre chose qu'une conception légère
et coupable 4.

1 On trouvera l'explication et la justification détaillée des thèses
sommairement indiquées ici, dans quelques essais précédemment publiés : La
notion de la préexistence du Fils de Dieu, Paris 1883; Le dogme de la
naissance miraculeuse du Christ, Paris 1890 ; La foi en la résurrection de Jésus-

Christ (Revue de théologie et de philosophie 1895, p. 97-121, traduction
française du rapport allemand présenté à la conférence pastorale
d'Alsace-Lorraine le 14 juin 1892 et inséré dans la Zeitschrift für Theologie
und Kirche, année 1892, p. 343-368.)

2 Voy. encore quelques exemples donnés par M. Roberty Quelques

réflexions sur l'autorité du Christ, Paris 1893, p. 51-54. Cf. les conclusions
de l'opuscule de Ch. Secrétan, Religion et théologie, 1883.

3 M. F. Godet, Revue chrétienne 1884, p. 479; Ce que le ministère doit à

l'Eglise dans le moment actuel, 1891, p. 7.
4 Lire les excellentes observations de M. Ménégoz, L'autorité de Dieu.

Paris 1892, p. 9 et suiv. (Voy.Revue chrétienne, 1892, II, 405 suiv.) Cf. M. L.



218 P. LOBSTEIN

Et d'abord le triage qu'ils repoussent en théorie, ils le pratiquent

eux-mêmes ; sans doute ils en restreignent la portée, ils
en limitent l'application à ce qu'ils appellent les points secondaires

de l'enseignement biblique, mais par leur exemple même
ils montrent qu'ils sont loin de condamner la nécessité et la
légitimité d'une opération qu'ils nous reprochent1. Il ne s'agit
donc, en définitive, entre nos adversaires et nous que d'une
affaire de mesure, d'une simple question de frontières avancées

ou reculées, élargies ou resserrées selon le jugement des

uns ou des autres. A vrai dire, ceux-là seuls ont le droit de

crier au scandale ou au sacrilège, qui osent professer sans
restrictions et sans réticence la doctrine de l'inspiration plénière
et littérale des Ecritures ; mais abandonner cette position,
ouvrir soi-même dans la tradition théopneustique des brèches

qui la font crouler de toutes parts, ce n'est pas, je pense,
conquérir et mériter le droit de jeter le blâme et le discrédit sur
ceux qui, après tout, ne procèdent pas autrement que les
théologiens incriminés. Trêve aux illusions et aux équivoques
En essayant de dégager la science évangélique de la «fécule

hébraïque ou grecque2 » qui s'y trouve mêlée, nous faisons

avec conscience et dans un intérêt religieux et scientifique ce

que chaque croyant véritable, chaque chrétien vivant fait tous
les jours, mais instinctivement, au hasard, à son insu, pour le

compte de son édification et de son instruction personnelle.
Qu'est-ce qui émeut le fidèle en présence de l'œuvre rédemptrice

du Sauveur? Est-ce la concordance minutieuse entre les
rites du Lévitique et les détails de la passion du Christ ou le

Monod, Le problème de l'autorité, p. 105-110. — Cf. M. Fulliquet, Opuscule
cité, p. 7-28.

1 Cf. M. Boegner, Quelques réflexions sur l'autorité en matière de foi-
(Revue chrétienne, 1892, II, p. 110.)— M. H. Krüger, Revue chrét. 1895,11,

p. 384. — M. Godet, étude citée, p. 13,22. — On se souvient de l'essai de

M. F. Godet s'appliquant à faire, dans la seconde épître aux
Corinthiens, le départ entre ce qui est révélation objective et divine et ce qui
est réflexion subjective et humaine. Le Chrétien évangélique, 1891. Cf.

aussi Gess, Die Inspiration der Helden der Bibel und der Schriften der
Bibel, Basel 1892.

2 M. Sabatier, De la vie intime des dogmes, p. 13.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 219

miracle d'amour et de dévouement qui éclate dans le plus grand
des sacrifices? Qu'est-ce qui, aux yeux des petits et des

humbles, des pauvres en esprit et des héros de la foi, qu'est-ce
qui donne à l'Evangile deNoël je ne dis pas seulement sa beauté
souveraine et son charme vainqueur, mais sa vérité permanente

et sa valeur infinie? Est-ce le prodige matériel d'une
naissance qui a eu lieu à rencontre des lois de la physiologie
ordinaire, ou la révélation morale d'une communication divine
faite à l'humanité, d'un don ineffable de la grâce du Père céleste
à ses enfants malheureux et perdus? Qu'est-ce qui fait monter
aux lèvres des mourants des paroles de confiance, de consolation

et de victoire? Qu'est-ce qui fait luire par delà la nuit de

nos deuils l'aurore d'un jour éternel Est-ce une théorie sur
la vie transcendante et incorruptible du Ressuscité, ou la
confiance en un Sauveur qui a vaincu la mort, qui fait de nous des

citoyens des cieux et qui dans notre communion avec lui nous
donne la certitude qu'il a mis en évidence la vie et l'immortalité?

Il suffît de poser ces questions pour se convaincre que
tenter le départ entre le fond intime de l'expérience religieuse
et la forme transitoire de l'explication théologique, c'est rendre
à la foi évangélique un inestimable service1.

C'est par là même apporter à la science dogmatique les
lumières les plus précieuses et le plussolide appui. En ramenant
l'enseignement biblique à son principe religieux, on arrive à

prendre au sérieux et à mettre en pratique la méthode
organique que réclame l'interprétation des Ecritures. Pour assurer
à la preuve dogmatique tirée des livres bibliques sa valeur et

1 11 ne me paraît pas douteux qu'en formulant ainsi le problème
discuté ici nous sommes pleinement d'accord avec la tradition représentée

par Vinet : aux yeux du grand penseur, ce qui, dans un système
religieux, ne présente point d'affinité intérieure avec la conscience éclairée
et renouvelée par l'Evangile, n'est point divin et ne saurait se donner

comme révélation. Seulement Vinet a éludé les applications négatives
de ce principe, et il n'en a pas tiré les conséquences critiques. Ce point
capital ne nous semble pas infirmé par l'article de M. G. Godet sur Vinet
et l'autorité en matière de foi (Revue de théologie et de philosophie 1893,

p. 173-191), article qui a d'ailleurs le mérite d'appeler l'attention sur
quelques points méconnus parfois ou trop oubliés.



220 P. LOBSTEIN

sa force, il faut atteindre et dégager le consensus religieux qui,
par delà les thèses d'emprunt et les corollaires explicatifs
de la théologie, exprime l'unité intime et féconde de la
révélation évangélique. Là où cette unité fait défaut, là où le
consensus religieux finit, il n'y a point de place pour une décision

dogmatique. Etablir un dogme, ce n'est pas alléguer un texte
scripturaire, ce n'est pas même apporter un nombre imposant
de dicta probantia, c'est montrer qu'il est la traduction authentique

de l'expérience religieuse de Jésus et qu'il tire sa
substance de l'Evangile vécu et proclamé par la communauté
chrétienne1.

1 Sur la preuve dogmatique tirée des Ecritures, voy. les réflexions de
M. H. Schultz, Die Lehre von der Gottheit Christi, Gotha, 1881, p. 417,420,

438, 503-504, 507,608,617; M. Kaftan, Das Wesen der christlichen Religion,
Basel 1881, p. 203-205, 280 ; Lipsius, Theolog. Jahresbericht, 1884, p. 296.

M. Kaehler, Die Wissenschaft der christlichen Lehre von dem evangelischen
Grundartikel aus im Abrisse dargestellt, Leipzig 1893, p. 56-57. La
différence entre la méthode atomistique et la méthode organique appliquée
à l'Ecriture sainte ressort avec une clarté parfaite de l'exemple donné

par M. Leopold Monod, a la fin de son étude souvent citée : « M. Louis
Burnier me disait un jour qu'il n'avait pas toujours cru à la prédestination

(ou à l'élection), mais que, dans le temps même où il ne croyait
pas ce dogme, il était parfaitement décidé à le croire, si on le lui montrait

enseigné par les textes. Voici la formule de la doctrine calviniste,
telle que la donne en termes fort clairs la Confession de foi de La
Rochelle (art. XII) : « Nous croyons que de cette corruption et condamna-
» tion générale en laquelle tous hommes sont ployez, Dieu retire ceux
» qu'en son conseil éternel et immuable il a esleus, par sa seule bonté et
» miséricorde en nostre Seigneur Jésus-Christ, sans considération de leurs
» œuvres, laissant les autres en icelle mesme corruption et condamnation,
» pour démontrer en eux sa justice, comme des premiers il fait luire les
» richesses de sa miséricorde. » Eh bien, pour admettre que l'abandon
d'une grande partie (ou plutôt d'une partie quelconque) de la race
humaine a la corruption et à la condamnation, est de la part de Dieu un
acte volontaire qui a pour but de glorifier sa justice ; pour-admettre ses

perfections divines violemment déchirées et se démontrant les unes dans
le bonheur et la sainteté des uns, les autres dans le péché et dans le
malheur « du reste; » pour admettre que cette conception est la conception

chrétienne et évangélique du salut, il ne suffirait pas, à mes yeux,
que l'exégèse réussît a prouver que certaines affirmations de saint Paul
l'appuient ; il faudrait prouver encore qu'elle ne porte aucune atteinte à



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 221

J'insiste à dessein sur ce dernier point. La prétention de quelques

théologiens de réduire l'Evangile à un petit nombre de

paroles du Maître, transmises par les Synoptiques, me semble

aussi injustifiée qu'elle est dangereuse. S'il est vrai que l'Evangile

a paru dans la personne du Sauveur, si cette personne a

donné aux consciences une impulsion toute-puissante et s'est

gravée en traits ineffaçables dans le cœur de ses disciples, il
est de toute évidence que nous percevons dans la foi de l'Eglise
primitive la vibration prolongée de la conscience même de Jésus,
le rayonnement de la lumière qui procède de lui, le large et

magnifique épanouissement de la vie divine qu'il a apportée à

l'humanité. A cet égard, la littérature du Nouveau Testament,
en dépit de l'alliage étranger qui déjà s'y trouve mêlé, est un
fruit de l'inspiration du Christ et fait réellement partie de son

œuvre. S'interdire l'usage dogmatique des épitres ou du
quatrième évangile, c'est donc restreindre gratuitement l'action
exercée par le Christ historique et porter atteinte non pas
seulement à la théologie du Nouveau Testament, mais au contenu
divin de la révélation évangélique. Une mutilation pareille
équivaudrait à la banqueroute de la dogmatique protestante1.

la révélation, du Dieu, dont l'amour est sainteté et dont la sainteté est

amour, que Jésus-Christ a donnée au monde et à laquelle rend témoignage

le Saint-Esprit. » (Revue chrétienne, 1892, 1,181-182.) — J'ai essayé

d'appliquer cette méthode organique de l'argumentation scripturaire à
une doctrine qui ne peut s'appuyer sur aucun texte du Nouveau Testament,

mais dont la légitimité ressort de l'ensemble du témoignage
religieux des auteurs sacrés : Réflexions sur le baptême des enfants, Paris et
Lausanne, 1892.

1 C'est ici le lieu de rappeler une observation de Luther : « Du sollst
den Irrthum weit von dir thun, dass du meinst, du hörest nicht das
Evangelium, wenn du die Epistel St. Pauli hörest, oder St. Petrus... Ja, ich
thar sagen, dass in St. Pauli Episteln das Evangelium klarer und
lichter ist, denn in den vier Evangelisten; denn die vier Evangelisten
haben Christi Leben und Wort beschrieben, welche doch nicht verstanden
sind bis nach der Zukunft des Geistes, der ihn verklaget, wie er selbst
sagt. Aber St. Paulus schreibet nichts von dem Lehen Christi, drückt
aber klar aiis, warumb er kommen sei, und wie man sein brauchen soll. »

(Ed. d'Erlangen, œuvres allemandes, VII2, 155.)— Voy. aussi sur la
question soulevée plus haut, la suggestive conférence de M. Kehler,



222 P. LOBSTEIN

Pour atteindre et pour exprimer d'une manière fidèle et complète

l'expérience religieuse faite dans la conscience de Jésus,
il ne faut pas seulement en suivre le prolongement dans l'âge
apostolique, il convient d'y ajouter l'étude de la révélation
préparatoire dont l'Ancien Testament est le document1. La
compréhension approfondie et exacte des notions religieuses
du Nouveau Testament n'est possible qu'à la condition d'un
recours incessant aux principes essentiels de la religion d'Israël

; il est indispensable de saisir les données scripturaires du
Nouveau Testament dans leur rapport organique avec la religion
de l'ancienne alliance et avec celle du judaïsme contemporain2.
Sans doute la piété respectueuse du Fils de l'homme à l'égard
du passé d'Israël s'alliait toujours à une souveraine indépendance,

mais la parole adressée par le Christ johannique à la
Samaritaine3 est l'expression authentique de la pensée de Jésus,
telle qu'elle se dégage du témoignage des Synoptiques. Aussi la

dogmatique chrétienne ne peut-elle que saluer avec reconnaissance

la tentative des jeunes théologiens qui « cherchent à rattacher

l'enseignement de Jésus au développement religieux qui
l'avait précédé, » et qui nous rappellent que le Maître, « aussi

Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche, biblische Christus,
Leipzig 1892. Comp, enfin Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung

und Versöhnung, II3 (1889), p. 13 et suiv.; Röhricht, Ueber theologische

Methode. Ein Wort zur Verständigung über das Wesen des Christen

thu ms, Hamburg 1896.
1 Ou sait que Schleiermacher a systématiquement méconnu la solidarité

qui règne entre l'Ancien et le Nouveau Testament. (Der christliche
Glaube, §§ 12, 132.) Cette lacune a été heureusement comblée par une
série de théologiens modernes, en particulier par Ritschl. Voy. Die
Entstehung der altkatholischen Kirche, 18572, p. 282 et suiv.; Theol. Studien

und Kritiken, 1860, p. 587-591 ; Die christliche Lehre von der Rechtfertigung
und Versöhnung, tome II (18893), p. 14 et suiv.

2 Le recours constant aux données de la théologie juive soit pour
mettre en évidence l'originalité du principe chrétien, soit pour marquer
la parenté et la filiation des notions juives et chrétiennes constitue
l'une des grandes et précieuses originalités du savant et pénétrant
ouvrage de M. Holtzmann. Lehrbuch der neutestamentlichen Theologie, 2 vol.

Freiburg i. B. u. Leipzig, 1896.
3 Jean IV, 22 : 'H coT-nçia en tûv 'Iovôaiov iarlv.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 223

bien que les autres homines de sa génération, apprit à lire l'Ancien

Testament à travers les idées d'une théologie qui en diffère
très sensiblement. En nous astreignant consciencieusement à

cette étude comparative, nous verrons un Christ plus concret,
plus vraiment humain, nous apparaître dans un cadre qui fera
mieux ressortir son incomparable grandeur, tout en constatant
une fois de plus que rien dans le cours de l'histoire ne surgit
absolument ex abrupto et sans y être préparé1. »

Telles sont quelques-unes des applications que réclame la
méthode de la dogmatique protestante. Historique dans son

principe et dans ses conséquences, cette méthode peut aussi

être appelée psychologique et expérimentale, non pas dans le

sens purement subjectif et individuel représenté par
Schleiermacher2, mais dans une acception plus large et plus solide.

L'expérience que le dogmaticien aspire à démêler età traduire,
c'est l'expérience collective de la communauté chrétienne,
expérience dont la conscience de Jésus est à la fois la source,
la matière et la norme.

On voit maintenant dans quel sens nous soutenons que la

dogmatique protestante a pour mission d'exprimer scientifiquement

les expériences accessibles à la conscience protestante.
Sans doute les affirmations dogmatiques de l'Eglise évangélique
dépassent, en étendue et en profondeur, le contenu de la

conscience individuelle de chacun de ses membres; mais il faut

que chaque protestant soit à même de faire la contre-épreuve
1 M. Ehrhardt, La récente controverse sur l'eschatologie de Jésus en

Allemagne. (Revue de théologie et de philosophie 1895, p. 455.)
2 Voy. plus haut, chapitre quatrième, § II. Sans doute toute exposition

féconde et vivante de la dogmatique protestante prend nécessairement

une couleur personnelle et doit être marquée du sceau de l'individualité
du dogmaticien; mais ce caractère individuel est parfaitement conci-
liable avec l'universalité qui constitue l'attribut essentiel de la vérité
chrétienne et qui sera précisément mise en évidence par une théologie à

la fois religieuse et indépendante. Voy. Schleiermacher, Kurze Darstellung

des theologischen Studiums, §§ 203-209; Der christliche Glaube, § 25;

M. F. Nitzsch, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, p. 11-12; M. H. Schultz,
Grundriss der evangelischen Dogmatik, §§ 5-6; M. Bovon, Dogmatique
chrétienne, 1, 101-107.



224 P. LOBSTEIN

expérimentale du fait religieux dont la théologie a établi la
formule scientifique. Une doctrine dont nous ne pouvons pas
expérimenter personnellement le contenu religieux n'aurait
pas droit de cité dans le système de la dogmatique protestante *.

Si l'on nous objecte que ce principe pourrait mener bien loin2,
nous n'y contredisons point; loin de là, nous pensons en effet

que ce principe conduit nécessairement à la dissolution de la

scolastique orthodoxe sous toutes ses formes. Mais cette dissolution

sera un enrichissement si elle entraîne la réorganisation
de la dogmatique protestante suivant la norme évangélique et
d'après la méthode que nous avons essayé de déterminer et de

défendre3.

1 « Toute doctrine est une forme dont la valeur réelle dépend uniquement
du contenu expérimental qu'elle renferme. Une doctrine sans contenu

expérimental est vide; avec ce contenu elle est pleine, au contraire, et
féconde... La pensée n'est que la vie consciente. Si nous n'avions
aucune relation d'aucun genre, ni avec le monde ni avec Dieu, notre pensée

n'aurait point d'objet, point de contenu, et sans doute n'existerait
même pas. L'expérience de la vie fait la matière de nos réflexions, de

la philosophie et de la théologie. Voilà dans quel sens psychologique
j'affirme que la vie précède logiquement la pensée; traduisez : la pensée est
une forme idéelle dont la vie est le seul contenu positif. Chez le Christ,
les prophètes et les apôtres, c'est toujours l'expérience intérieure qui
donne aux pensées et aux paroles leur réalité substantielle. Une chose

que personne au monde n'aurait jamais expérimentée en quelque façon
et mesure, n'existerait pas pour l'esprit humain. Voilà le principe qu'on
peut contester, mais qu'il faut d'abord bien entendre. C'est le principe
d'une théorie de la connaissance.» (M. A. Sabatier, Le christianisme au
XIXe siècle, XXI* année, N° 6 [11 février 1892].— Voyez l'ouvrage souvent
mentionné de M. Sabatier, Essai d'une théorie critique de la connaissance

religieuse, 1893.)
3 M. Doumergue, dans le numéro du Christianisme que nous venons de

citer, demande à M. Sabatier : « Ai-je expérimenté la préexistence du
Christ? cette doctrine est-elle vide? Ai-je expérimenté la création?
cette doctrine est-elle vide Ou bien suffit-il d'expérimenter les

conséquences d'une doctrine ?» — CI. M. Bœgner, Quelques réflexions sur Tauto-

ritê en matière de foi (Revue chrétienne, 1892, II, p. 26); M. Cordey, La
foi à la préexistence de Jésus-Christ et son importance pour la piété
chrétienne, Paris 1893, p. 41. — Nous essayerons de répondre, dans le dernier
chapitre du présent essai, à quelques-unes des questions posées ici par
nos critiques.

3 « Si la religion est une vie, rien ne peut entrer dans la religion, rien



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 225

III

Ainsi comprise, la dogmatique protestante a besoin du
concours d'une série de sciences auxiliaires sans lesquelles le
dogmaticien ne saurait remplir la tâche qui lui incombe '.

Essayons d'indiquer rapidement les disciplines dont la
collaboration est indispensable à la dogmatique. Pour marquer le
rôle de chacune d'elles, nous partirons d'abord des faits qui
ne donnent lieu à aucune contestation, et nous terminerons
notre revue sommaire par l'examen des points sur lesquels
l'accord entre les théologiens est moins général.

Des développements qui précèdent il est facile de conclure

que les études bibliques, en particulier les disciplines que l'on
désigne du nom assez malheureux de Théologie de l'Ancien et
du Nouveau Testament, acquièrent pour le dogmaticien une
importance souveraine. Il est permis d'affirmer que notre
conception de la dogmatique protestante confère à la théologie
biblique une dignité et une valeur qu'elle n'a jamais eues ni dans

les écoles de l'orthodoxie confessionnelle, ni dans les cercles
de la théologie du Réveil. Le procédé que pratiquaient les uns
et les autres était aussi élémentaire que superficiel. Considérant
la Bible comme un recueil d'oracles surnaturels, exploitant
l'Ecriture comme un code infaillible, ils se bornaient à ramasser

indifféremment dans toutes les parties du canon biblique

n'appartient à la religion qui ne puisse être vécu et qui ne concoure à
la vie.... Si tout ce qui appartient à la religion doit pouvoir être vécu,
nulle conception des choses divines qui s'adresse à la seule intelligence,
a plus forte raison nulle formule enveloppant un problème qui ne touche

que l'intelligence, ne saurait faire corps avec la foi, que le respect de

cette indéniable vérité tendrait grandement a simplifier.» (Ch. Secrétan,
Repue chrétienne, 1893, tome II, p. 6.)

1 C'est à la dogmatique en première ligne qu'on pourrait appliquer
les observations d'E. Scherer sur la théologie en général : « La théologie
que l'on regarde volontiers comme la plus étroite et la plus stérile des

sciences, en est au contraire la plus étendue et la plus féconde. Elle
confine à toutes les études et touche à toutes les questions. Elle initie
l'esprit à des recherches qui ne se font ailleurs ni si naturellement ni si

complètement. » (Mélanges de critique religieuse, Paris 1860, p. 522.) —
Biedermann, Christliche Dogmatik, Band Is, 1884, § 6 (p. 37-42).

THÉOL. ET PHIL. 1896 15



226 P. LOBSTEIN

des citations isolées et des textes servant de dicta probantia ou
d'instruments de polémique confessionnelle. La théorie de

l'inspiration verbale promenait son niveau sur toutes les pages,
sur tous les mots de la Bible, étouffant le sens historique sous le

poids de la scolastique traditionnelle, anéantissant le caractère

personnel des individualités, effaçant les différences des temps
et des lieux. On ne doutait ni de l'unité doctrinale de tous les

livres bibliques, ni de l'identité entre les enseignements
scripturaires et la dogmatique officielle. La théologie biblique n'avait

pas pris conscience d'elle-même, elle ne s'était pas constituée
d'une manière indépendante, c'est à peine si l'inspiration
religieuse de l'âge héroïque de la Réforme préparait de loin son
avènement et son émancipation. Le problème des rapports
entre la théologie biblique et la science dogmatique n'était
point posé, il n'existait même pas.

Combien la situation du théologien a changé depuis la formation

et le vigoureux développement des disciplines qui, s'af-
franchissant du joug des préventions dogmatiques et des

préoccupations polémiques, appliquent aux livres saints une
méthode sévèrement historique et exposent objectivement les
idées religieuses et morales qui ont rencontré leur expression

dans l'Ancien et le Nouveau Testament Désormais il ne
saurait plus être question de ranger sous les rubriques de la

dogmatique officielle une série plus ou moins considérable de

textes de toute origine et de toute valeur. Nous avons essayé
de montrer à quelles opérations délicates et difficiles l'intelligence

historique des Ecritures convie et oblige les dogmaticiens :

nous avons par là même indiqué déjà les rapports qui régnent
entre la théologie biblique et la théologie systématique 1.

La théologie biblique est une science historique2; elle a pour
tâche d'exposer, dans leur genèse et dans leur enchaînement

1 Reuss, Histoire de la théologie chrétienne au siècle apostolique, tome I,
(Strasbourg et Paris 18643), p. 1-14 : La théologie scolastique et la théologie

biblique.
2 Lire la magistrale esquisse qu'a donnée M. Holtzmann du développement

de la Théologie du Nouveau Testament, Lehrbuch der neutestament-
lichen Theologie, Freiburg i. B. u. Leipzig 1896. Tome I, pages 1-22.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 227

organique, les idées religieuses et morales dont les livres
bibliques sont les documents multiples et variés ; partant, il lui
est interdit de confondre les époques, les lieux, les auteurs ;

elle laisse à chaque témoin religieux, à chaque type doctrinal
son individualité propre et sa physionomie originale ; elle ne
dissimule pas les nuances et les différences parfois très notables

qui distinguent les conceptions ou les groupes de conceptions
renfermés dans les livres saints; elle tient compte de l'atmosphère

ambiante, du milieu et du moment ; elle recherche le

principe générateur des enseignements religieux ou des
systèmes théologiques, elle marque les influences qui les ont
modifiés; elle détermine leurs relations, leurs affinités, leurs
divergences; elle ne s'élève à une synthèse que là où elle y
est autorisée par l'observation précise et par l'analyse exacte et

minutieuse.
C'est dire que la théologie biblique fournit à la dogmatique

protestante la matière principale de son œuvre scientifique L
Le parti que le dogmaticien est appelé à tirer des résultats acquis

par les sciences bibliques, comment il s'appuie sur la base large
et solide que lui conquiert l'intelligence historique des livres
saints et que lui assure la méthode organique de l'interprétation
scripturaire, suivant quels principes il convient de constituer
la preuve dogmatique en remontant toujours à l'expérience de

la communauté chrétienne et au témoignage religieux de Jésus-

Christ, c'est ce que nous avons essayé de montrer plus haut.
Sans doute ce travail est infiniment moins simple et moins
facile que l'accumulation de passages bibliques arrachés à leur
contenu et groupés artificiellement d'après un schéma étranger
à l'intention primitive des auteurs; mais la ruine irréparable
du système théopneustique entraîne nécessairement une
transformation radicale des rapports à établir entre la théologie
biblique et la science dogmatique : si celle-ci est tributaire de

celle-là, ce n'est qu'au prix d'une intelligence forte et profonde
du sens historique et de l'inspiration religieuse des documents

sacrés.

1 M. P. Ewald, Ueber das Verhältniss der systematischen Theologie zur
Schriftwissenschaft, Leipzig 1895.



228 P. LOBSTEIN

Délivrée de la tyrannie de la scolastique traditionnelle, comprise

dans son rôle de science strictement historique, la théologie

biblique rend à la dogmatique protestante des services
dont il est impossible de s'exagérer la valeur et la portée. Il
n'y a pas de présomption à soutenir que les dogmaticiens
commencent à peine à s'engager dans cette voie et à orienter leurs
travaux dans le sens que leur marque cette conception
nouvelle des sciences bibliques.

Cependant la compréhension fidèle et indépendante du
christianisme primitif a besoin d'un complément indispensable. S'il
est établi que la théologie biblique n'est que le premier chapitre,
chapitre fondamental, il est vrai, et dominateur de l'histoire de

la pensée chrétienne, il n'est pas douteux que l'éclosion du

principe évangélique et ses premières manifestations dans le
monde juif et hellénique ne sauraient être isolées de son
évolution et de ses vicissitudes à travers les âges. Le dogmaticien
ne peut faire un pas sans la connaissance et l'étude de l'histoire

des dogmes1.
Les temps ne sont plus où l'on réduisait l'histoire des dogmes

à une revue d'opinions plus ou moins obscures et bizarres,
véritable herbier rempli de plantes rares et exotiques, il est vrai,
mais toutes mortes et desséchées. Entre les mains des Baur, des

Thomasius et des Ritschl, desNitzsch et des Harnack, l'histoire
des dogmes a cessé d'être un simple répertoire de formules,
un musée d'antiquités dogmatiques; elle est même plus qu'un
simple témoin, elle est un juge qui, en répandant sa lumière
sur le passé, éclaire le présent et projette souvent ses clartés
prophétiques sur l'avenir. Appliquée aux éléments erronés qui
se sont mêlés à la vérité chrétienne dans le cours des siècles,
elle est un agent de dissolution aussi puissant que salutaire;

1 « Entre la Bible, source unique de la vérité religieuse, et notre
dogmatique, exposé scientifique de cette vérité, se place un fait immense
dont nous ne pouvons nous dispenser de tenir compte, savoir l'Eglise
chrétienne, qui sera toujours pour nous non une autorité, mais une
grande lumière. » M. J. Monod, De l'objet de la dogmatique. (Revue de
Montauban, 1875-1876, p. 193.) — M. G. Krüger, Was heisst und zu
welchem Ende studiert man Dogmengeschichte Freiburg i. B. 1895.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 229

mais son enquête patiente, son analyse infatigable, son contrôle
sans cesse répété savent amener au jour les germes féconds
dont l'éclosion nous fera pénétrer plus avant dans la connaissance

et l'intelligence de la révélation évangélique. A ce titre,
aucun ouvrage, depuis la publication des travaux de Ritschl,
n'a rendu à la théologie systématique des services plus précieux
que l'Histoire des dogmes de M. Harnack; aucun n'adonné
à la pensée dogmatique une impulsion plus féconde et plus
durable : les chapitres que l'auteur a consacrés à Origene, à Athanase,

à Augustin et à Luther sont des contributions apportées
non seulement à l'histoire, mais aussi à l'étude scientifique de

la vérité chrétienne elle-même1.
Dans l'évolution dogmatique de la foi chrétienne, il est des

époques et des individualités qui nécessairement arrêteront plus
longtemps le dogmaticien protestant et fixeront de préférence
son attention et son intérêt. Il devra faire surtout une place
large et importante, je ne dis pas aux vues dogmatiques, mais

aux grandes conceptions religieuses de nos Réformateurs. Cette

distinction entre les formules de leur système théologique et la

substance de leur foi chrétienne est essentielle. Dans la plupart

1 11 faudrait mentionner aussi les monographies consacrées à quelques-
unes des doctrines capitales du système de la dogmatique chrétienne.
Les ouvrages de Baur sur la Trinité et sur la Rédemption, de Dorner
sur la personne de Christ, de Jul. Müller sur le péché, peuvent encore
être consultés avec fruit. Parfois l'étude d'un problème particulier jette
sur tout un ensemble de notions une lumière qui les fait apparaître sous

un jour nouveau. Tel est le profit que l'on recueillera d'une série d'essais

historiques de M. H. Schultz, Die Christologie des Origenes im Zusammenhange

seiner Weltanschauung (Jahrbücher für protestantische Theologie,
1875, 193-247 ; 369-424) ; Religion und Sittlichkeit in ihrem Verhältniss zu
einander (Theol. Stud, und Krit., 1883, p. 60-130) ; Eine moderne apologetische

Frage in antikem Gewände (remarquable aperçu sur Celse, Theol.
Stud, und Krit., 1884, p. 529-544); Zur Lehre vom heiligen Abendmahl,
Gotha 1886; Der sittliche Begriff des Verdienstes und seine Anwendung

auf das Verständniss des Werkes Christi. Eine dogmatische Frage vom
ethischen Gesichtspunkt aus betrachtet. (Theol. Stud. und. Krit., 1894,

p. 1-50, 245-314, 554-614.) La grande monographie christologique de

M. Schultz, Die Lehre von der Gottheit Christi, Gotha 1881, appartient à

la fois à la théologie historique et à la dogmatique chrétienne.



230 P. LOBSTEIN

des cas, il nous est impossible de conserver l'appareil formel
de leur théologie, de nous approprier leurs procédés
d'argumentation, de les suivre sur le terrain de l'exégèse ; mais le
fond sacré de leur vie même, mais la matière ardente de leurs
expériences religieuses, mais leurs inspirations et leurs intuitions,

voilà ce qu'il importe de maintenir, voilà un trésor que
tout théologien protestant doit recueillir et faire valoir avec une
pieuse fidélité et un soin jaloux. Il est possible, il est nécessaire
de rester en communion intime et vivante avec les pères
spirituels de notre Eglise, d'établir une filiation directe et constante

entre les problèmes de l'heure présente et les impérissables

principes qui ont jailli du plus profond de l'âme protestante,

de sauvegarder le contenu essentiel de la grande tradition
évangélique dont ils ont été les fondateurs et les interprètes.
Ne point tirer parti de l'étude de nos Réformateurs pour
ressaisir la racine religieuse des grandes doctrines protestantes
et même pour en rajeunir la forme surannée, rompre avec un
passé d'une inépuisable richesse, dédaigner ou ignorer
systématiquement l'héritage spirituel de nos pères selon la foi, ce

n'est pas seulement faire preuve d'un radicalisme superficiel,
c'est se priver gratuitement des leçons les plus fructueuses et

parfois même les plus nouvelles et les plus inespérées. Sur bien
des points, en effet, où il nous est impossible d'adhérer aux
solutions théologiques proposées par nos Réformateurs ou
empruntées par eux à l'Eglise romaine, on trouve dans les écrits
de Luther ou de Zwingle, de Mélanchton ou de Calvin, des

principes religieux à l'aide desquels nous pouvons combler les

lacunes et rectifier les inconséquences ou les erreurs de leur
dogmatique. Chez chacun d'eux, chez Luther surtout, il est

facile de saisir un double courant spirituel et théologique, l'un
qui procède de l'Evangile reconquis et assimilé par la foi
intérieure et personnelle, l'autre qui est dominé par les influences

et les souvenirs de la scolastique et de la tradition romaine.

Entre ces deux courants le choix qui s'impose à la dogmatique

du protestantisme contemporain ne saurait être douteux ; les

initiateurs de notre foi évangélique nous tracent eux-mêmes la



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 231

voie dans laquelle il faut s'engager sans hésitation et qu'il faut
suivre sans défaillance et sans retour L

Il ressort de nos observations sur les Réformateurs que,
dans la chaîne des sciences historiques dont la dogmatique
protestante est tributaire, la discipline qui porte le nom de

symbolique forme un anneau indispensable et occupe une place
d'une importance souveraine. De même que l'histoire des

dogmes, la symbolique a subi de nos jours une transformation
aussi heureuse que profonde, et conquis une position capitale
dans le cycle des sciences théologiques -. Son rôle ne se borne
plus à dresser le procès-verbal des ressemblances ou des

divergences dogmatiques qui régnent entre les confessions
particulières ; elle a rompu avec la méthode superficielle et
fragmentaire des loci, qui brise l'unité féconde et vivante des

organismes religieux et ne conserve, après cette mutilation,
que des membres épars et sans vie ; elle aspire aune vue
d'ensemble, elle veut saisir et exprimer l'âme inspiratrice qui a

1 J'ai essayé de montrer ailleurs comment l'application du principe
nouveau que la Réforme a remis en lumière et en vigueur a pour
conséquence nécessaire le renouvellement de la christologie traditionnelle :

la substitution du point de vue moral et religieux de l'Evangile aux
catégories physiques et métaphysiques de la spéculation hellénique est le
corollaire irréfutable des prémisses posées par la foi de nos Réformateurs.

(La christologie traditionnelle et la foi protestante, Paris 1894.)
2 Voy. surtout M. Kattenbusch, Kritische Studien zur Symbolik, Stud.

und. Krit., 1878; l'ouvrage dans lequel il a appliqué ses principes (Lehrbuch

der vergleichenden Confessionskunde, 1892) ne traite jusqu'ici que des

Prolégomènes et de l'Eglise catholique grecque; les deux volumes
suivants seront consacrés au catholicisme romain et au protestantisme. Il
ne saurait s'agir, dans cette Introduction à la dogmatique protestante,
d'étudier avec détail la base commune et les divergences confessionnelles
des Eglises luthériennes et réformées. Sur la question de principe, voir
surtout Schleiermacher. Der christliche Glaube, % 24, Zusatz. Il nous semble

qu'il a tracé avec bonheur les limites de la dogmatique protestante, en
lui imposant la tâche d'exprimer scientifiquement la foi religieuse
commune aux deux grandes fractions de l'Eglise évangélique, appelées à se

compléter, a se fortifier, à s'enrichir mutuellement. Comparez aussi
Al. Schweizer, ouvr. cit. § 2-10. (Das Zusammengehören der lutherischen
und der reformirten Confession.)



232 P. LOBSTEIN

donné naissance aux Eglises et qui se traduit dans les rites du

culte et dans le mécanisme de la constitution, non moins que
dans les décisions doctrinales. Cette conception, à la fois plus
large et plus profonde de la symbolique traditionnelle, est

singulièrement propre à éclairer et à vivifier les recherches du

dogmaticien. Ce que nous avons dit plus haut1 des confessions
de foi et du parti que le dogmaticien est appelé à tirer des

documents primitifs et authentiques des différentes Eglises
chrétiennes, trouvera son application et sa confirmation dans l'usage

que fera le théologien de la symbolique et dans les services

qu'elle ne saurait manquer de lui rendre. Ces services grandiront

et gagneront en étendue et en profondeur dans la mesure
où le dogmaticien, en interprétant les textes des symboles,
saura creuser au delà des formules thêologiques pour atteindre
jusqu'aux expériences originales et aux affirmations immédiates
de la conscience protestante, renouvelée et éclairée par l'Evangile

2.

Ce travail de critique historique et d'analyse psychologique
et religieuse ne saurait se borner aux symboles officiels de

l'Eglise protestante et des confessions voisines ou rivales. Il faut

qu'il s'étende au delà et qu'il porte sur tout le développement
de la dogmatique luthérienne et réformée3. L'étude de l'his-

1 Voy. chap, cinquième, § 1.
2 Cette manière de comprendre et d'exploiter les confessions de foi

n'est possible qu'à celui qui prend vis-à-vis d'elles la position à la fois
respectueuse et indépendante que nous avons essayé de caractériser plus
haut. Voyez, outre les études et ouvrages déjà cités, les articles lumineux

et richement documentés de M. Holtzmann : Bekenntnissmässigkeit
und Lehrfreiheit in der evangelisch-protestantischen Kirche. (Protestantische

Kirchenzeitung, 1892, num. 45-48.)
3 En pratiquant cette méthode avec indépendance et avec piété, on ne

fera qu'appliquer le programme tracé par M. Sabatier à la fin de sa
belle leçon sur La vie intime des dogmes : « La critique dogmatique ne
vise pas à détruire le dogme, mais à dégager des formes vieillies le principe

vivant qui y est enfermé et à lui préparer des formes nouvelles en
harmonie avec la culture moderne. Elle n'a pas à formuler des dogmes,
c'est l'affaire et le droit de l'Eglise ; mais elle s'efforce de rendre facile et

sans danger le passage toujours critique des idées anciennes aux idées
nouvelles... Le seul moyen de faire la critique positive du dogme, c'est de



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 233

toire de la théologie est le complément nécessaire de l'étude
de l'histoire des dogmes et de la symbolique. Le confessionalisme

évangélique a atteint son apogée dans les systèmes
élaborés par les docteurs orthodoxes du XVIIe siècle, dont les

distinctions subtiles, la terminologie rébarbative et les
incessantes polémiques dissimulent trop souvent la virtuosité
dialectique et la valeur religieuse. Le dogmaticien de nos jours
aurait donc tort s'il n'accordait aux majestueux in-folios de

nos pères qu'un sourire de pitié ou de dédain ; quelques-uns
des théologiens les plus éminents de notre siècle ont confessé

qu'à l'école de ces vieux maîtres leur pensée s'est assouplie,
fortifiée, enrichie : il nous suffira de nous inspirer de leur
exemple pour recueillir de la fréquentation de ces orthodoxes
si décriés un profit sérieux que ne soupçonnent pas les ignorants

et les orgueilleux. Car enfin, si le système dogmatique
de nos scolastiques protestants croule de toutes parts, si leurs

arguments philosophiques sont usés, si leurs formules scientifiques

nous paraissent souvent inintelligibles, si leur exégèse

nous fait presque toujours tressauter ou sourire, il n'en est pas
moins vrai qu'au fond de cette dogmatique dont la critique
sacrée, l'histoire des dogmes et la psychologie religieuse ont
fait justice, il se cache maintes fois une vérité précieuse, une
expérience chrétienne, une intuition délicate et profonde, un
sentiment vif et juste des réalités spirituelles, une affirmation
vigoureuse et légitime de la piété évangélique. Dégager des

scories d'une scolastique barbare l'or pur de la vie religieuse,
faire le départ entre l'appareil théologique des temps passés

et la vérité chrétienne qui survit à toutes les théologies, laisser
tomber la formule inacceptable à la pensée et à la conscience

moderne, mais sauvegarder l'intérêt religieux auquel la
conscience et la pensée d'aujourd'hui doivent rendre hommage,
telle est la leçon que donnent au dogmaticien, non seulement

l'histoire des dogmes et la symbolique, mais même l'étude en

l'accomplir non en vertu d'un critère externe ou profane, mais en vertu
du principe religieux du dogme et dans l'intérêt de ce principe lui-
même. » (Pag. 24-25.)



234 P. LOBSTEIN

apparence ingrate etfastidieusedesepigones.de la Réformation

*.

Est-il besoin d'ajouter que ce qui a été dit de la scolastique
protestante s'applique, dans une plus large mesure encore, à

l'évolution de la théologie postérieure? La connaissance approfondie

et l'étude indépendante des systèmes dogmatiques des

derniers siècles, en particulier l'intelligence du mouvement
théologique issu de la grande révolution opérée par Schleiermacher,

est la condition indispensable de tout progrès de la
science dogmatique. Nous avons été si souvent obligé de nous
reporter aux principes établis par le grand initiateur de la théologie

moderne, son nom s'est tant de fois rencontré dans le

cours de nos recherches, qu'il nous semble inutile d'insister
plus longtemps sur un point dont l'évidence ne sera révoquée
en doute par personne.

Les considérations précédentes peuvent servir à marquer la

place qu'il convient d'assigner à la dogmatique protestante
dans l'organisme des disciplines théologiques. Les sciences

bibliques et historiques forment la base d'opération nécessaire
du dogmaticien ; l'existence même de la science dogmatique
suppose et implique le libre développement de ces disciplines
dont chacune est indispensable au fonctionnement normal de la

théologie systématique2. Si la foi des chrétiens d'aujourd'hui
est, dans un certain sens, fille de la foi des chrétiens d'hier, si

1 Dans une étude que m'a suggérée la publication de la dogmatique
de Gretillat, je me suis appliqué à montrer le profit qu'on peut recueillir
de l'interprétation historique et de l'analyse psychologique et religieuse
de la scolastique protestante. J'ai choisi à dessein une doctrine qui paraît
à première vue dénuée d'importance et d'intérêt, la notion du status
integritatis : expliquée dans sa portée véritable et dans sa signification
intime, cette notion jette une vive lumière sur le caractère religieux et
moral du protestantisme et du catholicisme. Voy. Un problème de
l'ancienne théologie. (Revue de théologie et de philosophie, année 1890, p. 31-

48.) — Comp, aussi M. Sabatier, Revue chrétienne, 1882, p. 651 et suiv.
2 Voy. M. Jean Monod, étude citée, p. 200; M. E. Martin qui place la

dogmatique dans la théorie de l'éducation chrétienne et non dans le
système théologique proprement dit, lui donne aussi pour base première les

disciplines bibliques et historiques. (Introduction à la théologie protestante,
Genève et Paris, 1883, p. 59, 83,183, 21 i.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 235

pour la saisir dans tout son développement, il faut remonter
jusqu'à son principe et à sa source, la personne et l'œuvre de

Jésus-Christ, il s'ensuit que la dogmatique et la moralel ne

pourront faire une œuvre utile et féconde qu'en s'appuyant
invariablement sur le seul fondement solide de la théologie
historique qui, prise dans son acception la plus large, comprend
aussi l'exégèse et la théologie biblique. Tel est le groupement
proposé dans la plupart des encyclopédies des sciences
théologiques. La tentative de quelques théologiens contemporains2
qui voudraient faire de la dogmatique le point de départ ou le
fondement de la théologie tout entière, procède d'un sentiment
fort juste, mais ces auteurs se trompent en tirant de
prémisses incontestables des conséquences plus spécieuses que
solides. Il est certain que la foi chrétienne est la racine et la raison
d'être de la théologie chrétienne, mais il ne s'ensuit nullement
qu'il faille, en tout premier lieu, exprimer scientifiquement la
foi et la traduire sous la forme du dogme. Ce que présuppose
la théologie, c'est la foi, mais non l'exposition systématique de

la foi ; la foi évangélique, âme inspiratrice de la théologie
protestante, matière et substance du dogme protestant, ne peut
prendre corps dans une doctrine et être formulée scientifiquement

qu'à la suite d'un long développement historique. Cela

est si vrai que ceux-là même qui voudraient placer la dogmatique

« au centre initial de la théologie chrétienne3 » ne pour-

1 II sera question plus loin du rapport de ces deux disciplines théologiques.

2 M. Emery, Religion et théologie (Revue de théologie et de philosophie,
1890, p. 547-549.)—M. Vaucher fait commencer l'étude de la théologie
par l'exposition de la foi de l'Eglise, ou symbolique ecclésiastique. « On

aura ainsi une base solide de laquelle on pourra partir, sans avoir à

craindre de se mettre en route, comme il arrive souvent à ceux qui
veulent s'élever du néant à la connaissance. » (Essai de méthodologie
des sciences théologiques, Paris 1878, p. 45,) La division proposée par
M. F. Godet. Revue chrétienne, 1863 (théologie spéculative, ou connaissance

du fait du salut, et théologie pratique, ou théorie de l'art de

sauver) nous semble également malheureuse dans la pensée et dans

l'expression.
3 M. Emery, étude citée, p. 548.



236 P. LOBSTEIN

raient, dans la pratique, constituer le système doctrinal de la
foi sans la collaboration constante de l'exégèse, de la théologie
biblique, de l'histoire des dogmes et de la symbolique. S'il en
est ainsi, n'est-il pas plus naturel et plus conséquent de s'en
tenir à la division reçue et de faire de la théologie systématique

le centre de l'organisme des disciplines théologiquesi
Sur toutes les questions de méthodologie et d'encyclopédie que

nous avons effleurées jusqu'ici, l'accord se fera sans doute assez

facilement ; quelques-uns de ces problèmes concernent plutôt
les expressions que le fond des choses, et peut-être l'entente
s'établirait-elle plus vite si l'on s'appliquait, de part et d'autre,
à définir nettement les éléments de la discussion et si l'on
adoptait une terminologie identique. Personne non plus ne
fera de difficultés à admettre que la théologie pratique forme
le couronnement de l'édifice des sciences théologiques ;

personne ne contestera les services essentiels qu'une dogmatique
bien conduite rend au prédicateur, au catéchiste, au pasteur2.
D'autre part, la théologie pratique sert de contrôle et de

contre-épreuve à la science dogmatique. Qu'est-ce, en effet,
qu'une dogmatique qui n'aboutirait pas, en définitive, au
service et à l'édification de l'Eglise? Quelle serait la valeur,
quelle serait la sanction d'une doctrine qui se maintiendrait
dans les sphères inaccessibles de la pure abstraction, qui

1 Telle est la solution de Hasenbach dans un ouvrage depuis
longtemps classique : Encyclopädie und Methodologie der theologischen
Wissenschaften, 12" édition (1889), revue par M. Reischle ; bien que le groupement

proposé par M. Heinrici, Theologische Encyclopädie, 1893, diffère, au
point de vue formel, de celui de Hagenbach, les deux auteurs s'accordent
sur le point particulier qui nous occupe : ils donnent la priorité à la
théologie biblique et historique sur la théologie systématique. Comp,
aussi M. E. Nitzsch, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, 1892, p. 14-15.

2 Voy. plus haut, p. 41-43.— Cf. M. Bornemann, Die Unzulänglichkeit des

theologischen Studiums, 1886, p. 79. On trouvera des indications précieuses
dans les articles do M. Bassermann, Das christologische Dogma in seiner

praktischen Verkündigung (Zeitschrift für praktische Theologie, 1894,

cahiers 1 et II). — En dépit de l'intellectualisme de leur scolastique
orthodoxe, nos anciens théologiens avaient le sentiment incompressible
du but pratique de la théologie chrétienne qu'ils définissaient pour cette
raison du nom de Habitus practicus.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 237

s'isolerait de tous les intérêts pratiques de la communauté
chrétienne, qui renoncerait à l'ambition de servir à la fois d'expression

à la piété des fidèles et d'aiguillon à la pensée des théologiens

« Vous les reconnaîtrez à leurs fruits ; » l'efficacité
pratique, la fécondité religieuse, la richesse des applications
spirituelles et vivantes, telle est, pour l'Eglise, la pierre de

touche de chaque doctrine théologique, telle est l'instance
souveraine à laquelle le dogme évangélique ne saurait se

soustraire, là réside le nœud vital du rapport indissoluble qui unit
la dogmatique protestante à la théologie pratique.

Nous avons parlé à plusieurs reprises de la théologie
systématique. Nous désignons de ce nom, avec la plupart des

encyclopédistes, la dogmatique protestante dans ses rapports avec

l'éthique chrétienne. Précisons sommairement ces rapports et

essayons d'en déterminer les caractères.
La solution du problème des rapports entre la dogmatique

et l'éthique est solidaire de l'idée qu'on se fait des rapports
entre la religion et la morale chrétienne. L'union indissoluble
qui, dans le christianisme, règne entre la religion et la morale

s'exprime et se révèle dans le rapport intime qui existe entre
la dogmatique et l'éthique. En effet, la dogmatique est l'exposition

systématique de la foi chrétienne dans son état de dépendance

vis-à-vis de Dieu : elle répond au point de vue religieux.
L'éthique chrétienne est l'exposition de la foi chrétienne dans

son état d'activité vis-à-vis du monde et du prochain : elle

répond au point de vue moral. La première de ces disciplines
voit dans la conscience chrétienne le produit et l'objet de la

grâce divine ; la seconde envisage la conscience chrétienne
comme l'agent et le sujet d'une vie nouvelle. L'une et l'autre
portent sur une matière identique, mais ils la considèrent et
l'étudient sous un angle différent. Ainsi s'explique l'union qui,
pendant longtemps, a pu régner entre elles, ainsi se justifie la
bifurcation qui aujourd'hui les sépare. Le commentaire explicatif

et la preuve de notre formule sont fournis par l'histoire
de nos deux disciplines qui, de Calixte à Schleiermacher, et de

Schleiermacher à Hofmann ou à Ritschl, permet de constater
un consensus toujours plus large et une apologie souvent frap-



238 P. LOBSTEIN

pante de la solution que nous ne pouvons qu'indiquer ici1.
S'il est permis de supposer que la question purement

formelle du groupement des sciences théologiques ne donnera
pas lieu à des contestations fort vives, il n'en est pas de même
d'un problème que j'ai réservé à dessein, parce que les controverses

de l'heure présente s'y portent avec ardeur et qu'il a
donné lieu à de fâcheux malentendus.

Que faut-il penser des rapports entre la dogmatique et la
philosophie? Faut-il faire à celle-ci une part dans l'élaboration
de celle-là Le dogmaticien peut-il se passer de l'appui des
sciences philosophiques, ou a-t-il besoin de leur concours et
de leurs lumières

Serrons la question de près et reportons-nous à notre point
de départ et à notre définition première.

La dogmatique protestante est l'exposition scientifique de la
foi protestante; or l'Evangile est tout ensemble la source et la
norme de cette foi ; en conséquence, la dogmatique ne saurait
puiser son contenu et trouver sa loi en dehors de la révélation
chrétienne se légitimant à la conscience du croyant. En d'autres

termes, aucune philosophie rationnelle, aucune métaphy-

1 Cauxte, Epitomes Theologiae moralis pars prima, 1634, p. 1-13 : De fine
theologiae moralis. De subjecto theologiae moralis. — Budd^us, Institu-
tiones theologiae moralis, 1711, Prolegomena, § 1-5,12-14,36-37.— Schleiermacher,

Die christliche Sitte nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche
im Zusammenhang dargestellt, herausgegeben von Jonas, Berlin 1843, p. 12-

24; comp, les deux autres ouvrages du même auteur, Kurze Darstellung
des theologischen Studiums, 18302, § 223-231; Der christliche Glaube, § 26.—

K. J. Nitzsch, System der christlichen Lehre, 18519, p. 4.— Harless, Christliche

Ethik, 18758, p. 3. — Hopmann, Theologische Ethik, Nördlingen 1878,

p. 12-24. — Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und
Versöhnung, tome III (18883), p. 14 — M. H. Schultz, Grundriss der evangelischen

Dogmatik, 1890, § 1, 3 (p. 1); Grundriss der evangelischen Ethik,
1891, § 1, 3 (p. 1). — A. Dorner, Ueber das Verhältniss der Dogmatik und
Ethik in der Theologie. (Jahrb. für prot. Theologie, 1889, p. 481-552.) — On

lira avec intérêt et avec fruit les judicieuses observations de M. Wendt

qui insiste sur la synthèse organique de l'éthique et de la dogmatique,
tout en demandant une étude indépendante et spéciale des problèmes de

la morale individuelle et de la morale sociale, Die Aufgabe der systematischen

Theologie, Göttingen, 1894, p. 12-24.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 239

sique humaine, aucune science dite profane n'est qualifiée pour
fournir au dogmaticien protestant la substance de sa doctrine;
cette substance lui est donnée par sa foi formée à l'école du
Christ et sous l'action primordiale et continue de l'Evangile. Il
faut que la matière religieuse, dont la dogmatique cherche la

formule, procède de la religion chrétienne saisie dans sa
pureté, c'est-à-dire dans son principe qui est la conscience
religieuse de Jésus de Nazareth. Le christianisme étant une vie

qui s'est incarnée dans une personne et réalisée dans une
histoire, aucun système de philosophie ne suppléera jamais aux
faits constitutifs de la religion chrétienne qui sont les faits
générateurs de la foi chrétienne. L'expérience religieuse,
déterminée par l'Evangile, est une expérience sui generis, inaccessible

aux facultés naturelles et produite par un facteur divin
d'un autre ordre que les connaissances théoriques qui relèvent
de la philosophie. Or, la dogmatique protestante se place sur
le terrain de la foi, elle est conçue et construite au point de

vue de la communion des fidèles, elle est l'organisme scientifique

de l'expérience de l'Eglise ; elle suppose et implique le
fait d'une vie intérieure dont l'origine est une nouvelle
naissance, dont le type est réalisé en Jésus-Christ, dont la fin est
le royaume de Dieu. Il s'ensuit que la science dogmatique,
fidèle à l'inspiration maîtresse de l'Evangile, est obligée, par
son principe même, de demander son point de départ, son
centre de gravité et sa sanction suprême à une autorité
inabordable à la science, inabordable à la philosophie de n'importe

quelle école.
Voilà dans quel sens il convient d'éliminer la métaphysique

de la constitution de la dogmatique protestante. Cette élimination

porle sur le contenu et le fond même de la doctrine
évangélique ; elle est le corollaire logique et l'application rigoureuse
de la déclaration d'indépendance de la piété chrétienne et de

la foi protestante ; elle entend soustraire les réalités spirituelles
de l'Evangile et de la foi à la compétence de la raispn naturelle
et à la juridiction de la philosophie humaine L

1 Cf. M. Lichtenberger, Des éléments constitutifs de la science dogmatique,



240 P. LOBSTEIN

Ainsi compris, le principe que nous énonçons n'est que la

traduction scientifique de la pensée de Jésus et de son plus
grand apôtre : « Je te bénis, ô Père, ô Seigneur du ciel et de la

terre, de ce que tu as caché ces choses à des sages et à des

savants, et de ce que tu les a révélées à de petits enfants. Oui,

Père, je te bénis de ce que tel a été ton bon plaisir. » (Mat. 11,

25-26.) « L'homme qui n'a que ses facultés naturelles (l'homme
psychique) n'accepte pas les choses de l'Esprit de Dieu. Il
les taxe de folie, il ne peut les connaître, parce qu'elles
demandent à être jugées spirituellement. L'homme spirituel, au

contraire, juge de tout et n'est jugé par personne. » (1 Cor. 2,

14, 15). Est-il nécessaire de montrer que ce qu'on pourrait
appeler le programme religieux de la Réforme répond fidèlement

aux paroles du Christ et de son disciple? En déclarant que la

théologie ne doit puiser la matière de la connaissance que dans

l'Evangile, nos Réformateurs n'entendaient pas seulement
délivrer l'Eglise et son enseignement de la tyrannie de la tradition

catholique, ils voulaient aussi l'affranchir du joug pesant

ou de l'appui douteux de toute spéculation étrangère et de

toute métaphysique d'emprunt. Bien qu'ils n'aient pas
consommé cet affranchissement d'une manière définitive et radicale,

ils en ont posé le principe avec une clarté et une vigueur

170 : « Il y aentre la philosophie et la dogmatique le fait capital de la
régénération chrétienne, ou si l'on aime mieux, l'action réparatrice de

l'Evangile. » — « L'Eglise sera en danger aussi longtemps qu'elle n'aura
pas montré... que la foi a sa méthode propre et ses lumières spéciales... Il
est clair qu'il n'y a plus que là de chances de salut pour le christianisme
tel qu'il a été conçu jusqu'ici, pour la religion telle que les âmes la réclament

encore. » (E. Scherer, Mélanges de critique religieuse, Paris 1860,

p. 184.)— « L'Eglise, dont la raison suffisante n'est nulle part ailleurs
qu'en elle-même, possède aussi bien son principe de connaissance que le

principe de son organisation. » (M. G- Frommel, Revue de théologie et de

philosophie, 1888, p. 11.)— Une intéressante controverse a eu lieu, sur
quelques-uns des points traités plus haut, entre M. H. Bois et M. G. Frommel.

L'un et l'autre sont revenus à plusieurs reprises sur ce sujet. Voyez
M. Bois, Revue théologique de Montauban, 1888; Héllénisme et judaïsme, 1889;

Revue de Lausanne, 1890; M. Frommel, Revue de Lausanne, 1888-1890. Nous

adhérons, pour notre part, aux principes et à la plupart des conclusions
de M. Frommel.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 241

qui ne laissent rien à désirer. Ce principe, la dogmatique
protestante ne saurait l'abandonner. Schleiermacher en a tenté
l'application en revendiquant pour la conscience religieuse
« une province indépendante1, » et un nombre croissant de

théologiens se sont engagés dans la voie dont l'illustre auteur
des Discours sur la religion nous a rouvert l'accès. Dans les

pays de langue française, Vinet a inauguré, d'une manière
indépendante, une tradition qui, sur bien des points, se

rencontre avec celle dont Schleiermacher a été, en Allemagne,
l'initiateur et l'interprète le plus autorisé.

La filiation historique de ces affirmations concordantes ne
sera sans doute pas sérieusement contestée ; par contre, il est

probable qu'on ne tombera guère d'accord sur les

conséquences à tirer des faits que nous venons de rappeler. Essayons
donc de préciser les conclusions qui, si je ne me trompe, se

dégagent du développement de la théologie moderne au sein
de l'Eglise protestante.

Au fond des tentatives qui cherchent à assurer l'indépendance

de la piété chrétienne et de la foi évangélique, il y a, ne
fût-ce qu'en germe, toute une théorie de la connaissance2.

Que ceux qui ont fait de l'Evangile la source et la norme unique

de l'expérience religieuse, n'aient pas eu conscience
d'avoir énoncé un principe d'une portée philosophique, cela n'est

1 Reden über die Religion an die Gebildeten unter ihren Verächtern, 1799,

Premier discours.
2 La théorie de la connaissance de Ritschl n'a pas d'autre origine, au

moins quant à son fond essentiel. Son effort constant a été de donner à
la théologie chrétienne un contenu purement et exclusivement chrétien,
et de dégager la saine tradition évangélique de tout alliage étranger.
Sur ce point il n'a pas varié. Les oscillations et les tâtonnements de sa
pensée ne concernent que la formule explicative de cet axiome central,
qui est à la base de son système. Il n'a pas été difficile de signaler les

inconséquences et les contradictions de sa théorie, qui a essuyé le feu
d'une critique très vive et souvent très méritée. Cette critique ne lui a

pas seulement été adressée par des adversaires, elle est sortie des rangs
même de l'école de Ritschl. Voyez, en général, M. Stählin, Kant, Lotze,
A. Ritschl, 1888 ; M. Pfleiderer, Jahrbücher für protestantische Theologie,
1889, p. 161-194; M. Rub, Die Erkentnisstheorie von Lipsius verglichen mit
derjenigen Biedermann's und Ritschl's, Karlsruhe, 1893; M. Traub, Zeit-

THÉOL. ET PHIL. 1896 16



242 P. LOBSTEIN

pas douteux. Il n'en est pas moins vrai qu'en assignant aux
données de la conscience morale et religieuse une sphère
inaccessible au verdict de la raison naturelle, ils ont, implicitement
et à leur insu, jeté les fondements d'une théorie de la connaissance

religieuse. Pour dégager cette théorie qui est à la base

des jugements que nous venons de rappeler, pour l'exprimer
en formules nettes et précises, pour l'appliquer avec sûreté et

avec rigueur, il faut nécessairement que le théologien désireux
de réussir dans une pareille entreprise, soit doué d'aptitudes
spéciales et qu'il ait discipliné et exercé ces aptitudes à l'école
de la philosophie. En effet, tout théologien qui procède d'après
une théorie déterminée de la connaissance, n'a pas seulement
besoin du secours constant de la psychologie et de la logique,
il doit avoir une métaphysique. Le dogmaticien qui se flatterait
d'édifier son système en faisant abstraction de ces disciplines
philosophiques, serait victime d'une étrange illusion ; par-de-
vers lui-même, il manierait incessament ces instruments de

travail indispensables, dont ostensiblement il s'imaginerait
pouvoir se passer ; il ferait de la philosophie sans le savoir1.

schrift für Theologie und Kirche, 1894, p. 91-129. MM. Pfleiderer et Rub

se rattachent à Biedermann, M. Traub procède de l'école de Ritschl. Voy.
aussi M. Ch. Favre, La théorie de la connaissance dans son rapport â la
métaphysique et à la religion. (Revue de théologie et de philosophie, 1890,

p. 329-343,473-481); M. R. Favre, Les principes philosophiques de la théorie
de Ritschl, Vevey, 1894.

1 « Il est irréfléchi de prétendre, dit Ritschl, que j'élimine toute
métaphysique de la théologie. Si, en effet, je possède en théologie une compétence

scientifique, qu'en général on ne m'a pas contestée, je dois suivre

une théorie de la connaissance qui, dans la détermination des objets de

la connaissance, devra se régler d'après une notion précise de la chose,

qui, en d'autres termes, sera métaphysique. » (Theologie und Metaphysik,
Bonn 1887, p. 40-41.)— De son côté, M. Herrmann, dans lequel M. H. Bois

ne voit que le grand pourfendeur de la métaphysique, établit un rapport
positif entre le monde de la connaissance théorique et la sphère de la
connaissance religieuse : la neutralité de ces deux ordres de connaissances

ne porte que sur la méthode de l'une et de l'autre. Le monde de

la nature, objet de la connaissance scientifique, est subordonné à l'organisme

des fins, objet de la connaissance pratique, comme le moyen est

subordonné au but. Voy. Die Religion im Verhättniss zum Welterkennen

und zur Sittlichkeit, Halle 1879, surtout p. 354-362. Cf. aussi les déclara-



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 243

Ce n'est pas tout. Le dogmaticien qui, au nom même de l'Evan.
gilè saisi par la foi, affirme que la connaissance chrétienne est

par essence subjective et pratique, qu'elle implique la piété et
l'activité religieuse du sujet, qu'elle a pour condition une
expérience primordiale et souveraine, je veux dire le fait de la
naissance à une vie nouvelle, ce dogmaticien-là aurait beau
professer ou affecter une invincible antipathie à l'égard de toute
philosophie et de toute métaphysique ; en prenant la position
indiquée, il est lui-même bien loin de rester neutre au milieu
du conflit des doctrines philosophiques ; par son attitude positive

et critique, il se prononce résolument contre les unes, il
prend nettement parti pour les autres1. S'il ne solidarise pas
sa foi religieuse avec un système philosophique, il sait que
parmi les philosophies qui peuplent l'histoire, il y en a qui sont
incompatibles avec le principe vital du christianisme, tandis qu'il
en est d'autres qui ont avec l'Evangile de profondes affinités.
Sans entrer ici dans le détail d'une discussion complète, nous
dirons que parmi les systèmes modernes, c'est dans la
philosophie de Kant que le dogmaticien protestant trouvera, je ne
dis pas des appuis pour étayer sa foi, mais les postulats qui
répondent le mieux aux expériences constitutives de la
conscience évangélique. Par sa théorie critique de la connaissance

et par sa doctrine de la liberté morale, le philosophe de

Königsberg fournit au théologien protestant les moyens de

traduire, avec force et clarté, les vérités dont il a puisé dans

l'Evangile la matière vivante et l'inébranlable certitude2. Loin

tions de M. Herrmann sur son opposition à la métaphysique, dans le
Beweis des Glaubens, 1889.

1 En distinguant soigneusement entre la foi et la théologie, nous dirons
sans hésiter avec M. H. Bois : « Le développement de la science philosophique

intéresse spécialement les théologiens, car le progrès en
théologie est solidaire du progrès en philosophie. » (La philosophie idéaliste et

la théologie, Montauban 1895, p. 4.) Lire la belle péroraison de cette leçon
d'ouverture, p. 42-46.

2 U est'bien entendu que nous ne saurions entrer ici dans le détail de8

variétés qui procèdent de la source commune de la philosophie
kantienne. Ritschl, dans sa première manière (il finit par se rattacher à

Lotze), Lipsius, MM. Herrmann et Kaftan représentent des nuances sen-



244 P. LOBSTEIN

do nous donc de professer l'indifférence de la dogmatique
protestante en matière de philosophie : soutenir que l'on peut être
chrétien dans l'âme tout en étant en philosophie matérialiste
et athée, c'est dire la plus énorme des sottises, et ce n'est que
par un étrange malentendu qu'on a pu prêter une pareille
monstruosité à un théologien eminent de nos jours L

Cependant il importe d'écarter ici toute méprise. Si nous
nous réclamons de la théorie kantienne de la connaissance et
de la doctrine kantienne de la liberté, cela ne veut pas dire que
la foi chrétienne emprunte au criticisme ses titres de créance
et lui demande sa sanction. Nous allons de l'Evangile à Kant,
et non pas de Kant à l'Evangile, mais nous croyons que le
kantisme nous place scientifiquement dans les conditions les plus

siblement différentes du type kantien. Les lecteurs français ont la
bonne fortune de pouvoir se reporter à l'étude, souvent citée dans le

cours de ce travail, de M. Sabatier ; j'adhère à tontes les données
essentielles de cet Essai d'une théorie critique de la connaissance religieuse;
mes seules réserves portent sur la manière dont l'auteur a formulé sa
doctrine du symbolisme religieux ; je me demande si, dans ce cas
spécial, M. Sabatier n'est pas devenu quelque peu infidèle k ses prémisses,

et s'il n'a pas appliqué à la connaissance religieuse une mesure
empruntée au domaine de la connaissance théorique et objective. Si
je l'ai bien compris, je serais porté à lui faire le reproche qu'adressait
récemment M. Traub à Lipsius. (Voy. Theol. Stud, und Krit., 1895,

p. 515-521.) Voy. aussi M. Reischle, Erkennen wir die Tiefen Gottes? Eine
Untersuchung über Adcequatheit und Unadœquatheil der christlichen Gottes-

erkenntniss (Zeitschrift für Theologie und Kirche, herausgegeben von
Gottschick, 1891, p. 287-366.) Dans la mesure où nous nous rencontrons
avec M. Sabatier, nous nous éloignons de M. H. Bois, dont la théorie de
la connaissance forme avec celle de M. Sabatier l'antithèse la plus
complète. La philosophie idéaliste et la théologie, p. 40-41. Voy. aussi le

gros livre consacré par M. Bois à l'examen de la théorie de M. Sabatier,
De la connaissance religieuse. Essai critique sur de récentes discussions,
Paris 1894, spécialement les chap. VI-1X. — M. Gounelle a essayé de

développer une théorie intermédiaire eutre MM. Sabatier et Bois dans

son livre récent La Révélation et la raison. Essai critique et solidariste à

propos de récentes discussions théologiques, Montauban 1895.
1 M. Wennagel, La logique des disciples de Ritschl et la logique de la

kénose, Strasbourg 1883, p. 4; M. Henri Bois, Revue de théologie et de

philosophie, 1890, p. 102.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 245

favorables à la solution du problème dogmatique posé par la
foi religieuse1.

Nous objectera-t-on que le dualisme de la raison théorique
et de la raison pratique, de la connaissance scientifique et de

la certitude morale, rend impossible toute apologétique? Nous

répondrons que le procédé vulgaire qui part d'une religion
prétendue naturelle pour s'élever par voie démonstrative aux
vérités de la révélation est, en effet, condamné sans appel

par le principe que nous essayons de défendre. La seule
méthode qui réponde au point de vue évangélique et protestant
est indiquée avec autant de simplicité que de profondeur dans
la parole bien connue du Christ johannique : «Mon enseignement

n'est pas de moi, mais de celui qui m'a envoyé. Si

quelqu'un veut faire sa volonté, il saura si mon enseignement est
de Dieu ou si je parle de mon chef. » (Jean VII, 16-17.) Lorsque
Vinet, commentant cette parole, rappelait qu'il « n'y a qu'un
moyen de connaître la vérité, c'est d'être dans la vérité, » il
traçait à l'apologétique chrétienne la voie royale qui seule mène
à l'Evangile. Sans doutel'on peut étudier la religion chrétienne
d'une manière objective, on peut l'envisager du dehors et l'analyser

comme un des grands phénomènes de l'histoire : telle est

la tentative essayée par la philosophie de la religion ou par la
science toute moderne de l'histoire des religions. Mais il
importe de ne pas confondre les deux disciplines comme le

fait, par exemple, l'école hégélienne qui absorbe volontiers
la dogmatique dans la philosophie de la religion, ou comme le

pratique l'orthodoxie traditionnelle, qui conteste ou nie la

1 Aussi nous associons-nous pleinement aux paroles de M. Herrmann qui
convie les théologiens à étudier Kant, si tant est qu'ils ne s'intéressent

pas seulement à la beauté, mais à la vérité de la religion. (Die Religion
im Verhältniss zum Welterkennen und zur Sittlichkeit, Halle 1879, p. 298.

— Nous sommes loin de demander que l'on « applique à la théologie
chrétienne des formules et des méthodes étrangères à leur objet;» ce

serait là, en effet, tomber dans la scolastique; mais nous estimons que
le kantisme a facilité au théologien protestant l'intelligence des conditions

et de la nature de la tâche qui lui incombe. Sous cette réserve
nous adhérons aux observations de M. G. Frommel, Revue chrétienne, 1895,

I, p- 51 ; cf. Revue de théologie et de philosophie, 1889, 502-510.



246 P. LOBSTEIN

légitimité d'une science pour laquelle les différentes religions
sont de simples phénomènes, objet des recherches désintéressées

de l'historien et de l'appréciation indépendante du psychologue.

Là, en effet, réside la différence essentielle entre la
dogmatique et la philosophie de la religion1. Celle-ci choisit son
point de vue et sa base d'opération en dehors de la communauté
chrétienne; elle n'a point pour fin dernière, comme les
disciplines théologiques, l'édification et le gouvernement de l'Eglise,
elle ne s'en tient pas à l'étude de la seule religion chrétienne,
mais elle porte ses investigations sur toutes les manifestations
du génie religieux, dont elle cherche à saisir et à formuler les

lois dans l'individu et dans la société. Et alors même qu'elle
s'applique particulièrement à l'étude de la religion chrétienne
elle substitue le point de vue causal au point de vue téléologique;

elle ne formule pas sur le christianisme un jugement
de valeur pratique; elle fait abstraction de ce que nos
Réformateurs regardaient comme essentiel à la solution de tout
problème religieux, l'usage d'une doctrine, l'utilité qu'elle présente,
le fruit qui nous en revient, son efficacité et sa vertu2.

C'est là précisément ce que cherche le dogmaticien; il ne

1 M. Pfleiderer, Grundriss zur christlichen Glaubens- und Sittenlehre,

p. 4; M. Nitzsch, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, Freiburg i B. 18B2,

p. 7-8; Lipsius, Evangelisch-protestantische Dogmatik, comp. lre édit. (1876),

§ 2-3 avec la 3e édit. (1894), § 8-10.
8 Mélanchton, Loci communes, Edit. 1521, Prsefatio : « Ni scias, in quem

usum carnem induerit et cruci adfixus sit Christus, quid proderit ejus
historiain novisse? An vero medico satis est, novisse herbarum figuras,
colores, liniamenta? Vim scire nativam nihil refert? Ita Christum, qui
nobis remedii et, ut Scriptura verbo utar, salutaris vice donatus est,

oportet alio quodam modo cognoscamus, quam exhibent Scholastici. Hsec

demum Christiana cognitio est, scire, quid lex poscat, unde faciendse legis
vim, unde peccati gratiam petas, quomodo labascentam animum adver-
sus daemonem, carnem et mundum erigas, quomodo adflictam conscien-
tiam consoleris. » Apologia Aug. Confess. 11,51: «Facile erit judicare,
quid sit fides, bì Symbolum consideramus, ubi certe ponitur hic
articulus : Remissionem peccatorum. Itaque non satis est credere, quod
Christus natus, passus, resuscifcatus sit, nisi addimus et hunc articulum,
qui est causa finalis historiaa : Remissionem peccatorum. Ad hunc
articulum referri cœtera oportet. » Cf. Calvin, Institution de la religion chré-



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 247

veut pas aborder le christianisme de l'extérieur et l'avoir devant
soi comme un fait indépendant de soi ; il prend le point de vue
de la foi religieuse, de la certitude chrétienne. Or, la piété ne

peut comprendre et expliquer le christianisme que dans la
mesure où elle le possède comme une viel.

Cependant s'il est impossible de prouver théoriquement la
vérité objective de la religion chrétienne à celui qui est resté

étranger aux expériences que communique l'Evangile, si la

légitimation seule valable et décisive de la vérité chrétienne
réside dans les effets opérés par cette vérité sur l'âme de celui
qui s'y abandonne2, la théologie chrétienne ne saurait renoncer

pour cela à sa mission apologétique. Que l'on investisse de

cette mission une discipline particulière ou qu'on la confie à la

dogmatique elle-même, il n'importe guère ; ce qui seul est

essentiel, c'est que l'Eglise et la science qui travaille à son service

n'abdiquent pas en présence des besoins et des nécessités de la

pensée et de la société moderne. Dans l'intérêt de la tâche à

remplir, il serait préférable sans doute que l'on appliquât la

loi de la division du travail, la dogmatique exposant
scientifiquement la foi chrétienne du point de vue de la communauté

tienne, Livre I, chap. 17 : « Quel est le but de ceste doctrine (de la
Providence) pour en bien faire nostre profit. » II, 15 : « Que pour savoir à

quelle fin Jesus Christ nous a esté envoyé du Père, et ce qu'il nous a

apporté, il faut principalement considérer trois choses en luy : l'office de

Prophète, le Royaume et la Sacrificature. » III, 21, 1 : « En ceste obscu-
reté qui les effraye (dans la doctrine de l'élection éternelle), nous verrons
combien ceste doctrine non seulement est utile, mais aussi douce et
savoureuse au fruict qui en revient. »

1 Voy. M. G. Frommel, Revue de théologie et de philosophie, 1889, p. 508.

— Cf. M. Bovon, Dogmatique chrétienne 1,76-77 : « A ceux qui nous demandent

de légitimer notre principe nous sommes en droit de dire qu'il
s'impose, par la force de conviction qui lui est propre, a tout chrétien
digne de ce nom. Le non croyant le contestera sans doute; mais aussi
n'a-t-il rien de commun avec la connaissance chrétienne. La science du
fait évangélique ne s'adresse qu'à des chrétiens. »

8 Schleiermacher, Der christliche Glaube, § 100,3 : « Diese Ableugnungen
lassen sich nicht widerlegen, sondern nur durch die That beseitigen,
indem wir suchen zu bewirken, dass die Leugnenden dasselbe
erfahren. »



248 P. LOBSTEIN

chrétienne et pour les membres de cette communauté1, l'apologétique

s'adressant à ceux qui nient ou contestent la légitimité
du fait religieux et la vérité delà religion chrétienne. L'apologétique

prendrait ainsi la place de ce que l'on appelait autrefois
les prolégomènes de la dogmatique2. En marquant nettement
le domaine propre de la religion et la sphère de la connaissance

scientifique1, l'apologétique a pour mission de montrer
que la vie religieuse et le monde du divin sont inaccessibles à

la science humaine ; l'une et l'autre appartiennent à un ordre
différent; la science n'a qualité ni pour affirmer, ni pour nier
la vie religieuse ; la vie religieuse n'a point de prise sur la

science, qu'il ne lui est permis ni d'arrêter dans ses recherches,
ni de contrôler dans ses résultats. Puis, prenant l'offensive,
l'apologétique est en mesure de convaincre la science de son

impuissance à s'élever à la synthèse supérieure dont le besoin
est essentiel à l'humanité; seule l'explication religieuse et
chrétienne du monde fournit cette synthèse en faisant de la

nature un moyen et un instrument au service de l'esprit et en
donnant à l'esprit pour fin suprême le royaume de Dieu, c'est-
à-dire le souverain bien réalisé par l'amour 3.

Mais indépendamment de la discipline particulière que nous
venons de définir, la dogmatique protestante, si elle est bien

conçue et bien conduite, peut faire une œuvre essentiellement

apologétique +. Dans la mesure où la dogmatique ne se borne pas
à développer le contenu de la foi évangélique, mais s'applique

1 Ritschl, Rechtfertigung und Versöhnung. Tome III, § 1.

8 On pom-rait faire rentrer alors dans l'apologétique la théorie de la
connaissance religieuse dont il a été question plus haut.

3 Voy- M. H. Schultz, Grundriss der christlichen Apologetik, Göttingen
1894, §§ 1, 4, 24, 28.— Lire les belles pages qui servent de conclusion à

l'opuscule de M. Kaftan, Das Christenthum und die Philosophie, Leipzig
1895, p. 21-26.

4 M. H. Schultz, Jahrbücher für deutsche Theologie, 1874, p. 42; M. Herbmann,

Die Religion im Verhältniss zum Welterkennen und zur Sittichkeit,

p. 431 et suiv. ; Die Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der neologie,
18892, p. 5-6, 9-11, 60-61; M. Kattenbusch, Ueber religiösen Glauben im
Sinne des Christenthums, Giessen 1887, p. 6-7; M. G. Frommel, Revue de

théologie et de philosophie, 1890, p. 301-302.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 249

aussi à montrer le fondement de la certitude chrétienne, elle

apporte à l'apologétique une contribution précieuse. En remontant

sans cesse à la base invariable des affirmations religieuses
du croyant, le dogmaticien fait voir que la doctrine chrétienne
n'est pas une juxtaposition de thèses dogmatiques sans lien
intérieur et sans principe commun, mais un ensemble bien lié
de vérités qui se conditionnent et se soutiennent, un système

portant le cachet d'une vivante unité, un organisme L
C'est sur ce point que je voudrais encore appeler l'attention

du lecteur. Nous avons déterminé, dans le présent chapitre,
la méthode de la dogmatique protestante ; nous avons marqué
sa place dans le cycle des disciplines théologiques et nous
avons sommairement indiqué les sciences auxiliaires dont le
dogmaticien ne peut se passer dans l'exposition scientifique de

la foi évangélique.
Il nous reste à esquisser sommairement l'organisme intérieur

de la dogmatique protestante, pour en faire saisir avec plus de

clarté l'âme inspiratrice et la cohésion profonde. Ce sera l'objet
d'un dernier chapitre.

1 Ainsi se concilient les jugements en apparence contradictoires de

M. Lichtenberger et de M. Ménégoz. (Voy. plus haut, p. 44.)

(A suivre.)


	Essai d'une introduction à la dogmatique protestante. Chapitre VI, La méthode de la dogmatique protestante

