Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: Essai d'une introduction a la dogmatique protestante. Chapitre VI, La
méthode de la dogmatique protestante

Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379602

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ESSAI D’UNE INTRODUCTION
A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE

PAR

P. LOBSTEIN1

CHAPITRE VI
La méthode de la dogmatique protestante2.

1. Elimination des méthodes incompatibles avec le principe
religieux de la dogmatique protestante. — 1. La méthode d’au-
torité. — Le catholicisme et I'orthodoxie protestante. — Consé-
quences de ’abandon de la doctrine de la théopneustie verbale.

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraisons de juillet et de
novembre 1895, p. 297-356 et 505-559.

2 On trouvera d’excellentes observations sur la méthode de la dogma-
tique protestante dans le substantiel opuscule de M. FoLLigueT, La crise
théologique actuelle dans U Eglise réformée de France, Lyon 1892. — Voy.
M. Mownines, De la méthode dans les sciences morales et religieuses (Revue
de théologie et des questions religieuses, année 1893, cahiers I et II);
CH. SECRETAN, Questions de méthode (Revue chrétienne, annde 1893, cahier
de juillet) ; M. Bovon, Dogmatique chrétienne, 1, 31-120.— J'ai eu plusieurs
fois I'occasion de traiter quelques-unes des questions abordées dans le
présent chapitre. Voy. surtout Etudes sur la méthode de la dogmatique
protestante (Revue de théologie et de philosophie, année 1885, cahiers de
juillet, de septembre et de novembre.) Dans la premiere des conférences
données & Paris pendant 1'exposition universelle de 1878 (La vérité chré-
tienne et le doute moderne, p. 1-30), M. DouMERGUE a traité de la méthode
ewpéo:imentale et du christianisme; mais le but qu'il se proposait'ne com-
portait pas une tractation rigoureusement scientifique du probleme dis-
cuté ici.

THEOL. ET PHIL. 1896 13



194 P. LOBSTEIN

— La méthode organique substituée a la méthode atomistique
dans 'usage dogmatique des Ecritures. — Nécessité d’un triage a
opérer entre les éléments constitutifs de la foi chrétienne et les
explications secondaires de la réflexion théologique. — 2. La mé-
thode spéculative. — Dans quel sens la spéculation a-t-elle sa
part 1égitime en dogmatique ? — La spéculation a priori et 1a dé-
duction rationnelle. — Condamnation de cette méthode : elle mé-
connait le caractére subjectif et pratique de la connaissance reli-
gieuse, elle fait abstraction des faits de la révélation évangélique
et des expériences de la conscience chrétienne, elle ne tient pas
compte de Pexistence et des intéréts de ’Eglise, elle est en contra-
diction avec le principe religieux du protestantisme et la tradition
inaugurée par nos Réformateurs.

I1. Essai dune solution positive. — La position de la question :
comment dégager la révélation évangélique, matieére et norme de
la dogmatique protestante, des livres bibliques, documents de
PEvangile du Christ? — Nature et limites de la révélation évan-
gélique : elle ne porte que sur les rapports concrets de la vie mo-
rale et religieuse. — Corollaires de ce principe : le fond de expé-
rience religieuse et la forme de l'explication dogmatique. —
Application de cette distinction & la théologie du Nouveau Testa-
ment ;: exemples empruntés a4 la doctrine de la personne et de
P’eeuvre de Jésus-Christ. — Caractéres et valeur de la preuve dog-
matique tirée de I’Ecriture sainte. — Sens et portée de la méthode
expérimentale en dogmatique. |

III. Les sciences auwxiliaires de la dogmatique protestante
et sa place dans le cycle des disciplines théologiques. — Marche
a suivre dans cette discussion : il faut partir des faits incontestés
pour examiner ensuite les points en litige. — Le dogmaticien pro-
testant a besoin du concours et de ’'appui de la théologie biblique
et de la théologie historique (histoire des dogmes, symbolique, his-
toire de la théologie). — La dogmatique protestante et la théolo-
gie pratique. — Le probléme des rapports de la dogmatique et de
I’éthique. — Le probléme des rapports de la dogmatique et de la
philosophie : autonomie de celle-l1a vis-a-vis de celle-ci; significa-
tion de cette formule. — L’indifférence en matiére philosophique
interdite et impossible au dogmaticien protestant. — Impossibilité
d’édifier un systéme dogmatique sans s’appuyer sur le fondement
d’une théorie de la connaissance ; ce que suppose et réclame une
pareille théorie. — Importance de la philosophie de Kant pour le



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 195

théologien protestant ; nature et limites de cette importance. —
La dogmatique protestante et la philosophie de la religion. — La
dogmatique protestante et ’apologétique chrétienne ; conditions et
limites de I’apologétique. — Caractére apologétique de la dogma-
tique protestante. — Transition au dernier chapitre du présent
essai : organisme de la dogmatique protestante.

I

Nous ne nous arréterons pas longtemps & écarter les mé-
thodes inconciliables avec nos prémisses et  justifier en détail
les motifs de cette exclusion. Quelques observations pourront
suffire.

La méthode d’autorité, praliquée par la scolastique catho-
lique ou lorthodoxie protestante, ne rencontre plus guére de
défenseurs rigoureusement conséquents parmi les théologiens
qui se réclament de la Réforme. La théologie catholique, rece-
vant la vérité des mains d’une Eglise infaillible, ne saurait avoir
d’autre mission que de démontrer les dogmes traditionnels
dans la mesure du possible, et de les réduire laborieusement
en un systéme dans lequel une logique artificielle tient lieu
d’unité vivante. En rompant avec la notion d’une Eglise infail-
lible, la théologie protestante s’est enlevé le droit etles moyens
de procéder comme les docteurs de I’Eglise romaine. Les con-
fessions de foi des communautés évangéliques n’ont ni la pré-
tention ni le pouvoir de fonder une tradition dogmatique ayant
force de loi au sein de 1’Eglise protestante. La méthode d’auto-
rité, concue dans le sens qu’y attache la théologie romaine, est
radicalement incompatible avec les principes fondamentaux
de la foi et de la dogmatique protestante.

Chassée du terrain des symboles officiels et juridiquement
obligatoires, la méthode d’autorité se présente & nous sous un
autre aspect au sein des Eglises issues du Réveil. Elle s’est ré-
fugiée derriére les retranchements du canon biblique, et a re-
pris vie et force sous la forme de la théopneustie verbale et
extérieure. Nous avons indiqué quelques-unes des raisons pour
lesquelles ce point de vue nous parait inadmissible!. Aussi se-

t Voy. plus haut, chap. V, § I[. Cf. M. H. Scuurrz, Die Stellung des christ-



196 P. LOBSTEIN

rait-1l inutile d’y revenir si nous n’étions pas journellement té-
moin de la contradiction qui, sur ce point, régne dans beau-
coup d’esprits et jette le désarroi dans le camp de la théologie
protestante.

Il n’est plus guére de théologien qui, en théorie, ose se
rallier & la doctrine de l'inspiration littérale des Ecritures; au
contraire, on met une certaine affectation 4 proclamer bien
haut qu’on a victorieusement rompu avec la conception méca-
nique et magique de la théopneustie verbale, et 'on se fait
complaisamment honneur de cet acte de courageuse indépen-
dance. S’agit-il cependant de tirer résolument les conséquences
de ces prémisses, aussilot 1'on recule, on titenne, on biaise,
finalement on rentre dans ’ancienne orniére, et 'on demeure
rivé a la tradition dont on avait répudié avec tant de fracas les
errements séculaires. « On opére toujours, dans les sermons,
dans l’enseignement catéchétique, et méme dans l’enseigne-
ment théologique des facultés, comme si I’on tenait encore la
Bible pour un code infaillible, et 'on continue & pratiquer
la méthode d’autorité, quand, depuis longtemps, le principe
de cette autorité extérieure a croulé. Il y a 1a, dans notre dog-
matique évangélique protestante, une contradiction et une in-
cohérence mortelles. Nul développement n’est possible dans
cette position du théologien évangélique qui reléve en dogma-
tique la théorie de l'inspiration verbale qu’il a lui-méme, le
plus souvent, entierement ruinée par sa critique ou son exé-
gesel. »

lichen Glaubens zur heiligen Schrift, Braunsberg, 2¢ édit. 1877 ; ManeoLD,
Die Bibel und thre Autoritiit fiir den Glauben der christlichen Gemeinde,
1878; M. Hauet, Die Bedeutung der heiligen Schrift fiir den christlichen
Glauben, Biclefeld und Leipzig, 1891; M. GottscHick, Die Bedeutung der
historisch-kritischen Schriftforschung fiir die evangelische Kirche, Frei-
burg i. B. und Leipzig 1893 ; M. BassermanN, Unsere Stellung zur heiligen
Schrift, Karlsruhe 1893.

1 M. SaABATIER, Annales de bibliographie théologique, Deuxitme année
[1889], p 146.— Voy. M. Bovon, Dogmatique chrétienne, 1, 76-78. Nulle part
la théorie déplorable qui procede par textes isolés et par citations fragmen-
taires, sans souci de la signification historique et du contexte des passages
employés, n’a été développée avec autant de naiveté ignorante, unie & un



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 197

En opposition avec ces inconséquences et ces contradictions,
il faut répéter que I'abandon de la théopneustie verbale a pour
conséquence une modification compléte de la preuve dogma-
tique tirée des Ecritures. La Bible cesse d’étre pour nous une
collection de loci classici destinés & étayer les décisions doc-
trinales de I’Eglise ; le caractére chrétien d’'un dogme ne se
fonde pas sur le témoignage d’une parole arrachée a son con-
texte. On s’abuserait méme étrangement en s’imaginant qu’une
énumération de passages scripluraires, une accumulation
méme imposante de dicta probantia suffirait & constituer un
dogme évangélique et protestant. Ces passages, il faut préala-
blement en déterminer la genése précise, la signification exacte
et compléte, la portée générale dans I’ensemble de 'enseigne-
ment de leurs auteurs. Il y a plus. Si la théopneustie verbale
est a rejeter, s’il se méle des éléments humains aux facteurs
divins qui ont présidé a la formation des notions bibliques, il
importe de rechercher si ces notions forment une partie inté-
grante de la révélation chrétienne ou si elles ne sont qu’un pro-
duit secondaire de la réflexion des auteurs sacrés. Dés lors,
on ne peut se dérober & 'opération aussi difficile que néces-
saire d'un triage entre le fond permanent de la vérité chré-
tienne et la forme passagére et variable de ’explication théolo-
gique. En d’autres termes, a4 la méthode atomistique qui
entasse péle-méle des citations isolées, il faut substituer la
méthode organique qui reproduit le sens historique et ressaisit
I'inspiration vivante et intime des documents sacrés. On se fait
singuliérement illusion en s’imaginant rendre hommage 4 I'au-
torité et a la dignité des Ecritures, alors qu'on fait abstraction
de I'idée génératrice et de I’ensemble organique d’un dévelop-
pement biblique : en désarticulant la chaine d’une démonstra-
tion théorique, ou en brisant le nerf d’une exhortation pratique

fanatisme aveugle et sectaire, que dans le livre de M. BucHRUCKER, Der
Schriftbeweis im Katechismus- Unterricht, eine ka‘echetische Studie, 1893,
Gotha. Voyez comment M. Bornemann a fait justice de ce factum, qui
tient plus du pamphlet que de la dissertation scientifique (Zeitschiift
fiir practische Theologie, herausgegeben von BauMeARrTEN, tome XVII
[1895], p. 289-320.) '



198. P. LOBSTEIN

pour s’attacher isolément & chacun des éléments obtenus par
cette dissolution téméraire, on ne fausse pas seulement P'intel-
ligence générale du texte, on dénature aussi le sens précis de
chacun de ses membres. La naiveté puérile avec laquelle on
se flatte d’établir le crédit biblique d’une doctrine 4l’aide d’une
citation fragmentaire de la Bible, est un des plus funestes hé-
ritages de ’'ancienne orthodoxie et de sa theorie de I'inspira-
tion mécanique des Ecritures, dont notre protestantisme a tant
de peine A se dégager, au grand détriment de la foi et de la
science.

Si le dogmaticien n’est autorisé a faire usage que des notions
essentielles et constitutives de la révélation chrétienne, s’il ne
lui est pas permis d’attacher la méme valeur dogmatique aux
affirmations immédiates de la foi et aux explications dérivées
de la théologie, comment opérera-t-il le triage que lui impose sa
conception plus vivante de ’Ecriture ? Cette question, dont nos
recherches antérieures ont déja préparé la réponse, ne saurait
encore qu’étre indiquée ici; nous la reprendrons en essayant
de fournir la solution positive du probleme de la méthode dog-
matique. Il ne s’agissait, pour le moment, que d’écarter sans
retour la méthode d’autorité, sous la double forme que lui
avaient imprimée la théologie catholique et I'orthodoxie pro-
testante. « L’autorité, a dit Schérer, est comme le fil qui tenait
réunis tous les grains du chapelet : une fois le fil rompu, ces
grains n’ont plus de lien, ils tombent & terre ; en vain cherche-
t-on & les ramasser; il faut en prendre son parti, on ne les re-
trouvera jamais tous?. » On les retrouvera, osons-nous dire,
en modifiant légérement I'image de I’éminent critique, on les
retrouvera, mais renouvelés et transformés, capables encore
de rendre sous cette forme des services plus précieux et a
peine soupgonnés.

Aux antipodes de la méthode d’autorité, il est une autre mé-
thode que nous devons écarter non moins résolument que
celle-la : c’est la méthode spéculative. Cependant, en I’élimi-
nant sans hésitation, en la déclarant impropre & résoudre la

! Mélanges d’histoire religieuse, 2¢ édit., Paris 1865, Introduction, p. IV.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 199

tdche imposée 4 la dogmatique protestante, il importe de pré-
venir tout malentendu ; il faut éviter surtout une équivoque
qui risquerait de fausser, dés le début, notre point de vue et
d’embrouiller la question au lieu de 'éclairer?.

Entend-on par la méthode spéculative la simple antithése de
I'empirisme ? Dans ce sens, il est bien évident qu’il lui revient
une large part dans la constitution de la science dogmatique.
L’empirisme réduit tout savoir & la connaissance du fait par-
ticulier qui tombe directement sous 'ceil de la conscience ou
sous la perception du sens externe. Si le fait particulier et
contingent peut seul étre affirmé, §’il est seul réel et démon-
trable, toute science se résoudra en une collection d’expérien-
ces particuliéres qu’il sera possible de réunir en un faisceau,
mais qui ne pourront avoir entre elles de lien organique, parce
qu’il n’existe pas de lois générales et universelles. En d’autres
termes, ’empirisme pur équivaut 4 la négation de toute science.
Si I'empirisme avait raison, les sciences expérimentales seraient
impossibles aussi bien que les autres sciences. « Sans doute,
les faits réels, actuels, sont avant tout ce par quoi nous pou-
vons connaitre tout ce qui est accessible &4 notre intelligence :
la connaissance de ces faits, c’est-d-dire ’expérience, est le
point de départ de toute science. Dans ces limites, ’empirisme
aurait raison. Mais vouloir se borner & ce point de départ, y
renfermer l'esprit humain, ¢’est une folie et une absurdité;
c’est nier gratuitement la légitimité de toutes les opérations
intellectuelles qui s’appuient sur les faits pour les dépasser et
trouver les vérités générales et universelles; c’est nier la va-
leur, la légitimité et la portée du raisonnement2. » Or, cette
part de la raison, cette fonction de lintelligence qui dépasse
le fait particulier et contingent, qui s’éléve de I’accidentel au
nécessaire, a maintes fois ét& désigné du nom général de spé-

1 11 nous serable que la notion de la théologie spéculative, développée
par M. VaucHERr dans son Hssai de méthodologie des sciences théologiques
(Paris 1878), p. 117-130, peche par une certaine indécision qui la remd
quelque peu vague et obscure.

2 Riavy, art. Empirisme, dans le Dictionnaire des sciences philosophiques
de Franck, 2¢ édit. Paris 1875, p. 443.



200 P. LOBSTEIN

culation. C’est dire que la spéculation, prise dans cette accep-
tion la plus large, joue un role dans la formation de toutes les
sciences, des sciences expérimentales comme des sciences ra-
tionnelles. L’expérience donne le particulier, la spéculation y
cherche et y découvre le général, et c’est cette découverte
qui éléve les données de I'expérience & la hauteur d’une science.
L’induction, qui est le passage du particulier au général, est
déja la premiére manifestation de la raison spéculative. Nulle
science donc ne saurait se constituer et s’achever sans ia spé-
culation. Il faut & la science, pour qu’elle mérite ce nom, un
domaine qui lui appartienne, une méthode indépendante qui
Iaffranchisse de toute autorité extérieure, un principe organi-
sateur qui rameéne a I'unité les faits ou les notions particuliéres
et qui leur donne la cohésion d’un systéme. La recherche de
ces causes, de ces lois, de ce principe générateur, appartient
a la spéculation.

S’il en est ainsi, il est clair que la dogmatique protestante ne
saurait se passer de la spéculation. La dogmatique a pour
source la foi, fruit de la révélation de Dieu en Jésus-Christ, et
pour norme I’Evangile, dont le Nouveau Testament est le do-
cument classique. Mais la recherche des rapports qui régnent
entre les éléments constitutifs de la foi chrétienne, la détermi-
nation des lois qu'impliquent ces rapports, la synthése qui s'é-
léve & une vue d’ensemble, sont des opérations qui dépassent
le cercle limité de I'observation et de l'expérience, et ne sau-
raient se résoudre en fonctions purement empiriques. Ramenée
4 ces termes, la méthode spéculative n’est pas seulement légi-
time, elle est indispensable au fonctionnement normal de la
science dogmatique 1.

Cependant, telle n’est pas la signification ordinaire qui, dans
I'histoire de la théologie, s’attache A la spéculation et & la mé-
thode spéculative. L’on réserve généralement cette dénomina-

! « De 'expérience, il faut remonter & ses caunses, et redescendre & ses
conséquences et ses postulats, ce qui ne se peut que par l'induction et
la déduction, c’est-a-dire que par la spéculation.» (Bouvier, Art. Dog-
matique, dans \'Encyclopédie des sciences religieuses de M. LICHTENBERGER,
tome 1V (1878), p. 8.) '



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 201

tion a lentreprise des philosophes ou des théologiens qui, au
lieu de prendre leur point de départ dans les faits, proceédent
a priori sans tenir compte de I’observation et de 1’expérience.
Ce procédé aprioristique, déductif, descendant de I'absolu et
de I'universel au relatif et au particulier, est d’autant plus chi-
mérique et plus périlleux qu’il s’obstine plus résolument & ré-
cuser la juridiction supréme des faits. « En admettant méme
qu’'on efit le bonheur de poser pour point de départ une vérité
large et féconde, elle n’en conserverait pas moins son caractére
hypothétique, puisqu’elle ne s’appuierait pas sur la réalité;
comme conséquence derniére, celui qui laurait embrassée
devrait se résigner a en ignorer éternellement la démonstration,
partant & priver ses connaissances du caractére qui seul con-
stitue la science, la certitude 1. » Sans doute, il peut arriver que
la raison spéculative, comme le génie, devine par une intuition
immédiate ce que l'expérience ne découvre que pas a pas;
mais encore faut-il que les oracles ainsi rendus, précisément
parce qu’ils sont immédiats et en quelque sorte tombés du ciel,
soient sanctionnés, pour avoir force de loi dans le domaine
scientifique, par un travail de vérification expérimentale et,
au besoin, de critique rectificative?2.

Condamnable en philosophie, la méthode spéculative ainsi
congue est plus inadmissible encore sur le terrain de la science
dogmatique 3.

Sa premiére erreur consiste & méconnaitre le caractere sub-
jectif et pratique de la connaissance religieuse. La méthode

1 M. Ruaux, ouv. cité, ibid.

2 Lire les excellentes observations de M. WEeBer & la fin de la remar-
quable étude qu’il a consacrée & HeeEL dans son Histoire de la philosophie
europlenne, 18782, Cf. les judicieuses eritiques de M. PFLEIDERER sur R. RoTHE.
(Zeitschrift fiir wissenschaftliche Theologie herausgegeben von HiLGENFELD,
tome XV, année 1872, p. 609.)

3 On trouvera dans le premier volume de I'Exposé de théologie systéma-
tique de GReTILLAT (Propédeutique, méthodologie, p. 63-122) des observa-
tions spirituelles et souvent judicieuses sur la méthode spéculative de
I'idéalisme. Voy. aussi M. Bovon, Dogmatique chrétienne. Tome I, p. 240-
245. — M. Traus, Theologische Studien und Kritiken. 1895, p. 479-494. —
M. Scamor, Christliche Dogmatik, tome 1 (1895), p. 368-373.



202 P. LOBSTEIN

spéculative tend a faire de cette connaissance une fonction
théorique, objective, indépendante des déterminations et des
dispositions intimes du sujet ; elle supprime ou ignore la nature
propre de la foi, acte éminemment personnel et moral; elle ne
sait pas distinguer nettement la certitude religieuse qui reléve
de la conscience, et la certitude scientifique qui a pour fonde-
ment ’évidence intellectuelle; elle oublie que « Dieu n’est pas
un phénoméne qu’on puisse observer hors de soi, ni une vérité
démontrable par simple raisonnement logique ! ; » elle aspire &
résoudre le christianisme en une science de ’absolu, métaphy-
sique révélée selon les uns, métaphysique naturelle suivant les
autres; elle compromet immédiatement, elle finit par détruire
I'autonomie de la foi et de la vie chrétienne.

Du méme coup elle fait dévier la théologie chrétienne de la
ligne que le Christ lui-mé&me avait tracée & la foi de ses disciples.
En effet, s’il est vrai que la foi vient de la prédication et que la
prédication a pour contenu ’Evangile, c’est-a-dire I’ceuvre po-
sitive du Sauveur et sa personnalité vivante, il faut bien recon-
naitre que la méthode spéculative qui procéde & priori prend
le contre-pied de la foi, puisqu’elle fait d’abord abstraction des
faits et des expériences de la révélation chrétienne. La méthode
que nous combattons suppose et implique avec une clarté et
une conséquence plus ou moins nettes que le christianisme
est essentiellement une idée; elle impose 4 la théologie I’obli-
gation de dégager cette idée de ’enveloppe sensible etdes sym-
boles populaires qui Pont revétue. On se rappelle comment
I’hégélianisme a concu et pratiqué cette méthode 2. Ce que la
religion enseigne sous la forme concréte du dogme oudu culte,
la philosophie le traduit en idées pures et ’éléve ainsi dans un
domaine supérieur et plus conforme & la nature intime de l'es-
prit. En partant de ces prémisses, la droite hégélienne préten-
dait conserver les enseignements bibliques, voire méme les doc-

1 M. SABATIER. Essai d'une théorie critique de la connaissance religieuse.
(Revue de théologie et de philosophie 1893, p. 215; Revue chrétienne
1893, II, p. 324.)

2 Voy. E. ScuErer, Hegel et I'hégélianisme, 1861, dans les Mélanges d'his-
toire religieuse, 2¢ édit. Paris 1865, p. 346 sq.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 203

trines ecclésiastiques, mais en les interprétant dans leur sens
philosophique et profond; elle pensait avoir trouvé dans la
métaphysique du maitre la clef des mystéres du christianisme
et avoir ainsi réconcilié pour jamais I’évangile et ’esprit mo-
derne. On sait avec quelle impitoyable ironie Strauss dévoila le
caractére factice et la déplorable stérilité de cette tentative de
restauration orthodoxe & I'aide de la spéculation; des principes
hégéliens il tira des conséquences diamétralement opposées:
ce qui, d’aprés lui, reste de chaque dogme aprés sa formation
progressive et sa dissolution fatale & travers les siécles, c’est
un pile résidu, une idée abstraite, élément intégrant d’'un sys-
téme de panthéisme spéculatif!. Les enfants terribles de la
gauche hégélienne achevérent de mettre & néant les illusions
de cet 4ge d’or qui devait voir se consommer ’hymen si indis-
soluble de la philosophie et du christianisme et « inaugurer une
ére nouvelle, durant laquelle les loups habiteraient avec les
agneaux et les léopards avec les brebis 2. »

Si les adeptes de la méthode spéculative ne tiennent pas
compte du caractere subjectif et pratique de la connaissance
religieuse, s’ils oublient que le christianisme est une réalité
spirituelle qui s’est manifestée dans I'histoire en s’incarnant
dans une personne, ils commettent une derniére erreur soli-
daire des précédentes: ils abandonnent le terrain de la com-
munauté chrétienne et ne font pas droit aux intéréts et aux
exigences les plus impérieuses de 'Eglise. Ils en viennent fata-
lement & établir une hiérarchie menteuse et funeste entre la
foi du simple croyant et la réflexion spéculative du penseur ;
celle-14 n’est qu’une étape provisoire sur la route qui méne a la
vérité parfaite, un degré inférieur de I’échelle qui monte vers
I'absolu. C’est la vieille distinction que les gnostiques avaient
empruntée & la phiiosophie antique ou aux religions paiennes
et dont le christianisme de Jésus et de Paul a fait justice en ou-
vrant le royaume de Dieu non & l'orgueilleuse sagesse des doc-

! Strauvss, Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichilichen Ent-
wickelung und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft. 2 vol. Tiibingen
1840-1841.

2 StrAuss, ouvrage cité, tome I, p. 1.



204 P. LOBSTEIN

teurs, mais a la simplicité de cceur et & la confiance bienheu-
reuse des enfants ! Aussi faut-il rejeter bien loin toute méthode
et tout systéme théologique qui tend & obscurcir ces vérités
élémentaires et qui reléve la fausse et dangereuse fiction d’une
doctrine ésotérique & 'usage des initiés et d’une doctrine exoté-
rique bonne seulement pour le peuple. Rien de plus contraire
4 l’essence de I’Evangile et au principe religieux du protestan-
tisme primitif.

En effet, la méthode préconisée par les e€coles spéculatives,
orthodoxes ou hérétiques, est en contradiction flagrante avec
la tradition suivie par nos Réformateurs. Sans doute, aucun
d’eux n’a élaboré une théorie de la connaissance, ni développé
ex professo les principes d’une méthodologie dogmatique ; mais
4 défaut d’'un programme, ils nous ont laissé leur exemple, et
c’est par leur exemple surtout qu’ils condamnent la spéculation
rationnelle appliquée & la foi chrétienne. De leur pratique cons-
tante il est possible de dégager desindications nettes et fécondes
sur la marche & suivre dans la tractation des problémes dog-
matiques. Qu’il me suffise de rappeler, 4 titre d’exemple, les
déclarations de Luther sur la connaissance de Dieu et de Jésus-
Christ, et sa polémique tour & tour mordante ou indignée contre
les déductions rationnelles des scolastiques du moyen é&ge.
Comme il persifle et combat les essais aventureux des modernes
sophistes qui portent leurs investigations téméraires sur « Dieu
en soi, » sur l'essence éternelle du Fils non encore manifesté
en chair et sur les mystéres insondables de la Trinité divine!
La curiosité orgueilleuse de ces imprudents qui dédaignent
la voie tracée par Dieu lui-méme n’est pas moins blimable que
la folie de l'architecte qui s’aviserait de fabriquer le toit de
sa construction avant d’en avoir assuré les fondements. Comme
Pange de lumiére qui fut entrainé dans une chute irréparable
par sa présomption insensée et coupable, les malheureux
qu’égare le vertige des réveries spéculatives s’exposent & des
aventures terribles et courent fatalement & leur perte l. Dans

1 Lire une série de textes que j'ai communiqués dans une étude chris-
tologique, Le bilan dogmatique de U'orthodoxie régnante, Paris 1891, p. 18-20.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 205

les avertissements que Luther adresse 4 ceux qu’il veut retenir
sur la pente de l'abime, I'ironie la plus ameére se méle aux
adjurations les plus solennelles, mais I'accent qui domine, la
note fondamentale de toutes ces paroles a quelque chose
d’émouvant et de tragique, olt vibre encore un souvenir des
tentations intellectuelles et morales dont le Réformateur lui-
méme a subi le funeste et redoutable ascendant.

Je me résume et j'essaie de préciser nos conclusions sur la
méthode spéculative appliquée a la dogmatique protestante.
Cette méthode, nous I'acceptons et nous voulons la pratiquer,
sion I’entend dans le sens que nous avons énoncé au début de
notre exposé critique, c’est-A-dire si I'on nous convie simple-
ment 2 saisir la doctrine protestante dans sa genése intime et
dans sa vivante unité, & considérer chacune des vérilés chré-
tiennes & la lumiére d’un principe générateur et directeur, ou
plutét d’un fait primordial et final, de I’Evangile du salut,
incarné dans la personne de Jésus-Christ et devenant, par le
Saint-Esprit, irnmanent a la conscience du croyant. Mais nous
condamnons et nous rejetons la méthode spéculative, si on la
confond avec la méthode purement formelle de I'apriorisme
spinoziste ou hégélien, de la déduction rationnelle, de la méta-
physique idéaliste qui identifie les catégories de I’étre avec les
lois de la pensée et transforme en réalités objectives et créa-
trices les concepts subjectifs ou les opérations logiques de 1’in-
telligence. Cette méthode-12 méconnait les conditions essen-
tielles de la connaissance religieuse et partant de la science
dogmatique, elle est contraire aux intentions les plus manifestes
et au but supréme de la révélation chrétienne, elle estinfidéle
au programme qu’impliquent et que réclament le principe
vital de ’Eglise protestante et 'dme inspiratrice de la théologie
de nos Réformateurs.

La méthode d’autorité et la méthode spéculative ont été par-
fois combinées ou ont donné lieu & des variétés dont il n’est
pas nécessaire de s’occuper ici. Elles tombent sous le coup de
Pune ou de I'autre de nos appréciations critiques, et quel-
quefois elles les appellent toutes deux.



206 P. LOBSTEIN

II

Nousavons écarté les méthodes incompatibles avec le principe
religieux du protestantisme évangélique. Il nous reste & déter-
miner d’une facon positive la méthode qu’implique et que ré-
clame la tAche bien comprise de la dogmatique protestante.

Comment réussirons-nous a dégager des documents bibliques
I’Evangile ou la Parole de Dieu révélée et réalisée en Jésus-
Christ et se légitimant & la conscience du croyant ?

La réponse & cette question ne semblera pas difficile & qui
sait tirer résolument les conséquences que renferme la notion
chrétienne et protestante de la révélation de Dieu en Jésus-
Christ.

La révélation, nous I’avons dit plus haut! etil importe de le
rappeler ici, la révélation n’est pas une idée abstraite, elle est
la manifestation d’une puissance créatrice et rédemptrice, d’une
vertu décisive qui, de la conscience de Jésus ol elle regne dans
sa plénitude, s’est répandue dans tous les cceurs ouverts a
I'influence bénie qui émanait de cette force mystérieuse?: le
grain de sénevé, jeté dans une terre bien préparée, devint
un arbre vigoureux et abritant au loin ceux qui se réfugiérent
sous ses rameaux. Aussi le contenu de cette révélation ne
consiste-t-il pas dans un systéme de notions surnaturelles et
de doctrines inspirées; le centre vivant, le foyer lumineux de
I'Evangile, c’est le sentiment intime et immeédiat de la filialité
divine, 4me inspiratrice de la conscience de Jésus, expérience
primitive et irréductible desa vie spirituelle, principe immuable
et permanent de son témoignage religieux et de son ministére
messianique. Cette expérience, préparée dans l’histoire par
I’éducation progressive & laquelle Dieu soumit I’humanité,
apparut au sein du peuple d’Israél en Jésus de Nazareth

1 Voy. chapitre V, § III.

2 Cavviw, Inst. chrét. 11, 15, 5 : « Quant & la vie céleste, il n’y a pas une
seule goutte de vigueur en nous, sinon ce qui nous est distillé par le
sainct Hsprit, lequel a esleu son siege en Jesus Christ, & fin que de lui
sourdissent tous biens célestes pour nous en rassasier largement, des-
quels autrement nous sommes si vuides et indigents que rien plus. »



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 207

«lorsque les temps furent accomplis, » et se continua dans
la conscience des apOtres qui en furent les premiers témoins
et les fidéles interprétes. Les générations suivantes sont, vis-
a-vis du grand fait créateur et rédempteur de l’apparition
historique de Jésus, dans un rapport de dépendance qui ne se
borne pas au lien extérieur du souvenir ou de la tradition ; la
vie produit la vie, et ce n’est que lorsque I’Esprit qui constitue
la personnalité méme du Christ est arrivé & son éclosion dans
un coeur d’homme qu’est née la créature nouvelle qui s’appelle
le chrétien.

Cette conception vivante, spirituelle, souverainement reli-
gieuse et évangélique de la révélation tend & rallier autour
d’elle un nombre toujours croissant d’esprits, et il est permis
d’affirmer qu’elle finira par prévaloir. Elle a été exprimée par
un des maitres de la théologie contemporaine avec une vigueur
et une clarté admirables dans une page que les lecteurs me
sauront gré de leur rappeler: « Le point capital, ol I'action de
IPEsprit de Dieu est vraiment nécessaire, c’est de nous faire
faire une expérience nouvelle, de poser en nous un commen-
cement de vie. Nous sommes morts dans nos fautes et dans nos
péchés. On ne nous aide pas en nous donnant une idée abs-
traite de plus, mais en nous ressuscitant. Modifiez d’abord ma
vie intérieure, mon rapport concret avec Dieu, je me charge
bien moi-méme de modifier ensuite ma dogmatique. A ce point
de vue, on comprend tout de suite que la véritable Parole de
Dieu n’est pas un catalogue de dogmes, c’est-a-dire de vérités
abstraites surhumaines, ce qui serail réduire cette Parole & un
simple flatws vocis ou & un simple pépua, & une lettre morte et
vaine. La Parole de Dieu est essentiellement créatrice. Elle dit
que la lumiére soit, et la lumiére fut. C’est dire qu’elle réalise ce
qu’elle proclame, et le proclame en le réalisant. Cela est vrai
de la création physique, cela I’est plus encore de la création
morale. Comme en fait la vérité religieuse n’est rien sans la vie
religieuse, Dieu ne donne jamais I'une qu’en faisant apparaitre
Pautre. Ainsi, voulant nous sauver, il ne s’est pas arrété a dé-
finir dogmatiquement le rapport normal entre nous et lui : il a
fait plus et mieux, il a créé et fait naitre au sein de ’humanité



208 P. LOBSTEIN

Jésus le Fils de 'homme et le Fils de Dieu et a placé cette
conscience du Fils de Dieu au milieu de I’histoire et au sein de
I’humanité comme un germe, comme une puissance de vie ca-
pable d’engendrer la vie aprés elle. De méme voulant éclairer
Israél, Dieu a suscité dans ce peuple la série des consciences
des prophetes, en sorte que c’est dans I'apparition de ces con-
sciences lumineuses et rayonnantes qu'’il faut chercher et non
ailleurs la révélation de Dieu dans I’Ancien Testament. Ainsi la
révélation absolue de Dieu c’est la conscience absolue de Jésus-
Christ dans laquelle se trouve absolument réalisé, sous forme
de vie concréete, le rapport normal entre I'nomme et le Pére
céleste qui s’est manifesté 4 lui. Concluons donc que l'essence
positive de la Révélation n’est pas dans un dogme quelconque,
mais dans la création et la production de la vie religieuse par-
faite au sein de ’humanité . »

Si le Nouveau Testament constitue le document de la révé-
lation, s’il en traduit le témoignage et en raconte l'histoire, la
marche & suivre pour puiser dans I’Evangile la substance du
dogme chrétien et protestant, ne saurait étre deuteuse. La meé-
thode historique est la seule qui réponde 4 !a nature méme du
probléme dont nous cherchons la solution.

Quelques observations sur I'application de cette méthode ne
seront pas inutiles.

1 M. SaBaTier, Le Nouveau Testament contient-il des dogmes 2 (Revue
chrétienne, 1892, 1, p. 86-87; lire la fin de I'étude.) Cf. la définition donnée
par M. SaBaTiEr dans sa correspondance avec M. F. Goper, méme Revue,
1892, I, p. 258 : « Je fais comsister la révélation dans la production,
d’apres un plan providentiel, apparent surtout en Isragl, de consciences
religieuses ol éclate en fait une vie religieuse ascendante, jusqu'a la con-
seience du Christ oh la vie religieuse parfaite apporte du méme coup
la révélation supréme.» Voy. aussi, dans la legon plusieurs fois citée de
M. SaBaTIER sur la Vie intime des dogmes, p- 12 et suiv.— Des six confé-
rences données & Genkve par M. SasaTier (8, 9, 10, 13, 14, 15 avril 1896) sur
les origines et les destinées de la religion, c'est la seconde surtout qui
traite des rapports de la religion et de la révélation. La critique de M. G-
FroumeL (Semaine littéraire de Genéve, 25 avril 1896), serait fondée et méme
irréfutable, si I'idée d'évolution était nécessairement exclusive de Tidée
d’une éducation divine de I'humanité ; la notion d’une pédagogie provi-
dentielle assure au développement religieux le caractere moral que lui
enleverait la conception fatale d’une « théologie naturiste. »



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 209

1l est bien évident que la révélation divine se concentre dans
la sphére de la conscience et qu’elle ne porte que sur les rap-
ports concrets de la vie morale et religieuse. C’est dire que,
du méme coup, sont éliminées une série de questions qui, trop
souvent, ont été mélées & l'expression scientifique de la foi
chrétienne et sont entrées comme éléments intégrants dans le
dogme traditionnel. Tout le monde, aujourd’hui, affirme que la
Bible ne prétend nullement nous donner des legons de cosmo-
graphie, de géologie ou d’histoire naturelle ; mais on oublie ce
principe si élémentaire, dés qu’il s’agit de le mettre en prati-
que et de le traduire dans les faits. Que de fois, en formulant
les notions de la création, de la providence, du surnaturel, en
esquissant le tableau des destinées futures de I’humanité, en
élaborant la cosmologie et I’eschatologie, que de fois on efface
ou 'on ignore la ligne de démarcation qu’on avait si conscien-
cieusement tracée ; on se permet des incursions dans des do-
maines dont on s’était d’abord interdit 'accés; on s’applaudit
des harmonies secrétes qu’on espére avoir trouvées entre les
lois de I'esprit et les lois de la nature.

Faut-il descendre & des exemples plus précis? On affirme
que ce qui seul importe, dans les récits bibliques de la création,
c’est le grand fait religieux, mais on n’en signale pas moins
avec complaisance « les faits frappants qui nous montrent
comment les découvertes de la science sont venues jeter un
Jjour inattendu sur certains passages obscurs du premier
chapitre de la Genése!l. » On enseigne que le miracle est une
notion religieuse accessible & la foi seule, et sur laquelle I’ex-
périmentation scientifique n’a point de prise, mais, en dépit
de cette affirmation, I'on cherche & déterminer théorique-
ment les conditions de la naissance de Jésus ou la nature du
corps du Seigneur ressuscité et glorifié2. On concéde volon-

1 Expressions de M. Bomras dans la Revue théologique de Montauban,
1874-1875, p. 238, & propos de la traduction francaise de ’ouvrage de
CaristLie, L'incrédulité moderne et les meilleurs moyens de la combattre,
Geneve 1874. Voir, dans le méme volume de cette Revue, p. 246-951, 1'ar-
ticle consacré par M. pE SEvnes & l'ouvrage de M. Pozzy, La terre et le
réeit biblique de la création, Paris 1874.

2 Lire, par exemple, sur la « naissance surnaturelle de 'enfant Jésus »

THEOL. ET PHIL. 1896 14



210 P. LOBSTEIN

tiers qu’'en fait de science médicale, Jésus n’a point possédé
des lumiéres surnaturelles, et cependant 1’on ne craint pas de
tirer toute une démonologie de quelques récits scripturaires
concernant la guérison d’un épileptique ou d’un aliéné 1. Rien
de plus fréquent que ces inconséquences qui méconnaissent le
caractére exclusivement religieux de la révélation évangéli-
que et qui tendent & confondre malheureusement la con-
naissance pratique du sujet croyant et la fonction théorique de
la science 2.

Il faut également faire rentrer dans « le domaine de la failli-
bilité humaine 3 » et, par conséquent, soustraire & la juridiction
religieuse de I’Evangile les opinions littéraires et critiques de
Jésus relatives aux livres de ’Ancien Testament, et, en géné-

les considérations physiologiques de M. WENNAGEL, La logique des disciples
de M. Rilschl et la logique de la Kénose, Strasbourg 1883, p. 58; — ou sur
Ja résurrection de Jésus-Christ les développements de M. GRETILLAT
concernant 1'état pneumatique du Seigneur, Dogmatique, tome 11 (1890),
p. 245-258; Apologétique (1892), p. 456-458. Comp. M. F. Goper, Commen-
taire sur Uévangile de saint Jean, tome 111 (18353), p. 595.

1 On se souvient des protestations que souleverent les observations si
pondérées et si respectueuses que M. L. Monop avait hasardées sur ce
sujet, Le probléme de Uautorité, p. 78-19, 12-13. C’est & propos de la démo-
nologie si résolument orthodoxe de M. GReTILLAT (Dogmatique 1, 521 suiv.)
que M. MinEcoz a fait la remarque suivante qui entre dans le vif du pro-
bleme débattu plus haut. « Lia dogmatique de M. Gretillat pose nette-
ment la question de savoir i foutes les eroyances de Jésus et des auteurs
du Nouveau Testament ont pour la foi du chrétien un caractere obliga-
toire. Si oui, on devra, dans la vie pratique, prendre la démonologie
bien autrement au sérienx que la plupart de nos pasteurs et fideles. Un
inquisiteur pointilleux finirait par découvrir que 'orthodoxie de M. Gre-
tillat lui-méme n’est pas tout & fait immaculée; car son silence, siire-
ment volontaire sur les exorcismes, permet de le soupgonner de n’avoir
guere de golit pour ce genre de pratiques; or qu’est-ce que les démo-
niaques sans les exorcismes ? (Mat, X, 8; Marc VI, 7, 13; XVI, 17; Act.
V, 16.) Si, au contraire, on se prononce pour la thbse négative, on pose un
principe d'une portée considérable, qu'il faudra résolument regarder en
face.» Annales de bibliographie théologique, Paris 1888, p. 167.)

2 11 me semble que cette confusion se révele fréquemment dans les
conférences qu’a données M. A. BErTHOUD, & 'Aula de Gengve, les 18, 21
et 24 janvier 1896, en réponse & M. METzGER, sous le titre : « Hypnotisme,
spiritisme et surnaturel chrétien. »

3 Expression de M. F. Gober, Le Chrétien évangélique, avril 1891, p. 160 a.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 211

ral, tout ce qui reléeve du domaine de l'histoire consacrée par
la tradition nationale des Israélites. Il ne suffit donc pas d’as-
surer que nous ne sommes pas tenus de croire, avec Jésus et
comme lui, & I'authenticité mosaique du Pentateuque, a l'ori-
gine davidique du psaume CX, & l'historicité compléte du livre
de Daniel?; il importe d’aller jusqu'au bout de cette affirma-
tion. Si autorité religieuse de Jésus se borne aux expériences
spirituelles qu’il veut communiquer & la conscience de ses
fidéles, ce serait déplacer cetie autorité et abuser du nom du
Christ que de recueillir, dans les déclarations du Maitre, des
dicta probantia 4 'appui d’une théorie particuliére sur la révé-
lation et sur l'inspiration. Jésus n’a eu ni la prétention, nila
mission de nous expliquer le mode de l'origine des livres
saints, de nousrendre compte du genre d’action exercée par
le Saint-Esprit sur 'esprit de I’homme, de solidariser les véri-
tés religieuses qu’il affirme avec les hypotheéses émisesau sujet
de ces vérités. La critique a-t-elle réellement réussi a établir
le caractére mythique de la chute ou des traditions relatives
aux patriarches ? Nous serions malvenus & récuser les résultats
de la science en alléguant que Jésus, comme ’apotre Paul,
comine l'ancienne Eglise, ont cru & la réalité historique des
figures traditionnelles d’Adam et d’Eve, d’Abraham et d’Isaac,
de Jacob et de ses fils.

En avons-nous fini avec le triage & opérer dans les paroles
de Jésus et des écrivains sacrés? Pas encore. La limite dans
laquelle se renferme I’Evangile, matiére vivante et perma-
nente du dogme chrétien et protestant, doit étre deéfinie avec
plus de précision et resserrée davantage. L’ceuvre de concen-
tration a laquelle nous convie le canon dogmatique que nous
avons essayé d’établir plus haut, implique d’autres régles en-

1 « Jésus a cité I’Ancien Testament sous le nom des auteurs admis
par la tradition juive. Il ne s’est pas préoccupé de savoir s1 cette tradi-
tion avait ou non sur tous les points raison; les questions d’anthenticité
n'ont pas existé pour lui. Il serait done possible que telle assertion, ot il
ne fait que reproduire, sans la contrdler, la tradition juive, se trouvit
étre en désaccord avec tel résultat de la critique biblique que nous de-
vrions aujourd’hui considérer comme acquis. Mais aussi, qu'on le re-
marque bien, il n’a pas songé & trancher de telles questions. » M. G. Gober,
Christ, fondement de Uawutorité de I' Ecriture, Montauban 1891, p. 13.



212 P. LOBSTEIN

core et des corollaires nouveaux qui découlent logiquement de
nos prémisses. Il n’est pas possible, il n’est pas permis de pro-
clamer éternelles et immuables les conceptions et les formules
que le Maitre et ses disciples empruntérent & leurs contempo-
rains pour y enfermer le germe fécond de la vérité divine, la
puissance créatrice et rédemptrice de I’Evangilel. Le senti-
ment de la filialité divine s’est affirmé et exprimé dans la con-
science du Christ sous la forme du messianisme hébreu et juif,
qui a servi, non d’enveloppe accidentelle et fortuite, mais de
vétement nécessaire 4 la pensée religieuse de Jésus. Sl est
certain qu’on ne saurait historiquement séparer le royaume
messianique de la personne de son fondateur, faut-il en con-
clure que, pour le chrétien d’aujourd’hui, le titre et la notion
du Messie, les fonctions théocratiques qu’il s’arroge, les espé-
rances apocalyptiques qui s’atlachent 4 son ceuvre, ont une
valeur absolue et éternelle? N’est-il pas de toute évidence que
la foi chrétienne laisse tomber d’instinct I’enveloppe tempo-
raire et locale pour s’emparer et se nourrir de la substance
religieuse qu’elle recéle? De I’écorce extérieure, elle perce jus-
qu'a la moelle intime. En procédant ainsi, elle ne fait qu’obéir
4 P'impulsion qui part du Christ lui-méme. « Le fond de la
conscience de Jésus se trouve, en derniére analyse, dans ce
sentiment de filialité divine, qui fit 1a force et la joie de son Ame
dés ses premiers instants. Ce n’était point pour lui un dogme,
c’était une expérience morale de tous les jours. C’est ce senti-
ment qui, du premier coup, le porte bien au-dessus de la loi
et lui faif annoncer une nouvelle alliance de Dieu avec les
hommes. C’est ce sentiment qui spiritualise et transforme na-
turellement la notion du royaume messianique et du Messie
lui-méme, et qui est devenu le caractére spécifique de la reli-
gion nouvelle. Mais, encore ici, Jésus ne se sépare en apparence
du reste de ’humanité que pour I’élever jusqu'a lui. Il ne
nomme pas seulement Dieu « mon Pére, » mais « notre Pére,
votre Pére » ; sur celte connaissance de Dieu comme Pére, sur
le sentiment éveillé de cette filialité divine, il édifie toute la

1 Voy. M. SABATIER, De la vie intime des dogmes, p. 12-14.



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 213

vie nouvelle de ses disciples. Il fait mieux et plus que de for-
muler une théorie; par sa parole et par la communion avec sa
personne, il crée dans les 4mes ce sentiment nouveau; il
donne aux autres ce qu’il posséde pleinement en lui-méme.
De cette maniére, le point le plus profond de sa vie intérieure
est devenu le sommet de sa révélation, et c’est 1a le fond de
I’Evangile qui a changé le monde1. » |

Ce que nous avons dit de ’expérience religieuse de Jésus
s’applique, dans une plus large mesure encore, 3 la foi de ses
apotres et de ses premiers disciples. « Dans les discours au-
thentiques de Jésus, le principe créateur et révélateur se
trouve joint aux idées les plus élémentaires et, par conséquent,
les plus durables 2. » [l n’en est plus tout 4 fait de méme dans les
différents types doctrinaux de la « théologie du Nouveau Tes-
tament ; » au langage primitif de la conscience religieuse se
meéle continuellement ’expression secondaire de la réflexion
dogmatique. Tantot la foi nouvelle s’empare des procédés de
I’herméneutique populaire ourabbinique pour justifier ses affir-
mations religieuses et elle se sert, & cet effet, d’arguments
exégétiques qui pouvaient sembler décisifs aux fidéles d’alors,
mais qui sont dépourvus pour nous de toute force probante;
tantot la conscience chrétienne tira parti des formules spécu-
latives qui avaient cours dans les écoles et traduisit ses expé-
riences intimes dans un langage accessible au génie hellénique.
Juifs et Grecs empruntérent au patrimoine de leur culture in-
tellectuelle et de leur tradition théologique des théses auxiliai-
res et des corollaires explicatifs pour expliquer et développer,
le contenu de leur foi chrétienne. C’est donc se méprendre
complétement sur le sens religieux et sur la portée réelle de
la foi elle-méme, que d’identifier le fond de l’expérience reli-
gieuse et la forme de 'argumentation théologique. Il n’est pas

1 M. SaBATIER, Jésus-Christ, article de 1'Encyclopédie des sciences reli-
gieuses, tome VII (Paris 1880), p. 395. — Comp. M. Earuarot Der Grund-
charakter der Ethik Jesu im Verhiltniss zu den messianischen Hoffnungen
seines Volkes und zu seinem eigenen Messiasbewusstsein, Fribourg et Leipz'g
1895, p. 72 et suiv.

2 M. SaBATIER, De la vie intime des dogmes, p. 13.



214 P. LOBSTEIN

plus légitime d’élever & la hauteur de principes dogmatiques
les formules métaphysiques éparses dans le Nouveau Testa-
ment, que de canoniser 1’exégése des apodtres, exégese aussi
intéressante au point de vue religieux qu’arbitraire aux yeux
de I'historien. L’analogie est frappante entre le procédé d’in-
terprétation scripturaire par ’exégése et le procédé de justifica-
tion métaphysique par la spéculation ; il y a une inconséquence
manifeste & faire bon marché de I'herméneutique de Paul, de
Matthieu ou de I'épitre aux Hébreux, et 4 retenir & tout prix les
formules spéculatives du quatrieme évangile ; la gnose alexan-
drine, de méme que ’exégése rabbinique ou I'herméneutique
populaire, n’est qu’un appui extérieur que s’est donné la foi
chrétienne ; dans I'un ou 'autre cas, 1’expérience, affirmée par
la foi, n’est pas solidaire de I’explication fournie par la théo-
logie.

Les exemples & ’appui de ces assertions sont innombrables;
nous n’en indiquerons que quelques-uns que nous empruntons
A dessein au dogme central du christianisme, a la doctrine de
la personne et de I’ceuvre de Jésus-Christ.

A premiére vue, la notion chrétienne el protestante de la ré-
demption est liée & I'explication des sacrifices théocratiques et des
rites propitiatoires de I’ancienne alliance. Celui qui s’en tient
la lettre des documents scripturaires sera toujours tenté, disons
mieux, il sera obligé de chercher dans le Lévitique la clef de
I'intelligence de la mort du Sauveur!. Les apdtres n’ont-ils pas
trouvé eux-mémes, dans les usages et les traditionsreligieuses de
I’Ancien Testament, les types prophétiques de I'ceuvre rédemp-
trice et expiatoire du Chrisi? Il est incontestable que leur
exemple devrait avoir force de loi pour nous, s’il nous était in-
terdit de distinguer entre leur foi religieuse et leur argumenta-
tion scripturaire et typologique. Nulle part cette distinction
entre la valeur essentielle de lears affirmations religieuses et

1 ('est le point de vue de l'ancienne orthodoxie et de la théologie du
Réveil. Voy. par exemple, les ouvrages de GuErs, Le camp et le tabernacle
du désert, ou le Christ dans le culte lévitique, 1845; Le littéralisme dans la
prophétie, 1862; Etude sur Uépitre aux Hébreuxz,1865; Le sacrifice du Christ,
1867.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 215

le caractére relatif et secondaire de leurs explications théolo-
giques n'apparait plus nécessaire et plus évidente. En effet,
tous nos écrivains sacrés s’accordent sur un point capital, c’est
qu’ « il y a dans la mort de Christ quelque chose d’essentiel et
qui ne se trouvait pas dans celle des taureaux et des boucs
immolés sur P'autel de Jahveh ; ce quelque chose, c’est le don
volontaire de la victime elle-méme; elle n’est pas dévouée,
elle se dévoue librement et par amour. (Rom. V, 6-9.) Par 13,
son sacrifice devient un acte morall. » Toute analogie entre
I'expiation lévitique et la rédemption chrétienne reste donc
nécessairement imparfaite, et il n’est pas un seul des auteurs
du Nouveau Testament qui ne le reconnaisse avec plus ou
moins de clarté et de conséquence. Dés lors, la valeur dogma-
tique de leur argumentation scripturaire et typologique n’a
rien d’absolu et de général, elle est purement relative et se-
condaire. Fils dociles et pieux de 'ancienne alliance, élevés
dans les croyances religieuses de leur peuple, attachés de
cceur & la tradition théocratique, ils ont naturellement exprimé
ou justifié leur foi nouvelle 4 I'aide d’images ou de formules
que leur fournissait leur passé. Ce que les rites multiples et
les sacrifices répétés du culte mosaique n’offraient qu’imparfai-
tement & une conscience altérée de paix et de justice, ils le
trouvérent dans I'ccuvre de leur Sauveur ; le Crucifié leur ap-
parut comme le médiateur supréme, la victime accomplie, le
sacrifice parfait et unique. Enrichis de ce don ineffable, en
possession de ce trésor qui venait au-devant de tous leurs be-
soins et qui leur assurait un bonheur supérieur & leurs réves
les plus audacieux, ils se complurent & rechercher et &4 signa-
ler, jusque dans les plus minces détails, une harmonie pro-
fonde entre I’économie nouvelle et celle que le Christ avait
abolie en 'accomplissant : le symbolisme et la typologie de-
vinrent les auxiliaires du dogme. Mais l'inspiration primitive
et permanente de leur exégése prophétique ou allégorique
procédait de leur foi chrétienne ; les comparaisons et les figu-

t M. SaBATIER, L'origine du péché dans le systéme théologique de Paul,
Paris 1887, p. 25-26.



216 P. LOBSTEIN

res qu’ils puisaient dans I’Ancien Testament n’étaient, en der-
niere analyse, que lillustration populaire ou le commentaire
plutdt pratique que théorique de leur religion nouvelle. Nous
nous garderons donc d’attribuer un caractére normatif a I'exé-
gése apostolique, ou de confondre I’objectif de leurs préoccu-
pations chrétiennes avec les méthodes de leur raisonnement
scripturaire ou dogmatique 1.

Il serait facile de poursuivre ce travail et de montrer 1’appli-
cation de ces principes & tout ’ensemble de la christologie du
Nouveau Testament. Qu’est-ce que la notion de la préexistence
du Fils de Dieu, sinon la traduction, dans le langage du temps,
de la valeur religieuse de la personnalité du Christ, organe
éternellement prédestiné de la volonté divine, réveélateur par-
fait d’une sainteté inviolable et d’une infinie charité, fondateur
du Royaume que le Pére a préparé a ses élus dés la création
du monde ? (Mat. XXV, 34.) Qu’est-ce que la conception de la
naissance miraculeuse de Jésus, sinon I’expression populaire
et symbolique d’'une vérité d’expérience chrétienne, de la cer-
titude que la vie divine, incarnée en Christ et par lui communi-
quée a I’humanité, procéde d’une source divine, qu’elle n’a
point jailli des bas-fonds de notre terre souillée par le péche,
que le Fils de Dieu est bien réellement une création nouvelle,
le chef d’'une humanité qui « tient au ciel par la racine, » le
second Adam né de Dieu et vivant en Dieu? Qu’est-ce que la
foi au Ressuscité, sinon la victorieuse et inébranlable assurance
que le Seigneur est vivant, que la mort du Crucifié n’a pas été
le dernier mot de sa mission salutaire, mais bien le point de
départ et I'indispensable condition d’'une ceuvre impérissable,
que ’esprit de sainteté, facteur essentiel de la personnalité

! M. H. ScuuvTz, Jahrbiicher fiir deutsche Theologie, 1867, p. 336; Jenaer
Literaturzeitung, 1876, p. 639; Alttestamentliche Theologie, 5¢ édit. 1895,
passim. Lire les développements judicieux et irréfutables de M. KaFTaN,
Was ist schriftgemdiss 2 (Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 1893, surtout
p- 111 & 116. L’auteur a parfaitement montré combien l'orientation de
notre pensée religieuse a changé et ce qu'il y aurait d’étrange et d’insou-
tenable & vouloir faire du symbolisme sacerdotal de I’Ancien Testament
la base du dogme chrétien de la rédemption.



INTRODUCGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 247

terrestre de Jésus, est arrivé a4 son éclosion parfaite dans le
Seigneur glorifié, en sorte que son action n’est plus liée aux
conditions de I'espace et du temps, et que, désormais, le Sei-
gneur est plus prés des siens que durant les jours de son mi-
nistére historique et terrestre!. Les prédictions du retour du
Christ, la notion eschatologique du jugement, toutes les don-
nées de 'apocalypse juive et chrétienne recélent, elles aussi,
des principes d’'une valeur permanente, des vérités d’une por-
tée infinie, que le dogmaticien est appelé & dépouiller de leur
expression locale et temporaire, partant caduque et contin-
gente, pour les revétir d’une forme intelligible & la pensée et a
la conscience contemporaines 2.

Je n’ignore pas qu’aux yeux de bien des théologiens ce travail
d’élimination et de concentration équivaut & une mutilation et
a un appauvrissement de I’Evangile et de la foi évangélique 3;
mais leur sentence de condamnation sommaire est inspirée par
un sentiment qui, pour étre infiniment respectable, n’en est pas
moins le fruit d’'une grave et regrettable méprise: on persiste
a confondre le contenant etle contenu, la vie éternelle qui
émane de ’Evangile et son expression historique et passageére.
A ceux qui commettent cette confusion nous oserons soumettre
quelques observations qui leur feront peut-&tre entrevoir que
notire point de vue est autre chose qu’'une conception légére
et coupable 4.

1 On trouvera 'explication et la justification détaillée des theses som-
mairement indiquées ici, dans quelques essais précédemment publiés : La
notion de la préexistence du F'ils de Dieu, Paris 1883 ; Le dogme de la nais-
sance miraculeuse du Christ, Paris 1890; Le foi en la résurrection de Jésus-
Christ (Revue de théologie et de philosophie 1895, p. 97-121, traduction
frangaise du rapport allemand présenté a la conférence pastorale d’Al-
sace-Lorraine le 14 juin 1892 et inséré dans la Zeitschrift fiir Theologie
und Kirche, année 1892, p. 343-368.)

2 Voy. encore quelques exemples donnés par M. RoBerTY, Quelques
réflexions sur Vautorité dw Christ, Paris 1893, p. 51-54. Cf. les conclusions
de I'opuscule de Cn. SecrETan, Religion et théologie, 1883.

8 M. F. GopET, Revue chrétienne 1884, p. 479; Ce que le ministére doit &
I'Eglise dans le moment actuel, 1891, p. 7.

4 Lire les excellentes observations de M. MEnEgoz, L’autorité de Dieu.
Paris 1892, p.9 et suiv. (Voy.Revue chrétienne, 1892, 11, 405 suiv.) Cf. M. L.



218 P. LOBSTEIN

Et d’abord le triage qu’ils repoussent en théorie, ils le prati-
quent eux-mémes ; sans doute ils en restreignent la portée, ils
en limitent l'applicatior & ce qu’ils appellent les points secon-
daires de I'enseignement biblique, mais par leur exemple méme
ils montrent qu’ils sont loin de condamner la nécessité et la
légitimité d’'une opération qu’ils nous reprochent 1. Il ne s’agit
donc, en définitive, entre nos adversaires et nous que d’une
affaire de mesure, d’'une simple question de frontiéres avan-
cées ou reculées, élargies ou resserrées selon le jugement des
uns ou des autres. A vrai dire, ceux-la seuls ont le droit de
crier au scandale ou aua sacrilége, qui osent professer sans res-
trictions et sans réticence la doctrine de P'inspiration pléniére
et littérale des Ecritures; mais abandonner cette position, ou-
vrir soi-méme dans la tradition théopneustique des bréches
qui la font crouler de toutes parts, ce n’est pas, je pense, con-
quérir et mériter le droit de jeter le blame et le discrédit sur
ceux qui, aprés tout, ne procédent pas autrement que les théo-
logiens incriminés. Tréve aux illusions et aux équivoques!
En essayant de dégager la science évangélique de la «fécule
hébraique ou grecque2» qui s’y trouve meélée, nous faisons
avec conscience et dans un intérét religieux et scientifique ce
que chaque croyant véritable, chaque chrétien vivant fait tous
les jours, mais instinctivement, au hasard, & son insu, pour le
compte de son édification et de son instruction personnelle.
Qu’est-ce qui émeut le fidéle en présence de I’ceuvre rédemp-
trice du Sauveur ? Est-ce la concordance minutieuse entre les
rites du Lévitique et les détails de la passion du Christ ou le

Monop, Le probléme de I autorité, p. 105-110. — Cf. M. FULLIQUET, Opuscule
cité, p. 7-28.

t Cf. M. BoEGNER, Quelques réflexions sur Vautorité em matiére de foi.
(Revue chrétienne, 1892, II, p. 110)— M. H. KriiGEr, Revue ehrét. 1895,11,
p- 884. — M. GobEeT, étude citée, p. 13,22. — On se souvient de l'essai de
M. F. Gopoer s'appliquant & faire, dans la seconde épitre aux Corin-
thiens, le départ entre ce qui est révélation objective et divine et ce qui
est réflexion subjective et humaine. Le Chrétien évangélique, 1891. Cf.
aussi Gess, Die Inspiration der Helden der Bibel und der Schriften der
Bibel, Basel 1892.

2 M. SaBATIER, De la vie intime des dogmes, p. 13.



INTRODUCGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 219

miracle d’amour et de dévouement qui éclate dans le plus grand
des sacrifices? Qu’est-ce qui, aux yeux des petits et des
humbles, des pauvres en esprit et des héros de la foi, qu’est-ce
qui donne & I’Evangile de Noél je ne dis pas seulement sa beauté
souveraine et son charme vainqueur, mais sa vérité perma-
nente et sa valeur infinie? Est-ce le prodige matériel d’'une
naissance qui a eu lieu & I’encontre des lois de la physiologie
ordinaire, ou la révélation morale d’une communication divine
faite & I’humanité, d’un don ineffable de la griace du Pére céleste
a ses enfants malheureux et perdus? Qu’est-ce qui fait monter
aux levres des mourants des paroles de confiance, de conso-
lation et de victoire ? Qu’est-ce qui fait luire par dela lanuit de
nos deuils l'aurore d’un jour éternel ? Est-ce une théorie sur
la vie transcendante et incorruptible du Ressuscité, ou la con-
fiance en un Sauveur qui a vaincu la mort, qui faitde nous des
citoyens des cieux et qui dans notre communion avec lui nous
donne la certitude qu’il a mis en évidence la vie et I'immorta-
lité ? Il suffit de poser ces questions pour se convaincre que
tenter le départ entre le fond intime de I’expérience religieuse
et la forme transitoire de ’explication théologique, c’est rendre
a la foi évangélique un inestimable service!.

(est par 14 méme apporter & la science dogmatique les lu-
mieres les plus précieuses et le plussolide appui. En ramenant
I’enseignement biblique & son principe religieux, on arrive &
prendre au sérieux et a mettre en pratique la méthode orga-
nique que réclame Pinterprétation des Ecritures. Pour assurer
a la preuve dogmatique tirée des livres bibliques sa valeur et

1 1l ne me parait pas douteux qu'en formulant ainsi le probleme dis-
cuté ici nous sommes pleinement d’accord avec la tradition représentée
par VINET : aux yeux du grand penseur, ce qui, dans un systeme reli-
gieux, ne présente point d’affinité intérieure avec la conscience éclairée
et renouvelée par I'Evangile, n’est point divin et ne saurait se donner
comme révélation. Seulement Viner a éludé les applications négatives
de ce principe, et il n’en a pas tiré les conséquences critiques. Ce point
capital ne nous semble pas infirmé par 1'article de M. G. Goper sur Vinet
et Uautorité en matiére de foi (Revue de théologie et de philosophie 1393,
p. 173-191), article qui a d’aillenrs le msrite d’appeler l'attention sur
quelques points méconnus parfois ou trop oubliés.



220 P. LOBSTEIN

sa force, il faut atteindre et dégager le consensus religieux qui,
par dela les théses d’emprunt et les corollaires explicatifs
de la théologie, exprime 1l’unité intime et féconde de la révé-
lation évangélique. La ol cette unité fait défaut, 13 out le con-
sensus religieux finit, il n’y a point de place pour une décision
dogmatique. Etablir un dogme, ce n’est pas alléguer un texte
scripturaire, ce n’est pas méme apporter un nombre imposant
de dicta probantia, ¢’est montrer qu’il est la traduction authen-
tique de ’expérience religieuse de Jésus et qu’il tire sa subs-
tance de I’Evangile vécu et proclamé par la communauté chré-
tienne 1.

1 Sur la preuve dogmatique tirée des Ecritures, voy. les réflexions de
M. H. Scaurtz, Die Lehre von der Gottheit Christi, Gotha, 1881, p. 417,420,
438, 503-504, 507, 608,617; M. Karran, Das Wesen der christlichen Religion,
Basel 1881, p. 203-205, 280; Lipstus, Theolog. Jahresbericht, 1884, p. 296.
M. KaeHLER, Die Wissenschaft der christlichen Lehre von dem evangelischen
Grundartikel aus im Abrisse dargestellt, Leipzig 1893, p. 56-57. La diffé-
rence entre la méthode atomistique et la méthode organique appliquée
& I'Ecriture sainte ressort avec une clarté parfaite de 'exemple donné
par M. LtopoLp Monop, & la fin de son étude souvent citée : « M. Louis
Burnier me disait un jour qu’il n'avait pas toujours eru a la prédesti-
nation (ou & 1’élection), mais que, dans le temps méme ou il ne croyait
pas ce dogme, il était parfaitement décidé & le croire, si on le lui mon-
trait enseigné par les textes. Voici la formule de la doctrine calviniste,
telle que la donne en termes fort clairs la Confession de foi de La Ro-
chelle (art. XII): « Nous croyons que de cette corruption et condamna-
» tion générale en laquelle tous hommes sont ployez, Dieu retire ceux
» qu'en son conseil éternel et immuable il a esleus, par sa seule bonté et
» miséricorde en nostre Seigneur Jésus-Christ, sans considération de leurs
» ceuvres, laissant les autres en icelle mesme corruption et condamnation,
» pour démontrer en eux sa justice, comme des premiers il fait luire les
» richesses de sa miséricorde. » Eh bien, pour admettre que 1'abandon
d'une grande partie (ou plutdt d’'une partie quelconque) de la race ha-
maine & la corruption et & la condamnation, est de la part de Dieu un
acte volontaire qui a pour but de glorifier sa justice; pour-admettre ses
perfections divines violemment déchirées et se démontrant les unes dans
le bonheur et la sainteté des uns, les autres dans le péché et dans le
malheur « du reste; » pour admettre que cette conception est la concep-
tion chrétienne et évangélique du salut, il ne suffirait pas, & mes yeux,
que l'exégbse réussit b prouver que certaines affirmations de saint Paul
I’appuient; il faudrait prouver encore qu’elle ne porte aucane atteinte &



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 221

Yinsiste 3 dessein sur ce dernier point. La prétention de quel-
ques théologiens de réduire ’Evangile & un petit nombre de
paroles du Maitre, transmises par les Synoptiques, me semble
aussi injustifiée qu’elle est dangereuse. S'il est vrai que ’Evan-
gile a paru dans la personne du Sauveur, si cetie personne a
donné aux consciences une impulsion toute-puissante et s’est
gravée en traits ineffacables dans le coeur de ses disciples, il
est de toute évidence que nous percevons dans lafoi de I’Eglise
primitive la vibration prolongée de la conscience méme de Jésus,
le rayonnement de la lumiére qui procéde de lui, le large et
magnifique épanouissement de la vie divine qu’il a apportée a
I’humanité. A cet égard, la littérature du Nouveau Testament,
en dépit de I'alliage étranger quidéja s’y trouve mélé, est un
fruit de l'inspiration du Christ et fait réellement partie de son
ceuvre. S'interdire ’usage dogmatique des épitres ou du qua-
trieme évangile, c’est donc restreindre gratuitement V’action
exercée par le Christ historique et porter atteinte non pas seu-
lement & la théologie du Nouveau Testament, mais au contenu
divin de la révélation évangélique. Une mutilation pareille
équivaudrait & la banqueroute de la dogmatique protestante?.

la révélation du Dieu, dont I'amour est sainteté et dont la sainteté est
amour, que Jésus-Christ a donnde au monde et 4 laquelle rend témoi-
gnage le Saint-Esprit.» (Revue chrétienne, 1892, 1, 181-182.) — J’al essayé
d’appliquer cette méthode organique de 'argumentation scripturaire &
une doctrine qui ne peut s’appuyer sur aucun texte du Nouveau Testa-
ment, mais dont la 16gitimilé ressort de I'ensemble du témoignage reli-
gieux des auteurs sacrés : Réflexions sur le baptéme des enfants, Paris et
Lausanne, 1892.

1 C'est ici le lieu de rappeler une observation de LuTaer: <« Du sollst
den Irrthum weit von dir thun, dass du meinst, du hérest nicht das Evan-
gelium, wenn du die Epistel St. Pauli horest, oder St. Petrus... Ja, ich
thar sagen, dass in St. Pauli Episteln das Evangelium klarer und
lichter ist, denn in den vier Evangelisten; denn die vier Evangelisten
haben Christi Leben und Wort beschrieben, welchedoch nicht verstanden
sind bis nach der Zukunft des Geistes, der ihn verkleret, wie er selbst
sagt. Aber St. Paulus schreibet nichts von dem Leben Christi, driickt
aber klar aus, warumb er kommen sei, und wie man sein brauchen soll. »
(Ed. d’Erlangen, ceuvres allemandes, VII2, 155.) — Voy. aussi sur la
question soulevée plus haut, la suggestive conférence de M. KxHLER,



222 P. LOBSTEIN

Pour atteindre et pour exprimer d’une maniére fidéle el com-
plete P'expérience religieuse faite dans la conscience de Jésus,
il ne faut pas seulement en suivre le prolongement dans I'Age
apostolique, il convient d’y ajouter I'étude de la révélation
préparatoire dont I’Ancien Testament est le documenti. La
compréhension approfondie et exacte des notions religieuses
du Nouveau Testament n’est possible qu’a la condition d'un
recours incessant aux principes essentiels de la religion d'Ts-
raél ; il est indispensable de saisir les données scripturaires du
Nouveau Testament dans leur rapport organique avec la religion
del’ancieune alliance et avec celle du judaisme contemporain 2.
Sans doute la piété respectueuse du Fils de 'homme & 1'égard
du passé d’Israél s’alliait toujours & une souveraine indépen-
dance, mais la parole adressée par le Christ johannique & la
Samaritaine? est ’expression authentique de la pensée de Jésus,
telle qu’elle se dégage du témoignage des Synoptiques. Auassila
dogmatique chrétienne ne peut-elle que saluer avec reconnais-
sance la tentative des jeunes théologiens qui « cherchent & ratta-
cher I'enseignement de Jésus au développement religieux qui
l’avait précédé, » et qui nous rappellent que le Maitre, « aussi

Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche, biblische Christus,
Leipzig 1892. Comp. enfin RitscHr, Die christliche Lehre von der Rechtfer-
tigung und Versohnung, 113 (1889), p. 13 et suiv.; Roueicar, Ueber theolo-
gische Methode. Ein Wort zur Verstéindigung iber das Wesen des Chris-
tenthums, Hamburg 1896.

1 On sait que ScHLEIERMACHER & systématiquement méconnu la solida-
rité qui régne entre 'Ancien et le Nouveau Testament. (Der christliche
Glaube, § 12, 132.) Cette lacune a été heurensement comblée par une
série de théologiens modernes, en particulier par RirscaL. Voy. Die Ent-
stehung der altkatholischen Kirche, 18572, p. 282 et suiv.; Theol. Studien
und Kritiken, 1860, p. 587-891; Die christliche Lehre von der Rechtfertigung
und Versthnung, tome 11 (18893), p. 14 et suiv.

2 Le recours constant aux données de la théologie juive soit pour
mettre en évidence I'originalité du principe chrétien, soit ponr marquer
la parenté et la filiation des notions juives et chrétiennes constitue
I'une des grandes et précieuses originalités du savant et pénétrant ou-
vrage de M. HorTzmany. Lehrbuch der neutestamentlichen Theologie, 2 vol.
Freiburg i. B. u. Leipzig, 1896.

- 3 Jean 1V, 22 : H cwrgpia éx tov lovdaiwv éotiv,



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 223

bien que les autres hommes de sa génération, apprit a lirel’An-
cien Testament atravers les idées d’une théologie qui endiffére
trés sensiblement. En nous astreignant consciencieusement 2
cette étude comparative, nous verrons un Christ plus concret,
plus vraiment humain, nous apparaitre dans un cadre qui fera
mieux ressortir son incomparable grandeur, tout en constatant
une fois de plus que rien dans le cours de l'histoire ne surgit
absolument ex abrupto et sans y étre préparéi. »

Telles sont quelques-unes des applications que réclame la
méthode de la dogmatique protestante. Hislorique dans son
principe et dans ses conséquences, cette méthode peut aussi
étre appelée psychologique et expérimentale, non pas dans le
sens purement subjectif et individuel représenté par Schleier-
macher?, mais dans une acception plus large et plus solide.
L’expérience que le dogmaticien aspire & déméler et traduire,
c’est 'expérience collective de la communauté chrétienne,
expérience dont la conscience de Jésus est a la fois la source,
la matiére et la norme.

On voit maintenant dans quel sens nous soutenons que la
dogmatique protestante a pour mission d’exprimer scientifique-
ment les expériences accessibles & la conscience protestante.
Sans doute les affirmations dogmatiques de 'Eglise évangélique
dépassent, en étendue et en profondeur, le contenu de la con-
science individuelle de chacun de ses membres; mais il faut
que chaque protestant soit & méme de faire la contre-épreuve

t M. EnruarDT, La récente controverse sur Ueschatologie de Jésus en Alle-
magne. (Revue de théologie et de philosophie 1895, p. 455.)

2 Voy. plus haut, chapitre quatrieme, § Il. Sans doute toute exposition
féconde et vivante de la dogmatique protestante prend nécessairement
une couleur personnelle et doit étre marquée du sceau de 'individualité
du dogmaticien; mais ce caractere individue! est parfaitement conci-
liable avec l'universalité qui constitue I'attribut essentiel de la vérité
chrétienne et qui sera précisément mise en évidence par une théologie &
la fois religieuse et indépendante. Voy. ScHLEIERMACHER, Kurze Darstel-
lung des theologischen Studiums, §§ 203-209; Der christliche Glaube, § 25;
M. F. Nirzsch, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, p.11-12; M. H. ScuuLrtz,
Grundriss der evangelischen Dogmatik, §§ 5-6; M. Bovon, Dogmatique chré-
tienne, 1, 101-107.



224 P. LOBSTEIN

expérimentale du fait religieux dont la théologie a établi la
formule scientifique. Une doctrine dont nous ne pouvons pas
expérimenter personnellement le contenu religieux n’aurait
pasdroit de cité dans le systéme de la dogmatique protestante 1.
Si ’on nous objecte que ce principe pourrait mener bien loin2,
nous n’y contredisons point; loin de 13, nous pensons en effet
que ce principe conduit nécessairement 4 la dissolution de la
scolastique orthodoxe sous toutes ses formes. Mais cette disso-
lution sera un enrichissement si elle entraine la réorganisation
de la dogmatique protestante suivant la norme évangélique et
d’aprés la méthode que nous avons essayé de déterminer et de
défendre 3.

1 « Toute doctrine est une forme dont la valeur réelle dépend uniquement
du contenu expérimental qu’elle renferme. Une doctrine sans contenu
expérimental est vide; avec ce contenu elle est pleine, aun contraire, et
féconde... La pensée n'est que la vie consciente. Si nous n'avions au-
cune relation d’aucun genre, ni avec le monde ni avec Dieu, notre pensée
n'aurait point d’objet, point de contenu, et sans doute n’existerait
méme pas. L'expérience de la vie fait la matiere de nos réflexions, de
la philosophie et de la théologie. Voila dans quel sens psychologique j'af-
firme que la vie précede logiquement la pensée; traduisez : la pensée est
une forme idéelle dont la vie est le seul contenu positif. Chez le Christ,
les prophetes et les apdtres, ¢’est toujours I'expérience intérieure qui
donne aux pensées et aux paroles leur réalité substantielle. Une chose
que personne au monde n’aurait jamais expérimentée en quelque fagon
et mesure, n'existerait pas pour I'esprit humain. Voila le principe qu'on
peut contester, mais qu'il faut d’abord bien entendre. C’est le principe
d’une théorie de la connaissance.» (M. A. SABATIER, Le christianisme au
XIXe giécle, XXI°* année, N° 6.[11 février 1892].— Voyez I'ouvrage souvent
mentionné de M. SABATIER, Essai d’une théorie critique de la connaissance
religieuse, 1893.)

2 M. DoumErcuk, dans le numéro du Christianisme que nous venons de
citer, demande h M. SABATIER : « Ai-je expérimenté la préexistence du
Christ? cette doctrine est-elle vide? Ai-je expérimenté la création?
cette doctrine est-elle vide ? Ou bien suffit-il d’expérimenter les consé-
quences d'une doctrine?» — Ct. M. B&aser, Quelques réflexions sur Uauto-
rité en matiére de foi (Revue chrétienne, 1892, I, p. 26); M. CoroEY, La
foi & la préexistence de Jésus-Christ et son importance pour la piété chré-
tienne, Paris 1893, p. 41. — Nous essayerons de répondre, dans le dernier
chapitre du présent essai, & quelques-unes des questions posées ici par
nos eritiques.

3 « 8i la religion est une vie, rien ne peut entrer dans la religion, rien



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 2256

111

Ainsi comprise, la dogmatique protestante a besoin du con-
cours d'une série de sciences auxiliaires sans lesquelles le
dogmaticien ne saurait remplir la tiche qui lui incombe 1.

Essayons d'indiquer rapidement les disciplines dont la colla-
boration est indispensable & la dogmalique. Pour marquer le
role de chacune d’elles, nous partirons d’abord des faits qui
ne donnent lieu &4 aucune contestation, et nous terminerons
notre revue sommaire par ’examen des points sur lesquels
Paccord entre les théologiens est moins général.

Des développements qui précédent il est facile de conclure
que les études bibliques, en particulier les disciplines que 1'on
désigne du nom assez malheureux de Théologie de I’Ancien et
du Nouveau Testament, acquiérent pour le dogmaticien une
importance souveraine. Il est permis d’affirmer que notre con-
ception de la dogmatique protestante confére & la théologie bi-
blique une dignité et une valeur qu’elle n’a jamais eues ni dans
les écoles de l'orthodoxie confessionnelle, ni dans les cercles
de la théologie du Réveil. Le procédé que pratiquaient les uns
et les autres était aussi élémentaire que superficiel. Considérant
la Bible comme un recueil d’oracles surnaturels, exploitant
I’Ecriture comme un code infaillible, ilsse bornaient 3 ramas-
ser indifféremment dans toutes les parties du canon biblique

n'appartient & la religion qui ne puisse étre vécu et qui ne concoure &
la vie.... Si tout ce qui appartient & la religion doit pouvoir étre vécu,
nulle conception des choses divines qui s’adresse & la seule intelligence,
a plus forte raison nulle formule enveloppant un probléme qui ne touche
que l'intelligence, ne saurait faire corps avec la foi, que le respect de
cette indéniable vérité tendrait grandement a simplifier.» (CH. SECRETAN,
Repue chrétienne, 1893, tome 1I, p. 6.)

1 (est & la dogmatique en premidre ligne qu'on pourrait appliquer
les observations d’E. ScrERER sur la théologie en général : « La théologie
que I'on regarde volontiers comme la plus étroite et la plus stérile des
sciences, en est au contraire la plus étendue et la plus féconde. Elle
confine & toutes les études et touche & toutes les quéstions. Elle initie
I'esprit & des recherches qui ne se font ailleurs ni si naturellement ni si
completement. » (Mélanges de critique religieuse, Paris 1860, p. 522.) —
BiepErRMANN, Christliche Dogmatik, Band 12, 1884, § 6 (p, 37-42).

THEOL. ET PHIL, 1896 15



226 P. LOBSTEIN

des citations isolées et des textes servant de dicta probantia ou
d’instruments de polémique confessionnelle. La théorie de
I'inspiration verbale promenait son niveau sur toutes les pages,
sur tous les mots de la Bible, étouffant le sens historique sous le
poids de la scolastique traditionnelle, anéantissant le caractére
personnel des individualités, effacant les différences des temps
et des lieux. On ne doutait ni de I'unité doctrinale de tous les
livres bibliques, ni de l'identité entre les enseignements scrip-
turaires etla dogmatique officielle. La théologie biblique n’avait
pas pris conscience d’elle-méme, elle ne s’était pas constituée
d’une maniére indépendante, c’est & peine si 'inspiration reli-
gieuse de I’dge héroique de la Réforme préparait de loin son
avénement et son émancipation. Le probléme des rapports
entre la théologie biblique et la science dogmatique n’était
point posé, il n’existait méme pas.

Combien la situation du théologien a changé depuis la forma-
tion et le vigoureux développement des disciplines qui, s’af-
franchissant du joug des préventions dogmatiques et des
préoccupations polémiques, appliquent aux livres saints une
méthode séveérement historique et exposent objectivement les
idées religieuses et morales qui ont rencontré leur expres-
sion dans I’Ancien et le Nouveau Testament! Désormais il ne
saurait plus éire question de ranger sous les rubriques de la
dogmatique officielle une série plus ou moins considérable de
textes de toute origine ef de toute valeur. Nous avons essayé
de montrer & quelles opérations délicates et difficiles intelli-
gence historique des Ecritures convie et oblige les dogmaticiens:
nous avons par ld méme indiqué déja les rapports qui régnent
entre la théologie biblique et la théologie systématique 1.

La théologie biblique est une science historique 2; elle a pour
tache d’exposer, dans leur genése et dans leur enchainement

1 Reuss, Histoire de la théologie chrétienne au sidcle apostolique, tome 1,
(Strasbourg et Paris 18643), p. 1-14 : La théologie scolastique et la théo-
logie biblique.

? Lire la magistrale esquisse qu'a donnée M. Hortzmany du développe-
ment de la Théologie du Nouveau Testament, Lehrbuch der neutestament-
lichen Theologie, Freiburg i. B. u. Leipzig 1896. Tome I, pages 1-22.



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 27

organique, les idées religieuses et morales dont les livres bi-
bliques sont les documents multiples et variés; partant, il lui
est interdit de confondre les époques, les lieux, les auteurs;
elle laisse & chaque témoin religieux, & chaque type doctrinal
son individualité propre et sa physionomie originale ; elle ne
dissimule pas les nuances et les différences parfois trés notables
qui distinguent les conceptions ou les groupes de conceptions
renfermés dans les livres saints; elle tient compte de 'atmos-
phére ambiante, du milieu et du moment; elle recherche le
principe générateur des enseignements religieux ou des sys-
témes théologiques, elle marque les influences qui les ont mo-
difiés; elle détermine leurs relations, leurs affinités, leurs
divergences; elle ne s’éléve & une synthése que la ou elle y
est autorisée par 'observation précise et par ’analyse exacte et
minutieuse.

Cest dire que la théologie biblique fournit 4 la dogmatique
protestante la matiére principale de son ceuvre scientifique!.
Le parti que le dogmaticien est appelé & tirer desrésultats acquis
par les sciences bibliques, comment il s’appuie sur la base large
et solide que lui conquiert l'intelligence historique des livres
saints et que lui assure la méthode organique de I'interprétation
scripturaire, suivant quels principes il convient de constituer
la preuve dogmatique en remontant toujours & ’expérience de
la communauté chrétienne et au témoignage religieux de Jésus-
Christ, c’est ce que nous avons essayé de montrer plus haut.
Sans doute ce travail est infiniment moins simple et moins
facile que I’accumulation de passages bibliques arrachés a leur
contenu et groupés artificiellement d’aprés un schéma étranger
& l'intention primitive des auteurs; mais la ruine irréparable
du systéme théopneustique entraine nécessairement une trans-
formation radicale des rapports & établir entre la théologie bi-
blique et la science dogmatique : si celle-ci est tributaire de
celle-13, ce n’est qu’au prix d’une intelligence forte et profonde
du sens historique et de 'inspiration religieuse des documents
sacreés.

t M. P. EwaLp, Ueber das Verhiliniss der systematischen Theologie zur
Schriftwissenschaft, Leipzig 1895.



228 P. LOBSTEIN

Délivrée de la tyrannie de la scolastique traditionnelle, com-
prise dans son roéle de science strictement historique, la théo-
logie biblique rend 4 la dogmatique protestante des services
dont il est impossible de s’exagérer la valeur et la portée. Il
n’y a pas de présomption a soutenir que les dogmaticiens com-
mencent & peine a s’engager dans cette voie et 4 orienter leurs
travaux dans le sens que leur marque cette conception nou-
velle des sciences bibliques.

Cependant la compréhension fidéle et indépendante du chris-
tianisme primitif a besoin d’un complément indispensable. S'il
est établi que la théologie biblique n’est que le premier chapitre,
chapitre fondamental, il est vrai, et dominateur de I’histoire de
la pensée chrétienne, il n’est pas douteux que I’éclosion du
principe évangélique et ses premiéres manifestations dans le
monde juif et hellénique ne sauraient étre isolées de son évo-
lution et de ses vicissitudes 4 travers les 4ges. Le dogmaticien
ne peut faire un pas sans la connaissance et 1’étude de I'his-
toire des dogmes 1.

Les temps ne sont plus out!’on réduisait I’histoire des dogmes
a une revue d’opinions plus ou moins obscures et bizarres, véri-
table herbier rempli de plantes rares et exotiques, il est vrai,
mais toutes mortes et desséchées. Entre les mains des Baur, des
Thomasius et des Ritschl, des Nitzsch et des Harnack, I’histoire
des dogmes a cessé d’étre un simple répertoire de formules,
un musée d’antiquités dogmatiques ; elle est méme plus qu’un
simple témoin, elle est un juge qui, en répandant sa lumiére
sur le passé, éclaire le présent et projette souvent ses clartés
prophétiques sur I'avenir. Appliquée aux éléments erronés qui
se sont mélés-a la vérité chrétienne dans le cours des siécles,
elle est un agent de dissolution aussi puissant que salutaire;

! « Entre la Bible, source unique de la vérité religieuse, et notre dog-
matique, exposé scientifique de cette vérité, se place un fait immense
dont nous ne pouvons nous dispenser de tenir compte, savoir 1I'Eglise
chrétienne, qui sera toujours pour nous non une autorité, mais une
grande lumivre. » M. J. Monop, De Pobjet de la dogmatique. (Revue de
Montauban, 1875-1876, p. 193.) — M. G. KriiceEr, Was heisst und zu wel-
chem Ende studiert man Dogmengeschichte? Freiburg 1. B. 1895.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 229

mais son enquéte patiente, son analyse infatigable, son controle
sans cesse répété savent amener au jour les germes féconds
dont I’éclosion nous fera pénétrer plus avant dans la connais-
sance et l'intelligence de la révélation évangélique. A ce titre,
aucun ouvrage, depuis la publication des travaux de Ritschl,
n’a rendu i la théologie systématique des services plus précieux
que I'Histoire des dogmes de M. Harnack ; aucun n’a donné
a la pensée dogmatique une impulsion plus féconde et plus du-
rable : les chapitres que I'auteur a consacrés & Origéne, & Atha-
nase, & Aungustin et & Luther sont des contributions apportées
non seulement a 'histoire, mais aussi & I’étude scientifique de
la vérité chrétienne elle-méme 1.

Dans I'évolution dogmatique de la foi chrétienne, il est des
époques et des individualités qui nécessairement arréteront plus
longtemps le dogmaticien protestant et fixeront de préférence
son attention et son intérét. Il devra faire surtout une place
large et importante, je ne dis pas aux vues dogmatiques, mais
aux grandes conceptionsreligieuses de nos Réformateurs. Cette
distinction entre les formules de leur systéme théologique et la
substance de leur foi chrétienne est essentielle. Dans la plupart

! 11 faudrait mentionner aussi les monographies consacrées b quelques-
unes des doctrines capitales du systeme de la dogmatique chrétienne.
Les ouvrages de Baur sur la Trinité et sur la Rédemption, de DorNER
sur la personne de Christ, de Jur. MiiLLER sur le péché, peuvent encore
étre consultés avec fruit. Parfois 1'étude d'un probleme particulier jette
sur tout un ensemble de notions une lumibre qui les fait apparaitre sous
un jour nouveau. Tel est le profit que 'on recueillera d’'une série d’essais
historiques de M. H. ScauLtz, Die Christologie des Origenes im Zusammen-
hange seiner Weltanschauung (Jahrbiicher fiir protestantische Theologie,
1375, 193-247; 369-424); Religion und Sitilichkeit in ihrem Verhiltniss zu
einander (Theol. Stud. und Krit., 1883, p. 60-130) ; Eine moderne apologe-
tische Frage in antikem Gewande (remarquable apergu sur CeLse, Theol.
Stud. und Krit., 1884, p. 529-544); Zur Lehre vom heiligen Abendmahl,
Gotha 1886; Der sittliche Begriff des Verdienstes und seine Anwendung
auf das Verstindniss des Werkes Christi. Eine dogmatische Frage vom
ethischen Gesichtspunkt aus betrachtet. (Theol. Stud. und. Krit., 1894,
p- 1-50, 245-814, 554-614.) La grande momnographie christologique de
M. Scuurtz, Die Lehre von der Gottheit Christi, Gotha 1831, appartient &
la fois & la théologie historique et & la dogmatique chrétienne.



230 P. LOBSTEIN

des cas, il nous est impossible de conserver I’appareil formel
de leur théologie, de nous approprier leurs procédés d’argu-
mentation, de les suivre sur le terrain de I’exégése ; mais le
fond sacré de leur vie méme, mais la matiére ardente de leurs
expériences religieuses, mais leurs inspirations et leurs intui-
tions, voild ce qu’il importe de maintenir, voild un trésor que
tout théologien protestant doit recueillir et faire valoir avec une
pieuse fidélité et un soin jaloux. Il est possible, il est nécessaire
de rester en communion intime et vivante avec les péres spi-
rituels de notre Eglise, d’établir une filiation directe et cons-
tante entre les problémes de I’heure présente et les impéris-
sables principes qui ont jailli du plus profond de ’dme protes-
lante, de sauvegarder le contenu essentiel de la grande tradition
évangélique dont ils ont été les fondateurs et les interpreétes.
Ne point tirer parti de I’étude de nos Réformateurs pour res-
saisir la racine religieuse des grandes doctrines protestantes
et méme pour en rajeunir la forme surannée, rompre avec un
passé d’une inépuisable richesse, dédaigner ou ignorer systé-
matiquement I’héritage spirituel de nos péres selon la foi, ce
n’est pas seulement faire preuve d’un radicalisme superficiel,
c’est se priver gratuitement des legons les plus fructueuses et
parfois méme les plus nouvelles et les plusinespérées. Sur bien
des points, en effet, ou il nous est impossible d’adhérer aux
solutions théologiques proposées par nos Réformateurs ou em-
pruntées par eax 4 I'Eglise romaine, on trouve dans les écrits
de Luther ou de Zwingle, de Mélanchton ou de Calvin, des
principes religieux a l'aide desquels nous pouvons combler les
lacunes et rectifier les inconséquences ou les erreurs de leur
dogmatique. Chez chacun d’eux, chez Luther surtout, il est
facile de saisir un double courant spirituel et théologique, 'un
qui procéde de ’Evangile reconquis et assimilé par la foi inté-
rieure et personnelle, I'autre qui est dominé par les influences
et les souvenirs de la scolastique et de la tradition romaine.
Entre ces deux courants le choix qui s'impose & la dogmatique
du protestantisme contemporain ne saurait étre douteux ; les
initiateurs de notre foi évangélique nous tracent eux-mémes la



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 231

voie dans laquelle il faut s’engager sans hésitation et qu’il faut
suivre sans défaillance et sans retour .

Il ressort de nos observations sur les Réformateurs que,
dans la chaine des sciences historiques dont la dogmatique
protestante est tributaire, la discipline qui porte le nom de
symbolique forme un anneau indispensable et occupe une place
d’une importance souveraine. De méme que !'histoire des
dogmes, la symbolique a subi de nos jours une transformation
aussi heureuse que profonde, et conquis une position capitale
dans le cycle des sciences théologiques 2. Son réle ne se borne
plus & dresser le procés-verbal des ressemblances ou des di-
vergences dogmatiques qui réegnent entre les confessions par-
ticuliéres ; elle a rompu avec la méthode superficielle et frag-
mentaire des loci, qui brise l'unité féconde et vivante des
organismes religieux et ne conserve, aprés cette mutilation,
que des membres épars et sans vie ; elle aspire & une vue d’en-
semble, elle veut saisir et exprimer 'Ame inspiratrice qui a

1 J'ai essayé de montrer aillears comment l'application du principe
nouveau que la Réforme a remis en lumiere et en vigueur a pour consé-
quence nécessaire le renouvellement de la christologie traditionnelle :
la substitution du point de vue moral et religieux de 1'Evangile aux caté-
gories physiques et métaphysiques de la spéculation hellénique est le
corollaire irréfutable des prémisses posées par la foi de nos Réforma-
teurs. (La christologie traditionnelle et la foi protestante, Paris 1894.)

2 Voy. surtout M. Karrensuscu, Kritische Studien zur Symbolik, Stud.
und. Krit., 1878; 'ouvrage dans lequel il a appliqué ses principes (Lehr-
buch der vergleichenden Confessionskunde, 1892) ne traite jusqu'ici que des
Prolégomenes et de 1'Eglise catholique grecque; les deux volumes sui-
vants seront consacrés au catholicisme romain et au protestantisme. Il
ne saurait s’agir, dans cette Introduction & la dogmatique protestante,
d'étudier avec détail 1a base commune et les divergences contessionnelles
des Eglises luthériennes et réformées. Sur la question de principe, voir
surtout ScHLEIERMACHER, Der christliche Glaube, § 24, Zusatz. I1 nous semble
qu'il a tracé avec bonheur les limites de la dogmatique protestante, en
lui imposant la tiche d’exprimer scientifiquement la foi religieuse com-
mune aux deux grandes fractions de I'Eglise évangélique, appelées i se
compléter, & se fortifier, & s'enrichir mutuellement. Comparez aussi
Av. ScHWEIZER, ouor. cif. § 2-10. (Das Zusammengehoren der lutherischen
und der reformirten Confession.)



232 P. LOBSTEIN

donné naissance aux Eglises et qui se traduit dans les rites du
culte et dans le mécanisme de la constitution, non moins que
dans les décisions doctrinales. Cette conception, & la fois plus
large et plus profonde de la symbolique traditionnelle, est sin-
gulierement propre a éclairer et & vivifier les recherches da
dogmaticien. Ge que nous avons dit plus haut! des confessions
de foi et du parti que le dogmaticien est appelé & tirer des do-
cuments primitifs et authentiques des différentes Eglises chré-
tiennes, trouvera son application et sa confirmation dans I'usage
que fera le théologien de la symbolique et dans les services
qu’elle ne saurait manquer de lui rendre. Ces services grandi-
ront et gagneront en étendue et en profondeur dans la mesure
ou le dogmaticien, en interprétant les textes des symboles,
saura creuser au dela des formules théologiques pour atteindre
jusqu’aux expériences originales et aux affirmations immédiates
de la conscience protestante, renouvelée et éclairée par I'Evan-
gile 2,

Ce travail de critique historique et d’analyse psychologique
et religieuse ne saurait se borner aux symboles officiels de
I’Eglise protestante et des confessions voisines ou rivales. Il faut
qu’il s’étende au dela et qu’il porte sur tout le développement
de la dogmatique luthérienne et réformée3. L’étude de l’his-

1 Voy. chap. cinquieme, § 1.

2 Cette manitre de comprendre et d’exploiter les confessions de foi
n'est possible qu'a celui qui prend vis-a-vis d'elles la position & la fois
respectueuse et indépendante que nous avons essayé de caractériser plus
haut. Voyez, outre les études et ouvrages déja cités, les articles lumi-
neux et richement documentés de M. HoLtzmANN : Bekenntnissmiissigkeit
und Lehrfreiheit in der evangelisch-protestantischen Kirche. (Protestan-
tische Kirchenzeitung, 1892, num. 45-48.)

3 En pratiquant cette méthode avee indépendance et avec piété, on ne
tera qu’appliquer le programme tracé par M. SABATIER & la fin de sa
belle lecon sur La vie intime des dogmes: « La critique dogmatique ne
vise pas & détruire le dogme, mais & dégager des formes vieillies le prin-
cipe vivant qui y est enfermé et & lui préparer des formes nouvelles en
harmonie avee la culture moderne. Elle n’a pas & formuler des dogmes,
c'est 'affaire et le droit de I'Eglise; mais elle s’efforce de rendre facile et
sans danger le passage toujours critique des idées anciennes aux idées
nouvelles... Le senl moyen de faire la critique positive du dogme, ¢'est de



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 233

toire de la théologie est le complément nécessaire de I'étude
de I’histoire des dogmes et de la symbolique. Le confessiona-
lisme évangélique a atteint son apogée dans les systémes éla-
borés par les docteurs orthodoxes du XVII® siécle, dont les
distinctions subtiles, la terminologie rébarbative et les inces-
santes polémiques dissimulent trop souvent la virtuosité dia-
lectique et la valeur religieuse. Le dogmaticien de nos jours
aurait donc tort s’il n'accordait aux majestueux in-folios de
nos péres qu’un sourire de pitié ou de dédain; quelques-uns
des théologiens les plus éminents de notre siécle ont confessé
qu’a I’école de ces vieux maitres leur pensée s’est assouplie,
fortifiée, enrichie : il nous suffira de nous inspirer de leur
exemple pour recueillir de la fréquentation de ces orthodoxes
si décriés un profit sérieux que ne soupconnent pas les igno-
rants et les orgueilleux. Car enfin, si le systéme dogmatique
de nos scolastiques protestants croule de toutes parts, si leurs
arguments philosophiques sont usés, si leurs formules scienti-
fiques nous paraissent souvent inintelligibles, si leur exégése
nous fait presque toujours tressauter ou sourire, il n’en est pas
moins vrai qu’au fond de cette dogmatique dont la critique
sacrée, I’histoire des dogmes et la psychologie religieuse ont
fait justice, il se cache maintes fois une veérité précieuse, une
expérience chrétienne, une intuition délicate et profonde, un
sentiment vif et juste des réalités spirituelles, une affirmation
vigoureuse et légitime de la piété évangélique. Dégager des
scories d’une scolastique barbare 'or pur de la vie religieuse,
faire le départ entre 'appareil théologique des temps passés
et la vérité chrétienne qui survit & toutes les théologies, laisser
tomber la formule inacceptable & la pensée et 4 la conscience
moderne, mais sauvegarder I'intérét religieux auquel la con-
science et la pensée d’aujourd’hui doivent rendre hommage,
telle est la lecon que donnent au dogmaticien, non seulement
I'histoire des dogmes et la symbolique, mais méme I'étude en

Paccomplir non en vertu d’un critere externe ou profane, mais en vertn
du principe religieux du dogme et dans l'intérét de ce principe lui-
méme. » (Pag. 24-25.)



234 P. LOBSTEIN

apparence ingrate et fastidieuse des épigones .de la Réforma-
tion 1,

Est-il besoin d’ajouter que ce qui a été dit de la scolastique
protestante s’applique, dans une plus large mesure encore, &
Pévolution de lathéologie postérieure ? La connaissance appro-
fondie et I'étude indépendante des systémes dogmatiques des
derniers siécles, en particulier l'intelligence du mouvement
théologique issu de la grande révolution opérée par Schleier-
macher, est la condition indispensable de tout progrés de la
science dogmatique. Nous avons été si souvent obligé de nous
reporter aux principes établis par le grand initiateur de la théo-
logie moderne, son nom s’est tant de fois rencontré dans le
cours de nos recherches, qu’il nous semble inutile d’insister
plus longtemps sur un point dont ’évidence ne sera révoquée
en doute par personne.

Les considérations précédentes peuvent servir & marquer la
place qu’il convient d’assigner & la dogmatique protestante
dans 'organisme des disciplines théologiques. Les sciences bi-
bliques et historiques forment la base d’opération nécessaire
du dogmaticien ; ’existence méme de la science dogmatique
suppose et implique le libre développement de ces disciplines
dont chacune est indispensable au fonctionnement normal de la
théologie systématique 2. Si la foi des chrétiens d’aujourd’hui
est, dans un certain sens, fille de la foi des chrétiens d’hier, si

! Dans une étude que m’a suggérée la publication de la dogmatique
de GRETILLAT, je me suis appliqué & monftrer le profit qu'on peut recueillir
de interprétation historique et de I’analyse psychologique et religieuse
de la scolastique protestante. J'ai choisi & dessein une doctrine qui parait
4 premiere vue dénuée d'importance et d’intérét, la notion du stetus inte-
gritatis : expliquée dans sa portée véritable et dans sa signification in-
time, cette notion jette une vive lumikre sur le caractere religieux et
moral du protestantisme et du catholicisme. Voy. Un probléme de an-
cienne théologie. (Revue de théologie et de philosophie, année 1890, p. 31~
48.) — Comp. aussi M. SaBaTiER, Revue chrétienne, 1882, p. 651 et suiv.

2 Voy. M. Jean Monop, étude citée, p. 200; M. E. MarTin qui place la
dogmatique dans la théorie de ’éducation chrétienne et non dans le sys-
teme théologique proprement dit, lui donne aussi pour base premiere les
disciplines bibliques et historiques. (Introduction @ la théologie protestante,
Geneve et Paris, 1883, p. 59, 83,183, 214.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 235

pour la saisir dans tout son développement, il faut remonter
jusqu’a son principe et & sa source, la personne et 'ceuvre de
Jésus-Christ, il s’ensuit que la dogmatique et la morale! ne
pourront faire une ceuvre utile et féconde qu’en s’appuyant in-
variablement sur le seul fondement solide de la théologie his-
torique qui, prise dans son acception la plus large, comprend
aussi I'’exégése et la théologie biblique. Tel est le groupement
proposé dans la plupart des encyclopédies des sciences théolo-
giques. La tentative de quelques théologiens contemporains 2
qui voudraient faire de la dogmatique le point de départ ou le
fondement de la théologie tout entiére, procéde d’un sentiment
fort juste, mais ces auteurs se trompent en tirant de pré-
misses incontestables des conséquences plus spécieuses que so-
lides. Il est certain que la foi chrétienne est la racine et la raison
d’étre de la théologie chrétienne, mais il ne s’ensuit nullement
qu’il faille, en tout premier lieu, exprimer scientifiquement la
foi et la traduire sous la forme du dogme. Ce que présuppose
la théologie, c’est la foi, mais non Iexposition systématique de
la foi ; la foi évangélique, 4me inspiratrice de la théologie pro-
testante, matieére et substance du dogme protestant, ne peut
prendre corps dans une doctrine et étre formulée scientifique-
ment qu’a la suite d’'un long développement historique. Cela
est si vrai que ceux-la méme qui voudraient placer la dogma-
tique « au centre initial de la théologie chrétienne 3 » ne pour-

1 [l sera question plus loin du rapport de ces deux disciplines théolo-
giques.

2 M. Emery, Religion et théologie (Revue de théologie et de philosophie,
1890, p. 547-549.) — M. Vauvcuer fait commencer 1'étude de la théologie
par I'exposition de la foi de I'Eglise, ou symbolique ecclésiastique. « On
aura ainsi une base solide de laquelle on pourra partir, sans avoir &
craindre de se mettre en route, comme il arrive souvent & ceux qui
veulent s'élever du néant & la connaissance. » (Hssaz de méthodologie
des sciences théologiques, Paris 1878, p. 45,) La division proposée par
M. F. Gober. Revue chrétienne, 1863 (théologie spéculative, ou connais-
sance du fait du salut, et théologie pratique, ou théorie de I'art de
sauver) nous semble également malheureuse dans la pensée et dans
I’expression.

3 M. EMERY, dtude citée, p. 548.



236 P. LOBSTEIN

raient, dans la pratique, constituer le systéme doctrinal de la
foi sans la collaboration constante de I’exégése, de la théologie
biblique, de I'histoire des dogmes et de la symbolique. S’il en
est ainsi, n’est-il pas plus naturel et plus conséquent de s’en
tenir 4 la division recue et de faire de la théologie systéma-
tique le centre de l'organisme des disciplines théologiques 1?
Sur toutes les questions de méthodologie et d’encyclopédie que
nous avons effleurées jusqu’ici, I’accord se fera sans doute assez
facilement ; quelques-uns de ces problémes concernent plutot
les expressions que le fond des choses, et peut-étre 'entente
s’établirait-elle plus vite si 'on s’appliquait, de part et d’autre,
4 définir nettement les éléments de la discussion et si l'on
adoptait une terminologie identique. Personne non plus ne
fera de difficultés & admettre que la théologie pratique forme
le couronnement de I'édifice des sciences théologiques ; per-
sonne ne contestera les services essentiels qu'une dogmatique
bien conduite rend au prédicateur, au catéchiste, au pasteur?2,
D’autre part, la théologie pratique sert de controle et de
contre-épreuve a la science dogmatique. Qu’est-ce, en effet,
qu'une dogmatique qui n’aboutirait pas, en définitive, au
service et & I'édification de I'Eglise? Quelle serait la valeur,
quelle serait la sanction d’'une doctrine qui se maintiendrait
dans les sphéres inaccessibles de la pure abstraction, qui

1 Telle est la solution de Haceneacu dans un ouvrage depuis long-
temps classique : Encyclopidie und Methodologie der theologischen Wissen—
schaften, 12¢ édition (1889), revue par M. RerscHLE ; bien que le groupe-
ment proposé par M. Heiwvrici, Theologische Encyclopiidie, 1893, differe, an
point de vue formel, de celui de HageEnBacH, les deux auteurs s’accordent
sur le point particulier qui nous occupe : ils donnent la priorité a la
théologie biblique et historique sur la théologie systématique. Comp.
aussi M. F. Nirzscu, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, 1892, p. 14-15.

? Voy. plus haut, p. 41-43. — Cf. M. BorsemanN, Die Unzulinglichiceit des
theologischen Studiums, 1886, p. 79. On trouvera des indications précieuses
dans les articles de M. Bassermany, Das christologische Dogma in seiner
praktischen Verkiindigung (Zeitschrift fiir praktische Theologie, 18%4,
cahiers 1 et 1I). — En dépit de l'intellectualisme de leur scolastique
orthodoxe, nos anciens théologiens avaient le sentiment incompressible
du but pratique de la théologie chrétienne qu'ils définissaient pour cette
raison du nom de Habitus practicus.



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 237

s'isolerait de tous les intéréts pratiques de la communauté chré-
tienne, qui renoncerait & I’ambition de servir 4 la fois d’expres-
sion a la piété des fidéles et d’aiguillon & la pensée des théolo-
giens? « Vous les reconnaitrez i leurs fruits; » lefficacité
pratique, la fécondité religieuse, la richesse des applications
spirituelles et vivantes, telle est, pour I'kEglise, la pierre de
touche de chaque doctrine théologique, telle est 'instance sou-
veraine a laquelle le dogme évangélique ne saurait se sous-
traire, la réside le nceud vital du rapport indissoluble qui unit
la dogmatique protestante a la théologie pratique.

Nous avons parlé 2 plusieurs reprises de la théologie systé-
matique. Nous désignons de ce nom, avec la plupart des ency-
clopédistes, la dogmatique protestante dans ses rapports avec
I’éthique chrétienne. Précisons sommairement ces rapports et
essayons d’en déterminer les caractéres.

La solution du probléme des rapports entre la dogmatique
et I’éthique est solidaire de l'idée qu’on se fait des rapports
entre la religion et la morale chrétienne. L’union indissnluble
qui, dans le christianisme, régne entre la religion et la morale
s’exprime et se révéle dans le rapport intime qui existe entre
la dogmatique et I’éthique. En effet, la dogmatique est ’expo-
sition systématique de la foi chrétienne dans son état de dépen-
dance vis-a-vis de Dieu : elle répond au point de vue religieux.
L’éthique chrétienne est I’exposition de la foi chrétienne dans
son état d’activité vis-aA-vis du monde et du prochain: elle
répond au point de vue moral. La premiére de ces disciplines
voit dans la conscience chrétienne le produit et 1’'objet de la
grace divine ; la seconde envisage la conscience chrétienne
comme I'agent et le sujet d’une vie nouvelle. L'une et l'autre
portent sur une matiédre identique, mais ils la considérent et
I'étudient sous un angle différent. Ainsi s’explique 'union qui,
pendant longtemps, a pu régner entre elles, ainsi se justifie la
bifurcation qui aujourd’hui les sépare. Le commentaire expli-
catif et la preuve de notre formule sont fournis par Ihistoire
de nos deux disciplines qui, de Calixte & Schleiermacher, et de
Schleiermacher &4 Hofmann ou & Ritschl, permet de constater
un consensus toujours plus large et une apologie souvent frap-



238 P, LOBSTEIN

pante de la solution que nous ne pouvons qu’indiquer icil.

S’il est permis de supposer que la question purement for-
melle du groupement des sciences théologiques ne donnera
pas lieu & des contestations fort vives, il n’en est pas de méme
d’un probléme que j'ai réservé & dessein, parce que les contro-
verses de I’heure présente s’y portent avec ardeur et qu’il a
donné lieu & de facheux malentendus.

Que faut-il penser des rapports entre la dogmatique et la
philosophie ? Faut-il faire & celle-ci une part dans I’élaboration
de celle-14? Le dogmaticien peut-il se passer de I'appui des
sciences philosophiques, ou a-t-il besoin de leur concours et
de leurs lumiéres ?

Serrons la question de prés et reportons-nous & notre point
de départ et a notre définition premiére.

La dogmatique protestante est I'exposition scientifique de la
foi protestante; or I'Evangile est tout ensemble la source et la
norme de cette foi ; en conséquence, la dogmatique ne saurait
puiser son contenu et trouver sa loi en dehors de la révélation
chrétienne se légitimant & la conscience du croyant. En d’au-
tres termes, aucune philosophie rationnelle, aucune métaphy-

1 CarLixtE, Epitomes Theologiae moralis pars prima, 1634, p. 1-13: De fine
theologiae moralis. De subjecto theologiae moralis. — Buppxus, Institu-
tiones theologiae moralis, 1711, Prolegomena, § 1-5, 12-14, 86-87.— ScHLEIER-
MACHER, Die christliche Sitte nach den Grundsdtzen der evangelischen Kirche
im Zusammenhang dargestellt, herausgegeben von Jonas, Berlin 1843, p. 12-
24; comp. les deux auntres ouvrages du méme auteur, Kurze Darstellung
des theologischen Studiums, 18302, § 223-231; Der christliche Glaube, § 26.—
K. J. Nitzsch, System der christlichen Lehre, 1851%, p. 4.— HARLEss, Christ-
liche Ethik, 18756, p. 8. — Hormanw, Theologische Ethik, Nordlingen 1878,
p- 12-24. — Rirschy, Die christliche Lehre von der Rechifertigung und Ver-
séhnung, tome 111 (18883), p. 14 — M. H. Scrurtz, Grundriss der evange-
lischen Dogmatik, 1890, § 1, 3 (p. 1); Grundriss der evangelischen Ethik,
1891, § 1, 3 (p. 1). — A. DornERr, Ueber das Verhiliniss der Dogmatik und
Ethik in der Theologie. (Jahrb. fiir prot. Theologie, 1889, p. 481-552.) — On
lira avec intérét el avec fruit les judicieuses observations de M. WenpT
qui insiste sur la synthese organique de I'éthique et de la dogmatique,
tout en demandant une étude indépendante et spéciale des problemes de
la morale individuelle et de la morale sociale, Die Aufgabe der systema-
tischen Theologie, Gottingen, 1894, p. 12-24.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 239

sique humaine, aucune science dite profane n’est qualifiée pour
fournir au dogmaticien protestant la substance de sa doctrine;
cette substance lui est donnée par sa foi formée 4 I'école du
Christ et sous l'action primordiale et continue de I’Evangile. 1l
faut que la matiére religieuse, dont la dogmatique cherche la
formule, procéde de la religion chrétienne saisie dans sa pu-
reté, c’est-a-dire dans son principe qui est la conscience reli-
gieuse de Jésus de Nazareth. Le christianisme étant une vie
qui s’est incarnée dans une personne et réalisée dans une his-
toire, aucun systéme de philosophie ne suppléera jamais aux
faits constitutifs de la religion chrétienne qui sont les faits gé-
nérateurs de la foi chrétienne. L’expérience religieuse, déter-
minée par I’Evangile, est une expérience sul generis, inacces-
sible aux facultés naturelles et produite par un facteur divin
d’un autre ordre que les connaissances théoriques qui relévent
de la philosophie. Or, la dogmatique protestante se place sur
le terrain de la foi, elle est concue et construite au point de
vue de la communion des fidéles, elle est ’organisme scienti-
fique de 'expérience de I’Eglise; elle suppose et implique le
fait d’'une vie intérieure dont I'origine est une nouvelle nais-
sance, dont le type est réalisé en Jésus-Christ, dont la fin est
le royaume de Dieu. Il s’ensuit que la science dogmatique,
fidele & l'inspiration maitresse de ’Evangile, est obligée, par
son principe méme, de demander son point de départ, son
centre de gravité et sa sanction supréme a une autorité ina-
bordable 4 la science, inabordable a4 la philosophie de n’im-
porte quelle école.

Voila dans quel sens il convient d’éliminer la métaphysique
de la constitution de la dogmatique protestante. Cette élimina-
tion porte sur le contenu et le fond méme de la doctrine évan-
gelique ; elle est le corollaire logique et ’application rigoureuse
de la déclaration d’indépendance de la piété chrétienne et de
la foi protestante ; elle entend soustraire les réalités spirituelles
de ’Evangile et de la foi & la compétence de la raispn naturelle
et & la juridiction de la philosophie humaine 1.

1 Cf. M. LicHTENBERGER, Des éléments constitutifs de la science dogmatique,



240 P. LOBSTEIN

Ainsi compris, le principe que nous énoncons n’est que la
traduction scientifique de la pensée de Jésus et de son plus
grand apotre : « Je te bénis, 6 Pére, 0 Seigneur du ciel et de la
terre, de ce que tu as caché ces choses & des sages et & des
savants, et de ce que tu les a révélées & de petits enfants. Oui,
Pére, je te bénis de ce que tel a été ton bon plaisir. » (Mat. 14,
25-26.) « L’homme quin’a que ses facultés naturelles (’homme
psychique) n’accepte pas les choses de I'Esprit de Dieu. 1l
les taxe de folie, il ne peut les connaitre, parce qu’elles de-
mandent & étre jugées spirituellement. L’homme spirituel, au
contraire, juge de tout et n’est jugé par personne. » (1 Cor. 2,
14, 15). Est-il nécessaire de montrer que ce qu’on pourrait ap-
peler le programme religieux de la Réforme répond fidélement
aux paroles du Christ et de son disciple? En déclarant que la
théologie ne doit puiser la matiére de la connaissance que dans
I’Evangile, nos Réformateurs n’entendaient pas seulement dé-
livrer ’Eglise et son enseignement de la tyrannie de la tradi-
tion catholique, ils voulaient aussi l'affranchir du joug pesant
ou de l'appui douteux de toute spéculation étrangére et de
toute métaphysique d’emprunt. Bien quils n’aient pas con-
sommé cet affranchissement d’une maniére définitive et radi-
cale, ils en ont posé le principe avec une clarté et une Vigueur

170 : « I1 y aentre la philosophie et 1a dogmatique le fait capital de la
régénération chrétienne, ou si l'on aime mieux, 'action réparatrice de
I'Evangile. » — « I’Eglise sera en danger aussi longtemps qu’elle n’aura
pas montré... que la foi a sa méthode propre et ses lumieres spéciales... I1
est clair qu'il n'y a plus que I de chances de salut pour le christianisme
tel qu'il a été congu jusqu’ici, pour la religion telle que les 4mes la récla-
ment encore. » (E. ScHERER, Mélanges de critique religieuse, Paris 1860,
p- 184.)— « L’Eglise, dont la raison suffisante n’est nulle part ailleurs
qu'en elle-m&me, possede aussi bien son principe de connaissance que le
principe de son organisation.» (M. G. FrommeL, Revue de théologie et de
philosophie, 1883, p. 11.)— Une intéressante controverse a eu lieu, sur quel-
ques-uns des points traités plus haut, entre M. H. Bois et M. G. FroMuMEL.
L'un et l'autre sont revenus & plusieurs reprises sur ce sujet. Voyez
M. Bois, Revue théologique de Montauban, 1888; Hellénisme et judaisme, 1889;
Revue de Lausanne, 1890; M. FromMeL, Revue de Lausanne, 1888-1890. Nous
adhérons, pour notre part, aux principes et & la plupart des conclusions
de M. FrRoMMEL.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 241

qui ne laissent rien & désirer. Ce principe, la dogmatique pro-
testante ne saurait ’abandonner. Schleiermacher en a tenté
Papplication en revendiquant pour la conscience religieuse
« une province indépendante!, » et un nombre croissant de
théologiens se sont engagés dans la voie dont l'illustre auteur
des Discours sur la religion nous a rouvert ’accés. Dans les
pays de langue francaise, Vinet a inauguré, d’'une maniére in-
dépendante, une tradition qui, sur bien des points, se ren-
contre avec celle dont Schleiermacher a été, en Allemagne,
Pinitiateur et I'interpréte le plus autorisé.

La filiation historique de ces affirmations concordanies ne
sera sans doute pas sérieusement contestée ; par contre, il est
probable qu’on ne tombera guére d’accord sur les consé-
quences & tirer des faits que nous venons de rappeler. Essayons
donc de préciser les conclusions qui, si je ne me trompe, se
dégagent du développement de la théologie moderne au sein
de I’Eglise protestante.

Au fond des tentatives qui cherchent 4 assurer l’'indépen-
dance de la piété chrétienne et de la foi évangélique, il y a, ne
fat-ce qu’en germe, toute une théorie de la connaissance 2,
Que ceux qui ont fait de I’Evangile la source et ]Ja norme uni-
que de I’expérience religieuse, n’aient pas eu conscience d’a-
voir énoncé un principe d’une portée philosophique, cela n’est

1 Beden tiber die Religion an die Gebildeten unter ithren Verdchiern, 1799,
Premier discours.

2 La théorie de la connaissance de RitscHrL n’a pas d'autre origine, au
moins quant & son fond essentiel. Son effort constant a été de donner &
1a théologie chrétienne un contenu purement et exclusivement chrétien,
et de dégager la saine tradition évangélique de tout alliage étranger.
Sur ce point il n’a pas varié. Les oscillations et les tAtonnements de sa
pensée ne concernent que la formule explicative de cet axiome central,
qui est & la base de son systeéme. Il n'a pas été difficile de signaler les
inconséquences et les contradictions de sa théorie, qui a essuyé le feu
d’une critique trés vive et souvent trés méritée. Cette critique ne lui a
pas seulement été adressée par des adversaires, elle est sortie des rangs
méme de !'école de KirscHL. Voyez, en général, M. StenLiN, Kant, Lotze,
A. Ritschl, 1888; M. PrLEIDERER, Jahrbiicher fiir protestantische Theologie,
1889, p. 161-194; M. Rus, Die Erkentnisstheorie von Lipsius verglichen mit
derjenigen Biedermann's und Ritschl's, Karlsruhe, 1893; M. Traus, Zeit-

THEOL. ET PHIL. 1896 16



I P. LOBSTEIN

pas douteux. Il n’en est pas moins vrai qu’en assignant aux
données de la conscience morale et religieuse une sphére inac-
cessible au verdict de la raison naturelle, ils ont, implicitement
et & leur insu, jeté les fondements d’une théorie de la connais-
sance religieuse. Pour dégager cette théorie qui est 4 la base
des jugements que nous venons de rappeler, pour ’exprimer
en formules nettes et précises, pour 'appliquer avec stireté et
avec rigueur, il faut nécessairement que le théologien désireux
de réussir dans une pareille entreprise, soit doué d’aptitudes
spéciales et qu’il ait discipliné et exerceé ces aptitudes a I’école
de la philosophie. En effet, tout théologien qui procéde d’aprés
une théorie déterminée de la connaissance, n’a pas seulement
besoin du secours constant de la psychologie et de la logique,
il doit avoir une métaphysique. Le dogmaticien qui se flatterait
d’édifier son systéme en faisant abstraction de ces disciplines
philosophiques, serait victime d’une étrange illusion; par-de-
vers lui-méme, il manierait incessament ces instruments de
travail indispensables, dont ostensiblement il s’imaginerait
pouvoir se passer ; il ferait de la philosophie sans le savoir!.

schrift fiir Theologie und Kirche, 1894, p. 91-129. MM. PrLEIDERER et RuB
se rattachent & BiepErmany, M. TrauB procede de 'école de Rirscur. Voy.
aussi M. CH. Favre, La théorie de la connaissance dans son rapport & la
métaphysique et & la religion. (Revue de théologie et de philosophie, 1890,
p- 329-343,473-481); M. R. FAvRE, Les principes philosophiques de la théorie
de Ritschl, Vevey, 1894.

1 « I1 est irréfléchi de prétendre, dit Rirscht, que j'élimine toute méta-
physique de la théologie. 8i, en effet, je posséde en théologie une compé-
tence scientifique, qu’en général on ne m’a pas contestée, je dois suivre
une théorie de la connaissance qui, dans la détermination des objets de
la connaissance, devra se régler d’apres une notion précise de la chose,
qui, en d'autres termes, sera métaphysique. » (Theologie und Metaphysik,
Bonn 1887, p. 40-41.)— De son coté, M. HErrmany, dans lequel M. H. Bois
ne voit que le grand pourfendeur de la métaphysique, établit un rapport
positif entre le monde de la connaissance théorique et la sphere de la
connaissance religieuse: la neutralité de ces deux ordres de connais-
gances ne porte que sur la méthode de I'une et de 'autre. Le monde de
la nature, objet de la connaissance scientifique, est subordonné a l'orga-
nisme des fins, objet de la connaissance pratique, comme le moyen est
gsubordonné au but. Voy. Die Religion im Verhdltniss zum Welterkennen
und zur Sittlichkeit, Halle 1879, surtout p. 354-362. Cf. aussi les déclara-



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 243

Ce n’est pas tout. Le dogmaticien qui, au nom méme de’Evan.
gile saisi par la foi, affirme que la connaissance chrétienne est
par essence subjective et pratique, qu’elle implique la piété et
I’activité religieuse du sujet, qu’elle a pour condition une ex-
périence primordiale et souveraine, je veux dire le fait de la
naissance a une vie nouvelle, ce dogmaticien-14 aurait beau pro-
fesser ou affecter une invincible antipathie & I’égard de toute
philosophie et de toute métaphysique; en prenant la position
indiquée, il est lui-méme bien loin de rester neutre au milieu
du conflit des doctrines philosophiques ; par son attitude posi-
tive et critique, il se prononce résolument contre les unes, il
prend nettement parti pour les autres 1. S'il ne solidarise pas
sa foi religieuse avec un systéme philosophique, il sait que
parmi les philosophies qui peuplent I’histoire, il y en a qui sont
incompatibles avec le principe vital du christianisme, tandis qu’il
en est d’autres qui ont avec I’Evangile de profondes affinités.
Sans entrer ici dans le détail d’'une discussion compléte, nous
dirons que parmi les systémes modernes, ¢’est dans la philo-
sophie de Kant que le dogmaticien protestant trouvera, je ne
dis pas des appuis pour étayer sa foi, mais les postulats qui
répondent le mieux aux expériences constitutives de la con-
science évangélique. Par sa théorie critique de la connais-
sance et par sa doctrine de la liberté morale, le philosophe de
Konigsberg fournit au théologien protestant les moyens de
traduire, avec force et clarté, les vérités dont il a puisé dans
I’Evangile la matiére vivante et I'inébranlable certitude2. Loin

tions de M. HErRRMANN sur son opposition & la métaphysique, dans le
Beweis des Glaubens, 1889.

1 En distinguant soigneusement entre la foi et la théologie, nous dirons
sans hésiter avee M. H. Boris : « Le développement de la science philoso-
phique intéresse spécialement les théologiens, car le progres en théo-
logie est solidaire du progres en philosophie. » (La philosophie idéaliste et
la théologie, Montauban 1895, p.4.) Lire la belle péroraison de cette legon
d’ouverture, p. 42-46.

2 1l est 'bien entendu que nous ne saurions entrer ici dans le détail des
variétés qui procedent de la source commune de la philosophie kan-
tienne. RirscHL, dans sa premitre maniere (il finit par se rattacher &
Lotze), Lipsus, MM. HERrMANN et KarTan représentent des nuances sen-



244 P. LOBSTEIN

de nousdonc de professer I'indifférence de la dogmatique pro-
testante en matiére de philosophie: soutenir que ’on peut étre
chrétien dans I’ame tout en étant en philosophie matérialiste
et athée, ¢’est dire la plus énorme des sottises, et ce n’est que
par un étrange malentendu qu’on a pu préter une pareille
monstruosité & un théologien éminent de nos jours 1.
Cependant il importe d’écarter ici toute méprise. Si nous
nous réclamons de la théorie kantienne de la connaissance et
de la doctrine kantienne de la liberté, cela ne veut pas dire que
la foi chrétienne emprunte au crilicisme ses titres de créance
et lui demande sa sanction. Nous allons de ’Evangile & Kant,
et non pas de Kant 4 ’Evangile, mais nous croyons que le kan-
tisme nous place scientifiquement dans les conditions les plus

siblement différentes dun type kantien. Les lecteurs francais ont la
bonne fortune de pouvoir se reporter & l'étude, souvent citée dans le
cours de ce travail, de M. SaBaTiER ; j'adhere a toutes les données essen-
tielles de cet Essai d’une théorie critique de la connaissance religieuse ;
mes seules réserves portent sur la maniere dount I'auteur a formulé sa
doctrine du symbolisme religieux; je me demande si, dans ce cas spé-
cial, M. SaBaTIER n’est pas devenu quelque peu infidele & ses prémis-
ses, et 8'il n’a pas appliqué & la connaissance religieuse une mesure
empruntée au domaine de la connaissance théorique et objective. Si
je l'ai bien compris, je serais porté & lui faire le reproche qu'adressait
récemment M. Trave & Lipsius. (Voy. Theol. Stud. und Krit., 1895,
p- 515-521.) Voy. aussi M. ReiscuLE, Erkennen wir die Tiefen Gottes? Fine
Untersuchung siber Adwequatheit und Unadequatheit der christlichen Gottes-
erkenntniss (Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, herausgegeben von
GorTscHick, 1891, p. 287-366.) Dans la mesure ol mous nous rencontrons
avee M. SABATIER, nous nous éloignons de M. H. Bois, dont la théorie de
la connaissance forme avec celle de M. Saparier l'antithese la plus
complete. La philosophie idéaliste et la théologie, p. 40-41. Voy. aussi le
gros livre consacré par M. Bois  'examen de la théorie de M. SaBATIER,
De la connaissance religieuse. Essai critique sur de récentes discussions,
Paris 1894, spécialement les chap. VI-1X. — M. GoUNELLE a essayé de
développer une théorie intermédiaire entre MM. Sapatier et Bois dans
son livre récent La Révélation et la raison. Essai critique et solidariste d
propos de récentes discussions théologiques, Montauban 1895.

1 M. WeNNAGEL, La logique des disciples de Ritschl et la logique de la ké-
nose, Strasbourg 1883, p. 4; M. Henri Bois, Revue de théologie et de phi-
losophie, 1890, p. 102.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 245

favorables & la solution du probléme dogmatique posé par la
foi religieuse.

Nous objectera-t-on que le dualisme de la raison théorique
et de la raison pratique, de la connaissance scientifique et de
la certitude morale, rend impossible toute apologétique ? Nous
répondrons que le procédé vulgaire qui part d’'unereligion pré-
tendue naturelle pour s’élever par voie démonstrative aux
vérités de la révélation est, en effet, condamné sans appel
par le principe que nous essayons de défendre. La seule mé-
thode qui réponde au point de vue évangélique et protestant
est indiquée avec autant de simplicité que de profondeur dans
la parole bien connue du Christ johannique : « Mon enseigne-
ment n’est pas de moi, mais de celui qui m’a envoyé. Si quel-
qu'un veut faire sa volonté, il saura si mon enseignement est
de Dieu ou si je parle de mon chef. » (Jean VII, 16-17.) Lorsque
Vinet, commentant cette parole, rappelait qu’il « n’y a qu’un
moyen de connaitre la vérité, c’est d’étre dans la vérité, » il
tracait a4 I’apologétique chrétiennela voie rovale qui seule méne
3 I’Evangile. Sans doutel’on peut étudier la religion chrétienne
d’une maniére objective, on peut '’envisager du dehors et ’ana-
lyser comme un des grands phénoménes de I’histoire : telle est
la tentative essayée par la philosophie de la religion ou par la
science toute moderne de I’histoire des religions. Mais il im-
porte de ne pas confondre les deux disciplines comme le
fait, par exemple, I’école hégélienne qui absorbe volontiers
la dogmatique dans la philosophie de la religion, ou comme le
pratique l'orthodoxie traditionnelle, qui conteste ou nie la

! Aussi nous associons-nous pleinement aux paroles de M. HERRMANN qui
convie les théologiens & étudier Kant, si tant est qu'ils ne s'intéressent
pas seulement & la beauté, mais & la vérité de la religion. (Die Religion
im Verhdiltniss zum Welterkennen und zur Sittlichkeit, Halle 1879, p. 298.
-— Nous sommes loin de demander que on « applique & la théologie
chrétienne des formules et des méthodes étrangbres & leur objet;» ce
serailt la, en effet, tomber dans la scolastique; mais nous estimons que
le kantisme a facilité au théologien protestant 'intelligence des condi-
tions et de la nature de la tiche qui lui incombe. Sous cette réserve
nous adhérons aux observations de M. G. FromMEL, Revue chrétienne, 1895,
L, p. 51; cf. Revue de théologie et de philosophie, 1889, 502-510.



246 P. LOBSTEIN

légitimité d’une science pour laquelle les différentes religions
sont de simples phénoménes, objet des recherches désintéres-
sées de I'historien et de 'appréciation indépendante du psycho-
logue. L, en effet, réside la différence essentielle entre la dog-
matique et la philosophie de la religioni. Celle-ci choisit son
point de vue et sa base d’opération en dehors de la communauté
chrétienne; elle n’a point pour fin derniére, comme les disci-
plines théologiques, I’édification et le gouvernement del’Eglise,
elle ne s’en tient pas 4 ’étude de la seule religion chrétienne,
mais elle porte ses investigations sur toutes les manifestations
du génie religieux, dont elle cherche & saisir et & formuler les
lois dans l’individu et dans la société. Et alors méme qu’elle
s’applique particuliérement a ’étude de la religion chrétienne
elle substitue le point de vue causal au point de vue téléolo-
gique; elle ne formule pas sur le christianisme un jugement
de valeur pratique; elle fait abstraction de ce que nos Réfor-
mateurs regardaient comme essentiel 4 la solution de tout pro-
bleme religieux, 'usage d’une doctrine, I'utilité qu’elle présente,
le fruit qui nous en revient, son efficacité et sa vertu?2.

(C’est 13 précisément ce que cherche le dogmaticien; il ne

1 M. PrLEIDERER, Grundriss zur christlichen Glaubens- und Sittenlehre,
p- 4; M. NrrzscH, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, Freiburg i B. 1892,
p- 7-8; Lipsius, Evangelisch-protestantische Dogmatik, comp. 17 édit. (1876),
§ 2-3 avec la 3¢ édit. (1894), § 8-10.

2 MELancaTON, Loci communes, Edit, 1521, Preefatio : « Ni scias, in quem
usum carnem induerit et cruei adfixus sit Christus, quid proderit ejus
historiam novisse? An vero medico satis est, novisse herbarum figuras,
colores, liniamenta ? Vim scire nativam nihil refert? lta Christum, qui
nobis remedii et, ut Scripturz verbo utar, salutaris vice donatus est,
oportet alio quodam modo cognoscamus, quam exhibent Scholastici. Hee
demum christiana cognitio est, scire, quid lex poscat, unde faciende legis
vim, unde peccati gratiam petas, quomodo labascentam animum adver-
sus deemonem, carnem et mundum erigas, quomodo adflictam conscien-
tiam consoleris. » Apologia Aug. Confess. 11, 51 : « Facile erit judicare,
quid sit fides, si Symbolum consideramus, ubi certe ponitur hic arti-
culus : Remissionem peccatorum. [taque non satis est credere, quod
Christus natus, passus, resuscitatus sit, nisi addimus et hunc articulum,
qui est causa finalis historie : Remissionem peccatorum. Ad hunc arti-
culum referri caetera oportet. » Cf. Cavviy, Institution dela religion chré-



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 477

veut pas aborder le christianisme de 'extérieur et I’avoir devant
soi comme un fait indépendant de soi; il prend le point de vue
de la foi religieuse, de la certitude chrétienne. Or, la piété ne
peut comprendre et expliquer le christianisme que dans la me-
sure ol elle le posséde comme une vie 1,

Cependant s’il est impossible de prouver théoriquement la
vérité objective de la religion chrétienne 4 celui qui est resté
étranger aux expériences que communique I’Evangile, si la
légitimation seule valable et décisive de la vérité chrétienne
réside dans les effets opérés par cette vérité sur 'dme de celui
qui s’y abandonne 2, la théologie chrétienne ne saurait renon-
cer pour cela 4 sa mission apologétique. Que I'on investisse de
cette mission une discipline particuliére ou qu’on la confie i la
dogmatique elle-méme, il n’importe guére; ce qui seul est es-
sentiel, c’est que ’Eglise et la science qui travaille & son service
n’abdiquent pas en présence des besoins et des nécessités de la
pensée et de la société moderne. Dans I'intérét de la tiche 2
remplir, il serait préférable sans doute que 'on appliquéit la
loi de la division du travail, la dogmatique exposant scientifi-
quement la foi chrétienne du point de vue de la communauté

tienne, Livre I, chap. 17 : « Quel est le but de ceste doctrine (de la Pro-
vidence) pour en bien faire nostre profit.» 11, 15: « Que pour savoir &
quelle fin Jesus Christ nous a esté envoyé du Pere, et ce qu’il nous a
apporté, il faut principalement considerer trois choses en luy : 'office de
Prophete, le Royaume et la Sacrificature.» III, 21, 1: « En ceste obscu-
reté qui les effraye (dans la doctrine de I'élection éternelle), nous verrons
combien ceste doctrine non senlement est utile, mais aussi douce et
savoureuse au fruict qui en revient. »

! Voy. M. G. FroumeL, Revue de théologie et de philosophie, 1889, p. 508,
— Cf. M. Bovow, Dogmatique chrétienne 1,76-77 : « A ceux qui nous deman-
dent de légitimer notre principe nous sommes en droit de dire qu’il
s'impose, par la force de conviction qui lui est propre, & tout chrétien
digne de ce nom. Le non croyant le contestera sans doute; mais aussi
n’a-t-il rien de commun avec la connaissance chrétienne. La science du
fait évangélique ne s’adresse qu'a des chrétiens. »

2 ScHLEIERMACHER, Der christliche Glaube, § 100, 3 : < Diese Ableugnungen
lassen sich nicht widerlegen, sondern nur durch die That beseitigen,
indem wir suchen zu bewirken, dass die Leugnenden dasselbe er-
fahren. »



48 P. LOBSTEIN

chrétienne et pour les membres de cette communauté!, ’apolo-
gétique s’adressant & ceux qui nient ou contestent la légitimité
du fait religieux et la vérité de la religion chrétienne. L’apologé-
tique prendrait ainsi la place de ce que I'on appelait autrefois
les prolégomenes de la dogmatique?. En marquant nettement
le domaine propre de la religion et la sphére de la connais-
sance scientifique’, 'apologétique a pour mission de montrer
que la vie religieuse et le monde du divin sont inaccessibles &
la science humaine; l'une et 'autre appartiennent & un ordre
différent ; la science n’a qualité ni pour affirmer, ni pour nier
la vie religieuse ; la vie religieuse n’a point de prise sur la
science, qu’il ne lui est permis ni d’arréter dans ses recherches,
ni de contrdler dans ses résultats. Puis, prenant l'offensive,
Japologétique est en mesure de convaincre la science de son
impuissance a4 s’élever & la synthése supérieure dont le besoin
est essentiel 4 I’humanité; seule l'explication religieuse et
chrétienne du monde fournit cette synthése en faisant de la
nature un moyen et un instrument au service de I'esprit et en
donnant & I’esprit pour fin supréme le royaume de Dieu, c’est-
a-dire le souverain bien réalisé par 'amour 3,

Mais indépendamment de la discipline particuliére que nous
venons de définir, la dogmatique protestante, si elle est bien
concue et bien conduite, peut faire une ceuvre essentiellement
apologétique 4. Dans la mesure olila dogmatique ne se borne pas
A développer le contenu de la foi évangélique, mais s’applique

1 RirscHL, Rechtfertigung und Verséhnung. Tome ILI, §1.

2 On pourrait faire rentrer alors dans I'apologétique la théorie de la
connaissance religieuse dont il a été question plus haut.

3 Voy. M. H. Scuurrz, Grundriss der christlichen Apologetik, Gottingen
1894, §8 1, 4, 24, 28.— Lire les belles pages qui servent de conclusion &
I'opuscule de M. Karran, Das Christenthum und die Philosophie, Leipzig
1895, p. 21-26.

4 M. H. ScuuLtz, Jahrbiicher fir deutsche Theologie, 1874, p. 42; M. HERg-
MANN, Die Religion im Verhdiltniss zum Welterkennen und zwr Sittichkeit,
p-481 et suiv.; Die Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der Theologie,
18892, p. 5-6, 9-11, 60-61; M. KarrensuscH, Ueber religiosen Glauben im
Sinne des Christenthums, Giessen 1887, p. 6-7; M. G. FrommeL, Revue de
théologie et de philosophie, 1890, p. 301-302.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 249

aussi 4 montrer le fondement de la certitude chrétienne, elle
apporte al'apologétique une contribution précieuse. En remon-
tant sans cesse a la base invariable des affirmations religieuses
du croyant, le dogmaticien fait voir que la doctrine chrétienne
n’est pas une juxtaposition de théses dogmatiques sans lien
intérieur et sans principe commun, mais un ensemble bien lié
de vérités qui se conditionnent et se soutiennent, un systéme
portant le cachet d’une vivante unité, un organisme 1.

C’est sur ce point que je voudrais encore appeler l'attention
du lecteur. Nous avons déterminé, dans le présent chapitre,
la méthode de la dogmatique protestante ; nous avons marqué
sa place dans le cycle des disciplines théologiques et nous
avons sommairement indiqué les sciences auxiliaires dont le
dogmaticien ne peut se passer dans I’exposition scientifique de
la foi évangélique.

Il nous reste & esquisser sommairement I’organisme intérieur
de ladogmatique protestante, pour en faire saisir avec plus de
clarté I’ame inspiratrice et la cohésion profonde. Ce seral’objet
d’un dernier chapitre.

1 Ainsi se concilient les jugements en apparence contradictoires de
M. LicaTeneerceR et de M. MEnEcoz. (Voy. plus haut, p. 44.)

(A suivre.)




	Essai d'une introduction à la dogmatique protestante. Chapitre VI, La méthode de la dogmatique protestante

