Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: La Kénose apreés la transfiguration : étude exégétique sur Philippiens I,
5-11

Autor: Petavel-Olliff, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379601

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA KENOSE APRES LA TRANSFIGURATION *

ETUDE EXEGETIQUE SUR PHILIPPIENS II, 5-11

PAR

E. PETAVEL-OLLIFF

Aprés une étude attentive des interprétations en présence,
nous sommes arrivé 4 la conviction que, dans ce passage,
Paul a eu en vue non l'incarnation, ni la conception miracu-
leuse de Jésus-Christ, mais la Transfiguration et les événe-
ments qui ont suivi. A ’'appui de cette thése, nous invoquerons
deux séries d’arguments.

1o Des arguments qui nous paraissent exclure du texte la

1 Voir les Theses synthétiques sur la divinité de Jésus-Christ, dans la Revue
de mai 1895, p. 251 et suiv. Parvenu aux conclusions de la présente étude, il y a
quelques années déja, nous avons plus fard constaté que le méme point de vue
fondamental a été présenté au siécle dernier par deux éminents critiques : Wetts-
tein et Jean-David Michaélis, fondateur de I’Académie des Sciences de Géttingen.
Les notes du Nouveau Testament, de Welttstein, présentent surtout des rappro-
chements philologiques (voir t. Il, p. 268-271), Le commentaire de Michaélis est
intitulé : Paraphrase und Anmerkungen iiber die Briefe Pauli an die Galater;
Ephes. ; Philipp. Bremen u. Gotha 1750 und 2t¢ Aufl. 1769. La Bibliothéque pu-
blique de Berne posséde un exemplaire de cet ouvrage, qui est devenu difficile
a trouver. Il est & regretter que 'auteur n’ait pas suffisamment étayé sa maniére
de voir ; les arguments invoqués sont trop peu nombreux, et ¢’est sans doute en
partie pourquoi ils n’ont pas prévalu. C’est & peine si les travaux les plus récents
mentionnent une hypothése qui était, croyons-nous, digne d’un meilleur sort.
Peut-étre maintenant bénéficiera-t-elle de I'affaiblissement des préventions dog-
matiques. '



LA KENOSE APRES LA TRANSFIGURATION 139

notion d’une préexistence personnelle et consciente de Jésus-
Christ.

20 Des arguments qui établissent 'accord de notre thése
avec la teneur du passage dont il s’agit.

I

Inadmissibilité des interprétations traditionnelles.

10 Xpiorg Tyaod (V. B), Tnaode Xpords (v. 11) « Jésus-Christ. » —
Suivant une remarque deDe Wette, le nom de Jésus-Christ se
rapporte habituellement dans les écrits du Nouveau Testament
au Christ historique, en d’autres termes, au Fils de Dieu aprés
son incarnation. On ne trouve, croyons-nous, dansles éditions
critiques, qu'un seul passage (I Cor. VIII, 6) ol le nom de
Jésus-Christ soit accompagné d’une allusion & une préexis-
tence. Mais, 14 méme, Dieu le Pére est appelé le Dieu unique :
« Il y a un seul Dieu : le Pére. » ‘

Ajoutons que le verbe gpoveiv, appliqué ici & Jésus-Christ
(Philipp. 11, 5), ne se trouve nulle part employé en parlant de
la divinité. :

20 Ev popgii ®eot, « en forme de Dieu » (v. 6). — Cette expres-
sion ne parait pas du tout convenir pour désigner une préexis-
tence dans le sein du Pére. Mepy#, d’o1 dérive par métathese
le mot de forme, en allemand Gestalt, synonyme de Schein,
s’oppose & giaig, nature, comme P'apparence & la réalité. C’est
ainsi que de popg# on a tiré péppwas qui signifie parfois faux air,
apparence trompeuse (2 Tim. III, 5) et pépgpwy, homme masqué,
hypocritel.

1 Dans les Septante, pop¢# correspond a I'hébreu nann, ressemblance ezx-
térieure (Job 1V, 16 ; Sapience XVIII, 19), d'ou pdppwua, idole, traduction de
D*&;j:;a, Gen. XXXI, 19. Dans le passage qui nous occupe : « Non est ipsa Dei es-
sentia sive natura, sed externa species ac figura, quod in oculos incurrit. » Synop-
818 Criticorum a Mathao Polo ex recensione J. Leusden, 1686. In loco. — Beau-
sobre aussi a fait remarquer qu’on ne trouve pas un seul exemple ou cette ex-
pression (év uop¢r) serve a désigner I'essence d’une chose. Rem. historiques,
critiques et philosophiques sur le Nouveau Test., t. II, p. 48. — La traduction
de M. Stapfer : « Il (Jésus-Christ) était dans la méme condition que Dieu... il a

pris la condition de I’esclave, » nous parait dépasser le sens du texte, la notion de
« condition » correspondant plutt aux substantifs grecs rafic ou ordouc.



140 E. PETAVEL-OLLIFF

Mopgn est une « forme corporelle et sujetie au changement!; »
c’est ainsi que Jésus ressuscité apparaissait sous difféerentes
formes, é éxépa popeii (Marc X VI, 12).

Dans I’hypothése d’une préexistence divine, la notion de
forme n’aurait que faire, semble-t-il, puisqu’il s’agit d’un
état qui aurait précédé les siécles, d’un état antérieur a toute
création. Une forme n’a de raison d’étre qu’au point de vue de
la créature; la divinité, dans son existence antéhistorique, ada
rester étrangére & cette catégorie,

Il est vrai qu’on cite des phrases d’auteurs profanes parlant
d’un dieu qui garde ou qui change sa forme; mais précisé-
ment, c’est toujours d’une divinité paienne qu’il s’agit, le pa-
ganisme n’ayant pas conc¢u un Dieu absolument spirituel. Les
dieux paiens avaient tous une forme, tandis que le Dieu juif,
dont parle I’apdtre, n’en avait point. Il était esprit pur (Deut.
IV, 12, 15; Esaie XL, 182.)

L’interprétation traditionnelle a donné & popgn le sens de
substance ou essence; mais, dans le grec classique, ce sens
n’existe réellement pas 3. Il ne figure dans le Thesaurus d’E-
tienne qu’d propos de notre passage et sans autre appui que
les interprétations des Péres de I'Eglise se rapportant & ce
seul et unique exemple. Ce fait ne met-il pas en relief I'arbi-
traire des commentateurs ? Aucun autre dictionnaire du grec
profane, &4 notre connaissance, ne renferme ’acception que
nous repoussons. Grimm, dans sa CGlavis du Nouveau-Testa-
ment, a soin de s’en tenir aux termes de forma, species externa.
Il reste évident que le sens de nature substantielle provient de
la prévention dogmatique qui a présidé a l'interprétation de
notre texte#,

1 A. Pillon, Synonymes grecs.

2 (’est sous I'influence des Juifs et des chrétiens d’Alexandrie, que le philoso-
phe Plotin, au IlI® siécle de notre ére, était parvenu & cette notion d’'un Dieu
supréme sans forme ni figure : "Epdvy ékcivoc 6 unre popgpv, pfhre tiva éay
éxwv. De Allegor, p. 1040.

3 Dans le glossaire de quelques rares philosophes, popgs a pu devenir un syno-
nyme de eidoc, avec le sens d’idée fondamentale; mais cette idée méme est une
tmage et 'image se rattache & la notion de forme extérieure.

4 Partant de cette fausse interprétation, I’auteur des Homélies Clémentines



LA KENOSE APRES LA TRANSFIGURATION 141

Les termes grecs abondaient pour spécifier 1a notion d’exts-
tence ou d’essence, si Paul avait eu en vue la préexistence du
Verbe. On peut citer odgiz, essence, gisw, nature, dméoracy et
dmoeTnpa, substance, Srapki, existence. Méme ik, condition ou
rang, yéves, race, ortag, état, auraient tous mieux convenu que
I'expression plus qu'impropre de popgn.

Autre considération: si popgn était synonyme d’essence ou de
nature, il faudrait laisser & ce mot la méme signification dans
le verset suivant, d’ou il résulterait que Jésus-Christ prit la
nature d’un esclave, qu’il fut essentiellement et en réalité un
esclave, ce qui serait évidemment erroné. De méme qu'on a
dit : « Nul ne peut étre en forme de Dieu si ce n’est Dieu lui-
méme,» il faudrait dire : Nul ne peut étre en forme d’esclave si-
non un esclave. Cependant de fait, au point de vue social, Jésus
était de condition libre, bien que certaines apparences aient
pu l'assimiler aux esclaves. On n’a pas méme la ressource de
dire que Jésus sur la terre a été « I'esclave de Dieu, » puis-
qu’il oppose expressément en sa personne le role du fils a
celui de 'esclave ; de méme I’épitre aux Hébreux met en con-
traste l'autorité du Fils avec la domesticité d’'un Moise. (Jean
VIII, 35, cf. Héb. III, 5, 6.)

80 Apmaypév « proie, » i saisir ou & garder (v. 6), cadrerait bien
mal avec une préexistence du Fils. Ce que I'on posséde par
droit primordial, & titre de possession initiale et éternelle, ne
saurait étre appelé une proie. La proie ou le butin est, par défi-
nition, un objet qu'on ne possédait pas et qu’'on enléve i
autrui. On ne s’empare pas de ce qu'on détient déja. Et
d’ailleurs, serait-il convenable d’imaginer qu’une tentation
de jouissance égoiste, 4 plus forte raison de rapacité pat, un
seul instant, assiéger I’une des trois personnes de la Trinité ?
L’apodtre aurait-il con¢u une supposition absurde ?

40 Ev opowdpare dvlpdmmy pevdpevos (V. 7). — On a traduit: « étant
né d’une maniére semblable aux hommes ; » dans ce sens, il
faudrait plutot yeyevwmpévee. Puis n’est-on pas tenu de donner ici
& yevipevog le sens qu’il a incontestablement dans le verset

était conduit 3 affirmer que « Dieu posséde des mains et des pieds comme les
hommes, bien qu'il ne soit pas forcé d’en faire usage. » (XVII, 3, 7, 8.)



142 E. PETAVEL-OLLIFF

suivant: « devenu » ou « étant devenu obéissant » et non pas
sans doute « étant né obéissant!? »

50 Eavrby dxbvwoe (v. T). — On a traduit : « Il s’est dépouillé de
ce qui était en lui, » littéralement : « Il a opéré le vide en lui-
méme. » Mais lorsqu’on vide un récipient, le récipient demeure
et ce n’est pas un récipient divin qui s’'est incarné. Au con-
traire, c’est Jésus, homme historique, qui a été le récipient de
I’esprit divin. Le moi de Jésus-Christ résidait dans sa person-
nalité humaine, dans sa Juyn humaine. Lorsqu’il dit, dans
Gethsémané : « Mon dme est atteinte d’une tristesse mortelle ! »
cette phrase est synonyme de celle-ci: « Je suis atteint d’une
tristesse mortelle2! »

Rappelons ici comment, sous 'effet d’une dogmatique pré-
concue, le surintendant Meyer n’a pas craint d’affirmer que
Jésus-Christ, au moment de s’incarner, « s’est vidé de sa forme
divine » « sich selbst entleert der gittlichen popei3. » N'est-ce
pas véritablement un comble? Non, au grand jamais, on ne fait
pas le vide au dedans de soi en supprimant une forme, et nul, ni
Dieu méme, ne saurait se vider d’un éclat extérieur. Il y a con-
tradiction dans les termes. On opére le vide en supprimant le
fond contenu sous la forme. Mais comme ce fond serait ici
Iessence divine, 'opinion traditionnelle a reculé devant cette
conséquence logique, car que serait une incarnation dont la
divinité serait fonciérement absente? C'est pourguoi, d’autre
part, M. le professeur Rilliet s’est vu conduit & admettre que
Jésus-Christ, en ¢’incarnant, ne s’est pas dépouillé de la popgh
@0l ; il aurait conservé sur la terre sa forme divine : « Le é&
popph @0l Umapywy Ne lul a pas été enlevé, » dit M. Rilliet4 Tou-
tefois comme Paul ajoute, dans le verset suivant, que Jé-::s-
Christ a « pris la forme d’un serviteur, » il s’ensuivrait «;.il

1 Oi év dvvdpuee yryvéuevor, dans Démosthéne, désigne « les hommes en place, »
« parvenus au pouvoir; » 7i yéyove se traduit par : « Qu'est-il advenu? » Pas
question de naissance ni de préexistence.

% Voir dans le numéro de mai 1895 notre Thése 62.

3 « Welche er hatte, nun aber mit einer wopgs dodov vertauschte. » Brief an
die Philipper, 11, 1.

4 Comment. sur I'Epitre de Paul aux Philippiens. Genéve 1841, p. 187.



LA EKENOSE APRES LA TRANSFIGURATION 143

aurait revétu et porté simultanément deux formes différentes
et méme expressément opposées 'une 4 'autre, ce qui serait
contradictoire, aucun étre ne pouvant avoir, au méme instant,
deux formes différentes et moins encore si possible deux
formes opposées 'une i l'autre. On aboutit ainsi & une deu-
xiéme impasse 1,

Une troisieme interprétation consiste & traduire =evéw par
notre verbe dépouiller avec addition d’un adverbe qui serait
sous-entendu : partiellement ou dans une certaine mesure,
Remarquons d’abord que 'addition est gratuite ; ensuite on ne
saurait guére comment opérer ce partage de la forme divine;
une forme ne se divise pas aisément, et 'on se demande ce
que pourrait étre cette demi-essence ou cette demi-gloire dont
le Verbe, en s’incarnant, se serait dépouillé. Au point de vue
dogmatique comme au point de vue exégétique, il semble donc
que cette troisiéme interprétation ne soit qu’une troisieme im-
passe. Pas mieux que les précédentes, elle n’échappe an di-
lemme qui se pose : ou bien celui qui s’incarne se dépouille
préalablement de sa popph @ecb, de celte forme qui est, d’apres
le texte, le titre counstitutif et unique de sa divinité; en ce cas,
on ne voit pas qu'il conserve rien de divin. Ou bien il garde
cette méme popyh et pour y ajouter une popgh dotdev, et il y a
revétement simultané de deux formes distinctes et opposées
que l'apdtre met en contraste 'une avec I'autre. Mais, encore
une fois, ce double revétement simultané serait contradictoire.

60 O ©chs attdy Smepifmaey, 2l éxaptoato. @ Dieu I'a souverainement
élevé et lui a accordé, etc. » (v. 9). — L’action de ces verbes
s’appliquerait mal au Logos éternel qui, abaissé volontairement,
devrait, semble-t-il, reprendre de lui-méme sa place au sein
de la divinité. C’est ainsi qu’une bulle d’air, entrainée un ins-
tant sous I’eau, remonte spontanément & la surface. On ne voit
pas pourquoi lintervention de la premiére personne de la
Trinité serait requise. On ne voit pas non plus ce qu’elle pour-
rait ajouter & la gloire antérieure de la deuxieme personne de

1 C’est peut-étre pourquoi saint Ambroise (dans les Commeniaires qu’on lui
attribue) plagait la kénose aprés I'incarnation. « Mais, dit Beausobre, il n’est pas
net sur le sens de forme de Dieu.»



144 E. PETAVEL-OLLIFF

la Trinité, laquelle possédait déja, de toute éternité, un titre
plus élevé que toute créature : « le nom qui est au-dessus de
tout nom; » enfin on ne voit pas la valeur d’'une récompense
qui se borne a restituer un droit primordial. Est-ce bien étre
I’objet d’une faveur (éxxpisare) que de rentrer dans la posses-
sion de ce qui est & so0i ? Dira-1-on que c¢’est la nature humaine
de Jésus-Christ qui a été récompensée et qu’il y a ici une
synecdoche? Mais, d’aprés 1'orthodoxie traditionnelle, cette
nature humaine n’est qu’une substance, une enveloppe sensi-
tive sans personnalité ; toute l’initiative, toute ’autonomie et
tout le mérite sont laissés exclusivement au Verbe éternel qui
s’incarne dans cette substance. Ce n'est donc pas 'humanité
de Jésus qui aurait pu étre récompensée.

Une quatriéme interprétation, qu’on pourrait appeler mys-
tique et que 'on rattache plus ou moins & Luther, écarte le
probléme métaphysique antérieur & la vie terrestre de Jésus
et rapporte notre passage dans son entier au Christ historique
et & sa sainteté exceptionnelle. « La forme de Dieu indiquerait
les vertus morales du Seigneur, ses parfaites victoires, qui ap-
pelaient, semble-t-il, ’absence de souffrances, la béatitude
divine. Mais au lieu de tirer & soi ces trésors, comme le guer-
rier victorieux qui traine son butin, Jésus a choisi la voie du
libre sacrifice, renongant & son avantage propre pour songer 2
celui des autres?. »

On appuie cette maniére de voir sur le contraste que I'apdtre
établit ailleurs entre le premier et le nouvel Adam?, le premier
terrestre, le second céleste, véritable image de Dieu, par oppo-
sition & ’Adam pécheur et déchu des premiers chapitres de la
Genése. ‘

Le passage des Philippiens serait un résumé de ’ensemble
de la vie de Jésus, le tableau de sa vie d’obéissance,
tableau qui correspond au récit de 'acte de désobéissance de
notre premier pére. On paraphrase comme suit : « Soyez
animés des mémes sentiments que Jésus. Il a agi 4 l'inverse

! P. Chapuis, La transformation du dogme christologique, p. 35. M. Chapuis
ne s’est pas rattaché a cette interprétation.
3 1 Cor. XV, 45-49. Cf. Gen. I, 27.



LA KENOSE APRES LA TRANSFIGURATION 145

d’Adam, lequel, fait & I'image de Dieu et comme revétu de
fonctions divines & I’égard des autres étres terrestres, ne s’est
pas contenté d’une telle gloire, a voulu devenir égal & Dieu et
n’a trouvé que ruine et nudité. Jésus, au contraire, quoiqu'il
fut au milieu de nous le Seigneur, celui qui pouvait dire :
« En me voyant, vous voyez le Pére, » bien loin de songer &
s’arroger une place indue, s’est, durant tout le cours de sa
vie, comporté comme s’il elt été notre serviteur. Oui, né
pareil & nous (verset 7), et par conséquent dans des conditions
propres & masquer sa divinité aux yeux de ceux qui ne voient
que la chair, il a supporté sans impatience d’étre ainsi mé-
connu, d’étre pris pour un homme quelconque ; bien plus, il
n’a pas craint de descendre le plus bas possible et d’étre aux
yeux de tous « un crucifié. » Eh bien, c’est en renoncant ainsi
a toute préoccupation de gloire personnelle qu’il a recueilli
la couronne de la Royauté supréme... »

Nous opposons & cette hypothése les considérations sui-
vantes :

1o Si’apdtre avait eu en vue le récit de la Genése relatif
au premier Adam, il aurait de préférence employé ici le terme
de eixaw dont il se sert dans le texte cité de la premiére épitre
aux Corinthiens, terme emprunté 4 la version des Septante.

20 Mopgn, nous ’avons vu, désigne un caractére extérieur. Il
peut désigner 'apparence d’un état ; mais il ne parait pas avoir
jamais eu le sens de « fonction. »

3° Mieux que les dix aoristes de notre texte, I'imparfait ou
le plus-que-parfait auraient servi a désigner une tendance gé-
nérale, une maniére d’agir habituelle.

4° Enfin, dans ’hypothése que nous combattons, la fonction
divine était un attribut moral. Jésus, renoncant & cette fonc-
tion pour prendre la fonction d’un esclave, cela signifierait
qu’il s’est dépouillé d’une supériorité morale pour revétir un
attribut non moral, d’ordre extérieur et inférieur & une fonc-
tion moralement divine; cela se comprend-il % N’est-ce pas
aboutir & une quatriéme impasse ?

THEOL, ET PHIL. 1896 10



146 , E. PETAVEL-OLLIFF

I
L’accord de notre hypothése avec les données du texte.

Il nous semble que les contradictions insurmontables qui
viennent d’étre signalées disparaissent si I’on suppose que,
dans ce passage, Paul avait en vue la Transfiguration de Jésus-
Christ et les faits qui suivirent cet événement. D’abord, on n’en
saurait douter, cet important épisode de la vie du Sauveur
devait étre connu des fideles de Philippes, d’autant plus que
I’évangéliste Luc avait, parait-il, séjourné plusieurs années au
milieu d’eux?. Rien n’empéche d’admettre que le texte qui
nous occupe reprend le fil d’'un entretien verbal que Papotre
aurait eu avec les Philippiens sur le méme sujet. C’est ainsi
que l'auteur de ’Epitre aux Hébreux fait allusion 4 la scéne
de Gethsémané (v. 7). Une lettre familiére sous-entend parfois
certains a priori.

Nous ne reproduirons pas la narration des Evangiles synop-
tigues touchant la Transfiguration. Remarquons seulement que
ce récit est immédiatement précédé d’une déclaration de Jésus
relative & « quelques-uns » (rwes) de ceux qui I’écoutent et
« qui ne mourront pas avant d’avoir vu le Fils de ’'homme en-
trer dans son régne. » |

Aussitdot aprés, les Evangélistes nous informent que Jésus
prit avec lui trois de ses apodtres et les conduisit « sur une haute
montagne, » non le Thabor, mais trés probablement le Hermon,
appelé aussi Banias, « dont les sommets couronnés de neige
attirent les regards de tous les points de la Palestine septen-
trionale?. »

Jésus entre en priére; son visage s'illumine et resplendit
comme le soleil. Ses vétements étincellent et jettent un éclat
extraordinaire. La gloire dont il est revétu éclipse celle de
Moise et d’Elie qui apparaissent au méme instant. Le grand

1 Suivant Wieseler, 'un des séjours de Luc & Philippes ou dans les environs de
cette ville n’aurait pas duré moins de sept A huit ans.

2 Cette montagne, haute de dix mille pieds, porte aujourd’hui le nom de Djebel-
esh-Sheikh, Mont du Gheik ou du Chef de tribu.



LA KENOSE APRES LA TRANSFIGURATION 147

législateur des Hébreux et le plus illustre représentant de la
prophétie, les deux plus éminents thaumaturges de 1’Ancien
Testament, ne sont 14 que pour rendre un solennel hommage
au Messie triomphant, dont I’éclat tout & la fois les éclipse et
les illumine 1. |

Accablés sans doute par la fatigue d’une longue ascension,
les apotres s’étaient endormis ; ils se réveillent sous l'effet de
cette clarté éblouissante, et Pierre s’enthousiasme a la vue
d’une apothéose qui répond & ses espérances messianiques. Il
lni semble que son maitre bien-aimé entre enfin « dans son
régne, » et il demande a rester indéfiniment en présence de ce
magnifique spectacle. Le Hermon est devenu un séjour céleste
qu’il ne voudrait plus quitter et il se déclare prét 4 y cons-
truire « trois tentes.» Mais soudain une nuée survient qui sé-
pare Jésus de ses disciples2. C’en est donc fait de la gloire cé-
leste! Glacés d’épouvante, Pierre et ses deux compagnons
tombent le visage contre terre. (e sont comme les ténébres
effrayantes du Calvaire succédant & I’éclat d’une ascension an-
ticipée. Bientdt pourtant le Pére qui est aux cieux rend un
hommage supréme au Christ dont la gloire s’est voilée : « C’est
ici, dit-il, mon élu, mon Fils bien-aimé. Ecoutez-le3! »

La vision terminée, Jésus s’approche et entre en contact

1 Un jetine de quarante jours consécutifs, symbole d’une parfaite victoire sur
la sensualité, est un trait caractéristique, de la biographie de ces trois héros de
la Transfiguration. Autre trait caractéristique: avant Jésus, Moise et Elie avaient
été transfigurés eux aussi, 'un dans le cours, I'autre au terme de sa carriére ter-
restre. Ex. XXXIV, 28-35; 2 Rois II, 11.

2 D’aprés le récit de Matthieu, une «clarté» brille & travers 'obscurité de la
nuée qui obscurcit tout & coup la vision des apétres. Les théophanies de ’Ancien
Testament environnent souvent Papparition de I’Eternel d’un nuage sillonné
d’éclairs (Ps. XVII, 12-15, etc.). La voix qui sortit dela nuée du Hermon eut,
parait-il, pour ceux qui 'entendirent, I'effet terrifiant des tonnerres du Sinal.
Cf. Jean XII, 29.

3 Krummacher a fait remarquer que cet ordre rappelle celui de Moise an
peuple d’Israél : « L’Eternel ton Dieu te suscitera du milieu de toi, d’enfre tes
frérés, un prophéte tel que moi : Vous I'écouterez ! » Deut. XVIII, 15. Nous y
voyons en outre comme une prophétie de la prédication des apdtres aprés la
Pentecote. La nuée avait symbolisé un intervalle douloureux : la disparition de
Jésus entre sa mort et sa résurrection.



148 E. PETAVEL-OLLIFF

avec ses disciples, ainsi qu’il le fit le surlendemain de sa mort.
Il les reléeve de leur abattement mais en leur interdisant de
mentionner la scéne dont ils ont été les témoins. 1l redescend
avec eux dans la plaine et, quelques mois plus tard, il les in-
troduit dans le vallon de Gethsémané. Ces trois mémes apbtres
seront la, appesantis de nouveau par un profond sommeil, Ils
n’en sortiront que pour contempler une scéne qui sera la con-
tre-partie exacte de celle du Hermon. Au lieu d’'un visage
resplendissant, une face livide et une sueur ensanglantée qui
ruisselle jusqu’en terre. Au lieu de la voix du Pére bénissant
son Fils, le cri d’angoisse du Fils que le Pére abandonne aux
mains de ses ennemis. Au lieu des splendeurs qui éclairaient la
nuit du Hermon, les ténebres qui obscurciront la colline de
Golgotha. Enfin, au lieu des personnages les plus éminents,
deux brigands, crucifiés de droite et de gauche!

Il nous semble que la kénose décrite par saint Paul vise ex-
pressément cette descente volontaire de Jésus quittant les som-
mets de la gloire divine pour se plonger dans un abime de
souffrances et d’abnégation, et M. F. Godet nous parait sur le
point d’entrer dans cette maniére de voir lorsqu’il appelle la
transfiguration « le prélude de I’histoire de la passion 1. »

Nous chercherons maintenant & confirmer cette hypothése en
reprenant verset aprés verset, I’étude du texte apostolique.
— Signalons pour commencer une coincidence verbale :

1° Le mot popgn revient & deux reprises dans ce passage, dont
il est le pivot en quelque sorte (popgs @=0, popgiv Jovdov) ; Or c’est
précisément aussi le radical qui figure au cceur du récit de la
Transfiguration dans le verbe perepoppaify (Math. XVII, 2; Marc
IX, 2). « Il se transforma; » «il subit une métamorphose. »
Dans notre interprétation, I’expression popgw s’applique avec
une précision adéquate au moment de la Transfiguration.
Jésus prit alors « les caractéres, » « ’aspect » ou « I’extérieur

1 « A la gloire du ciel, pour laquelle il était miir, Jésus a préféré librement en
ce moment sublime I'ignominie de la croix ; comp. Héb. XII, 2.» Comment. sur
VEvangile de saint Luc, t. I, p. 610. Voir aussi les pages 597 et suivantes et
dans les Etudes bibligues (2¢ série) du méme auteur, les belles pages 120 et
suivantes.



LA KENOSE APRES LA TRANSFIGURATION 149

d’un Dieu, » tels du moins que peut les concevoir I'imagination
humaine. Il eut une « apparence» divine. Remarquons I'ab-
sence des articles définis : « une forme d’un Dieu, » non la
forme du Dieu supréme?.

On sait que, dans l'antiquité, le nimbe ou cercle lumineux
etait généralement le symbole de la divinité. De nos jours en-
core, les peintres et parfois les sculpteurs entourent d’une au-
réole la téte des saints; mais on ne donna cet attribut d’abord
qu’d Jésus-Christ et peut-étre était-ce précisément en sou-
venir de la Transfiguration.

Dans la peinture traditionnelle, Moise, qui fut lui aussi trans-
figuré sur une montagne, porte sur sa téle deux rayons seu-
lement. Législateur provisoire, son éclat est moins grand que
celui du nouveau Moise, en qui nous adorons le Législateur
supréme du royaume de Dieu et dont la gloire jaillit de toutes
parts d’un centre qui est lui-méme.

Jésus arevétu les insignes symboliques de la majesté divine.
Son visage est devenu éblouissant, comme s’il était entré dans
cette « lumiére inaccessible » que Dieu habite. Il est métamor-
phosé en Dieu (popph ®cot.) L’allusion que I'apdtre fera, dans
cette méme épitre, & la transformation future de nos corps
confirme I'idée que c’est bien d’une transfiguration corporelle
qu’il s’agit ici?.

20 Yrdgywv, étant (v. 6.) — Les kénosistes de I'incarnation ont
assigné a ce mot une portée préhistorique qui n’est qu’a bien

1 « La lettre du Synode d’Ancyre (314), touchant I'hérésie sabellienne de
Marcellus, reléve le fait de I'absence de Varticle dans cette phrase et dans les
mots qui suivent: ice @s¢ au lieu de 7o @eg (Cf. Jean V, 18). » Lightfoot, Epistle
to the Philippians, p. 112. — C’est ainsi que Théophile d’Antioche dit que ’homme
était: destiné & devenir un dien (Oedc) non pas Dieu ou le Diew supréme. — Ad
Autolyc., I, 27. — Déja dans le prologue du quatriéme Evangile, le Verbe
éternel est appelé : dieu (avec la minuscule, version de Darby). L’article n’aurait
pu étre omis si I'auteur avait eu en vue Dieu (6 @edc) avec la totalité de ses at-
tributs.

2 « 1l transformera notre corps misérable en le rendant conforme au corps de
sa gloire » cbuuoppov T¢ ocduate i Jééne avrov (I, 21.) « Le corps de sa
gloire » est le corps ressuscité de Jésus dont la transfiguration avait été comme
une anticipation.



150 E. PETAVEL-OLLIFF

plaire. En réalité, le verbe dnapyzv indique seulement un point
de départ, une précédence impliquant parfois une prérogative,
mais sans préexistence nécessairel. Nous lui laissons ici la plé-
nitude de son sens légitime. Aprésavoir possédé 4 I’heure de
la Transfiguration une prérogative divine, Jésus, loin de s’en
prévaloir, s’en est spontanément dessaisi. Nous évitons ainsi
I’embarras de dédoubler le sujet des verbes qui suivent en un
personnage tour & tour préexistant (v. 6 et 7) et historique
(v. 8), dont le moi véritable cherche un centre de gravité.

3° Oy, dpmaypdy dyhoaro. Il n’a pas consitdéré comme une proie,
(v.6.) — Il n’a pas saisi I'occasion qui s’offrait de couronner
définitivement et sans plus de retard sa carriére terrestre par
une apothéose. Les anciens guerriers aimaient & se parer de
leurs trophées?; Jésus, au contraire, aprés avoir conquis une
gloire divine, s’est dépouillé de cette splendeur qui aurait en-
travé son ceuvre de rédemption.

Suivant une admirable comparaison de M. F. Godet, « Jésus
tourne le dos 4 ’arc de triomphe qui se dresse devant lui et
il entre dans la voie ténébreuse qui pénétre au ciel par le
sépulcre. » Il fut méme tellement loin de se prévaloir de son
apothéose momentanée qu’il interdit aux témoins d’en parler.
Impossible d’étre plus modeste. ,

4° ‘Bowtdy dxdvosey. « Il se dépouilla lui-méme, » v. 7. — Nous
adoptons pour ce verbe xwoiv le sens de dépouiller ou d’ap-
pauvrird qu’il a fréquemment dans le grec hellénique. Déja
nous avons vu que si on le prend au sens littéral de vider en
le rapportant & poppn, on aboutit au contre-sens : se vider d'une
forme, et nous avons pour principe que l'empire du littéra-
lisme a pour limite le contre-sens. Revétu au jour de la Trans-

t Voir, par exemple, 1 Cor. XI, 7, «’homme qui posséde & I'égard de la
femme le privilége d’éfre I'image de la gloire de Dieu.»

2 Enéide, 1. XII, v. 942,

3 Tl correspond au pihel et a I'hitpaél du verbe hébreu ‘7:_:3, spolio. Exode III,
22, kevdoare. Sec. Procopium. De méme son composé &Tro.'c;véw, Sirac. XIII, 7,
ubi awoxevoiv ut nostrum « einen ausleeren » notat depauperare aliquem. (J.F.
Schleusner, Thesaurus V. T.) «Il videra ton escarcelle. » Reuss. « 1l parviendra
méme & te ruiner. » Traduction de Genéve, 1805.



LA KENOSE APRES LA TRANSFIGURATION 154

figuration des insignes de la divinité, Jésus s’est aussitot dé-
pouillé non seulement de cetie gloire mais encore de tout autre
avantage extérieur; il s’est abaissé au niveau le plus humble.
On peut traduire : « il s’est anéanti lui-méme, » 4 la condition
de laisser a cette expression un sens moral et hyperbolique, &
Pexclusion d’un sens métaphysique. Arrivé & I'apogée de sa
puissance miraculeuse, (il venait de multiplier les pains et on
avait voulu le faire roi), Jésus pouvait s’élever au ciel avec
Moise et Elie; il y renonce. C’est 'occasion ou jamais de rap-
peler le vers de Corneille :

Et, monté sur le faite, il aspire & descendre.

On nous a objecté que le désistement dont parle ’apétre ne
saurait avoir trait & la Transfiguration, parce que Jésus n’au-
rait pas eu le droit de conserver cette gloire momentanée.
On réduit la Transfiguration & n’étre ainsi qu’'un incident dans
la vie de Jésus, et on lul enléve la valeur organique que lul
assigne, croyons-nous, dans notre texte I'expression dmdpywv.

Notre point de vue nous permet de rattacher cet épisode au
phénomeéne de lévitation qui, trés peu de temps auparavant,
avait caractérisé la marche sur les eaux du lac de Génézareth.
L’un et 'autre phénoméne relévent d’un processus physico-
psychique, dont la résurrection et ’ascension furent 1’épa-
nouissement définitift. La Transfiguration n’est & nos yeux que
le débordement d’une vie cachée, et le verbe employé dans les
synoptiques doit étre considéré comme ayant le sens réfléchi de
la voix moyenne (perepoppdifn). Suivant une remarque de Krum-
macher, cette expression indiquerait que la gloire qui éclata
un instant au dehors existait déja a I’étlat latent.

En réponse 4 une deuxiéme objection, nous reconnaissons
sans doute que la vie tout entiére de Jésus a porté, soit avant
soit aprés la Transfiguration, le caractére du renoncemeant,

1 Peut-étre faudrait-il attribuer & une puissance secréte d’occultation la facilité
avec laquelle Jésus se dérobe A ceux qui veulent le lapider, par exemple (Jean
VIII 59, cf. Luc IV, 30; Jean VII, 30; X, 39; Marc XI, 18.) Nous trouvons aussi
quelque chose de merveilleux dans cette simple parole : « C’est moi ! » qui terrasse
comme par un coup de foudre toute une bande de gens armés.



152 E. PETAVEL-OLLIFF

mais nous ferons remarque que P’aoriste éxévwsev s’applique A un
acte spécial de volonté tel que celui dont nous parlons, bien
mieux qu’ad une tendance habituelle. C’est 2 ce moment-la
que nous voyons se tracer la ligne du partage des eaux entre
deux bassins en quelque sorte, entre les succés éclatants du
Christ d’une part et son abdication volontaire d’autre part.
C’est ainsi encore que le Mont-Blanc est un massif composé de
plusieurs sommités ; il comprend plusieurs cimes, dont une est
la cime!.

L’objection qui fait envisager cet acte d’abnégation comme
obligatoire ale tort de supprimer I’élément de spontanéité qui,
4 nos yeux, fait essentiellement partie de la charité. On tend
ainsi & abolir toute distinction entre la justice et 'amour. Jésus
lui-méme parait étre allé au-devant de cette méprise lorsqu’il
a dit : « Personne ne m’dte la vie, mais je la donne de moi-
méme ; j’ai la liberté de la donner et celle de la reprendre. »
(Jean X, 17, 18). Cela certes ne peut signifier : « Jaurais la
liberté de commettre une faute, mais je ne la commettrai pas,
et c’est pour cela que mon Pére m’aime ! » L’homme qui se
sentirait sous I'obligation d’un devoir ne dirait-il pas au con-
traire : « Je n’ai pas la liberté de faire ou de ne pas faire, je
suis tenu, lié. » (Conf. Act. XX, 222.)

De méme quand Jésus dit & Pierre : « Penses-tu que je ne
puisse invoquer mon Pére, qui me donnerait & l'instant plus
de douze légions d’anges ? » ¢’est une tentation coupable qu’il
aurait repoussée ! Il faudrait appliquer a Jésus lui-méme cette
parole adressée a ses disciples : « Quand vous aurez fait tout
ce qui vous aura été ordonné, dites : Nous sommes des ser-
viteurs inutiles, nous avons fait ce que nous étions obligés de
faire3! » Nous répugnons & cette notion de Jésus serviteur

1 « Le moment décisif de la vie du Sauveur est & nos yeux la Transfiguration. »
Du Thabor d Golgotha, par C. Wagner-Groben, Lausanne 1890. Voir aussi le
Commentaire de Lange sur Matth, XVII, 1-9.

2 Voir, au sujet de la déclaration: «J'ai recu cet ordre » (Jean X, 18), le Com-
mentaire sur UEvangile de saint Jean, par F. Godet. In loco.

3 1l nous semble qu’ici Jésus établit nettement deux sphéres, celle du devoir
strict ol 'on fait tout ce qui est commandé et celle de I'amour ou le dévoue-



LA KENOSE APRES LA TRANSFIGURATION 153

inutile ou sans mérite spécial. « Malheur & moi, dit ’apotre, si
je n’évangélise | » se représente-t-on Jésus disant : « Malheur &
moi si je ne suis pas crucifié ! » Ce serait introduire dans ’dme
de Jésus le mobile prépondérant de la crainte que les évangé-
listes ne lui attribuent jamais.

Revenons maintenant i la scéne de la Transfiguration.

Elevé un instant dans la gloire, Jésus ne parle que du mode
de son « prochain départ & Jérusalem, » ¢’est-a-dire de sa mort
sanglante et ignominieuse (#odov), Luc IX, 31. Il ne saisit pas
« comme une proie » I’occasion qui lui est offerte de triompher
définitivement ; il s’y dérobe au contraire. Il reprend l'appa-
rence d'un homme quelconque (& duoudpar: dvpdimwy yevopevec),
v. 7. Il redevient semblable & nous et se refransforme a notre
image 1. A peine rentré en Galilée, il paie la taxe personnelle
du demi-sicle, comme s’il n’était pas le Fils unique du Souve-
rain (Matth. XVII, 24-27).

Il y a plus: il s’abaisse au-dessous du niveau du commun
des mortels. Descendant de la montagne, il dit & ses disciples :
« Il faut que le Fils de I’homme soit conspué, » littéralement :
« traité comme un homme de rien » éodanfy (Marc IX, 12).
Cette expression correspond on ne peut mieux aux deux ver-
bes éxévwgey et éramsivwoey de notre péricope (versets 7 et 8).
D’abord, en restant indigent, sans un lieu ou reposer sa téte
(Matth. VIII, 20; 2 Cor. VIII 9), Jésus se placait au rang des
zevoi, dénués, littéralement des vides, dont le nom est dans le
grec hellénistique synonyme d’indigents?2.

ment va au dela de ce qui est dii. L’Eglise romaine a eu le grand tort de faire un
trafic simoniaque des oeuvres surérogatoires. D’autre part, la réaction protes-
_ tante n’a-t-elle pas dépassé le but ? Celui qui en vient & aimer le prochain plus
que lui-méme s’éléve évidemment au-dessus du sommaire de la loi. Franchement,
si 'extréme dévouement était un devoir absolu, on se demanderait pourquoi ceux
qui professent cette opinion gardent encore une place ol reposer leur téte,

1 L’apétre emploie le verbe simple devenir, parce qu’il a pris pour point de
départ I'élat normal qui appartenait, par droit de conquéte, & Jésus transfi-
guré. Sa nature glorifiée était devenue une seconde nature et sa légitime pré-
rogative (irdpywy.)

2 Gen, XXXI, 42; Ps, CVII, 9; Néh. V, 13; comp, Luc I, 53, «il a renvoyé
les riches & vide, » kevoic.



164 E. PETAVEL-OLLIFF

Mais il descendra encore d’un échelon. Il ne lui suffit pas
d’étre dédaigné, il faut qu’il soit honni et bafoué; éEoudeveiv
implique en effet une notion d’ignominie rappelant « les hom-
mes de rien, » les P de Juges IX, 4; XI, 3, etc. Ce sont 1a
proprement, d’aprés la racine hébraique (P10 ou P7), des
étres vides, dénués de tout mérite, des wvauriens, d’ol le
mot X7 ou ﬂE"_‘j I raca, qui était devenu un terme d’injure,
Matth. V, 222, Jésus, crucifié entre deux brigands, s’est laissé
mettire au rang des hommes de rien, des vauriens et des mal-
faiteurss.

5° Moppiv dobdov defBuv. « Prenant les insignes d’un esclave »
(v. 7). — Ce membre de phrase vise beaucoup mieux ce qui sui-
vitla Transfiguration que la naissance du Sauveur, Jésus étant
né de condition libre. Les instgnes ou la livrde de l'esclave,
c’est le linge dont, la veille de sa mort, il se ceignit pour laver
& genoux les pieds de ses disciples ; ce sont les trente piéces
d’argent qui payérent la trahison de Judas, cette somme étant
le prix légalement fixé pour la valeur d’un esclave (Ex. XXI,
32; Zach. XI, 12, 13; Matth. XXVI, 15). (’est enfin, c’est
surtout la croix, I'instrument de supplice spécialement réservé
aux esclavest. Le terme poppn s’applique & ces humbles appa-
rences; il oppose une flétrissure extérteure a I’éclat extérieur
aussi de la popph ©eod 3.

1 Nouv. Test. hébreu d’Isaac Salkinson,
2 D’ou, d’aprés Littré, notre mot francais racaille.

3 La version autorisée anglaise a adopté ce sens : « He made himself of no repu-
tation, » litote qui signifie : « 1l s’est mis au rang des gens méprisés. »

4 Chez les Romains, la croix était réservée aux esclaves, servile supplicium
Horace), et aux plus grands criminels (assassins, brigands,rebelles).

5 Dira-t~on qu’a ce point de vue, l'apdtre, dans son énumération des actes
d’humiliation volontaire, n’aurait pas mentionné tout d’abord le revétemnent des
insignes de l’esclave? Nous répondons : 1° que la méme objection s’appliquerait
également aux hypothéses que nous avons combattues. Qui soutiendra que le
Verbe s’est fait esclave avant de devenir « homme, semblable aux hommes? » En
outre, I’'enfant de la créche de Bethléem n’était guére plus un esclave que ne I'est,
en un sens, un archange dans le ciel. 20 Le fait que I’écrivain sacré débute par
une mention de la livrée de esclave s’explique suffisamment quand on considére
le but de la péricope, qui est de combattre la vanité personnelle. La notion carac-



LA KENOSE APRES LA TRANSFIGURATION 1566

6° Edpebeis wg &fpwmog, « trouvé comme un homme » (v. 8). —
Seconde coincidence verbale ; ce participe aoriste correspond
exactement & l’aoriste indicatif du méme verbe dans le récit de
la Transfiguration : ejpédn Inoods péves (Luc IX, 36) « Jésus se
trouva seul. » On comprend que Paul, ami de Luc, se soit servi
du vocabulaire de I’évangéliste. Dans le style biblique, étre
trouvé, se trouver, signifie parfois simplement se présenter,
exister dans de certaines conditions ou plus simplement en-
core existerl.

Jésus, apres sa transfiguration, fut trouvé comme un homme,
c’est-a-dire : il se présenta au monde sans s’entourer d’aucune
auréole. Il n’y a dans cette expression rien non plus qui im-
plique nécessairement une préexistence.

7° On pourrait invoquer & 'appui de notre interprétation la
recommandation de l'auteur de ’Epitre aux Hébreux invitant
les fideles & porter les yeux sur Jésus « lequel au liew de la joie
qui lui était offerte, a souffert la croix et méprisé la honte, »
traduction de Calvin et de Luther (XII, 2). On a traduit : « en
vue de la joie qui lui était offerte, » mais ’épisode de la Trans-
figuration confirmerait le sens que nous venons d’indiquer.
Il s’agirait de la joie d’une ascension anticipée.

8¢ D’auatre part, 'interprétation traditionnelle nous opposera
2 Cor. VIIL, 9 : « Jésus-Christ qui, étant riche, se fit pauvre
pour vous, afin de vous rendre riches par sa pauvreté.» Cepen-
dant faut-il de toute nécessité voir ici une allusion & une preé-
existence ? Il s’agit, dans tous les cas, d’une richesse non maté-
rielle mais potentielle ; et cette richesse potentielle, Jésus la
possédait, lorsque, parvenu 4 'apogée de son ministére, il re-
vétit sur le mont Hermon les insignes de la divinité. Richesse
idéale pour richesse idéale, celle ’'un homme métamorphosé en
Dieu ne vaut-elle pas celle d’un Christ préexistant ? « Quel est

téristique de l'esclavage est I'humiliation par la subordination; an contraire, la
notion la plus caractéristique de la divinité est la souveraineté. Lalogique de I'an-
tithése appelait donc le rapprochement immédiat des deux termes opposés, les
circonstanciels qui suivent n’étant que le pont jeté entre deux points extrémes.

1 Conspicior, adsum, me preebeo, (Grimm). Philipp. III, 9; Apoc. XVI, 20,
XVII, 21 ; XX, 11. Joséphe, Guerre des Juifs, livre III, c. 6, § 1.



156 E. PETAVEL-OLLIFF

le jeune homme quin’a pas de grands biens!? » tout jeune
homme est riche, disait récemment un prédicateur genevois.
On peut dire dans le méme sens que Jésus, au moment dont
1l s’agit, était parvenu 2 la trés grande richesse. Il avait ras-
sasié une fois quatre mille et une autre fois cinq mille hommes
dans le désert. Un tel pouvoir équivaut bien sans doute a la
possession des plus vastes trésors et pourrait les faire surgir
au gré de celui qui en dispose2,

9o Nous citerons encore 2 Pierre I, 16-18 : « Ce ne sont
point des fables ingénieusement fabriquées que nous vous
avons racontées en vous faisant connaitre la puissance du Sei-
gneur Jésus-Christ et en vous parlant de son avénement ; non,
nous avons été les témoins oculaires de sa gloire magnifique.
Il recut, en effet, honneur et gloire de Dieu son Pére quand la
Majesté supréme lui adressa cette parole : « Celui-ci est mon
« Fils bien-aimé, en qui j’ai mis toute mon affection! » et nous
avons entendu nous-mémes cette voix qui venait du ciel,
lorsque nous étions avec lui sur la montagne sainte. »

Sans doute I'authenticité de la 2¢ Epitre de Pierre est dou-
teuse ; mais, & coup sdr, cet écrit nous présente des opinions
qui avaient cours dans la primitive Eglise, et les trois versets
que nous venons de transcrire assignent une importance extra-
ordinaire & la Transfiguration. Ils supposent que I'impression
produite par cet événement sur I’esprit de 'apotre Pierre avait
été si vive, si forte, si profonde que lorsqu’il veut,a la fin de sa
vie, rendre un dernier et solennel témoignage & Pautorité de
son divin Maitre, c’est de la Transfiguration qu’il parlera, en
laissant dans ’ombre la résurrection méme et ’ascension.

Encore une fois, si ce n’est pas Pierre qui écrit, c’est incon-
testablement un homme qui s’inspire des sentiments que I’on
pouvait attribuer 4 cet apotre. L’auteur place le fait de la

1 Soyez forts, sermon par M. Marc Doret, p. 11.

2 A propos de cette potentialité divine, nous rappelons I'hypothése de De
Wette qui place la kénose immédiatement aprés la fentation du désert, Jésus
ayant alors renoncé aux royaumes de la terre et a leur gloire. Cette hypothése se
rapproche de celle que nous défendons, avec 'inconvénient de ne pas rendre un
compte exact de I'expression popg#.



LA KENOSE APRES LA TRANSFIGURATION 167

Transfiguration & la base de son apologétique. Impossible d’as-
signer a cet événement une importance plus grande. Il n’est
donc pas surprenant que Paul la reléve lui aussi dans notre
texte. _

100 Ainsi que Pierre et Paul, ’apdtre Jean parait avoir en vue
la méme scéne lorsqu’il dit, parlant du Verbe incarné : « Nous
avons contemplé sa gloire, une gloire comme la gloire du Fils
unique venu du Pére » Jean I, 14. Jean avait été 'un des
trois témoins de la Transfiguration. Les termes qu’il emploie
correspondent au récit de Luc : « Réveillés, ils virent sa
gloire. » Tout partisan qu’il est de la préexistence personnelle,
M. le professeur Wabnitz n’en a pas moins vu dans cette dé-
claration une allusion probable a la scéne dont il s’agit 1.

Il est de fait que, mé&me aprés sa résurrection, Jésus n’est
pas apparu, semble-t-il, & ses disciples dans I’éblouissante ma-
jesté dont il resplendit sur le Hermon. Ses plus grands mira-
cles mémes n’avaient jamais eu, aux yeux des Juifs, tout 1’éclat
désirable, puisque, aussitdot aprés la multiplication des pains,
ils en étaient encore 3 demander « un signe qui vint du
ciel. »

Quelques interprétes ont, & la vérité, fait consister la gloire
de Jésus dans son humiliation méme, mais le style des apdtres
ne connaissait pas ces raffinements mystiques 2.

11° Au point de vae dogmatique, il nous semble que notre
interprétation évite un écueil de la théorie traditionnelle
d’aprés laquelle Jésus-Christ n’est absolument rien autre qu’une
incarnation de la deuxiéme personne de la Trinité. En présence

1 Revue théologique de Montauban 1889, p. 373. — Telle était aussi ’opinion
de Krummacher. Movoyevfic de Jean correspond au widc 6 éxAedeyuévoc de Luc
IX, 35, 6 dyaryréc, Matth. XVII, 5. — M. Bovon a fait remarquer que le Fils uni-
que de I’Evangile de Jean n’est point une des hypostases de la Trinité selon le
dogme postérieur, mais bien le Christ historique. Théologie du Nouveau Testa-
ment, t. 1, p. 481.

2 Cf. dans le passage des Philippiens le éramefvwoer du v. 8. Les conditions de
Phumiliation relévent du monde sensible ; 'analogie réclame qu'il en soit de méme
de la glorification. Les traits abattus de 1’esclave que l'on conduwit au supplice ap-
pellent comme contraste le visage rayonnant du triomphateur qu’entoure une
gloire éclatante.



158 E. PETAVEL-OLLIFF

de cette notion-la, les hommes pourront se dire qu’il ne
lui était pas bien difficile & ce Verbe divin d’accomplir une
ccuvre surhumaine ; son exemple les liera, les émouvra et les
stimulera moins que ’exemple donné par un véritable enfant
de ’humanité, frére ainé et libérateur de sa race. Le Verbe
qui se dépouille en notre faveur fait acte de dévouement; le
héros divinisé, qui redescend de la cime gravie par lui et
meurt volontairement, fait un acte de foi zublime en méme
temps que d’abnégation.

120 Si I'on nous objecte que plusieurs théologiens refusent
de voir dans la Transfiguration un fait objectif, nous répondrons
que le récit des synoptiques repose sur les déclarations de
trois témoins oculaires et auriculaires trés dignes de foi. Tous
trois ont vu cette apothéose de Jésus, tous trois ont entendu
la proclamation du Pére le concernant. Leur accord crée a nos
yeux une certitude pleinement suffisante. Sans entrer ici dans
une discussion sur la nature objective ou subjective du miracle
opéré, il suffira & notre argumentation de constater que Jésus
ne s’est pas prévalu avant sa mort du témoignage que Pierre,
Jacques et Jean auraient pu lui rendre sur ce point. A quelque
point de vue qu’on se place, il aurait, dans cette circonstance,
fait acte de modestie et d’abnégation et la base du raisonne-
ment de 'apdtre peut étre maintenue.

I
Conclusions.

En résumé, I’exhortation de I’apdtre pourrait se paraphraser
comme suit : ‘

« Si tel ou tel d’entre vous s’envisage comme possédant t.ne
supériorite personnelle, que, sans étalage ni ostentation, il
garde cette conviction pour lui-méme; qu’il imite le Christ
en évitant de se prévaloir d’une prérogative méme réelle. Bien
loin de se targuer du titre de gloire que lui conférait son apo-
théose sur le. mont Hermon, Jésus interdit aux témoins la men-
tion de cette scéne; il va méme jusqu’a accepter ensuite la
condition la plus humble. Non seulement il immole toute am-



LA KENOSE APRES LA TRANSFIGURATION 159

bition humaine, mais il se place au tout dernier rang afin de
mieux se dévouer au salut de ses fréres.

» S'il en est un parmi vous qui, par un sentiment de justice
a I'égard de lui-méme, hésite & faire le sacrifice demandé, qu’il
se rassure, ses intéréts ne courront aucun risque. Le Dieu su-
préme, qui a rendu justice & Jésus-Christ en le faisant partici-
per a sa gloire souveraine, vous encourage par cet exemple &
vous décharger entre ses mains de ce qui vous concerne. Jésus
n’a point cherché sa propre gloire, un autre en a pris soin
(Jean VIII, 50). Le Pére céleste a revétu Jésus de gloire et
d’honneur en I’élevant & sa droite et en lui décernant le titre
unique de Seigneur qui correspond au nom méme de I’Eter-
nel!. Il a associé Jésus-Christ a la Majesté divine (Héb. II, 9;
Actes II. 33 ; Esaie XLV, 23). Celui qui, de tous les hommes,
s’est le plus abaissé, occupe a cette heure la premiére place;
celui qui a volontairement quitté les cimes du Hermon est
maintenant assis dans le ciel, & la droite du Tout-Puissant. Cet
exemple a mis en pleine lumiére la loi du royaume des
cieux : « Quiconque s’abaissera sera élevé. » (Mat. XXIII, 12;
Luc XIV, 11.) »

On peut compter jusqu’a dix degrés dans ce dépouillement
volontaire :

10 Jésus-Christ renonce 4 la gloire du Hermon.

20 Il défend méme qu’on parle de ce triomphe momentané.

3e 11 s’abaisse au niveau d’'une race non seulement inférieure,
mais coupable et souillée.

4° 11 descend jusque dans la catégorie infime des indigents
sans domicile fixe; il n’a ni feu ni lieu.

5° Chef d'un groupe de disciples itinérants, il remplit par-
fois auprés d’eux les fonctions d’un esclave.

1 Jésus est devenu.pour les chrétiens ce que I'Eternel était pour les Juifs de
I'Ancienne Alliance. Voir Saint Paul’s Epistle to the Philippians, par I'évéque
Lightfoot, Londres 1878, p. 114, et der Brief des Apostels Paulus an die Phi-
lipper, von H. v. Soden. 1889, p. 34. — Comp. dans les Septante . Ps, LXIII, 5;
XLIV, 10 ; CV, 3; 1 Rois VIII, 44; XVIII, 24-26 ; 2 Rois V, 11; Ps, XX, 8; CXVI,
17 ; 2 Chron. XXVIIL, 15, et dans le Nouw. Test : Eph. I, 14; Rom. XI, 4;
Acte VII, 59; IX, 1021 ; XXII, 16; 1 Cor. I, 2; Rom. X, 12, 13; 2 Tim. II, 22;
Eph. I, 23 ; 1V, 10,



160 E. PETAVEL-OLLIFF

6° Le supplice de la croix, réservé aux esclaves, le place pu-
bliquement au niveau de cette caste méprisée.

7° Crucifié entre deux brigands, il consent & étre traité
comme un criminel,

8¢ Le prince de la vie consent & mourir.

90 Il accepte, en outre, d’étre renié par son apotre Pierre,
vendu par Judas, abandonné par ses autres disciples, souffleté,
hué, craché au visage, couronné d’épines.

100 Il expire dans des tourments atroces!.

En présence de tant d’abnégation, que deviennent les vaines
prétentions, les rivalités et les rancunes que les disciples du
Christ nourrissent les uns & 1’égard des autres? Comment
pourraient-elles étre maintenues par des hommes qui ont
choisi Jésus pour chef et pour modéle ? Elles paraitront insou-
tenables, pour ne pas dire odieuses autant qu’absurdes. Elles
se réduiront 3 néant ; elles s’évanouiront comme on voit s’éva-
nouir certains insectes lorsqu’un jet de lumiére pénétre dans
leur ténébreux séjour.

L’humilité et la modestie seront désormais les caracteres
distinctifs des membres de I’Eglise de Philippes qui s’estimaient
supérieurs a leurs fréres, & supposer méme que cette supério-
rité ne fit pas illusoire. Tous ensemble, les fidéles rivaliseront
d’égards et de prévenances réciproques (II, 3).

Avec l'addition d’'un nouveau motif, c’est identiquement la
recommandation de I’apotre dans I’Epitre aux Galates : « Que
chacun examine ses propres acles, et alors il gardera ses mo-
tifs de vanité pour lui seul; il neles gardera plus pour autrui. »
(VI, 4). En d’autres termes : « Il n’en parlera pas 3 autrui, il
renoncera & s’en vanter.»

Il parait que, parmi les diverses manifestations de I’égoisme,
Galates et Philippiens avaient surtout & se mettre en garde
contre la vanilé (xevddoor, xevodoiav) 2,

Afin de corriger ce défaut, 'apotre insiste sur le fait que

1 Crudelissimum teterrimumgue supplicium. Cicéron (in Verr., V, 64).

? Gal. V, 26; Philip. II, 3. La gloriole, les prétentions, les rivalités malveil-
lantes, 'esprit de domination ne sont-ils pas encore i cette heure une plaie vive
de nos cercles religieux ?



LA KENOSE APRES LA TRANSFIGURATION 161

Jésus est allé jusqu’ad I'extréme contraire de l'ostentation. Il
a dépouillé les plus brillants) pour revétir les plus humbles
dehors.

Cette legon, qui ressort excellemment de la modestie dont
Jésus fit preuve apres la Transfiguration, ressortirait-elle aussi
bien s’il s’agissait d’une préexistence? La préexistence per-
sonnelle appartient au domaine trés contestable de la spécula-
tion métaphysique, tandis que la kénose aprés la Transfi-
guration est un fait historique, qui repose sur le témoignage
concordant de trois témoins oculaires des plus dignes de foi.
Le n.obile invoqué n’empruntera-t-il pas une force plus grande
4 un fait d’'une certitude plus immédiate et plus tangible en
quelque sorte ?

On nous dit que Jésus-Christ, jouissant avant son incarnation
d’ « un état divin et pouvant paraitre ici-bas dans une gloire
semblable & celle de Dieu, n’a pas jugé que ce fit une chose
bonne 4 faire que de s’approprier un tel honneur. » Il aurait,
avant de s’incarner, renoncé & une ambition terrestre! Cette
ambition serait la proie qu’il aurait renonce a saisir; comme si
une ambition aussi chétive, aussi mesquine, dirons-nous, avait
pu étre de nature & séduire, fat-ce un seul instant, la seconde
personne de la Trinité! Comme si ’aigle qui plane dans la nue
pouvait jamais étre attiré par les splendeurs vulgaires du
monde des chenilles ! Ne semble-t-il pas qu’une impossibilité
morale s’ajoute au veto d’une philologie impartiale pour écar-
ter cette hypothése ?

Nous terminerons cette étude par une traduction qui, pour
les raisons indiquées, nous parait conforme & l'esprit et & la
lettre du texte original : « Ayez au dedans de vous les senti-
ments dont Jésus-Christ lui-méme fut animé : bien que revétu
des caractéres d’'un Dieul, il ne considéra pas 1'égalité avec

1 (aractéres, « traits principaux qui appartiennent 3 un étre et le distinguent
d'un autre étre; ensemble de modifications apparentes propres a faire distinguer
les objets. » Littré, Bescherelle. Forme, traduction littéraliste généralement adop-
tée, est un terme impropre qui désigne en frangais la configuration ; ni Dieu ni
un esclave (v. 7) n’ont une configuration spéciale; c'est de f{raits distinctifs

THEOL. ET PHIL. 1898 11



162 E. PETAVEL-OLLIFP

Dieu comme une proie & retenir, mais il se dépouilla lni-méme
en prenant les caractéres d’un esclave. Se rendant pareil aux
hommes et se présentant dans les conditions d’un simple
homme, il s’abaissa jusqu’a l'acceptation de la mort, de la
mort méme de la croix ! C’est pourquoi aussi Dieu 1’éleva sou-
verainement et lui donna le nom qui est au-dessus de toutnom,
afin que, devant ce nom donné a Jésus!, tout genou fléchisse
dans le ciel, sur la terre et sous la terre, et que toute langue
proclame que Jésus-Christ est le Seigneur, & la gloire de Dien
son Pére. » |

Nous avouons n’avoir pas trouvé dans ces sept versets une
syllabe qui oblige & admettre une préexistence personnelle2, ni
une syllabe qui ne puisse ou ne doive se rapporter & une ké-
nose apres la Transfiguration.

ou d’insignes qu’il s’agit. L’évéque Lightfoot a traduit comme nous : « Stripped
himself of the insignia of majesty. » Calvin avait déja dit : « La forme de Dieu
signifie ici sa majesté. » On pourrail traduire librement : « Revétu d’'une majesté
divine, » ou encore ; « bien que revétu des insignes de la divinité, » « aprés avoir
resplendi d’un éclat divin. »

1 En francais, « le nom de Jésus » donnerait lien & une amphibologie que la
traduction a pour devoir de prévenir au moyen d'une légére paraphrase.

2 Dans les Theéses déja citées, nous nous sommes efforcé de déterminer la notion
de la préexistence de Jésus-Christ telle qu’elle ressort d’qutres Epitres de Paul,
de I'Evangile de Jean et de I’Epitre aux Hébreux. Voir entre autres la thése 60,




	La Kénose après la transfiguration : étude exégétique sur Philippiens II, 5-11

