
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: La Kénose après la transfiguration : étude exégétique sur Philippiens II,
5-11

Autor: Petavel-Olliff, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA KÉNOSE APRÈS LA TRANSFIGURATION1

ÉTUDE EXÉGÉTIQUE SITE PHILIPPIENS II, 5-11

PAR

E. PETAVEL-OLLIFF

Après une étude attentive des interprétations en présence,
nous sommes arrivé à la conviction que, dans ce passage,
Paul a eu en vue non l'incarnation, ni la conception miraculeuse

de Jésus-Christ, mais la Transfiguration et les événements

qui ont suivi. A l'appui de cette thèse, nous invoquerons
deux séries d'arguments.

1° Des arguments qui nous paraissent exclure du texte la

1 Voir les Thèses synthétiques sur la divinité de Jésus-Christ, dans la Revue

de mai 1895, p. 251 et suiv. Parvenu aux conclusions de la présente étude, il y a

quelques années déjà, nous avons plus tard constaté que le même point de vue
fondamental a été présenté au siècle dernier par deux éminents critiques : Wertstem

et Jean-David Michaelis, fondateur de l'Académie des Sciences de Göttingen.
Les notes du Nouveau Testament, de Wettstein, présentent surtout des

rapprochements philologiques (voir t. Il, p. 268-271). Le commentaire de Michaelis est

intitulé : Paraphrase und Anmerkungen über die Briefe Pauli an die Galater;
Ephes. ; Philipp. Bremen u. Gotha 1750 und 2» Aufl. 1769. La Bibliothèque
publique de Berne possède un exemplaire de cet ouvrage, qui est devenu difficile
à trouver. Il est à regretter que l'auteur n'ait pas suffisamment étayé sa manière

de voir ; les arguments invoqués sont trop peu nombreux, et c'est sans doute en

partie pourquoi ils n'ont pas prévalu. C'est à peine si les travaux les plus récents

mentionnent une hypothèse qui était, croyons-nous, digne d'un meilleur sort.
Peut-être maintenant bénéficiera-t-elle de l'affaiblissement des préventions
dogmatiques.



LA. KÉNOSE APRÈS LA TRANSFIGURATION 139

notion d'une préexistence personnelle et consciente de Jésus-
Christ.

2° Des arguments qui établissent l'accord de notre thèse

avec la teneur du passage dont il s'agit.

I
Inadmissibilité des interprétations traditionnelles.

i°XpiaTä 'hjuoü (v. 5), liiaoûç Xpiarôç (v. 11) « Jésus-Christ. » —
Suivant une remarque de De Wette, le nom de Jésus-Christ se

rapporte habituellement dans les écrits du Nouveau Testament

au Christ historique, en d'autres termes, au Fils de Dieu après
son incarnation. On ne trouve, croyons-nous, dans les éditions
critiques, qu'un seul passage (I Cor. VIII, 6) où le nom de

Jésus-Christ soit accompagné d'une allusion à une préexistence.

Mais, là même, Dieu le Père est appelé le Dieu unique :

« Il y a un seul Dieu : le Père. »

Ajoutons que le verbe ypoveh, appliqué ici à Jésus-Christ

(Philipp. II, 5), ne se trouve nulle part employé en parlant de

la divinité.
2° Èv popfç &SOXI, « en forme de Dieu » (v. 6). — Cette expression

ne paraît pas du tout convenir pour désigner une préexistence

dans le sein du Père. Mopyr,, d'où dérive par métathèse
le mot de forme, en allemand Gestalt, synonyme de Schein,
s'oppose à çpùatç, nature, comme l'apparence à la réalité. C'est

ainsi que de popyk on a tiré p.ôpi?amç qui signifie parfois faux air,
apparence trompeuse (2 Tim. Ill, 5) et u.6pftav, homme masqué,
hypocritei.

1 Dans les Septante, uogtpi] correspond à l'hébreu HJlÖttb ressemblance

extérieure (Job IV, 16 ; Sapience XVIII, 19), d'où /iópifiaua, idole, traduction de

D,S^lljl, Gen. XXXI, 19. Dans le passage qui nous occupe : « Non est ipsa Dei

essentia sive natura, sed externa species ac figura, quod in oculos incurrit. » Synopsis

Criticorum a Mathceo Polo ex recensione J'. Leusden, 1686. In loco. — Beau-

sobre aussi a fait remarquer qu'on ne trouve pas un seul exemple où cette

expression (èv /ioçi<l>j) serve à désigner l'essence d'une chose. Rem. historiques,

critiques et philosophiques sur le Nouveau Test., t. II, p. 48. — La traduction
de M. Stapfer : « Il (Jésus-Christ) était dans la même condition que Dieu... il a

pris la condition de l'esclave, » nous paraît dépasser le sens du texte, la notion de

« condition » correspondant plutôt aux substantifs grecs râÇiç ou arâaiç.



140 E. PETAVEL-OLLIFF

vtopfh est une « forme corporelle et sujette au changement1; »

c'est ainsi que Jésus ressuscité apparaissait sous différentes
formes, h hspx popyy (Marc XVI, 12).

Dans l'hypothèse d'une préexistence divine, la notion de

forme n'aurait que faire, semble-t-il, puisqu'il s'agit d'un
état qui aurait précédé les siècles, d'un état antérieur à toute
création. Une forme n'a de raison d'être qu'au point de vue de
la créature; la divinité, dans son existence antéhistorique, a dû
rester étrangère à cette catégorie.

Il est vrai qu'on cite des phrases d'auteurs profanes parlant
d'un dieu qui garde ou qui change sa forme; mais précisément,

c'est toujours d'une divinité païenne qu'il s'agit, le
paganisme n'ayant pas conçu un Dieu absolument spirituel. Les
dieux païens avaient tous une forme, tandis que le Dieu juif,
dont parle l'apôtre, n'en avait point. Il était esprit pur (Deut.
IV, 12,15; Esaïe XL, 18«.)

L'interprétation traditionnelle a donné à p.op<?b le sens de
substance ou essence ; mais, dans le grec classique, ce sens
n'existe réellement pas 3. Il ne figure dans le Thesaurus
d'Etienne qu'à propos de notre passage et sans autre appui que
les interprétations des Pères de l'Eglise se rapportant à ce
seul et unique exemple. Ce fait ne met-il pas en relief l'arbitraire

des commentateurs Aucun autre dictionnaire du grec
profane, à notre connaissance, ne renferme l'acception que
nous repoussons. Grimm, dans sa Clavis du Nouveau-Testament,

a soin de s'en tenir aux termes de forma, species externa.
Il reste évident que le sens de nature substantielle provient de

la prévention dogmatique qui a présidé à l'interprétation de

notre texte4.

1 A. Pillon, Synonymes grecs.
2 C'est sous l'influence des Juifs et des chrétiens d'Alexandrie, que le philosophe

Plotin, au IIIe siècle de notre ère, était parvenu à cette notion d'un Dieu

suprême sans forme ni figure : 'Etpâvv àceïvoç ò pires poQ^r/v, pijre riva lâéav

ëxuv. De Allegor, p. 1040.
3 Dans le glossaire de quelques rares philosophes, poç<j>-h a pu devenir un synonyme

de etâoç, avec le sens d'idée fondamentale ; mais cette idée même est une
image et l'image se rattache à la notion de forme extérieure.

4 Partant de cette fausse interprétation, l'auteur des Homélies Clémentines



LA KÉNOSE APRES LA TRANSFIGURATION 141

Les termes grecs abondaient pour spécifier la notion d'existence

ou d'essence, si Paul avait eu en vue la préexistence du
Verbe. On peut citer ovclx, essence, fottìi, nature, vTroo-Txmç et

ùnrónjpa, substance, vnxpÇtç, existence. Même tôÇiç, condition ou

rang, ys'«oç, race, trrxtriç, état, auraient tous mieux convenu que
l'expression plus qu'impropre de p.opfii.

Autre considération: si popy* était synonyme d'essence ou de

nature, il faudrait laisser à ce mot la même signification dans
le verset suivant, d'où il résulterait que Jésus-Christ prit la
nature d'un esclave, qu'il fut essentiellement et en réalité un
esclave, ce qui serait évidemment erroné. De même qu'on a

dit : « Nul ne peut être en forme de Dieu si ce n'est Dieu lui-
même, » il faudrait dire : Nul ne peut être en forme d'esclave

sinon un esclave. Cependant de fait, au point de vue social, Jésus

était de condition libre, bien que certaines apparences aient

pu l'assimiler aux esclaves. On n'a pas même la ressource de

dire que Jésus sur la terre a été « l'esclave de Dieu, » puisqu'il

oppose expressément en sa personne le rôle du fils à

celui de l'esclave ; de même l'épître aux Hébreux met en
contraste l'autorité du Fils avec la domesticité d'un Moïse. (Jean

VIII, 35, cf. Héb. III, 5, 6.)
3° 'kpnayp.6\ « proie, » à saisir ou à garder (v. 6), cadrerait bien

mal avec une préexistence du Fils. Ce que l'on possède par
droit primordial, à titre de possession initiale et éternelle, ne
saurait être appelé une proie. La proie ou le butin est, par
définition, un objet qu'on ne possédait pas et qu'on enlève à

autrui. On ne s'empare pas de ce qu'on détient déjà. Et
d'ailleurs, serait-il convenable d'imaginer qu'une tentation
de jouissance égoïste, à plus forte raison de rapacité pût, un
seul instant, assiéger l'une des trois personnes de la Trinité
L'apôtre aurait-il conçu une supposition absurde?

4° Èv op.ouotia.ti àvBpânav ysiiôpëvoç (v. 7). — On a traduit : « étant
né d'une manière semblable aux hommes ; » dans ce sens, il
faudrait plutôt ysyswnp-lvoç. Puis n'est-on pas tenu de donner ici
à yewpipjoç le sens qu'il a incontestablement dans le verset

était conduit à affirmer que « Dieu possède des mains et des pieds comme les

hommes, bien qu'il ne soit pas forcé d'en faire usage. » (XVII, 3, 7, 8.)



142 E. PETAVEL-OLLIFF

suivant: « devenu » ou « étant devenu obéissant » et non pas
sans doute « étant né obéissant1? »

5° fcauTÒv hi-mus (v. 7). — On a traduit : « Il s'est dépouillé de

ce qui était en lui, » littéralement : « Il a opéré le vide en lui-
même. » Mais lorsqu'on vide un récipient, le récipient demeure
et ce n'est pas un récipient divin qui s'est incarné. Au
contraire, c'est Jésus, homme historique, qui a été le récipient de

l'esprit divin. Le moi de Jésus-Christ résidait dans sa personnalité

humaine, dans sa Spx* humaine. Lorsqu'il dit, dans

Gethsémané : «Mon âme est atteinte d'une tristesse mortelle »

cette phrase est synonyme de celle-ci : « Je suis atteint d'une
tristesse mortelle2 »

Rappelons ici comment, sous l'effet d'une dogmatique
préconçue, le surintendant Meyer n'a pas craint d'affirmer que
Jésus-Christ, au moment de s'incarner, « s'est vidé de sa forme
divine » « sich selbst entleert der göttlichen popfh3. » N'est-ce

pas véritablement un comble? Non, au grand jamais, on ne fait

pas le vide au dedans de soi en supprimant une forme, et nul, ni
Dieu même, ne saurait se vider d'un éclat extérieur. Il y a

contradiction dans les termes. On opère le vide en supprimant le

fond contenu sous la forme. Mais comme ce fond serait ici
l'essence divine, l'opinion traditionnelle a reculé devant cette

conséquence logique, car que serait une incarnation dont la
divinité serait foncièrement absente? C'est pourquoi, d'autre

part, M. le professeur Rilliet s'est vu conduit à admettre que
Jésus-Christ, en s'incarnant, ne s'est pas dépouillé de la popfh

©eoO; il aurait conservé sur la terre sa forme divine : « Le h
P-opfîn &soû ïmàpxw ne lui a pas été enlevé, » dit M. Rilliet4.
Toutefois comme Paul ajoute, dans le verset suivant, que Je -us-
Christ a « pris la forme d'un serviteur, » il s'ensuivrait qii'il

1 Ol iv ôvvâpu yiyvóuevoi, dans Démosthène, désigne « les hommes en place, »

« parvenus au pouvoir ; » t'i -yéyove se traduit par : « Qu'est-il advenu » Pas

question de naissance ni de préexistence.
5 Voir dans le numéro de mai 1895 notre Thèse 62.
3 « Welche er hatte, nun aber mit einer fioç<j>i) âovXov vertauschte. » Brief an

die Philipper, II, 7.

4 Comment, sur l'Epître de Paul aux Philippiens. Genève 1841, p. 187.



LA KÉNOSE APRÈS LA TRANSFIGURATION 143

aurait revêtu et porté simultanément deux formes différentes
et même expressément opposées l'une à l'autre, ce qui serait

contradictoire, aucun être ne pouvant avoir, au même instant,
deux formes différentes et moins encore si possible deux

formes opposées l'une à l'autre. On aboutit ainsi à une
deuxième impasse *.

Une troisième interprétation consiste à traduire mvó» par
notre verbe dépouiller avec l'addition d'un adverbe qui serait
sous-entendu : partiellement ou dans une certaine mesure.
Remarquons d'abord que l'addition est gratuite ; ensuite on ne
saurait guère comment opérer ce partage de la forme divine ;

une forme ne se divise pas aisément, et l'on se demande ce

que pourrait être cette demi-essence ou cette demi-gloire dont
le Verbe, en s'incarnant, se serait dépouillé. Au point de vue
dogmatique comme au point de vue exégétique, il semble donc

que cette troisième interprétation ne soit qu'une troisième
impasse. Pas mieux que les précédentes, elle n'échappe au
dilemme qui se pose : ou bien celui qui s'incarne se dépouille
préalablement de sa popfìi ®soï>, de cette forme qui est, d'après
le texte, le titre constitutif et unique de sa divinité; en ce cas,
on ne voit pas qu'il conserve rien de divin. Ou bien il garde
cette même popfh ®so~> pour y ajouter une popfh SoWou, et il y a

revêtement simultané de deux formes distinctes et opposées

que l'apôtre met en contraste l'une avec l'autre. Mais, encore
une fois, ce double revêtement simultané serait contradictoire.

6° ò &sbç xîitov xmspi-^attsv, -/.«i s/jxplo-xTo. « Dieu l'a souverainement
élevé et lui a accordé, etc. » (v. 9). — L'action de ces verbes

s'appliquerait mal au Logos éternel qui, abaissé volontairement,
devrait, semble-t-il, reprendre de lui-même sa place au sein
de la divinité. C'est ainsi qu'une bulle d'air, entraînée un
instant sous l'eau, remonte spontanément à la surface. On ne voit
pas pourquoi l'intervention de la première personne de la
Trinité serait requise. On ne voit pas non plus ce qu'elle pourrait

ajouter à la gloire antérieure de la deuxième personne de

1 C'est peut-être pourquoi saint Ambroise (dans les Commentaires qu'on lui
attribue) plaçait la kénose après l'incarnation. « Mais, dit Beausobre, il n'est pas
net sur le sens de forme de Dieu. »



144 E. PETAVEL-OLLIFF

la Trinité, laquelle possédait déjà, de toute éternité, un titre
plus élevé que toute créature : « le nom qui est au-dessus de

tout nom; » enfin on ne voit pas la valeur d'une récompense
qui se borne à restituer un droit primordial. Est-ce bien être

l'objet d'une faveur (l^apiWro) que de rentrer dans la possession

de ce qui est à soi? Dira-l-on que c'est la nature humaine
de Jésus-Christ qui a été récompensée et qu'il y a ici une
synecdoche? Mais, d'après l'orthodoxie traditionnelle, cette
nature humaine n'est qu'une substance, une enveloppe sensitive

sans personnalité ; toute l'initiative, toute l'autonomie et
tout le mérite sont laissés exclusivement au Verbe éternel qui
s'incarne dans cette substance. Ce n'est donc pas l'humanité
de Jésus qui aurait pu être récompensée.

Une quatrième interprétation, qu'on pourrait appeler
mystique et que l'on rattache plus ou moins à Luther, écarte le

problème métaphysique antérieur à la vie terrestre de Jésus

et rapporte notre passage dans son entier au Christ historique
et à sa sainteté exceptionnelle. « La forme de Dieu indiquerait
les vertus morales du Seigneur, ses parfaites victoires, qui
appelaient, semble-t-il, l'absence de souffrances, la béatitude
divine. Mais au lieu de tirer à soi ces trésors, comme le guerrier

victorieux qui traîne son butin, Jésus a choisi la voie du
libre sacrifice, renonçant à son avantage propre pour songer à

celui des autres1. »

On appuie cette manière de voir sur le contraste que l'apôtre
établit ailleurs entre le premier et le nouvel Adam2, le premier
terrestre, le second céleste, véritable image de Dieu, par opposition

à l'Adam pécheur et déchu des premiers chapitres de la
Genèse.

Le passage des Philippiens serait un résumé de l'ensemble
de la vie de Jésus, le tableau de sa vie d'obéissance,
tableau qui correspond au récit de l'acte de désobéissance de

notre premier père. On paraphrase comme suit : et Soyez
animés des mêmes sentiments que Jésus. Il a agi à l'inverse

1 P. Chapuis, La transformation du dogme christologique, p. 35. M. Chapuis
ne s'est pas rattaché à cette interprétation.
' 1 Cor. XV, 45-49. Cf. Gen. I, 27.



LA KÉNOSE APRÈS LA TRANSFIGURATION 145

d'Adam, lequel, fait à l'image de Dieu et comme revêtu de

fonctions divines à l'égard des autres êtres terrestres, ne s'est

pas contenté d'une telle gloire, a voulu devenir égal à Dieu et
n'a trouvé que ruine et nudité. Jésus, au contraire, quoiqu'il
fût au milieu de nous le Seigneur, celui qui pouvait dire :

« En me voyant, vous voyez le Père, » bien loin de songer à

s'arroger une place indue, s'est, durant tout le cours de sa

vie, comporté comme s'il eût été notre serviteur. Oui, né

pareil à nous (verset 7), et par conséquent dans des conditions

propres à masquer sa divinité aux yeux de ceux qui ne voient

que la chair, il a supporté sans impatience d'être ainsi

méconnu, d'être pris pour un homme quelconque ; bien plus, il
n'a pas craint de descendre le plus bas possible et d'être aux

yeux de tous « un crucifié. » Eh bien, c'est en renonçant ainsi

à toute préoccupation de gloire personnelle qu'il a recueilli
la couronne de la Royauté suprême... »

Nous opposons à cette hypothèse les considérations
suivantes :

1° Si l'apôtre avait eu en vue le récit de la Genèse relatif
au premier Adam, il aurait de préférence employé ici le terme
de eixâv dont il se sert dans le texte cité de la première épitre
aux Corinthiens, terme emprunté à la version des Septante.

2° Mopfh, nous l'avons vu, désigne un caractère extérieur. Il
peut désigner l'apparence d'un état ; mais il ne paraît pas avoir
jamais eu le sens de « fonction. »

3° Mieux que les dix aoristes de notre texte, l'imparfait ou
le plus-que-parfait auraient servi à désigner une tendance

générale, une manière d'agir habituelle.
4° Enfin, dans l'hypothèse que nous combattons, la fonction

divine était un attribut moral. Jésus, renonçant à cette fonction

pour prendre la fonction d'un esclave, cela signifierait
qu'il s'est dépouillé d'une supériorité morale pour revêtir un
attribut non moral, d'ordre extérieur et inférieur à une fonction

moralement divine; cela se comprend-il ?• N'est-ce pas
aboutir à une quatrième impasse?

THÉOL. ET PHIL. 1896 10



146 E. PETAVEL-OLLIFF

II
L'accord de notre hypothèse avec les données du texte.

Il nous semble que les contradictions insurmontables qui
viennent d'être signalées disparaissent si l'on suppose que,
dans ce passage, Paul avait en vue la Transfiguration de Jésus-

Christ et les faits qui suivirent cet événement. D'abord, on n'en
saurait douter, cet important épisode de la vie du Sauveur
devait être connu des fidèles de Philippes, d'autant plus que
l'évangéliste Luc avait, paraît-il, séjourné plusieurs années au
milieu d'eux1. Rien n'empêche d'admettre que le texte qui
nous occupe reprend le fil d'un entretien verbal que l'apôtre
aurait eu avec les Philippiens sur le même sujet. C'est ainsi

que l'auteur de l'Epître aux Hébreux fait allusion à la scène
de Gethsémané (v. 7). Une lettre familière sous-entend parfois
certains à priori.

Nous ne reproduirons pas la narration des Evangiles synoptiques

touchant la Transfiguration. Remarquons seulement que
ce récit est immédiatement précédé d'une déclaration de Jésus

relative à « quelques-uns » (rtvsç) de ceux qui l'écoutent et
« qui ne mourront pas avant d'avoir vu le Fils de l'homme
entrer dans son règne. »

Aussitôt après, les Evangélistes nous informent que Jésus

prit avec lui trois de ses apôtres et les conduisit « sur une haute
montagne, » non le Tbabor, mais très probablement le Hermon,
appelé aussi Banias, « dont les sommets couronnés de neige
attirent les regards de tous les points de la Palestine
septentrionale2. »

Jésus entre en prière ; son visage s'illumine et resplendit
comme le soleil. Ses vêtements étincellent et jettent un éclat
extraordinaire. La gloire dont il est revêtu éclipse celle de
Moïse et d'Elie qui apparaissent au même instant. Le grand

1 Suivant Wieseler, l'un des séjours de Luc à Philippes ou dans les environs de

cette ville n'aurait pas duré moins de sept à huit ans.
2 Cette montagne, haute de dix mille pieds, porte aujourd'hui le nom de Djebel-

esh-Sheikh, Mont du Cheik ou du Chef de tribu.



LA KÉNOSE APRÈS LA TRANSFIGURATION 147

législateur des Hébreux et le plus illustre représentant de la

prophétie, les deux plus éminents thaumaturges de l'Ancien
Testament, ne sont là que pour rendre un solennel hommage
au Messie triomphant, dont l'éclat tout à la fois les éclipse et
les illumine L

Accablés sans doute par la fatigue d'une longue ascension,
les apôtres s'étaient endormis ; ils se réveillent sous l'effet de

cette clarté éblouissante, et Pierre s'enthousiasme à la vue
d'une apothéose qui répond à ses espérances messianiques. Il
lui semble que son maître bien-aimé entre enfin « dans son

règne, » et il demande à rester indéfiniment en présence de ce

magnifique spectacle. Le Hermon est devenu un séjour céleste

qu'il ne voudrait plus quitter et il se déclare prêt à y
construire « trois tentes. » Mais soudain une nuée survient qui
sépare Jésus de ses disciples 2. C'en est donc fait de la gloire
céleste! Glacés d'épouvante, Pierre et ses deux compagnons
tombent le visage contre terre. Ce sont comme les ténèbres

effrayantes du Calvaire succédant à l'éclat d'une ascension

anticipée. Bientôt pourtant le Père qui est aux cieux rend un

hommage suprême au Christ dont la gloire s'est voilée : « C'est

ici,dit-il, mon élu, mon Fils bien-aimé. Ecoutez-le3! »

La vision terminée, Jésus s'approche et entre en contact

1 Un jeûne de quarante jours consécutifs, symbole d'une parfaite victoire sur

la sensualité, est un trait caractéristique, de la biographie de ces trois héros de

la Transfiguration. Autre trait caractéristique : avant Jésus, Moïse et Elie avaient

été transfigurés eux aussi, l'un dans le cours, l'autre au terme de sa carrière

terrestre. Ex. XXXIV, 28-35; 2 Rois II, 11.

2 D'après le récit de Matthieu, une « clarté » brille à travers l'obscurité de la
nuée qui obscurcit tout à coup la vision des apôtres. Les théophanies de l'Ancien

Testament environnent souvent l'apparition de l'Eternel d'un nuage sillonné

d'éclairs (Ps. XVIII, 12-15, etc.). La voix qui sortit de la nuée du Hermon eut,

paraît-il, pour ceux qui l'entendirent, l'effet terrifiant des tonnerres du Sinaï.

Cf. Jean XII, 29.
3 Krummacher a fait remarquer que cet ordre rappelle eelui de Moïse au

peuple d'Israël : « L'Eternel ton Dieu te suscitera du milieu de toi, d'entre tes

frères, un prophète tel que moi : Vous l'écouterez » Deut. XVIII, 15. Nous y

voyons en outre comme une prophétie de la prédication des apôtres après la

Pentecôte. La nuée avait symbolisé un intervalle douloureux : la disparition de

Jésus entre sa mort et sa résurrection.



148 E. PETAVEL-OLLIFF

avec ses disciples, ainsi qu'il le fit le surlendemain de sa mort.
Il les relève de leur abattement mais en leur interdisant de

mentionner la scène dont ils ont été les témoins. Il redescend

avec eux dans la plaine et, quelques mois plus tard, il les
introduit dans le vallon de Gethsémané. Ces trois mêmes apôtres
seront là, appesantis de nouveau par un profond sommeil. Ils
n'en sortiront que pour contempler une scène qui sera la

contre-partie exacte de celle du Hermon. Au lieu d'un visage

resplendissant, une face livide et une sueur ensanglantée qui
ruisselle jusqu'en terre. Au lieu de la voix du Père bénissant

son Fils, le cri d'angoisse du Fils que le Père abandonne aux
mains de ses ennemis. Au lieu des splendeurs qui éclairaient la
nuit du Hermon, les ténèbres qui obscurciront la colline de

Golgotha. Enfin, au lieu des personnages les plus éminents,
deux brigands, crucifiés de droite et de gauche

Il nous semble que la kénose décrite par saint Paul vise

expressément cette descente volontaire de Jésus quittant les sommets

de la gloire divine pour se plonger dans un abîme de

souffrances et d'abnégation, et M. F. Godet nous paraît sur le

point d'entrer dans cette manière de voir lorsqu'il appelle la

transfiguration « le prélude de l'histoire de la passion '. »

Nous chercherons maintenant à confirmer cette hypothèse en

reprenant verset après verset, l'étude du texte apostolique.
— Signalons pour commencer une coïncidence verbale :

1° Le mot popfh revient à deux reprises dans ce passage, dont
il est le pivot en quelque sorte (popfîn ©sou, poptpfo Soû).ou) ; or c'est
précisément aussi le radical qui figure au cœur du récit de la
Transfiguration dans le verbe ptiTsp.opfâBn (Math. XVII, 2; Marc
IX, 2). « Il se transforma; » «il subit une métamorphose. »

Dans notre interprétation, l'expression popfri s'applique avec
une précision adéquate au moment de la Transfiguration.
Jésus prit alors « les caractères, » « l'aspect s ou « l'extérieur

1 « A la gloire du ciel, pour laquelle il était mûr, Jésus a préféré librement en

c» moment sublime l'ignominie de la croix ; comp. Héb. XII, 2. > Comment, sur
l'Evangile de saint Luc, t. I, p. 610. Voir aussi les pages 597 et suivantes et
dans les Etudes bibliques (2e série) du même auteur, les belles pages 120 et
suivantes.



LA KÉNOSE APRÈS LA TRANSFIGURATION 149

d'un Dieu, » tels du moins que peut les concevoir l'imagination
humaine. Il eut une « apparence » divine. Remarquons
l'absence des articles définis : « une forme d'un Dieu, » non la
forme du Dieu suprême1.

On sait que, dans l'antiquité, le nimbe ou cercle lumineux
était généralement le symbole de la divinité. De nos jours
encore, les peintres et parfois les sculpteurs entourent d'une
auréole la tête des saints ; mais on ne donna cet attribut d'abord

qu'à Jésus-Christ et peut-être était-ce précisément en
souvenir de la Transfiguration.

Dans la peinture traditionnelle, Moïse, qui fut lui aussi
transfiguré sur une montagne, porte sur sa tête deux rayons
seulement. Législateur provisoire, son éclat est moins grand que
celui du nouveau Moïse, en qui nous adorons le Législateur
suprême du royaume de Dieu et dont la gloire jaillit de toutes

parts d'un centre qui est lui-même.
Jésus a revêtu les insignes symboliques de la majesté divine.

Son visage est devenu éblouissant, comme s'il était entré dans

cette « lumière inaccessible » que Dieu habite. Il est métamorphosé

en Dieu (popfti ©sou.) L'allusion que l'apôtre fera, dans

cette même épitre, à la transformation future de nos corps
confirme l'idée que c'est bien d'une transfiguration corporelle
qu'il s'agit ici2.

2° firxpxtDv, étant (v. 6.) —Les kénosistes de l'incarnation ont
assigné à ce mot une portée préhistorique qui n'est qu'à bien

1 « La lettre du Synode d'Ancyre (314), touchant l'hérésie sabellienne de

Marcellus, relève le fait de l'absence de l'article dans cette phrase et dans les

mots qui suivent: \aa 0eÇ> au lieu de tu 0eù (Cf. Jean V, 18). » Lightfoot, Epistle
to the Philippians, p. 112. — C'est ainsi que Théophile d'Antioche dit que l'homme

était destiné à devenir un dieu (0eoç) non pas Dieu ou le Dieu suprême. — Ad

Autolyc, II, 27. — Déjà dans le prologue du quatrième Evangile, le Verbe

éternel est appelé : dieu (avec la minuscule, version de Darby). L'article n'aurait

pu être omis si l'auteur avait eu en vue Dieu (<5 0e6ç) avec la totalité de ses

attributs.

2 « Il transformera notre corps misérable en le rendant conforme au corps de

sa gloire » ov/i/wçfov tù aopaTiTijç ôoiflç avrov (III, 21.) « Le corps de sa

gloire » est le corps ressuscité de Jésus dont la transfiguration avait été comme

une anticipation.



150 E. PETAVEL-OLLIFF

plaire. En réalité, le verbe tmâpxsvt indique seulement un point
de départ, une precedence impliquant parfois une prérogative,
mais sans préexistence nécessaire1. Nous lui laissons ici la

plénitude de son sens légitime. Après avoir possédé à l'heure de

la Transfiguration une prérogative divine, Jésus, loin de s'en

prévaloir, s'en est spontanément dessaisi. Nous évitons ainsi
l'embarras de dédoubler le sujet des verbes qui suivent en un

personnage tour à tour préexistant (v. 6 et 7) et historique
(v. 8), dont le moi véritable cherche un centre de gravité.

3° OÜ£ xpnxyp.o-11 -hytittono. Il n'a pas considéré comme une proie,
(v. 6.) — Il n'a pas saisi l'occasion qui s'offrait de couronner
définitivement et sans plus de retard sa carrière terrestre par
une apothéose. Les anciens guerriers aimaient à se parer de

leurs trophées2; Jésus, au contraire, après avoir conquis une

gloire divine, s'est dépouillé de cette splendeur qui aurait
entravé son œuvre de rédemption.

Suivant une admirable comparaison de M. F. Godet, « Jésus

tourne le dos à l'arc de triomphe qui se dresse devant lui et
il entre dans la voie ténébreuse qui pénètre au ciel par le

sépulcre, s II fut même tellement loin de se prévaloir de son
apothéose momentanée qu'il interdit aux témoins d'en parler.
Impossible d'être plus modeste.

4° cE<*urà> sxêvatts-j. « Il se dépouilla lui-même, » v. 7. — Nous

adoptons pour ce verbe œvoûv le sens de dépouiller ou
d'appauvrir3 qu'il a fréquemment dans le grec hellénique. Déjà
nous avons vu que si on le prend au sens littéral de vider en
le rapportant à p.opfn, on aboutit au contre-sens : se vider d'une
forme, et nous avons pour principe que l'empire du littéra-
lisme a pour limite le contre-sens. Revêtu au jour de la Trans-

1 Voir, par exemple, 1 Cor. XI, 7, « l'homme qui possède à l'égard de la

femme le privilège, d'être l'image de la gloire de Dieu. »

2 Enéide, 1. XII, v. 942.
3 II correspond au pihel et à l'hitpaël du verbe hébreu ^JEJ, spolio. Exode III,

22, Ksvùaare. Sec. Procopium. De même son composé àiroicevóa, Sirac. XIII, 7,

ubi àiTOKsvovv ut nostrum « einen ausleeren » notât depauperare aliquem. (J. F.

Schleusner, Thesaurus V. T.) «Il videra ton escarcelle. » Reuss. «Il parviendra
même à te ruiner. » Traduction de Genève, 1805.



LA KÉNOSE APRÈS LA TRANSFIGURATION 151

figuration des insignes de la divinité, Jésus s'est aussitôt
dépouillé non seulement.de cette gloire mais encore de tout autre
avantage extérieur; il s'est abaissé au niveau le plus humble.
On peut traduire : « il s'est anéanti lui-même, » à la condition
de laisser à cette expression un sens moral et hyperbolique, à

l'exclusion d'un sens métaphysique. Arrivé à l'apogée de sa

puissance miraculeuse, (il venait de multiplier les pains et on

avait voulu le faire roi), Jésus pouvait s'élever au ciel avec
Moïse et Elie; il y renonce. C'est l'occasion ou jamais de

rappeler le vers de Corneille :

Et, monté sur le faîte, il aspire à descendre.

On nous a objecté que le désistement dont parle l'apôtre ne

saurait avoir trait à la Transfiguration, parce que Jésus n'aurait

pas eu le droit de conserver cette gloire momentanée.
On réduit la Transfiguration à n'être ainsi qu'un incident dans

la vie de Jésus, et on lui enlève la valeur organique que lui
assigne, croyons-nous, dans notre texte l'expression imâpxvv.

Notre point de vue nous permet de rattacher cet épisode au

phénomène de lévitation qui, très peu de temps auparavant,
avait caractérisé la marche sur les eaux du lac de Génézareth.

L'un et l'autre phénomène relèvent d'un processus
physicopsychique, dont la résurrection et l'ascension furent
l'épanouissement définitif1. La Transfiguration n'est à nos yeux que
le débordement d'une vie cachée, et le verbe employé dans les

synoptiques doit être considéré comme ayant le sens réfléchi de

la voix moyenne (psTspopfüBn). Suivant une remarque de Krum-
macher, cette expression indiquerait que la gloire qui éclata

un instant au dehors existait déjà à l'état latent.
En réponse à une deuxième objection, nous reconnaissons

sans doute que la vie tout entière de Jésus a porté, soit avant
soit après la Transfiguration, le caractère du renoncement,

1 Peut-être faudrait-il attribuer à une puissance secrète d'occultation la facilité
avec laquelle Jésus se dérobe à ceux qui veulent le lapider, par exemple (lean
VIII 59, cf. Luc IV, 30 ; Jean VII, 30 ; X, 39 ; Marc XI, 18.) Nous trouvons aussi

quelque chose de merveilleux dans cette simple parole : « C'est moi » qui terrasse

comme par un coup de foudre toute une bande de gens armés.



152 E. PETAVEL-OLLIFF

mais nous ferons remarque que l'aoriste IxsWsv s'applique à un
acte spécial de volonté tel que celui dont nous parlons, bien
mieux qu'à une tendance habituelle. C'est à ce moment-là

que nous voyons se tracer la ligne du partage des eaux entre
deux bassins en quelque sorte, entre les succès éclatants du
Christ d'une part et son abdication volontaire d'autre part.
C'est ainsi encore que le Mont-Blanc est un massif composé de

plusieurs sommités ; il comprend plusieurs cimes, dont une est
la cime1.

L'objection qui fait envisager cet acte d'abnégation comme
obligatoire aie tort de supprimer l'élément de spontanéité qui,
à nos yeux, fait essentiellement partie de la charité. On tend
ainsi à abolir toute distinction entre la justice et l'amour. Jésus

lui-même paraît être allé au-devant de cette méprise lorsqu'il
a dit : « Personne ne m'ôte la vie, mais je la donne de moi-
même ; j'ai la liberté de la donner et celle de la reprendre. »

(Jean X, 17, 18). Cela certes ne peut signifier : « J'aurais la

liberté de commettre une faute, mais je ne la commettrai pas,
et c'est pour cela que mon Père m'aime » L'homme qui se

sentirait sous l'obligation d'un devoir ne dirait-il pas au
contraire : « Je n'ai pas la liberté de faire ou de ne pas faire, je
suis tenu, lié. » (Conf. Act. XX,222.)

De même quand Jésus dit à Pierre : « Penses-tu que je ne

puisse invoquer mon Père, qui me donnerait à l'instant plus
de douze légions d'anges » c'est une tentation coupable qu'il
aurait repoussée Il faudrait appliquer à Jésus lui-même cette

parole adressée à ses disciples : « Quand vous aurez fait tout
ce qui vous aura été ordonné, dites : Nous sommes des
serviteurs inutiles, nous avons fait ce que nous étions obligés de

faire3! » Nous répugnons à cette notion de Jésus serviteur

1 « Le moment décisif de la vie du Sauveur est à nos yeux la Transfiguration. »

Du Thabor à Golgotha, par C. Wagner-Groben, Lausanne 1890. Voir aussi le

Commentaire de Lange sur Matth. XVII, 1-9.
2 Voir, au sujet de la déclaration : « J'ai reçu cet ordre » (Jean X, 18), le

Commentaire sur l'Evangile de saint Jean, par F. Godet. In loco.
3 II nous semble qu'ici Jésus établit nettement deux sphères, celle du devoir

strict où l'on fait tout ce qui est commandé et celle de l'amour où le dévoue-



LA KÉNOSE APRÈS LA TRANSFIGURATION 153

inutile ou sans mérite spécial. « Malheur à moi, dit l'apôtre, si

je n'évangélise » se représente-t-on Jésus disant : « Malheur à

moi si je ne suis pas crucifié » Ce serait introduire dans l'âme
de Jésus le mobile prépondérant de la crainte que les évangélistes

ne lui attribuent jamais.
Revenons maintenant à la scène de la Transfiguration.
Elevé un instant dans la gloire, Jésus ne parle que du mode

de son « prochain départ à Jérusalem, » c'est-à-dire de sa mort
sanglante et ignominieuse (êJ-ooV), Luc IX, 31. Il ne saisit pas

«comme une proie » l'occasion qui lui est offerte de triompher
définitivement ; il s'y dérobe au contraire. Il reprend l'apparence

d'un homme quelconque (h òpoió>p.x-zi xtBpûizm ysvópsW),

v. 7. Il redevient semblable à nous et se retransforme à notre
image1. A peine rentré en Galilée, il paie la taxe personnelle
du demi-sicle, comme s'il n'était pas le Fils unique du Souverain

(Matth. XVII, 24-27).
Il y a plus : il s'abaisse au-dessous du niveau du commun

des mortels. Descendant de la montagne, il dit à ses disciples :

« Il faut que le Fils de l'homme soit conspué, » littéralement :

« traité comme un homme de rien » IfouSsvjiWj (Marc IX, 12).
Cette expression correspond on ne peut mieux aux deux verbes

sxèvattsv et srxirsivoiaev de notre péricope (versets 7 et 8).

D'abord, en restant indigent, sans un lieu ou reposer sa tête

(Matth. VIII, 20; 2 Cor. VIII 9), Jésus se plaçait au rang des

xsvoî, dénués, littéralement des vides, dont le nom est dans le

grec hellénistique synonyme d'indigents2.

ment va au delà de ce qui est dû. L'Eglise romaine a eu le grand tort de faire un
trafic simoniaque des œuvres surérogatoires. D'autre part, la réaction protestante

n'a-t-elle pas dépassé le but Celui qui en vient à aimer le prochain plus

que lui-même s'élève évidemment au-dessus du sommaire de la loi. Franchement,
si l'extrême dévouement était un devoir absolu, on se demanderait pourquoi ceux

qui professent cette opinion gardent encore une place où reposer leur tête.
1 L'apôtre emploie le verbe simple devenir, parce qu'il a pris pour point de

départ l'état normal qui appartenait, par droit de conquête, à Jésus transfiguré.

Sa nature glorifiée était devenue une seconde nature et sa légitime
prérogative (ÎKâpxav-)

2 Gen. XXXI, 42; Ps. CV1I, 9; Néh. V, 13; comp, Luc I, 53, « il a renvoyé
les riches à vide, » icevovç.



154 E. PETAVEL-OLLIFF

Mais il descendra encore d'un échelon. Il ne lui suffit pas
d'être dédaigné, il faut qu'il soit honni et bafoué ; IÇouSsveîv

implique en effet une notion d'ignominie rappelant « les hommes

de rien, »les DV'H de Juges IX, 4; XI, 3, etc. Ce sont là

proprement, d'après la racine hébraïque (p-ll ou P'H), des

êtres vides, dénués de tout mérite, des vauriens, d'où le
mot stfpT ou ïlp'H ', raca, qui était devenu un terme d'injure,
Matth. V, 222. Jésus, crucifié entre deux brigands, s'est laissé

mettre au rang des hommes de rien, des vauriens et des
malfaiteurs3.

5° Mopfbv Sovlov Ixßäv. « Prenant les insignes d'un esclave »

(v. 7). — Ce membre de phrase vise beaucoup mieux ce qui suivit

la Transfiguration que la naissance du Sauveur, Jésus étant
né de condition libre. Les insignes ou la livrée de l'esclave,
c'est le linge dont, la veille de sa mort, il se ceignit pour laver
à genoux les pieds de ses disciples ; ce sont les trente pièces
d'argent qui payèrent la trahison de Judas, cette somme étant
le prix légalement fixé pour la valeur d'un esclave (Ex. XXI,
32; Zach. XI, 12, 13; Matth. XXVI, 15). C'est enfin, c'est

surtout la croix, l'instrument de supplice spécialement réservé

aux esclaves4. Le terme p.opf-h s'applique à ces humbles
apparences ; il oppose une flétrissure extérieure à l'éclat extérieur
aussi de la ptopfy ©soû 5.

1 Nouv. Test, hébreu d'Isaac Salkinson.

- D'où, d'après Littré, notre mot français racaille.
3 La version autorisée anglaise a adopté ce sens : « He made himself of no

reputation, » litote qui signifie : « II s'est mis au rang des gens méprisés. »

* Chez les Romains, la croix était réservée aux esclaves, servile supplicium
Horace), et aux plus grands criminels (assassins, brigands,rebelles).

5 Dira-t-on qu'à ce point de vue, l'apôtre, dans son enumeration des actes

d'humiliation volontaire, n'aurait pas mentionné tout d'abord le revêtement des

insignes de l'esclave? Nous répondons : 1° que la même objection s'appliquerait
également aux hypothèses que nous avons combattues. Qui soutiendra que le

Verbe s'est fait esclave avant de devenir « homme, semblable aux hommes?» En

outre, l'enfant de la crèche de Bethléem n'était guère plus un fsclave que ne l'est,
en un sens, un archange dans le ciel. 2° Le fait que l'écrivain sacré débute par
une mention de la livrée de l'esclave s'explique suffisamment quand on considère

le but de la péricope, qui est de combattre la vanité personnelle. La notion carac-



LA KÉNOSE APRÈS LA TRANSFIGURATION 155

6° EvpsBsiç ùç xvBpuKoç, « trouvé comme un homme » (v. 8). —
Seconde coïncidence verbale ; ce participe aoriste correspond
exactement à l'aoriste indicatif du même verbe dans le récit de

la Transfiguration : sïipéBn Uo-ovç povoç (Luc IX, 36) « Jésus se

trouva seul. » On comprend que Paul, ami de Luc, se soit servi
du vocabulaire de l'évangéliste. Dans le style biblique, être

trouvé, se trouver, signifie parfois simplement se présenter,
exister dans de certaines conditions ou plus simplement
encore existeri.

Jésus, après sa transfiguration, fut trouvé comme un homme,
c'est à-dire : il se présenta au monde sans s'entourer d'aucune
auréole. Il n'y a dans cette expression rien non plus qui
implique nécessairement une préexistence.

7° On pourrait invoquer à l'appui de notre interprétation la

recommandation de l'auteur de l'Epître aux Hébreux invitant
les fidèles à porter les yeux sur Jésus ce lequel au lieu de la joie
qui lui était offerte, a souffert la croix et méprisé la honte, »

traduction de Calvin et de Luther (XII, 2). On a traduit : « en

vue de la joie qui lui était offerte, » mais l'épisode de la

Transfiguration confirmerait le sens que nous venons d'indiquer.
Il s'agirait de la joie d'une ascension anticipée.

8° D'autre part, l'interprétation traditionnelle nous opposera
2 Cor. VIII, 9 : « Jésus-Christ qui, étant riche, se fit pauvre
pour vous, afin de vous rendre riches par sa pauvreté.» Cependant

faut-il de toute nécessité voir ici une allusion à une
préexistence? Il s'agit, dans tous les cas, d'une richesse non matérielle

mais potentielle ; et cette richesse potentielle, Jésus la

possédait, lorsque, parvenu à l'apogée de son ministère, il
revêtit sur le mont Hermon les insignes de la divinité. Richesse
idéale pour richesse idéale, celle d'un homme métamorphosé en

Dieu ne vaut-elle pas celle d'un Christ préexistant? « Quel est

téristique de l'esclavage est l'humiliation par la subordination ; au contraire, la

notion la plus caractéristique de la divinité est la souveraineté. La logique de

l'antithèse appelait donc le rapprochement immédiat des deux termes opposés, les

circonstanciels qui suivent n'étant que le pont jeté entre deux points extrêmes.
1 Conspicior, adsum, me pracbeo, (Grimm). Philipp. Ill, 9; Apoc. XVI, 20,

XVIII, 21 ; XX, 11. Josephe, Guerre des Juifs, livre III, c. 6, § 1.



156 E. PETAVEL-OLLIFF

le jeune homme qui n'a pas de grands biens1? » tout jeune
homme est riche, disait récemment un prédicateur genevois.
On peut dire dans le même sens que Jésus, au moment dont
il s'agit, était parvenu à la très grande richesse. Il avait
rassasié une fois quatre mille et une autre fois cinq mille hommes
dans le désert. Un tel pouvoir équivaut bien sans doute à la

possession des plus vastes trésors et pourrait les faire surgir
au gré de celui qui en dispose2.

9° Nous citerons encore 2 Pierre 1,16-18 : « Ce ne sont
point des fables ingénieusement fabriquées que nous vous
avons racontées en vous faisant connaître la puissance du

Seigneur Jésus-Christ et en vous parlant de son avènement ; non,
nous avons été les témoins oculaires de sa gloire magnifique.
Il reçut, en effet, honneur et gloire de Dieu son Père quand la

Majesté suprême lui adressa cette parole : « Celui-ci est mon
« Fils bien-aimé, en qui j'ai mis toute mon affection » et nous
avons entendu nous-mêmes cette voix qui venait du ciel,
lorsque nous étions avec lui sur la montagne sainte. »

Sans doute l'authenticité de la 2e Épitre de Pierre est
douteuse ; mais, à coup sûr, cet écrit nous présente des opinions
qui avaient cours dans la primitive Eglise, et les trois versets

que nous venons de transcrire assignent une importance
extraordinaire à la Transfiguration. Ils supposent que l'impression
produite par cet événement sur l'esprit de l'apôtre Pierre avait
été si vive, si forte, si profonde que lorsqu'il veut, à la fin de sa

vie, rendre un dernier et solennel témoignage à l'autorité de

son divin Maître, c'est de la Transfiguration qu'il parlera, en
laissant dans l'ombre la résurrection même et l'ascension.

Encore une fois, si ce n'est pas Pierre qui écrit, c'est
incontestablement un homme qui s'inspire des sentiments que l'on
pouvait attribuer à cet apôtre. L'auteur place le fait de la

1 Soyez, forts, sermon par M. Marc Doret, p. 11.

2 A propos de cette potentialité divine, nous rappelons l'hypothèse de De

Wette qui place la kénose immédiatement après la tentation du désert, Jésus

ayant alors renoncé aux royaumes de la terre et à leur gloire. Cette hypothèse se

rapproche de celle que nous défendons, avec l'inconvénient de ne pas rendre un
compte exact de l'expression poç/fi/.



LA KÉNOSE APRÈS LA TRANSFIGURATION 157

Transfiguration à la base de son apologétique. Impossible
d'assigner à cet événement une importance plus grande. Il n'est
donc pas surprenant que Paul la relève lui aussi dans notre
texte.

10° Ainsi que Pierre et Paul, l'apôtre Jean paraît avoir en vue
la même scène lorsqu'il dit, parlant du Verbe incarné : « Nous

avons contemplé sa gloire, une gloire comme la gloire du Fils
unique venu du Père » Jean I, 14. Jean avait été l'un des

trois témoins de la Transfiguration. Les termes qu'il emploie
correspondent au récit de Luc : « Réveillés, ils virent sa

gloire. » Tout partisan qu'il est de la préexistence personnelle,
M. le professeur Wabnitz n'en a pas moins vu dans cette
déclaration une allusion probable à la scène dont il s'agit4.

Il est de fait que, même après sa résurrection, Jésus n'est
pas apparu, semble-t-il, à ses disciples dans l'éblouissante
majesté dont il resplendit sur le Hermon. Ses plus grands miracles

mêmes n'avaient jamais eu, aux yeux des Juifs, tout l'éclat
désirable, puisque, aussitôt après la multiplication des pains,
ils en étaient encore à demander « un signe qui vînt du
ciel. »

Quelques interprètes ont, à la vérité, fait consister la gloire
de Jésus dans son humiliation même, mais le style des apôtres
ne connaissait pas ces raffinements mystiques2.

11° Au point de vue dogmatique., il nous semble que notre
interprétation évite un écueil de la théorie traditionnelle
d'après laquelle Jésus-Christ n'est absolument rien autre qu'une
incarnation de la deuxième personne de la Trinité. En présence

1 Revue théologique de Montauban 1889, p. 373. — Telle était aussi l'opinion
de Krummacher. Movoyevi/c de Jean correspond au vloç ô ènAeTiey/iêvoç de Luc

IX, 35, ò àya-KTiTOç, Matth. XVII, 5. — M. Bovon a fait remarquer que le Fils unique

de l'Evangile de Jean n'est point une des hypostases de la Trinité selon le

dogme postérieur, mais bien le Christ historique. Théologie du Nouveau Testament,

t. I, p. 487.
2 Cf: dans le passage des Philippiens le kraTteivaaev du v. 8. Les conditions de

l'humiliation relèvent du monde sensible ; l'analogie réclame qu'il en soit de même

de la glorification. Les traits abattus de l'esclave que l'on conduit au supplice
appellent comme contraste le visage rayonnant du triomphateur qu'entoure une

gloire éclatante.



158 E. PETAVEL-OLLIFF

de cette notion-là, les hommes pourront se dire qu'il ne
lui était pas bien difficile à ce Verbe divin d'accomplir une
œuvre surhumaine ; son exemple les liera, les émouvra et les
stimulera moins que l'exemple donné par un véritable enfant
de l'humanité, frère aîné et libérateur de sa race. Le Verbe
qui se dépouille en notre faveur fait acte de dévouement ; le
héros divinisé, qui redescend de la cime gravie par lui et
meurt volontairement, fait un acte de foi sublime en même

temps que d'abnégation.
12° Si l'on nous objecte que plusieurs théologiens refusent

devoir dans la Transfiguration un fait objectif, nous répondrons
que le récit des synoptiques repose sur les déclarations de

trois témoins oculaires et auriculaires très dignes de foi. Tous
trois ont vu cette apothéose de Jésus, tous trois ont entendu
la proclamation du Père le concernant. Leur accord crée à nos

yeux une certitude pleinement suffisante. Sans entrer ici dans

une discussion sur la nature objective ou subjective du miracle
opéré, il suffira à notre argumentation de constater que Jésus

ne s'est pas prévalu avant sa mort du témoignage que Pierre,
Jacques et Jean auraient pu 1 ui rendre sur ce point. A quelque
point de vue qu'on se place, il aurait, dans cette circonstance,
fait acte de modestie et d'abnégation et la base du raisonnement

de l'apôtre peut être maintenue.

III
Conclusions.

En résumé, l'exhortation de l'apôtre pourrait se paraphraser
comme suit :

« Si tel ou tel d'entre vous s'envisage comme possédant ine
supériorité personnelle, que, sans étalage ni ostentation, il
garde cette conviction pour lui-même ; qu'il imite le Christ
en évitant de se prévaloir d'une prérogative même réelle. Bien
loin de se targuer du titre de gloire que lui conférait son
apothéose sur le mont Hermon, Jésus interdit aux témoins la mention

de cette scène ; il va même jusqu'à accepter ensuite la
condition la plus humble. Non seulement il immole toute am-



LA KÉNOSE APRÈS LA TRANSFIGURATION 159

bition humaine, mais il se place au tout dernier rang afin de

mieux se dévouer au salut de ses frères.
» S'il en est un parmi vous qui, par un sentiment de justice

à l'égard de lui-même, hésite à faire le sacrifice demandé, qu'il
se rassure, ses intérêts ne courront aucun risque. Le Dieu

suprême, qui a rendu justice à Jésus-Christ en le faisant participer

à sa gloire souveraine, vous encourage par cet exemple à

vous décharger entre ses mains de ce qui vous concerne. Jésus

n'a point cherché sa propre gloire, un autre en a pris soin

(Jean VIII, 50). Le Père céleste a revêtu Jésus de gloire et

d'honneur en l'élevant à sa droite et en lui décernant le titre
unique de Seigneur qui correspond au nom même de l'Eternel1.

Il a associé Jésus-Christ à la Majesté divine (Héb. II, 9;
Actes IL 33 ; Esaïe XLV, 23). Celui qui, de tous les hommes,
s'est le plus abaissé, occupe à cette heure la première place ;

celui qui a volontairement quitté les cimes du Hermon est

maintenant assis dans le ciel, à la droite du Tout-Puissant, Cet

exemple a mis en pleine lumière la loi du royaume des

cieux : « Quiconque s'abaissera sera élevé. » (Mat. XXIII, 12 ;

Luc XIV, 11.) »

On peut compter jusqu'à dix degrés dans ce dépouillement
volontaire :

1° Jésus-Christ renonce à la gloire du Hermon.
2° Il défend même qu'on parle de ce triomphe momentané.
3° Il s'abaisse au niveau d'une race non seulement inférieure,

mais coupable et souillée.
4° Il descend jusque dans la catégorie infime des indigents

sans domicile fixe ; il n'a ni feu ni lieu.
5° Chef d'un groupe de disciples itinérants, il remplit parfois

auprès d'eux les fonctions d'un esclave.

1 Jésus est devenu pour les chrétiens ce que l'Eternel était pour les Juifs de

l'Ancienne Alliance. Voir Saint Paul's Epistle to the Philippians, par l'évêque

Lightfoot. Londres 1878, p. 114, et der Brief des Apostels Paulus an die Phi-
Upper, von H. v. Soden. 1889, p. 34. — Comp, dans les Septante : Ps. LXIII, 5;
XLIV, 10 ; CV, 3; 1 Rois VIII, 44; XVIII, 24-26 ; 2 Rois V, 11 ; Ps. XX, 8; CXVI,
17 ; 2 Chron. XXVIII, 15, et dans le Nouv. Test : Eph. Ill, Vi; Rom. XJ, 4;
Acte VII. 59; IX, 10-21 ; XXII, 16 ; 1 Cor. I, 2 ; Rom. X, 12, 13 ; 2 Tim. II, 22 ;

Eph. I, 23 ; IV, 10.



160 E. PETAVEL-OLLIFF

6° Le supplice de la croix, réservé aux esclaves, le place
publiquement au niveau de cette caste méprisée.

7° Crucifié entre deux brigands, il consent à être traité
comme un criminel.

8° Le prince de la vie consent à mourir.
9° Il accepte, en outre, d'être renié par son apôtre Pierre,

vendu par Judas, abandonné par ses autres disciples, souffleté,
hué, craché au visage, couronné d'épines.

10° Il expire dans des tourments atrocesi.
En présence de tant d'abnégation, que deviennent les vaines

prétentions, les rivalités et les rancunes que les disciples du
Christ nourrissent les uns à l'égard des autres? Comment

pourraient-elles être maintenues par des hommes qui ont
choisi Jésus pour chef et pour modèle? Elles paraîtront
insoutenables, pour ne pas dire odieuses autant qu'absurdes. Elles

se réduiront à néant; elles s'évanouiront comme on voit s'évanouir

certains insectes lorsqu'un jet de lumière pénètre dans

leur ténébreux séjour.
L'humilité et la modestie seront désormais les caractères

distinctifs des membres de l'Eglise de Philippes qui s'estimaient

supérieurs à leurs frères, à supposer même que cette supériorité

ne fût pas illusoire. Tous ensemble, les fidèles rivaliseront
d'égards et de prévenances réciproques (II, 3).

Avec l'addition d'un nouveau motif, c'est identiquement la
recommandation de l'apôtre dans l'Epître aux Galates : « Que
chacun examine ses propres actes, et alors il gardera ses motifs

de vanité pour lui seul ; il ne les gardera plus pour autrui. »

(VI, 4). En d'autres termes : « Il n'en parlera pas à autrui, il
renoncera à s'en vanter. »

Il paraît que, parmi les diverses manifestations de l'égoïsme,
Galates et Philippiens avaient surtout à se mettre en garde
contre la vanité (xsvôSoÇoi, xsvoSoÇîav)2.

Afin de corriger ce défaut, l'apôtre insiste sur le fait que

1 Crudelissimum teterrimumque supplicium. Cicéron (in Verr., V, 64).
5 Gai. V, 26 ; Philip. II, 3. La gloriole, les prétentions, les rivalités malveillantes,

l'esprit de domination ne sont-ils pas encore à cette heure une plaie vive
de nos cercles religieux



LA KÉNOSE APRÈS LA TRANSFIGURATION 161

Jésus est allé jusqu'à l'extrême contraire de l'ostentation. Il
a dépouillé les plus brillants] pour revêtir ïes plus humbles
dehors.

Cette leçon, qui ressort excellemment de la modestie dont
Jésus fit preuve après la Transfiguration, ressortirait-elle aussi

bien s'il s'agissait d'une préexistence? La préexistence
personnelle appartient au domaine très contestable de la spéculation

métaphysique, tandis que la kénose après la
Transfiguration est un fait historique, qui repose sur le témoignage
concordant de trois témoins oculaires des plus dignes de foi.
Le mobile invoqué n'empruntera-t-il pas une force plus grande
à un fait d'une certitude plus immédiate et plus tangible en

quelque sorte?
On nous dit que Jésus-Christ, jouissant avant son incarnation

d' « un état divin et pouvant paraître ici-bas dans une gloire
semblable à celle de Dieu, n'a pas jugé que ce fût une chose

bonne à faire que de s'approprier un tel honneur. » Il aurait,
avant de s'incarner, renoncé à une ambition terrestre Cette

ambition serait la proie qu'il aurait renoncé à saisir ; comme si

une ambition aussi chétive, aussi mesquine, dirons-nous, avait

pu être de nature à séduire, fût-ce un seul instant, la seconde

personne de la Trinité Comme si l'aigle qui plane dans la nue
pouvait jamais être attiré par les splendeurs vulgaires du
monde des chenilles Ne semble-t-il pas qu'une impossibilité
morale s'ajoute au veto d'une philologie impartiale pour écarter

cette hypothèse

Nous terminerons cette étude par une traduction qui, pour
les raisons indiquées, nous paraît conforme à l'esprit et à la
lettre du texte original : « Ayez au dedans de vous les
sentiments dont Jésus-Christ lui-même fut animé : bien que revêtu
des caractères d'un Dieu *, il ne considéra pas l'égalité avec

1 Caractères, « traits principaux qui appartiennent à un être et le distinguent
d'un autre être ; ensemble de modifications apparentes propres à faire distinguer
les objets. » Littré, Bescherelle. Forme, traduction littéraliste généralement adoptée,

est un terme impropre qui désigne en français la configuration ; ni Dieu ni

un esclave (v. 7) n'ont une configuration spéciale ; c'est de traits distinctifs
THÉOL. ET PHIL. 1896 11



162 E. PETAVEL-OLLIFF

Dieu comme une proie à retenir, mais il se dépouilla lui-même
en prenant les caractères d'un esclave. Se rendant pareil aux
hommes et se présentant dans les conditions d'un simple
homme, il s'abaissa jusqu'à l'acceptation de la mort, de la

mort même de la croix C'est pourquoi aussi Dieu l'éleva
souverainement et lui donna le nom qui est au-dessus de tout nom,
afin que, devant ce nom donné à Jésusi, tout genou fléchisse
dans le ciel, sur la terre et sous la terre, et que toute langue
proclame que Jésus-Christ est le Seigneur, à la gloire de Dieu

son Père. »

Nous avouons n'avoir pas trouvé dans ces sept versets une
syllabe qui oblige à admettre une préexistence personnelle2, ni
une syllabe qui ne puisse ou ne doive se rapporter à une
kénose après la Transfiguration.

ou d'insignes qu'il s'agit. L'évêque Lightfoot a traduit comme nous : « Stripped
himself of the insignia of majesty. » Calvin avait déjà dit : « La forme de Dieu

signifie ici sa majesté. » On pourrait traduire librement : « Revêtu d'une majesté

divine, » ou encore : « bien que revêtu des insignes de la divinité, » « après avoir

resplendi d'un éclat divin. »

1 En français, « le nom de Jésus » donnerait lieu à une amphibologie que la
traduction a pour devoir de prévenir au moyen d'une légère paraphrase.

2 Dans les Thèses déjà citées, nous nous sommes efforcé de déterminer la notion
de la préexistence de Jésus-Christ telle qu'elle ressort d'autres Epîtres de Paul,
de l'Evangile de Jean et de l'Epître aux Hébreux. Voir entre autres la thèse 60.


	La Kénose après la transfiguration : étude exégétique sur Philippiens II, 5-11

