
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: Un traité de Schleiermacher [suite]

Autor: Tissot, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER

D. TISSOT

Trinité *.

L'opinion que nous attribuons à Sabellius s'appuie sur de

nombreux passages. Nous savons qu'on prétextera la
métaphore, inévitable en pareil cas, pour atténuer telle ou telle
assertion ; mais l'argument valable pour des formules comme
npoauntoKoiüo-Qm, vk'o tyiç ypayriç Stayo/swç ou d'autres analogues, ne
l'est plus pour celles dont l'auteur a revêtu lui-même son
idée (h pomç TrlaTwBeïa-x yéyovs Tpiàç). Athanase les interprète à sa

façon, en supposant à priori que povàç signifie Père ; l'interprétation

est-elle vraisemblable? Alors, pourquoi Athanase émet-il
ailleurs le soupçon que, dans le système de son antagoniste,
la p-ovàç est différente du Père? Evidemment, parce que
l'antagoniste avait parlé dans ce sens. Remarquons encore, à propos
de YvloTiartop, que deux explications se présentaient : ou Sabellius

tenait, avec Bérylle, le Fils pour une nspiypx<fi, égale à celle
du Pére, ou il le regardait, avec Noët, comme une manifestation

passagère du divin. La première hypothèse est la nôtre.
En faveur de cette manière de voir, nous invoquons Vigile,
témoin éclairé et impartial, qui reproche à Sabellius ce qu'Eu-
sèbe reprochait à Bérylle, de nier la préexistence du Fils («
Sabellius unam confitendo personam, filium ante cunctorum
originerei sœculorum subsistere denegavit ») ; mais nullement de

1 Voir le premier article dans la Revue de théologie et de philosophie, livraison
de janvier 1896, page 54.



116 D. TISSOT

ne faire de l'incarnation qu'une apparition, sortie de l'infini
pour y retourner bientôt, et de la Trinité, qu'une série de théo-

phanies momentanées. Athanase n'est pas de cet avis, car, à

l'entendre, Sabellius aurait enseigné, d'après les Stoïciens, que
Dieu se transforme, se déploie et se concentre. Mais, selon

Vigile, c'est la critique, adressée aussi par Sabellius, au dogme
orthodoxe1. D'ailleurs, en examinant le passage, on voit qu'il
se rapporte au Fils. Sabellius avait toujours soutenu que la
Trinité est une analyse des relations de Dieu avec la créature,
non de Dieu en soi. Ses rivaux en convenaient ; mais ils ne
restaient pas longtemps de leur avis, car leurs hypostases se

dessinaient dans l'essence de l'Etre suprême. Sabellius s'opposait
à une telle conception qui compromettait l'unité, la simplicité
de Dieu : il voulait respecter et la ptovapxl«. et Yoîxovoplx. Comment
le prouver, sinon en affirmant que la icspiypxtfi de Yalnodsoç n'avait

de valeur que pour nous Ici s'intercale une remarque
d'Epiphane : Sabellius aurait, écrit-il, comparé le Fils à un

rayon qui sort du soleil et y rentre. Il aurait alors présenté la
Trinité comme un phénomène éphémère. Ce n'est pas son
opinion ; mais il a pu soutenir que le Fils, après son existence

terrestre, est" monté au ciel, que, là étant sa sphère d'activité,
le divin en lui n'a point subi de changement, pendant que
l'Esprit gouverne l'Eglise ici-bas. Notre interprétation est
confirmée par une comparaison qu'Epiphane attribue à Sabellius :

le Père est le corps ; le Fils, l'âme ; l'Esprit, l'esprit. Ces

termes peuvent ne pas être authentiques ; néanmoins, il est certain

qu'on ne les aurait pas prêtés à notre théologien si la Trinité

n'avait été, pour lui, qu'un phénomène éphémère. Quant
à l'image du soleil, elle rend l'idée sabellienne en l'appliquant
à la forme, à la lumière et à la chaleur de cet astre, qui ne
sont point des accidents, mais des faits aussi durables que le

monde, auquel ils sont nécessaires. La précaution à ne pas

négliger est de ne pas trop presser la métaphore, car si le soleil

a ses vertus, l'unité divine a plutôt, selon le mot de Bé-

* Necesse est enim ut se ipsum aut minuendo contrahat, aut dilatando diffun-
dat....



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 117

rylle, des -Kspiypxtfxl que des hepyslxi. Une dernière image le

prouve : Sabellius aurait trouvé, entre l'unité et la Trinité, la
même analogie qu'entre l'Esprit et ses dons. N'est-ce pas dire :

qu'entre un principe et ses itspiypayxil
Passons à une nouvelle question : Père désignant une -Kspiypatfi

de YxvTOQsoç, dans quel sens notre théologien l'entendait-il
Ecartons, d'abord, Théodoret affirmant qu'il voulait dire: le

législateur. Mais quel parallèle établir entre vopoTsKcxi, Jvan6pw7rij<Tat,

brufoiTnaail II est évident que la fonction des deux derniers
membres n'est pas en rapport avec celle du premier. On pourrait

essayer de corriger par la manière dont Epiphane explique
le Fils et l'Esprit ; mais toujours est-il que le Père ne serait

plus simplement le législateur, car Sabellius reconnaissait, avec
d'autres écrivains de son temps, que le paganisme avait, comme
le judaïsme, préparé le christianisme. En appellera-t-on au

témoignage d'Hilaire dans son De Trinitate? Les expressions
dont il se sert sont trop obscures pour éclairer le débat :

natura équivaut-il à yvmç, à oiiulx, ou au Père considéré en soi?

natura, opposé à assurnto homine, équivaut-il à xHmç ou au
Père considéré dans la création La première interprétation
serait celle d'Hilaire, car il ne saisit pas la distinction entre
YaùToBsoç et le Père ; la seconde, celle de Sabellius. Voici pourquoi.

D'abord, laissant le Fils, dont il n'est pas question avant

l'incarnation, et l'Esprit, dont il n'est pas question avant l'humanité

croyante, il reste YxvvoBsoç ou le Père ; or, d'après la comparaison

précédemment citée, si l'Esprit n'agit que parses dons,
l'aùTÓSsoc n'agit que par les membres de la Trinité; par conséquent,

la création et la conservation du monde dépendent, non
de la Divinité en soi, mais de la manifestation dans le Père.

Ensuite, si Sabellius eût attribué la création et la conservation
à YxvziQeoç et n'eût fait du Père qu'une nspiypxyh analogue au

législateur de Théodoret, il est certain qu'on ne se fût pas mépris

sur cette doctrine. Ayons tout cela présent à l'esprit, nous

comprendrons que Sabellius se soit servi des expressions Père

et Fils : le premier n'est-il pas le créateur et, dès lors, la
condition du second? Celui-ci, bien qu'il ne tire point sa divinité
de celle du Père, n'en dérive-t-il pas Sabellius n'a pas même



118 D. TISSOT

pu s'approprier, par accommodation, la locution Dieu-Homme,
car la divinité dans le Fils mérite un ôwp.« particulier.

Arrivons au Saint-Esprit. Sabellius ne l'a-t-il introduit que
tard dans son dogme? Ses premiers adversaires ne dirigent
leurs attaques que contre son idée du Père et du Fils ; mais
cela n'autorise pas à répondre affirmativement. Il est
probable que notre théologien n'aura pas échappé aux conditions
du développement de la doctrine dont il s'agit et aura
commencé par analyser le Père et le Fils, qui soulevaient les questions

les plus importantes. Postérieurement, le sabellianisme
fut mêlé aux controverses ariennes. A cet égard encore, l'Esprit

reste en dehors de la discussion. N'oublions pas les

comparaisons déjà citées d'Epiphane et d'Athanase ; mais si l'Esprit,
dans ses relations avec la Trinité, est analogue à la chaleur et

au soleil, aux yapltsp.xta et à leur principe, comment le distinguer

de ses effets? comment le rattacher à la f*ovàç? L'explication

semble être : l'Esprit, selon Sabellius, devient ctxnp-x ou

npôa-wiTov de l'essence première, en s'unissant aux croyants.
Cette union s'accuse par un ^âpr^a; mais l'aÙTÓSso; ne change

pas pour cela : il se donne à connaître dans l'Esprit, qui ne

réside tout entier que dans la totalité des ^«pta-par«. Il en est

comme pour le deuxième facteur de la Trinité : Dieu s'allie à

la personne de Jésus; mais il n'en résulte point qu'il soit autre

qu'il n'était, ce que le sabellianisme indique en posant que le

Second Tzpóaanrov n'existait pas (xoer' jStav r-Tiç Bslaç oxio-ixç ¦Kspiypxfriv)

avant le Sauveur. Il durera autant que lui, c'est-à-dire que son

œuvre, et les faits du Christ ont manifesté le npio-axov, ainsi que
les £a/>t<7f*aTa, l'Esprit. Quant à l'origine du troisième ^om»™»,

l'analogie conduit à penser qu'elle se place au moment où

s'ouvre sa sphère d'action, qui est l'Eglise. La réponse dépendrait

donc d'une autre réponse : Sabellius tenait-il l'Esprit,
dans l'Ancien Testament, pour identique au nv&p.x âytovl le

Père est-il, à l'égard de la ptovàç, un npóaunov, comme les deux
autres? Malheureusement, les textes manquent, et nous ne

pouvons nous diriger que par des indices. D'après eux, le

Tpó<rum>v du Fils apparaît depuis l'incarnation ; celui du Saint-

Esprit, depuis les x«pfopaTa; Par conséquent, celui du Père, de-



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 119

puis la création, la conservation et, si l'on veut, la législation.
Qu'en résulte-t-il? Que YaùrôQsaç se nomme Père, à partir du

fiat lux et qu'il se trahit par les forces de la nature, comme

l'Esprit, par ses dons. Auparavant, si notre pensée peut s'élancer

jusque là, YxiiTOBsoç existait seul, dans l'abîme du mystère.
Il faudrait bien se garder de croire que Sabellius voulût dire,
à la façon d'Anaxagore, que le monde était auprès de Yav-coBeoç;

non, le Fils et l'Esprit sont créateurs, à son point de vue ; a

fortiori, le Père. Notre théologien admettait-il la création ou

l'éternité de l'univers? La question reste indécise, bien que la

première alternative soit plus vraisemblable. En tout cas, s'il
la suivait, le Père était analogue aux deux autres membres de

la Trinité, puisqu'il ne devenait tel que par la tzspiypxyn; s'il ne
la suivait pas, le Père se distinguait des deux autres membres,

puisqu'il n'avait pas d'origine dans le temps. Mais cette inégalité

disparaissait dans l'économie de la doctrine. Pour le
sabellianisme, l'absolu est, mais inconnu : il se révèle dans la
Trinité, dont chaque personne renferme la même divinité,
impénétrable dans son essence, saisissable dans sa manifestation.
Laissons les passages qui n'ont fait que jeter de l'obscurité, et
constatons que ce type du dogme réussit, plus que d'autres, à

séparer Dieu, abîme insondable, du Dieu dévoilé dans la
Trinité. Si cette différence eût été comprise, la théologie eût traité
bien des points mieux qu'elle ne l'a fait sous l'influence de la

formule d'Athanase : celui des attributs de Dieu, par exemple,
et celui du péché et de la grâce; puisque les forces qui agissent
dans le monde auraient été mises, avec le Père, dans la relation

qui rattache les dons à l'Esprit ; on eût trouvé peut-être
alors, une conciliation supérieure entre la yvâo-iç des Manichéens,

qui séparait le Svjpeou^oç du Père de Jésus et Yàyélsix des Ebionites

qui prenait le christianisme pour une édition corrigée du
judaïsme. Ces quelques mots appelleraient de longs développements

; rentrons dans le sujet.
Sabellius devait mettre le plus grand soin à montrer que son

Dieu caché correspondait à son Dieu manifesté, sa p.ov&ç à sa

Tpiàç; sinon, ses adversaires n'eussent pas manqué de montrer
que les analogies de sa spéculation le rapprochaient de l'école



120 D. TISSOT

du Portique ou de celle d'Heraclite. Sous l'empire de cette
préoccupation, il a dit - et le premier avec précision1 — que les

membres de la Trinité étaient òp.ooio-101. Ceux qui l'ont accusé

de soutenir la povoovata, se sont trompés. Basile lui conteste le
droit de se servir du terme ôpjoooaioç et le revendique pour les

siens. Cette prétention n'a, en sa faveur, ni la grammaire, ni
l'usage, car notre auteur affirme que si l'on dit le Fils ôftooïpo-toç

avec le Père, c'est qu'il tire, de lui, son origine. L'Esprit est-il
bp&ovo-wç avec le Fils? Evidemment non : l'un et l'autre sont tâslfoi.
La thèse capitale de la Trinité est condamnée. L'interprétation
de Basile n'est, du reste, celle d'aucun théologien de l'époque.
Quant à l'assertion relative au sens des npoeômiov, elle n'atteint

pas Sabellius. Comment eût-il pu combattre ceux qui niaient la

distinction entre les trois facteurs du dogme, s'il ne l'eût pas
faite lui-même? De ce qui précède, ressort son opinion. Ses

adversaires l'accusent, tantôt d'admettre les irpòtramx, mais sans
\môo-T«crtç; tantôt de n'accepter qu'un npômonov, dont lenom change
selon le point de vue. Comment expliquer cela? Si la Trinité
est, à l'unité, ce que le Dieu caché est au Dieu manifesté, si

chacun des membres est formé de l'union de la Divinité avec

un autre élément, comme les /appara avec ^es aptitudes de

l'homme, les parties de la -rptôtç sont, à l'égard de la povàç, comme
l'extérieur à l'égard de l'intérieur. Celui-ci accomplit une évolution

caractérisée par le verbe kIxtv-ìzgBxi. Représentons Dieu par
une image, — le point sera la plus convenable : pour se donner

à connaître, il engendre la surface qui, seule, est perçue,
tandis que le point n'est qu'une supposition, mais indispensable.

De même, la pœvxç en se déroulant (nlaivvstiBxi), s'accuse
dans la rpixç, et chaque personne qui surgit est un npòatanov. Le
spectateur, c'est-à-dire l'homme, ne contemple que celui-ci,
mais remonte inévitablement à l'origine. Les noms peuvent
varier selon la position prise pour étudier ce mystère : un

Xptpiupx est un npóo-oìKov du m>evp.x ; le misïipM, un npòa-omov de

l'aùToSsoç. Sabellius acceptait trois ^pio-umx, manifestations de la
ptov&ç ; il les distinguait, en répétant néanmoins que la divinité

1 Cela semble ressortir des textes.



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 121

de l'une était celle de l'autre. Ses adversaires (Athanase, en

particulier) s'élevèrent contre sa démonstration et soutinrent

que, d'après elle, le loyoç et la aoyix devaient être séparés oùa-twSwç,

car, sinon, Dieu devenait o-uvBsrhç. A quoi Sabellius répondit que
le raisonnement dissolvait l'idée de la rpîxç, puisqu'il impliquait
autant de yswbpxTx que de perfections de l'Etre suprême, et qu'il
interdisait de parler de plusieurs izpôo-omx, puisqu'il était mis en
avant par ceux qui désiraient que la divinité du Myoç fût une
exception. Qu'il ait parlé d'un seul npôo-uno-j, nous n'y croyons
guère, à moins qu'il ne se soit agi de la phase antérieure à

l'incarnation du Fils. On le chargeait encore quand on prétendait
que npia-omov signifiait, pour lui, un rôle que Dieu joue devant
l'humanité1. Jouer un rôle, c'est n'en point avoir. Or, les

npio-oma de Sabellius sont quelque chose de réel, et par l'union
qui les constitue et par l'œuvre qu'ils accomplissent. Il est

vraisemblable, du reste, que le mot, il l'a emprunté à ses

antagonistes, qui lui ont emprunté, à leur tour, celui de irlxrûvetv.

Le débat trahit partout le manque de rigueur dans les expressions.

Prenez, par exemple, oùuîa. Les rivaux sont d'accord

pour l'appliquer à l'unité dans la Trinité, mais à quelle unité?
Sabellius n'entend pas qu'elle se divise entre les trois membres,
comme l'élément commun entre les individus d'une espèce.
Son Dieu est une essence. Fidèle à cette thèse, il ne saurait

transporter, en Lui, le contraste du général et du particulier ;

par conséquent, il ne veut pas deux locutions, oio-la et ùnoo-ramç ;

que désigneraient-elles, sinon le contraste? Les adversaires

répliquent : qui n'accepte pas l'iStâÇov twv ImocrTaasaii, repousse la
divinité du Fils. Lui, de répondre: qui tient la divinité du Fils

pour autre que celle du Père, — c'est le cas avec un îStâÇov

quelconque — est entraîné à la pluralité, maintînt-il une seule
substance. Il en restait aux Ttpoo-omx, mais xwrtooraxx. Les

antagonistes qui ne parlaient que de npôaunx imôo-rxTx, interprétèrent
comme si Sabellius ne reconnaissait qu'un npôo-ot^ov, prenant
différents noms. Cela était inexact, quoique Sabellius puisse

1 Non enim hic per demutationem nominimi atque specierum filius, qui via est

et Veritas et vita, nimis theatralibus luâit etc. Hilar, de Trinit. VII, 39.



122 D. TISSOT

avoir soutenu qu'un npôo-aitav, pour nous, n'est, pour la p.ovxç,

qu'un amp.«. Les disciples d'Athanase auront vu, dans cet aveu,
la négation de la réalité des hypostases.

Si l'on domine la mêlée, dans ce long combat, on aperçoit
que l'ardeur se concentre autour d'un point, qui résume tout.
Le Sabellianisme admet la Trinité, mais elle est l'évolution de

l'essence divine, se manifestant : par l'action sur le monde,
comme Père ; par la rédemption rattachée à Jésus-Christ,
comme Fils ; par la sanctification, considérée dans les croyants,
comme Saint-Esprit. L'orthodoxie ecclésiastique admet la Trinité

; mais elle est une réalité transcendante, une analyse de

l'absolu, éternellement Père, Fils, Saint-Esprit, n'y eût-il eu

aucune création, aucune rédemption, aucun royaume de Dieu. Donc,
à vrai dire, la lutte ne porte pas sur la Trinité, les deux partis
sont d'accord ; elle porte sur la Trinité dans le Dieu en soi ou

sur la Trinité dans le Dieu révélé. On a peine à comprendre
alors qu'on ait accusé Sabellius d'irréligion (« Haec impietas
damnatur... » Hilarius). Quel manque de piété y avait-il, envers
le Père, à ne pas prendre l'un des membres de la Trinité pour
la source de la divinité des autres? Sabellius eût pu rétorquer
qu'on manquait de piété envers le Fils et le Saint-Esprit,
envers même la xpiàç, en soutenant que deux des personnes
participaient à l'essence suprême, par l'intermédiaire de la
troisième. Comment soutenir, avec les amis d'Athanase que
Sabellius niait le nxïç p.ovoysvhç, lui, qui ne plaçait, en aucune
manière, la divinité du Fils au-dessous de celle du Père? Comment

prétendre qu'il se passait du Saint-Esprit, lui, qui aimait à

trouver, dans les dons de ce dernier, l'image la plus suggestive
du mystère qu'on essayait de scruter? Le secret dételles
exagérations est dans quelques lignes de Basile, qui affirment que
si l'on conteste la formule orthodoxe, on ne saurait accepter
la doxologie. Cela n'est pas sérieux. Que des communautés
sabelliennes ne l'aient pas admise, dans leur culte, le fait est

incontestable; mais la doctrine du fondateur Fexcluait-elle?
N'avait-elle pas pris soin de distinguer la povàç et la rpiàçl de
déterminer assez les circumscriptiones du Père, du Fils et du

Saint-Esprit, pour qu'on ne pût lui reprocher ni de porter at-



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 123

teinte à la u-omp^l«. ou à Yoìxovoplx, ni, par conséquent, aux grâces

que l'âme en espère? Les exigences de la spéculation, comme
celles de la vie, étaient respectées. Et que dire de ceux qui
soupçonnaient Sabellius de judaïser? Le reproche s'adressait
à ceux qui avaient nié, d'Artémon à Paul de Samosate, la
divinité du Christ ; or, notre théologien, malgré les accusations,
en était si loin que la théorie d'Athanase judaïsait, en comparaison

de la sienne. Les orthodoxes n'établissaient-ils pas que
le Fils avait déjà été connu sous l'ancienne Alliance Sabellius
le niait. Dès lors, le christianisme conservait mieux son caractère

de révélation réellement nouvelle.
Nous avons, jusqu'ici, cherché à élucider les questions

soulevées dans cette polémique confuse. On doit se rendre compte,
maintenant, de la position intermédiaire prise par le christianisme,

comme nous le disions en commençant, et des antécédents,

autant que du développement du sabellianisme ; mais il
est un point qu'il faut toucher en finissant.

Pourquoi l'opposition la plus forte contre Sabellius est-elle

venue de ceux dont on l'attendait le moins C'est la faute de

l'école d'Alexandrie. Expliquons-nous. Les noms rendent la
tâche facile, car Origene, Denys, Tertullien, — c'est sa place
dans l'ordre des idées — Hippolyte, bien qu'il reste quelque
obscurité à son égard, ont attaqué Bérylle, Noët et Sabellius.
Les premiers partent toujours de l'hypostase du liyoç, pour y
rattacher la divinité du Fils. Bérylle s'y opposa. Origene le
combattit. Sabellius reprit la thèse de Bérylle, en la développant
systématiquement, et Denys soutint, contre lui, avec modération

dans la pratique et violence dans la théorie, la tradition
d'Alexandrie. Cette violence compromit les destinées de l'Ecole,
à tel point qu'Arius n'hésita pas à s'approprier les conclusions
de Denys. En effet, déroulez le fil des idées: si Dieu est à7s'w»iTo;,

et son essence, Yâysvwio-l«, le Fils, qui est engendré, ne saurait

lui être semblable. On reconnut la justesse de ce raisonnement,

en cherchant à l'affaiblir : une phrase échappée, disait-on,
dans la chaleur de la discussion, ne doit pas être prise à la
lettre. Cependant elle concorde trop avec la tendance de ceux

qui l'ont prononcée, pour qu'on accepte la circonstance atté-



124 D. TISSOT

nuante. Arius ne raconte-t-il pas qu'il n'a voulu qu'exprimer
l'opinion du clergé d'Alexandrie et ses disciples, ne s'autorisent-ils

pas de Denys? Il est donc certain que l'école d'Alexandrie,

pour s'opposer à Sabellius, pencha du côté d'Arius. Elle
voulut, à tout prix, maintenir la subordination, éviter l'apparence

d'un pipoç òpjioixTiov et, dans ce but, elle attaqua autant
le sabellianisme que l'hypostase du loyoç. La Trinité parut
un emprunt à l'hellénisme. Une autre partie de l'école protesta
contre cette tendance et arriva, au contraire, à donner à la
doctrine la forme consacrée par les conciles. Si l'on désire

comprendre l'histoire, il faut partir de ceci. La spéculation
d'Alexandrie renfermait, quant à la personne du Christ, deux

éléments qu'elle n'a jamais réussi à mettre d'accord : la
subordination du Fils au Père et la divinité du Fils, comme lôyoç

hypostatique. Au milieu des conflits de ces deux éléments,

parurent les essais q*ii aboutirent au sabellianisme. Les deux
éléments se séparèrent : le premier, celui d'Arius, pour sauver
la subordination, s'opposa à l'égalité sabellienne et, a fortiori,
à l'hypostase du Myoç ; le second, celui d'Athanase, pour parer
au reproche de polythéisme, — qui s'élevait quand on réclamait,

pour le Fils différent du Père, la même adoration — insista
sur l'hypostase du liyoç et sacrifia la subordination, en l'affirmant,

pourtant, par des artifices de langage. L'un et l'autre
devinrent les ennemis de Sabellius. Pour le vaincre plus facilement,

ils prirent place entre lui et ses adversaires. Les amis
d'Arius n'avaient guère de choix : jusque là divisés, ils se

réunirent sur un terrain où ils abandonnaient la divinité du Christ
et où, pour en garder quelque chose, ils se rattachèrent à une
conception gnostique. Les amis d'Athanase s'avançaient entre
deux écueils : il fallait ne pas toucher à la subordination, et ils
se rapprochèrent de l'arianisme; il fallait éviter ce qu'on appelait

la o-vyxotjtç des personnes de Sabellius, et ils distinguèrent,
dans l'essence suprême, l'oùo-ia et Yvkoo-txo-iç. Cette différence ne

put jamais, malgré les essais, être précisée. Alors, ils penchèrent,

tantôt vers le trithéisme, tantôt vers le sabellianisme.
Basile lui-même le reconnaît. En effet, si dans l'élaboration du

dogme, on presse le rapport du xoivòv à Y'fàiov,, en entendant le



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 125

xoivhv d'une manière plus ou moins nominaliste, on aboutit au

trithéisme, car il ne reste d'unité que celle de la volonté et de
la puissance, qui est bientôt brisée par la différence entre la

personne non engendrée et la personne engendrée ; si l'on
appuie sur l'analogie et même l'identité des hypostases, on va
droit au sabellianisme. Ces deux tendances cohabitaient dans

le parti d'Athanase et, à notre avis, la première était plus
éloignée de la seconde, que la seconde de Sabellius. L'hypothèse
de ce dernier ne présentait pas, disons mieux, ne pouvait
présenter de telles variations. La doctrine ecclésiastique était
destinée, par sa naissance, à ne jamais s'épanouir en une formule
satisfaisante. Que nous laisse-t-elle Une première personne de

la Trinité, qui ne l'est pas dans le même sens que les autres ;

une deuxième et une troisième qui ne sont pas égales, la

deuxième renfermant, par l'hypostase du loyoç, une perfection
divine que n'a pas la suivante. En outre, celle-là est engendrée,
terme qui demeure indécis et qu'on ne fixe guère en déclarant

qu'il constitueune exception, tandis que celle-ci procède d'une
manière àppinaç, c'est-à-dire qui s'explique toujours moins à

mesure qu'on l'explique davantage. En définitive, la troisième

personne demeure inférieure aux autres.
Concluons. La rédaction des conciles n'est pas le résultat

d'un développement normal: tous les amendements qu'on a

dû y apporter, prouvent qu'on a cherché, en l'adoptant, à

concilier péniblement les antithèses, entre lesquelles elle s'était
formée. Le sabellianisme porte, au contraire, l'empreinte d'une

spéculation originale et conséquente.


	Un traité de Schleiermacher [suite]

