Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 29 (1896)

Artikel: Un traité de Schleiermacher [suite]
Autor: Tissot, D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379599

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN TRAITE DE SCHLETIERMACHER

PAR

D. TISSOT

Trinité?,

L’opinion que nous attribuons & Sabellius s’appuie sur de
nombreux passages. Nous savons ¢qu’on prétextera la méta-
phore, inévitable en pareil cas, pour atténuer telle ou telle as-
sertion ; mais I’argument valable pour des formules comme
mposwrmomotsiohar, Hmd s ypagiic Swxpopws ou d’autres analogues, ne
I'est plus pour celles dont Pauteur a revétu lui-méme son
idée (i povag mhatvvleion péyove Tpiag). Athanase les interpréte & sa
facon, en supposant & priori que povis signifie Pére; 'interpré-
tation est-elle vraisemblable ? Alors, pourquoi Athanase émet-il
ailleurs le soupcon que, dans le systéme de son antagoniste,
la povag est différente du Pére ? Evidemment, parce que I’anta-
goniste avait parlé dans ce sens. Remarquons encore, 4 propos
de 'viomgrawp, que deux explications se présentaient : ou Sabel-
lius tenait, avec Bérylle, le Fils pour une mepiypoagh, égale a celle
du Pére, ou il le regardait, avec Noét, comme une manifesta-
tion passagére du divin. La premiére hypothése est la notre.
En faveur de cette maniére de voir, nous invoquons Vigile,
témoin éclairé et impartial, qui reproche a Sabellius ce qu’Eu-
sébe reprochait & Bérylle, de nier la préexistence du Fils (« Sa-
bellius unam confitendo personam, filium ante cunctorum ori-
ginem saeculorum subsistere denegavit »); mais nullement de

1 Voir le premier article dans la Revue de théologie et de philosophie, livraison
de janvier 1896, page 54.



116 D. TISSOT

ne faire de l'incarnation qu’une apparition, sortie de l'infini
pour y retourner bientot, et de la Trinité, qu’une série de théo-
phanies momentanées. Athanase n’est pas de cet avis, car, &
Ientendre, Sabellius aurait enseigné, d’aprés les Stoiciens, que
Dieu se transforme, se déploie et se concentre. Mais, selon
Vigile, c’est la critique, adressée aussi par Sabellius, au dogme
orthodoxe!. D’ailleurs, en examinant le passage, on voit qu’il
se rapporte au Fils. Sabellius avait toujours soutenu que la
Trinité est une analyse des relations de Dieu avec la créature,
non de Dieu en soi. Ses rivaux en convenaient ; maisils ne res-
taient pas longtemps de leur avis, car leurs hypostases se des-
sinaient dans I’essence de I’Etre supréme. Sabellius s’opposait
a une telle conception qui compromettait I'unité, la simplicité
de Dieu : il voulait respecter et la povapyix et 'oixovopiz. Comment
ie prouver, sinon en affirmant que la mepiypagn de I'adréfeo; n’a-
vait de valeur que pour nous? Ici s’intercale une remarque
d’Epiphane : Sabellius aurait, écrit-il, comparé le Fils & un
rayon qui sort du soleil et y rentre. Il aurait alors présenté la
Trinité comme un phénomeéne éphémeére. Ce n’est pas son opi-
nion ; mais il a pu soutenir que le Fils, aprés son existence
terrestre, est monté au ciel, que, 13 étant sa sphére d’activité,
le divin en lui n’a point subi de changement, pendant que
I’Esprit gouverne 1’Eglise ici-bas. Notre interprétation est con-
firmée par une comparaison qu'Epiphane attribue & Sabellius :
le Pére est le corps ; le Fils, I’Ame ; I'Esprit, ’esprit. Ces ter-
mes peuvent ne pas étre authentiques ; néanmoins, il est cer-
tain qu’on ne les aurait pas prétés 4 notre théologien si la Tri-
nité n’avait été, pour lui, qu’un phénomeéne éphémére. Quant
a I'image du soleil, elle rend ’idée sabellienne en 'appliquant
a la forme, & la lumiére et & la chaleur de cet astre, qui ne
sont point des accidents, mais des faits aussi durables que le
monde, auquel ils sont nécessaires. La précaution & ne pas
négliger est de ne pas trop presser la métaphore, car si le so-
leil a ses vertus, 'unité divine a plutdt, selon le moi de Bé-

t Necesse est enim ut se ipsum aut minuendo contrahat, aut dilatando diffun-
dat....



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 117

rylle, des mepypapai que des évepyeie. Une derniére image le
prouve : Sabellius aurait trouvé, entre 'unité et la Trinité, la
méme analogie qu’entre 'Esprit et ses dons. N’est-ce pas dire:
qu’entre un principe et ses nepiypagei ?

Passons & une nouvelle question : Pére désignant une wepiypagh
de ladrébeos, dans quel sens notre théologien I’entendait-il ?
Ecartons, d’abord, Théodoret affirmant qu’il voulait dire: le lé-
gislateur. Mais quel paralléle établir entre voporefiicar, tvavfponiioat,
émpartiicae 7 11 est évident que la fonction des deux derniers
membres n’est pas en rapport avec celle du premier. On pour-
rait essayer de corriger par la maniéere dont Epiphane explique
le Fils et I’Esprit ; mais toujours est-i! que le Pére ne serait
plus simplement le législateur, car Sabellius reconnaissait, avec
d’autres écrivains de son temps, que le paganisme avait, comme
le judaisme, préparé le christianisme. En appellera-t-on au té-
moignage d’Hilaire dans son De Trinitate? Les expressions
dont il se sert sont trop obscures pour éclairer le débat : na-
tura équivaut-il & ¢low, A odoia, ou au Pére considéré en soi?
natura, opposé a assumto homine, équivaut-il & =zriog Oou au
Pére considéré dans la création? La premiere interprétation
serait celle d’Hilaire, car il ne saisit pas la distinction entre
P'adrdfeos et le Pére ; la seconde, celle de Sabellius. Voici pour-
quoi. D’abord, laissant le Fils, dont il n’est pas question avant
lincarnation, et I’Esprit, dont il n’est pas question avant 'huma-
nité croyante, il reste I'airsfeos ou le Peére; or, d’apreés la compa-
raison précédemment citée, si I’Esprit n’agit que par ses dons,
Padrdfeos n’agit que par les membres de la Trinité; par conse-
quent, la création et la conservation du monde dépendent, non
de la Divinité en soi, mais de la manifestation dans le Pére.
Ensuite, si Sabellius et attribué la création et la conservation
& Vadrdfeos et n’etit fait du Pére qu'une mepypxgn analogue au lé-
gislateur de Théodoret, il est certain qu’on ne se fit pas mépris
sur cette doctrine. Ayons tout cela présent & 'esprit, nous
comprendrons que Sabellius se soit servi des expressions Pére
et Fils : le premier n’est-il pas le créateur et, dés lors, la con-
dition du second ? Celui-ci, bien qu’il ne tire point sa divinité
de celle du Pére, n’en dérive-t-il pas? Sabellius n’a pas méme



118 D. TISSOT

pu s’approprier, par accommodation, la locution Dieu-Homme,
car la divinité dans le Fils mérite un awopx particulier.

Arrivons au Saint-Esprit. Sabellius ne l’a-t-il introduit que
tard dans son dogme? Ses premiers adversaires ne dirigent
leurs attaques que contre son idée du Pére et du Fils; mais
cela n’autorise pas & répondre affirmativement. Il est pro-
bable que notre théologien n’aura pas échappé aux conditions
du développement de la doctrine dont il s’agit et aura com-
mencé par analyser le Pére et le Fils, qui soulevaient les ques-
tions les plus importantes. Postérieurement, le sabellianisme
fut mélé aux controverses ariennes. A cet égard encore, I'Es-
prit reste en dehors de la discussion. N’oublions pas les com-
paraisons déja citées d’Epiphane et d’Athanase ; mais si I'Esprit,
dans ses relations avec la Trinité, est analogue & la chaleur et
au soleil, aux yopiopara et & leur principe, comment le distin-
guer de ses effets? comment le rattacher & la povas? L’explica-
tion semble étre : I’Esprit, selon Sabellius, devient oyipz ou
redowmoy de l'essence premiére, en s’unissant aux croyants.
Cette union s’accuse par un ydpmope; mais l'adrdfeos Ne change
pas pour cela : il se donne &4 connaitre dans I’Esprit, qui ne
réside tout entier que dans la totalité des yapioparx. Il en est
comme pour le deuxiéme facteur de la Trinité : Dieu s’allie &
la personne de Jésus; mais il n’en résalte point qu’il soit autre
qu’il n’était, ce que le sabellianisme indique en posant gue le
second mpdswroy N'existait pas (xar’ iy g Oelag odaing meprypagiv)
avant le Sauveur. Il durera autant que lui, c’est-a-dire que son
ceuvre, et les faits du Christ ont manifesté le mpécwmoe, ainsi que
les yapiopara, 'Esprit. Quant  l'origine du troisiéme =piswmov,
Panalogie conduit & penser qu’elle se place au moment ol
s’ouvre sa sphére d’action, qui est ’Eglise. La réponse dépen-
drait donc d’une autre réponse : Sabellius tenait-il Esprit,
dans I'’Ancien Testament, pour identique au mvelpa dyov? le
Pére est-il, & ’égard de la povig, un mpécwrov, comme les deux
autres? Malheureusement, les textes manquent, et nous ne
pouvons nous diriger que par des indices. D’aprés eux, le
Tpsowmoy du Fils apparait depuis l'incarnation; celui du Saint-
Esprit, depuis les yapiopara; par conséquent, celui du Pére, de-



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 119

puis la création, la conservation et, sil'on veut, la législation.
Qu’en résulte-t-il? Que Vadrdfeos se nomme Pére, & partir du
fiat lux et qu’il se trahit par les forces de la nature, comme
I’Esprit, par ses dons. Auparavant, si notre pensée peut s’élan-
cer jusque 13, l'adrdbeos existait seul, dans 'abime du mystére.
Il faudrait bien se garder de croire que Sabellius voulat dire,
a la facon d’Anaxagore, que le monde était aupres de I'adrofeos;
non, le Fils et I’Esprit sont créateurs, a son point de vue; a
fortiori, le Pére. Notre théologien admettait-il la création ou
I’éternité de Punivers? La question reste indécise, bien que la
premiére alternative soit plus vraisemblable. En tout cas, sl
la suivait, le Pére était analogue aux deux autres membres de
la Trinité, puisqu’il ne devenait tel que par la meprypagh; 8'il ne
la suivail pas, le Pére se distinguait des deux autres membres,
puisqu’il n’avait pas d’origine dans le temps. Mais cette inéga-
lité disparaissait dans 'économie de la doctrine. Pour le sabel-
lianisme, I’absolu est, mais inconnu : il se révele dans la Tri-
nité, dont chaque personne renferme la méme divinité, impé-.
nétrable dans son essence, saisissable dans sa manifestation.
Laissons les passages qui n’ont fait que jeter de I'obscurité, et
constatons que ce type du dogme réussit, plus que d’autres, &
séparer Dieu, abime insondable, du Diea dévoilé dans la Tri-
nité. Si cette différence ett été comprise, la théologie eit traité
bien des points mieux qu’elle ne I'a fait sous linfluence de la
formule d’Athanase : celui des attributs de Dieu, par exemple,
et celui du péché et de la grice; puisque les forces qui agissent
dans le monde auraient été mises, avec le Pére, dans la rela-
tion qui rattache les dons & I’Esprit; on eat trouve peut-étre
alors, une conciliation supérieure entre la yvéas des Manichéens,
qui séparait le Sypeovgyde du Pére de Jésus et I'agpélax des Ebionites
qui prenait le christianismne pour une édition corrigée du ju-
daisme. Ces quelques mots appelleraient de longs développe-
ments ; rentrons dans le sujet.

Sabellius devait mettre le plus grand soin 4 montrer que son
Dieu caché correspondait & son Dieu manifesté, sa povss i sa
Tpag 5 sinon, ses adversaires n’eussent pas manqué de montrer
que les analogies de sa spéculation le rapprochaient de I’école



120 D. TISSOT

du Portique ou de celle d’Héraclite. Sous '’empire de cette
préoccupation, il a dit — et le premier avec précision! — que les
membres de la Trinité étaient opociow:. Ceux qui 'ont accusé
de soutenir la poveousid, se sont trompés. Basile lui conteste le
droit de se servir du terme opocicws et le revendique pour les
siens. Cette prétention n’a, en sa faveur, ni la grammaire, ni
I'usage, car notre auteur affirme que si on dit le Fils dpoodotog
avec le Pére, c’est qu’il tire, de lui, son origine. L’Esprit est-il
opoovaog avec le Fils? Evidemment non : 'un et ’autre sont &delpoi.
La these capitale de la Trinité est condamnée. L’interprétation
de Basile n’est, du reste, celle d’aucun théologien de I’époque.
Quant & l’assertion relative au sens des nposaimey, elle n’atteint
pas Sabellius. Comment elit-il pu combattre ceux quiniaientla
distinction entre les trois facteurs du dogme, s’il ne l'elt pas
faite lui-méme? De ce qui précede, ressort son opinion. Ses ad-
versaires l'accusent, tantdt d’admettre les mpéowma, mails sans
iméarast; tantdt de n'accepter qu'un rpiswrov, dont lenom change
selon le point de vue. Comment expliquer cela ? Si la Trinité
est, & I'unité, ce que le Dieu caché est au Dieu manifesté, si
chacun des membres est formé de I'anion de la Divinité avec
un autre élément, comme les yapiopara avec les aptitudes de
I’homme, les parties de la rpudg sont, a ’égard de la povdc, comme
Vextérieur & ’égard de 'intérieur. Celui-ci accomplit une évolu-
tion caractérisée par le verbe mlativesbar. Représentons Dieu par
une image, — le point sera la plus convenable : pour se don-
ner a connaitre, il engendre la surface qui, seule, est percue,
tandis que le point n’est qu’une supposition, mais indispen-
sable. De méme, la povas en se déroulant (mlarivesber), s’accuse
dans la zpds, et chaque personne qui surgit est un npéswrov. Le
spectateur, c’est-a-dire 'homme, ne contemple que celui-ci,
mais remonte inévitablement & l'origine. Les noms peuvent
varier selon la position prise pour étudier ce mystére: un
xdptope €St un mpdswmwoy du mvelpa; le mwvelpw, un wpiowmey de
Padrobéos. Sabellius acceptait trois =piswna, manifestations de la
povas; il les distinguait, en répétant néanmoins que la divinité

1 Cela semble ressortir des textes.



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 121

de I'une était celle de 'autre. Ses adversaires (Athanase, en
particulier) s’élevérent contre sa démonstration et soutinrent
que, d’aprés elle, le Xyos et la sogix devaient étre séparés odowdag,
car, sinon, Dieu devenait owberds. A quoi Sabellius répondit que
le raisonnement dissolvait 'idée de la zpiag, puisqu’il impliquait
autant de yewnpara que de perfections de I’Etre supréme, et qu’il
interdisait de parler de plusieurs mpéowra, puisqu’il était mis en
avant par ceux qui désiraient que la divinité du déyec fiit une
exception. Qu’il ait parlé d’un seul rpéswmov, Nnous n’y croyons
guére, 4 moins qu’il ne se soit agi de la phase antérieure 4 I'in-
carnation du Fils. On le chargeait encore quand on prétendait
que mpécwmov signifiait, pour lui, un role que Dieu joue devant
Ihumanitét. Jouer un rodle, ¢’est n’en point avoir. Or, les
mpéowma de Sabellius sont quelque chose de réel, et par I'union
qui les constitue et par l'ceuvre qu’ils accomplissent. 1l est
vraisemblable, du reste, que le mot, il ’a emprunté a ses anta-
gonistes, qui lui ont emprunté, a leur tour, celui de mlarivaw.
Le débat trahit partout le manque de rigueur dans les expres-
sions. Prenez, par exemple, odsix. Les rivaux sont d’accord
pour l'appliquer & I'unité dans la Trinité, mais & quelle unité?
Sabellius n’entend pas qu’elle se divise entre les trois membres,
comme l'élément commun entre les individus d’'une espeéce.
Son Dieu est une essence. Fidele a cette thése, il ne saurait
transporter, en Lui, le contraste du général et du particulier ;
par conséquent, il ne veut pas deux locutions, odsix et imosrac;
que désigneraient-elles, sinon le contraste? Les adversaires
répliquent : qui n’accepte pas I’iéidlov vév dmosrdaewy, repousse la
divinité du Fils. Lui, de répondre : qui tient la divinité du Fils
pour autre que celle du Pére, — c’est le cas avec un oy
quelconque — est entraiué 4 la pluralité, maintint-il une seule
substance. Il en restait aux mposwra, mais éwristare. Les anta-
gonistes qui ne parlaient que de npéowma dnicrate, interprétérent
comme si Sabellius ne reconnaissait qu’'un mpéswroey, prenant
différents noms. Cela était inexacl, quoique Sabellius puisse

1 Non enim hic per demutationem nominum atque specierum filius, qui via est
et veritas et vita, nimis theatralibus ludit ete. Hilar. de Trinit. VII, 39.



122 D. TISSOT

avoir soutenu qu’un mpéswmey, pour nous, n’'est, pour la povag,
qu’'unavopa. Les disciples d’Athanase auront vu, dans cet aveu,
la négation de la réalité des hypostases.

Si 'on domine la mélée, dans ce long combat, on apercoit
que lardeur se concentre autour d’un point, qui résume tout.
Le Sabellianisme admet la Trinité, mais elle est I'évolution de
Pessence divine, se manifestant : par I’action sur le monde,
comme Pére; par la rédemption rattachée a Jésus-Christ,
comme Fils; par la sanctification, considérée dans les croyants,
comme Saint-Esprit. L’orthodoxie ecclésiastique admet la Tri-
nité ; mais elle est une reéalité transcendante, une analyse de
I’absolu, éternellement Peére, Fils, Saint-Esprit, n’y etit-il eu au-
cunecréation, aucune rédemption, aucunroyaumede Dieu. Donc,
a vrai dire, la lutte ne porte pas sur la Trinité, les deux partis
sont d’accord; elle porte sur la Trinité dans le Dieu en soi ou
sur la Trinité dans le Dieu révélé. On a peine & comprendre
alors qu’on ait accusé Sabellius d’irréligion (« Haec impietas
damnatur...» Hilarius). Quel mangque de piété y avait-il, envers
le Pére, & ne pas prendre I'un des membres de la Trinité pour
la source de la divinité des autres? Sabellius et pu rétorquer
qu’on manquait de piété envers le Fils et le Saint-Esprit, en-
vers méme la pwig, en soutenant que deux des personnes par-
ticipaient & Dessence supréme, par lintermédiaire de la
troisieme. Comment soutenir, avec les amis d’Athanase que
Sabellius niait le mois povoyevig, lul, qui ne plagait, en aucune ma-
niere, la divinité du Fils au-dessous de celle du Pére ? Comment
prétendre qu’il se passait du Saint-Esprit, lui, qui aimait &
trouver, dans les dons de ce dernier, 'image la plus suggestive
du mystére qu’on essayait de scruter? Le secret de telles exa-
gérations est dans quelques lignes de Basile, qui affirment que
si 'on conteste la formule orthodoxe, on ne saurait accepter
la doxologie. Cela n’est pas sérieux. Que des communautés
sabelliennes ne l'aient pas admise, dans leur culte, le fait est
incontestable; mais la doctrine du fondateur 1'excluait-elle?
N’avait-elle pas pris soin de distinguer la povis et la zpas? de
déterminer assez les circumscriptiones du Pére, du Fils et du
Saint-Esprit, pour qu’on ne pt lui reprocher ni de porter at-



UN TRAITE DE SCHLEIERMAGHER 123

teinte & la povepyiz Ou & Voizovopia, ni, par conséquent, aux grices
que I’ame en espére? Les exigences de la spéculation, comme
celles de la vie, étaient respectées. Et que dire de ceux qui
soupconnaient Sabellius de judaiser? Le reproche s’adressait
4 ceux qui avaient nié, d’Artémon & Paul de Samosate, la di-
vinité du Christ; or, notre théologien, malgré les accusations,
en était si loin que la théorie d’Athanase judaisait, en compa-
raison de la sienne. Les orthodoxes n’établissaient-ils pas que
le Fils avait déja été connu sous 'ancienne Alliance ? Sabellius
le niait. Dés lors, le christianisme conservait mieux son carac-
tére de révélation réellement nouvelle.

Nous avons, jusqu’ici, cherché & élucider les questions sou-
levées dans cette polémique confuse. On doit se rendre compte,
maintenant, de la position intermédiaire prise par le christia-
nisme, comme nous le disions en commencant, et des antécé-
dents, autant que du développement du sabellianisme ; mais il
est un point qu’il faut toucher en finissant.

Pourquoi l'opposition la plus forte contre Sabellius est-elle
venue de ceux dont on lattendait le moins ? C’est la faute de
Iécole d’Alexandrie. Expliquons-nous. Les noms rendent la
tiche facile, car Origéne, Denys, Tertullien, — c’est sa place
dans lordre des idées — Hippolyte, bien qu’il reste quelque
obscurité & son égard, ont attaqué Bérylle, Noét et Sabellius.
Les premiers partent toujours de I'hypostase du lsyes, pour y
rattacher la divinité du Fils. Bérylle s’y opposa. Origéne le com-
battit. Sabellius reprit la thése de Bérylle, en la développant
systématiquement, et Denys soutint, contre lui, avec modéra-
tion dans la pratique et violence dans la théorie, la tradition
d’Alexandrie. Cette violence compromit les destinées de I’Ecole,
a tel point qu’Arius n’hésita pas & s’approprier les conclusions
de Denys. En effet, déroulez le fil des idées: si Dieu est ayéwnrog,
et son essence, l'gyswwnaix, le Fils, qui est engendré, ne sau-
rait lui étre semblable. On reconnut la justesse de ce raisonne-
ment, en cherchant a l’affaiblir : une phrase échappée, disait-on,
dans la chaleur de la discussion, ne doit pas étre prise & la
lettre. Cependant elle concorde trop avec la tendance de ceux
qui I'ont prononcée, pour qu’on accepte la circonstance atté-



124 D. TISSOT

nuante. Arius ne raconte-t-il pas qu’il n’a voulu qu’exprimer
Popinion du clergé d’Alexandrie ? et ses disciples, ne s’autori-
sent-ils pas de Denys? I! est donc certain que I’école d’Alexan-
drie, pour s’opposer & Sabellius, pencha du coté d’Arius. Elle
voulut, & tout prix, maintenir la subordination, éviter 'appa-
rence d’un pépos épocdawev et, dans ce but, elle attaqua autant
le sabellianisme que I'’hypostase du Xyoc. La Trinité parut
un emprunt & I’hellénisme. Une autre partie de 1’école protesta
contre cette tendance et arriva, au contraire, & donner 2 la
doctrine la forme consacrée par les conciles. Si 'on désire
comprendre ’histoire, il faut partir de ceci. La spéculation
d’Alexandrie renfermait, quant a la personne du Christ, deux
éléments qu’elle n’a jamais réussi & mettre d’accord : la subor-
dination du Fils au Pére et la divinité du Fils, comme )éyos
hypostatique. Au milieu des conflits de ces deux éléments,
parurent les essais qui aboutirent au sabellianisme. Les deux
éléments se séparérent: le premier, celui d’Arius, pour sauver
la subordination, s’opposa & 1’égalité sabellienne et, a fortiort,
4 I'hypostase du Xéyoc; le second, celui d’Athanase, pour parer
au reproche de polythéisme, — qui s’élevait quand on récla-
mait, pour le Fils différent du Pére, la méme adoration — insista
sur I'hypostase du Xéyes et sacrifia la subordination, en ’affir-
mant, pourtant, par des artifices de langage. L’un et I'autre
devinrent les ennemis de Sabellius. Pour le vaincre plus facile-
ment, ils prirent place entre lui et ses adversaires. Les amis
d’Arius n’avaient guére de choix : jusque 1a divisés, ils se réu-
nirent sur un terrain ou 1ls abandonnaient la divinité du Christ
et ou, pour en garder quelque chose, ils se rattachérent & une
conception gnostique. Les amis d’Athanase s’avancaient entre
deux écueils : il fallait ne pas toucher & la subordination, et ils
se rapprochérent de I'arianisme; il fallait éviter ce qu’on appe-
lait la svyyvoc des personnes de Sabellius, et ils distinguérent,
dans I'essence supréme, l'oisia et 'imdorasis. Cette différence ne
put jamais, malgré les essais, étre précisée. Alors, ils pencheé-
rent, tantot vers le trithéisme, tantot vers le sabellianisme.
Basile lui-méme le reconnait. En effet, si dans I’élaboration du
dogme, on presse le rapport du xowdv & 1'tSwy,, en entendant le



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 125

xowdy d’une maniére plus ou moins nominaliste, on aboutit au
trithéisme, caril ne reste d’unité que celle de la volonté et de
la puissance, qui est bientdt brisée par la différence entre la
personne non engendrée et la personne engendrée ; si ’on ap-
puie sur l'analogie et méme lidentité des hypostases, on va
droit au sabellianisme. Ces deux tendances cohabitaient dans
le parti d’Athanase et, & notre avis, la premiére était plus éloi-
gnée de la seconde, que la seconde de Sabellius. L’hypothése
de ce dernier ne présentait pas, disons mieux, ne pouvait pré-
senter de telles variations. La doctrine ecclésiastique était des-
tinée, par sa naissance, i ne jamais s’épanouir en une formule
satisfaisante. Que nous laisse-t-elle ? Une premiére personne de
la Trinité, qui ne I’est pas dans le méme sens que les autres ;
une deuxiéme et une troisidme qui ne sont pas égales, la
deuxieme renfermant, par I’hypostase du léyes, une perfection
divine que n’a pas la suivante. En outre, celle-1a est engendrée,
terme qui demeure indécis et qu'on ne fixe guére en déclarant
qu’il constitueune exception, tandis que celle-ci procéde d’une
maniére apgitwg, c'est-a-dire qui s’explique toujours moins a
mesure qu'on I'explique davantage. En définitive, la troisiéme
personne demeure inférieure aux autres.

Concluons. La rédaction des conciles n’est pas le résultat
d’un développement normal: tous les amendements quon a
dut y apporter, prouvent qu'on a cherché, en I'adoptant, & con-
cilier péniblement les antithéses, entre lesquelles elle s’était
formée. Le sabellianisme porte, au contraire, ’empreinte d’'une
spéculation originale et conséquente.




	Un traité de Schleiermacher [suite]

