Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: Le probléme du surnaturel : surnaturel physique et surnaturel moral
[suite]

Autor: Teissonniere, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379598

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PROBLEME DU SURNATUREL

SURNATUREL PHYSIQUE ET SURNATUREL MORAL!®

PAR

PAUL TEISSONNIERE

II

Nous venons d’examiner le probléme au point de vue de
notre croyance a la liberté humaine, et nous avons conclu que
cette liberté est un pouvoir constant de surnaturel (médiat ou
immédiat) tant dans l'ordre physique que dans 'ordre moral.
Examinons-le maintenant au point de vue de notre croyance a
la Providence de Dieu, et prenons cette croyance en ce qu’elle
a de plus fondamental, afin de réunir sur cette prémisse de la
discussion (ui va suivre, le plus grand nombre possible d’ad-
hésions.

Le terme de Providence ne signifie pas seulement que Dieu
s’est occupé de nous une fois pour toutes, lors de la création,
mais qu’il s’y intéresse encore a 'heure qu’il est; de méme que
le terme de religion n’implique pas seulement qu’il existe un
rapport initial, une relation d’origine entre Dieu et ’homme,
mais que ce rapport, cette relation existent encore actuelle-
ment. C’est ce qu’indiquent, sans exception, toutes les défini-
tions officielles de la Providence, par 'emploi de I'actif et du
présent. Littré et le dictionnaire de I’académie entendent par
Providence: «La supréme sagesse par laquelle Dieu conduit
tout; » le dictionnaire de Larousse la définit: « La supréme

1 Yoir Revue de théologie et de philosophie, livraison de janvier 1896.
THEOL. ET PHIL. 1896 1



98 PAUL TEISSONNIRERE

sagesse qu’on attribue & Dieu et par laquelle 11 gouverne toutes
choses. » Malgré que ces définitions, d'un caractére trop absolu
puisqu’elles négligent de faire la part de la liberté humaine, ne
puissent étre acceptées telles quelles, et qu’aucun de leurs
auteurs ne fasse autorité en théologie, elles n’en expriment
pas moins P'essentiel de la pensée chrétienne, qui est laffirma-
tion, non pas seulement d’une relation d’origine, mais d’'une
relation actuelle entre Dieu et le monde. Nous n’en retiendrons
pas davantage, car cela suffit & notre dessein. Nous estimons
donc providentiel tout phénoméne considéré comme un produit
direct ou dérivé d’une action divine contemporaine. De tels
phénomeénes, s’il en existe, rentrent bien dans la catégorie du
surnaturel tel que nous Pavons défini, et qui consiste dans la
production d’un phénomeéne parmi les antécédants duquel se
trouve un agent libre, et s’effectuant par des moyens autres
que les moyens mécaniques usuels. La Providence une fois
admise, la question du surnaturel physique, dans son rapport
avec 'activité providentielle, nous parait dés lors se poser de
la facon suivante : Dieu agit-il & la fois dans 'ordre moral et
dans l'ordre physique, comme le croient les orthodoxes; ou
agit-il exclusivement dans l'ordre moral, comme le pensent
les rationalistes?.Dans le premier cas il y aurait du surnaturel
moral et du surnaturel physique; dans le second le surnaturel
moral existerait seul.

Il nous parait que la thése du libéralisme implique celle
de l'orthodoxie; c’est ce que nous voudrions essayer de mon-
trer en prenant pour prémisse de la discussion leur commune
affirmation du surnaturel moral, et en nous inspirant des résul-
tats les mieux établis de la psychologie et de la physiologie
contemporaine. Demandons-nous, comme nous l'avons fait
pour le surnaturel moral humain, si, dans n'importe laquelle
de ses manifestations, le surnaturel moral divin (prémisse
accordée) n'implique pas aussi le surnaturel physique. Nous
étudierons le surnaturel moral successivement dans ses effets
et dans ses causes. Notre thése est celle-ci : considéré dans
ses causes, le surnaturel moral suppose le surnaturel physique,
et constdéré dans ses effets, il y aboutit.



LE PROBLEME DU SURNATUREL 99

Tout d’abord en quoi peut bien consister le surnaturel moral
que l'action divine produit dans nos &mes? On ne voit pas ce
qu’il pourrait étre s’il ne consistait dans ce fait que Dieu agit
soit par suggestion sur notre entendement, notre sensibilité,
notre imagination, soit par obligation sur notre volonté, ou
tout au moins s’il ne comprenait 'un quelconque de ces phé-
noménes, sous peine de n’exister & aucun degré. Affirmer le
surnaturel moral, ¢’est donc affirmer que Dieu nous suggere
telle on telle pensée, tel ou tel sentiment, telle ou telle repré-
sentation qui ne nous serait pas venue sans son intervention
providentielle, ou nous oblige & tel ou tel acte auquel nous ne
nous serions pas sentis obligés spontanément de la méme
maniére. Or, & moins de répudier le principe de concomitance
ou de parallélisme, qui est & la base de toute la psychologie
moderne, on admet que « tout phénomeéne psychique a un conco-
mitant physique déterminé. » C’est-a-dire que ’ensemble d’évé-
nements intérieurs, pensées, sentiments, volitions, etc., qui
constitue ce que nous appelons la vie de notre 4me, notre vie
psychique ou mentale, est accompagné d’une série paralléle
de modifications dans notre organisme corporel et particulié-
rement dans notre systéme nerveux ; de sorte que chaque
terme de la série psychologique a pour pendant un terme
défini de la série physiologique ; 4 chaque état de conscience
correspond un état moléculaire spécial de notre cerveau, un
groupe déterminé de phénomenes physico-chimiques s’effec-
tuant dans les cellules ou les fibres de notre substance céré-
brale!. » Par conséquent, l'action providentielle se bornat-elle
4 fournir & notre liberté des motifs d’agir dans un sens ou
dans un autre, ou & lincliner par I'obligation morale, & 1llu-
miner notre intelligence, & affiner nos sens, cette action n’en
entraine pas moins, de par les lois mémes de notre organi-
sation mentale, du surnaturel physiologique. « Quelques-uns,
écrit'tres justement M. Guyau dans son livre sur I'Irréligion de
Pavenir?, ont cru supprimer le miracle en supposant une action

1 M. Th. Flournoy, Métaphysique et psychologie, page 5.
2 Page 387.



100 PAUL TEISSONNIERE

de la Providence non sur le monde matériel, mais sur la pensée
humaine ; en imaginant des suggestions, des inspirations d’en
haut, des idées providentielles; mais la science contempo-
raine a établi une telle connexité entre la pensée et le mou-
vement, qu’il est impossible de ne pas voir dans toute action
exercée sur la pensée une action exercée sur le monde ma-
tériel. » La psychologie expérimentale et la physiologie ayant
montré que toute pensée, toute image, tout sentiment, tout
vouloir s’accompagne d’une désintégration de la matiére céré-
brale, et qu’en définitive, tout phénomeéne psychique a pour
condition sine qua non une modification organique, I’affirma-
tion du miracle moral, sans 'affirmation du surnaturel phy-
stologique, parait dés maintenant impraticable.

Elle ne l'est pas moins, semble-t-il, sans I'affirmalion du
surnaturel physique proprement dit. Dans le domaine de la
pensée comme dans celui de I'obligation, tout a une fin mo-
rale, c’est-a-dire pratique. L’influence de I'idée sur la conduite
est une vérité d’expérience quotidienne, et nous pourrions
rappeler & ce propos tout ce qu'on a dit des rapports de la
doctrine et de la vie. Dans la délibération qui précede les déci-
sions de la volonté, I'idée joue un roéle capital ; suivant qu’elle
nous représente une chose comme possible ou impossible,
utile ou nuisible, elle nous est un motif d’agir dans un sens
plutét que dans un autre. Et non seulement I'idée est un motif
d’action, mais elle est un mobile, ou, pour parler plus exacte-
tement, elle est motrice, suivant une expression de M. Fouillée.
Sl faut en croire sa psychologie des idées-force, toute idée,
méme abstraite, a de sa nature une vertu plastique, une puis-
sance spontanée de réalisation. « Toute idée est une tendance,
écrit M. Fouillée,... point d’idée qui ne produise un mou-
vement cérébral et ne tende 4 s’exprimer dans nos membres,
‘dans nos mouvements extérieurs, dans notre conduite.... Au
fond 'idée n’est qu’une action commencée, réfléchie sur elle-
méme par I'obstacle qu’elle rencontre dans les autres idées qui
tendent comme elle a I'existence?. » Et ce qui est vrai del'idée

1 Critique des systémes de morale contemporaine, page 20.



LE PROBLEME DU SURNATUREL 101

purement intellectuelle, 'est & plus forte raison du sentiment
et de l'obligation morale, puisque du sentiment naissent les
inclinations, et que l’obligation atteint directement la volonté
qui est la puissance pratique de I’étre par excellence. Par con-
séquent tout ce qui modifie notre état mental ou moral modifie
par la-méme I’activité qui en résulte. En nous faisant apercevoir
gu’une chose est belle ou repoussante, utile ou nuisible, bonne
ou mauvaise, la Providence nous invite soit & la rechercher,
soit & nous en détourner. Les produits d'une activité s’inspirant
d’'une pensée ou d’une obligation providentielle, sont donc a
quelque degré surnaturels, puisqu’ils n’auraient pas été ce
qu’ils sont sans une action historique de Dieu. Pour plus de
précision prenons un exemple: un enfant pauvre et sa mere,
4 bout de ressources, demandent 4 Dieu de leur envoyer du
pain; sur leur priére, Dieu suggére & une Ame charitable de les
aller visiter, et lui impose plus fort qu’a I’ordinaire 1'obligation
de les secourir. Cet exaucement a bien tous les caractéres du
surnaturel physique, puisqu’il répond a4 une demande de biens
materiels (cause occasionnelle) et résulte d’une coordination
des lois naturelles par un intermédiaire psychique (cause se-
conde), que commande la liberté divine (cause premiére), pour
- leur faire produire un effet que ni ces lois, ni cet intermédiaire
n’eussent produit spontanément. Il est un exemple de ce qu’on
pourrait appeler le surnaturel physique obtenu au moyen des
organes usuels de l'activité humaine et par voie d’obligation ou
de suggestion mentale. Le surnaturel moral aboutit donc au
surnaturel physique, puisqu’en vertu du pouvoir qu'a notre
dme de commander & son organisme et de I'étroite solidarité
qui les unit, il est inadmissible que celle-12 puisse subir une
modification quelconque, sans que I’état de celui-ci et son acti-
vité y participent.

On peut concevoir que le surnaturel moral providentiel abou-
tisse au surnaturel physique encore d'une autre fagon : par I'ac-
tivité parapsychique dont nous sommes susceptibles. L’étude
des phénomeénes de psychodynamie vitale et matérielle dont
nous avons cité plus haut quelques exemples, montre bien
qu’il est possible a notre 4me d’agir sur le monde externe sans



102 PAUL TEISSONNILRE

Pemploi des organes qui sont le véhicule habituel de notre
action mécanique. Or, cette faculté parapsychique plus déve-
loppée chez les uns, moins développée chez les autres, a son
sieége incontestablement dans notre constitution psychologique,
spécialement dans I'ordre moral qui est celui de la volonté. II
est donc naturel d’admettre, puisqu’il est accordé que Dieu
intervient dans P'ordre psychologique et moral, qu’il peut déve-
lopper a4 son gré notre pouvoir parapsychique ; sinon le faire
naitre 14 o1 il n’existe pas, du moins 'employer 4 ses desseins
14 ol il existe, par conséquent en modifier les manifestations
phénoménales, depuis les plus élémentaires jusqu’aux plus
compliquées. Puisque dans certains cas, un homme par le seul
effort de sa volonté, peut s’emparer de la volonté d’un autre
homme, et en faire son médium, a plus forte raison la volonté
de Dieu peut-elle s’emparer de la volonté d’un homme, et la
commander. Entre deux médiums, 'un au pouvoir d’'un homme,
Pautre au pouvoir de Dieu, il n’existe aucune différence essen-
tielle, car 'un et I'autre peuvent agir directementselon les cas,
soit sur les organismes humains, animaux ou végétaux, soit sur
la matiére inerganiq_ue. La seule différence qu’il pourrait y avoir
entre les miracles humains de I'un etles miracles providentiels
de l'autre c’est, pour 'observation scientifique une différence
de complication, de perfection, d'intensité, et pour I’observation
morale une différence d’intention. Cen’est donc pas une absur-
dité, pour quiconque croit au surnaturel moral, d’admettre
gue des hommes comme les prophétes ou les apbtres, comme
tel ou tel saint de I’Eglise romaine, tel ou tel thaumaturge de
notre protestantisme, aient été des médiums de Dieu, capables
d’accomplir les miracles qu'on leur attribue, et qui ne sont au
fond que des phénomeénes de psychodynamie d’une intensité
extraordinaire. Toutes réserves faites sur la mission providen-
tielle de ces hommes dont nous parlons, et sur Pautenthicité
de leurs miracles, ici encore le surnaturel moral nous parait
logiquement aboutir au surnaturel physique le mieux caracté-
risé. |

De méme donc qu’il est pratiquement impossible de séparer
’ame de ses manifestations phénoménales, de méme %l est im-



LE PROBLEME DU SURNATUREL 103

possible de séparer le surnaturel moral dw surnaturel phy-
sique qui en est comme la doublure, ou comme on dirait en
science, U'équivalent méeanique.

Considérons & présent le surnaturel moral pro'{ridentiel, non
plus dans ses effets, mais dans ses causes, et tichons de
nous faire une idée intelligible du mode par lequel Dieu le
réalise dans nos dmes. Il va sans dire que nous entrons ici en
pleine métaphysique. Avant de rien entreprendre, il faut évi-
demment adopter une méthode.

A notre connaissance, il n’y a qu'une méthode en métaphy-
sique qui ne soit pas arbitraire ; c¢’est 'automorphisme, ou pour
employer un terme plus usuel et plus spécialement consacré
par la théologie, 'anthropomorphisme. Ou l’on se refuse &
faire une théorie du surnaturel, auquel cas on abandonne la
discussion; ou l'on est bien obligé de concevoir I'activité
divine et la personnalité divine par analogie avec lactivité
humaine et notre propre personnalité, les seules dont nous
ayons quelque connaissance expeérimentale. Quand nous par-
lons de Dieu, nous entendons, non pas un étre consistant uni-
quement soit dans les manifestations qui nous le révélent, soit
dans la représentation mentale ou morale que nous en avons,
mais un étre existant hors de nous, existant en soi et pour soi,
un étre métaphysique, c’est-a-dire objectif, comme le sont, par
rapport & nous, tous les étres personnels autres que nous-
mémes; et quand nous parlons de l'activité divine, nous en-
tendons, non pas une activité s’exercant en dépit de toutes les
lois de la nature et de toutes les régles de la pensée, mais
une activité conforme & ces lois et & ces régles, sans quoi il
deviendrait absolument impossible d’en raisonner. Hors de ce
point de vue il n’y a plus trace d’empirisme, et I’on tombe
dans les contradictions absolutistes, infinitistes ou immana-
tistes, dont ’abus a jeté la métaphysique en un tel discrédit
qu’'on a pu la définir de cette fagon ironique : il y a métaphy-
sique quand celui qui écoute ne comprend pas ce qu’il entend,
et que celui qui parle ne comprend pas lui-méme ce qu’il dit.
Le criticisme et le positivisme, d’'un commun accord, ont fait



104 PAUL TEISSONNIERE

justice de cette métaphysique surannée. Elle est aujourd’hui
passée de mode; et I’on commence & s’apercevoir qu’il n’y a
de salut pour la théologie, comme pour la métaphysique, que
dans I’anthropomorphisme, qui, leur donnant un point de
départ empirique et faconnant l'inconnaissable sur le modéle
de I'unique réalité connue, peut seul leur conserver leur titre
de science. Si donc nous ne voulons pas faire une théologie
qui, ne s’inspirant d’aucune donnée expérimentale, s’interdise
par cela méme toute science du surnaturel, par conséquent,
toute solution de ce probléme et tout droit ala discussion, nous
devrons admettre qu’il n’y a pas de différence absolue entre le
mode par lequel Dieu réalise dans le monde le surnaturel
moral, et celui par lequel, dans les cas de télépathie, un
homme communique & un autre soit des idées, soit des images,
soit des sensations, soit I'impression de sa volonté.

Or, nous en avons déja fait la remarque, « dans les cas de
télépathie comme dans toute relation sensorielle, une ame
n’agit sur 'autre qu’a travers des intermédiaires physiques
inconnus quant 4 leur essence, mais certains quant 4 leur
réalité. L’expérience en fournit la preuve, puisque les phé-
nomenes résultant de l'action parapsychique, varient avec les
distances et les obstacles interposés, ce qui prouve qu’une vo-
lonté n’en atteint pas une autre d’une facon transcendante ou
magique, mais bien par des voies naturelles. » Nous ne citerons
qu'un exemple & I’appui de cette assertion ; il est rapporté par
le D* Quintard, et confirmé par le quadruple témoignage de
MM. les docteurs Pétrucci, Tesson, Hébert, Farges?!. Cest le
cas d’'un enfant de moins de sept ans, Ludovic X., reconnu,
par les médecins qui 'ont observé, «indemne de toute tare
nerveuse ; » entre cet enfant et sa mére les phénomeénes de
transmission mentale s’effectuaient avec une facilité et une
intensité tout & fait extraordinaires; si la mére, connaissant la
réponse demandée, posait a I’enfant un probléme, celui-ci don-
nait immédiatement la solution sans le moindre effort de cal-
cul; si, ouvrant un dictionnaire, elle y regardait un mot ou

1 Annales des sciences psychiques, novembre 1894, p. 324.



LE PROBLEME DU SURNATUREL 105

une page au hasard, I'’enfant indiquait ce mot ou cette page;
pour que l'enfant devinit, il suffisait méme que la mére eflit
dans I'esprit la page ou le mot d’'une maniére précise ; ’enfant
devinait ainsi les charades les plus compliquées, le millésime
des piéces contenues dans une bourse, des cartes tirées au
hasard, etc., sans explication possible de ces phénoménes que
le narrateur qualifie lui-méme « d’extra-naturels. » Mais voici
ol 'expérience nous intéresse ; ces phénomeénes de transmis-
sion mentale devenant un trés sérieux obstacle & I'éducation
de l'enfant, la mere résolut de les éviter, et voici ce qu’elle
imagina : « Ayant observé que son fils n’émaillait d’aucune
faute ses plus longues dictées quand elle était & son coté, elle
eut l'idée d’aller se placer derriére un paravent et alors le
devoir de I’écolier devint & souhait rempli d’injures contre la
grammaire ; Mme X .. interrompait le courant! ainsi qu’avec
un écran on wntercepte un pinceau de lumiére.... Ce courant,
cette ondulation, cette irradiation, dont on continuera a dis-
cuter la nature, mais dont on ne peut nier I'existence, jette,
selon moi, ajoute le Dr Quintard, sur le chaos, une clarté 1. »
Donc, & moins de sortir tout 4 fait des données scientifiques,
pour tomber dans Parbitraire le plus absolu, de méme qu’on
ne peut admettre de relation entre 'homme et ’homme, cette
relation fut-elle simplement morale, en ’absence de tout inter-
meédiaire physique connu ou inconnu, de méme toutes les ana-
logies nous inclinent & penser qu’il n’en existe aucune entre
I'homme et Dieu qui n’emploie ces intermédiaires. Mainte-
nant, que ces intermédiaires soient analogues 4 ces «forces
rayonnantes ou circulantes, telles que la chaleur, la lumieére,
Pélectricité, le magnétisme, etc.,» par lesquelles on essaie de
rendre compte des phénomeénes parapsychiques; qu’on les
appelle « fluide mesmérique avec les magnétiseurs, force
neurique avec Barély, électfo-dynamisme avec Philips, in-
fluox rayonnant avec Dumontpallier, » force ecténique avec
M. Thury; nous sommes bien ici dans le domaine de la matiére
ou de la force et cela suffit pour que, toute espéce de surna-

1 [d., p. 325 et 326.



106 PAUL TEISSONNIERE

turel moral ne pouvant se comprendre sans la médiation de
ces forces, suppose & la fois du surnaturel physique et du sur-
naturel physiologique : du surnaturel physique, puisque les
intermédiaires qu’emploie la Providence pour exercer son
action morale sont vraisemblablement de cet ordre, et que des
intermédiaires matériels ne transmettent une action spéciale
que s'ils la subissent, du surnaturel physiologique, car des
intermédiaires physiques, quels qu’ils soient, ne portent pas
plus une idée ou une impression, que l'air ne porte une sen-
sation de son, ou les fils d’'un télégraphe une pensée; ils ne
font que transmettre une excitation mécanique qui, recueillie
par certains organes qu’elle modifie, donne lieu & des faits de
conscience. Le surnaturel moral a donc pour antécédent le
surnaturel physiologique dont il est en quelque sorte le conco-
mitant psychique déterminé.

L’action providentielle, quand elle s’exerce dans nos ames,
s’exerce donc en méme temps dans 'ordre matériel, ou ne
s’exerce pas du tout, Dn moment ol nous croyons au surna-
turel moral, c’est-a-dire au minimum de Providence, nous
croyens par conséquent au surnaturel physique ; et du mo-
ment ol I’on croit au surnaturel physique, on n’a plus guére
de raison sérieuse pour le limiter & tels ou tels phénoménes
spéciaux. Dieu intervenant quelque part dans la nature, peut
1Atervenir o bon lui semble, et de la maniére qu'il lui plait,
soit directement, soit par 'intermédiaire de médiums humains ;
ce n’est plus qu’une question de convenance morale. Pour qu’il
intervienne, il suffit qu’il le veuille, et pour qu’il le veuille, il
suffit qu’il en ait les motifs. Or, ces motifs, ce sont précisé-
ment notre foi ou notre incrédulité, notre bonne ou notre
mauvaise conduite, notre indifférence ou nos sollicitations.
On comprend trés bien que Dieu, en sa qualité de Providence,
et par nécessité pédagogique, alors méme qu’il ne pour-
suivrait qu’une fin morale, soit appelé 3 modifier 'ordre
physique pour établir, entre la nature et les étres qui y dé-
ploient leur activité, des rapports que motive la liberté de ces
étres (leurs priéres, par exemple, leur moralité ou leur immo-
ralité), et que rendent opportuns et les temps et les lieux. Dés



LE PROBLEME DU SURNATUREL 107

lors ’Ame religieuse est satisfaite ; elle ne se sent plus empri-
sonnée dans un réseau de lois incoercibles, elle n’est plus
seule dans le danger, elle n’est plus seule dans la maladie,
dans 'indigence ; elle peut s’adresser au Pére céleste en toute
confiance, sans avoir 4 se demander toujours =i sa requéte ne
se heurte pas a4 quelque difficulté pratique qui en rend l'exau-
cement impossible. L’accés de Dieu est libre & ’homme, car
Paccés de la nature est libre & Dieu.

De toute facon le surnaturel physique nous apparait donc
inséparable du surnaturel moral; Uexercice de notre liberté
Uentraine, soit par l'intermédiaire de notre organisme, soit
par notre faculté parapsychique; et Uaction providentielle
Pimplique pareillement, soit comme facteur, soit comme con-
séquence du surnaturel moral. Nous croyons donc 4 la néces-
sité, pour un théologien, de prendre parti pour ou countre le
surnaturel, sans tergiverser entre le surnaturel physique et le
surnaturel moral, puisque I’un ne va pas sans Pautre. Si vrai-
ment il est impossible, en présence des résultats les plus
élémentaires comme les plus nouveaux de la psychologie
moderne, de maintenir dans la pratique la séparation arbi-
traire du physique et du moral, d’en faire deux mondes
incommunicables, n’ayant l'un sur l'autre « ni portes, ni
fenétres, » comme les monades de Leibnitz, il faut se re-
soudre & croire au surnaturel physique si 'on veut croire
au surnaturel moral d’'une maniére intelligible. Nous con-
cluons done, ainsi que nous ’avions annoncé, « & la réalité et
a l'actualilé du surnaturel physique, » el nous convions & ce
résultat tous ceux qui partagent notre foi en la liberté et en la
Providence, qui nous a servi de point de départ.

Peut-étre ne sera-t-il pas inutile, pour la clarté de I'impres-
sion finale que peut laisser notre travail, de rappeler en un
tableau schématique le processus de notre discussion et nos
conclusions générales. Notre conception du surnaturel en res-
sortira plus nettement.



108 PAUL TEISSONNIEKRE

1
Action de la liberté humaine
d’ot
|
Surnaturel physiologique. Surnaturel parapsychique.

l
physique. Moral par télépathie. Physique par psychodynamie.

\_fitale. Materielle.

11
Action de la liberté providentielle
d’ou

Surnaturel physique.

...................... physiologique.
_____________________ moral
|
Surnaturel physiologique. Surnaturel physique par psychodynamie.
| ) T
..................... physique. Vitale. Matérielle.

Le probléme du surnaturel revient donc au probléme de la
liberté. Le théologien Rothe I’a fort bien compris ; « certaine-
ment, dit-il, si le cours de l'univers est un probléeme d’arith-
métique dont les facteurs, y compris les causes libres, consti-
tuent les quantités immuables en elles-mémes, ou si le
gouvernement divin du monde est le déroulement d’un méca-
nisme & musique dont la mélodie est fixée de toute éternité,
au moyen d’un cylindre garni de pointes rendues immobiles
par le marteau de l'ouvrier : non, alors il n’y a dans un tel
monde aucune place pour le miracle. » La solution de ce
probléme n’est donc pas d’un mince intérét, car la croyance
au surnaturel est solidaire de la foi en la liberté humaine, qui
est le principe de la morale, et solidaire de la foi en I’exercice



LE PROBLEME DU SURNATUREL 109

de la liberté divine, qui est le principe de la religion. Vouloir
dépouiller I'humanité de sa croyance au surnaturel, c’est lui
vouloir Oter le cceur méme de la foi dont elle vit.

APPENDICE

Le cadre de notre élude, tel que nous nous le sommes tracé,
ne nous permettait guére d’'indiquer, sans rompre la chaine de
nos déductions, dans quelle situation nous place vis-a-vis des
miracles bibliques notre conception du surnaturel. Nous vou-
drions essayer de montrer ici, par une classification des faits
miraculeux rapportés dans I’Ancien et dans le Nouveau Testa-
ment, que « la notion biblique du miracle, » loin de contredire
notre définition du surnaturel, coincide au contraire avec
cette définition; nous nous proposons d’établir ensuite que,
toutes réserves faites sur I’historicité de I'un ou de l'autre de
ces faits réputés miraculeux par les narrateurs bibliques, de
tels faits, s’il en existe, sont bien de par nos postulats, de par
la notion biblique du surnaturel, et de par la science elle-
méme, des miracles incontestables.

Fidéle & la méthode antropomorphique, la seule, croyons-
nous, qui nous permette de sortir de notre subjectivité pour
construire une métaphysique scientifiquement défendable,
nous avons tiché, avant de vouloir montrer que Dieu fait
des miracles, d’établir que I'nomme lui-méme peut en ac-
complir. En cela nous sommes parfaitement d’accord avec la
Bible ; il n’y a pas que Dieu, dans la Bible, qui soit capable de
surnaturel, ’homme l’est aussi; le miracle n’y est pas toujours
considéré comme un fait divin, mais souvent comme un fait
humain ; il n’y est méme pas toujours un signe de la valeur
morale ou religieuse de son auteur. De sorte qu’on pourrait
retrouver dans la Bible trois catégories de miracles correspon-
dant & peu prés aux trois genres de surnaturel que nous
avons. successivement étudiés: 1° Les miracles accomplis par
Uhomme sans le secours de Dieu, indépendamment de toute
délégation transcendante. D’aprés la Bible, en effet, les faux
Christ, les faux prophétes, les songeurs, les devins, les sages,



110 PAUL TEISSONNIERE

les enchanteurs, les magiciens peuvent eux-mémes faire des
miracles ; tels les magiciens d’Egypte (Ex. VII, 11-22; VIII, 7),
la magicienne d’Hendor (1 Sam. XXVIII, 7-14), Simon le ma-
gicien (Actes VIII, 9-11), Barjesus ou Elymas (Acte XIII, 6), etc.
Ces miracles non seulement peuvent séduire les méchants
(2 Thes. II, 9-12), ou les foules (Apoc. XIII, 11-13), mais ils
peuvent étre pour les chrétiens eux-mémes une occasion
d’apostasie (Marc XIII, 22; 2 Thes. II, 3, 9), et servir & accré-
diter de fausses religions (Deut. XIII, 1-3; Apoc. XIII, 13-14;
X1X, 20); les pharisiens du temps de Jésus cong¢oivent parfai-
tement qu’on puisse faire des miracles, et pourtant n’étre pas
de Dieu (Jean XI, 47; Actes IV, 16). 20 Les miracles accomplis
par Diew au moyen de 'homme ; ces miracles sont de beau-
coup les plus nombreux ; ils sont bien attribués & Dieu, mais
ils sont produits par certains hommes faisant fonction de mé-
diums, par ce qu'on pourrait appeler des médiums providen-
tiels : soit que lintervention divine ft sollicitée au moment
méme du miracle, soit que le pouvoir miraculeux leur elt été
conféré une fois pour toutes. Encore ce pouvoir n’est-il pas
toujours le signe d’'une mission providentielle; on peut étre
impie, et faire des miracles au nom du Seigneur (Mat. VII, 22) ;
et la puissance supérieure & laquelle obéissent ces thauma-
turges peut n’étre pas celle de Dieu, ce peut étre celle de
Satan (2 Thes. 11, 9; Apoc. XVI, 14); si les Juifs n’avaient pas
considéré la chose comue possible, les pharisiens n’auraient
pas accusé Jésus de chasser les démons par Béelzébuth le
prince des démons (Luc XI, 15), car cette opinion ne se fit
jamais accréditée parmi le peuple. 3° Enfin, les miracles
accomplis par Diew sans le secours de ’homme, n’emplovint
aucun intermédiaire psychigue, et produits soit dans 'ordre
moral par suggestion ou obligation, soit dans ’ordre physique
par psychodynamie. Par conséquent, pour les Juifs antérieurs
a la venue du Christ, pas plus que pour les Juifs contempo-
rains de sa venue, les miracles n’ont été la marque infail-
lible du divin ; au point de vue phénoménal, qui est celui
de l'observation scientifique, le miracle n’a rien de spéci-
fiquement transcendant, rien qui nous assure d’'une inter-



LE PROBLEME DU SURNATUREL 111

vention providentielle. On ne peut distinguer &4 coup sir le
surnaturel humain du surnaturel divin, leur apparence est
la méme (Ex. VIII, 7), et c’est avec les mémes expressions de
« prodiges, » «signes, » « miracles, » que la Bible désigne les
uns et les autres. La notion biblique du miracle est donc net-
tement anthropomorphique; reste a la dégager de cette classi-
fication.

Dans la pensée des auteurs sacrés, deux traits paraissent
distinguer le miracle des faits naturels : tout d’abord son
caractére extraordinaire; les miracles sont maintes fois appe-
1és par les narrateurs bibliques des « prodiges,» des « mer-
veilles, » des « signes, » des «exploits, » de « grandes ceuvres, »
des «choses merveilleuses et terribles; » en second lieu, le
fait miraculeux est considéré comme se rattachant & Pactivité
d’une personne morale, sans qu’il soit possible de définir au
juste ni le genre de cette activité, ni la nature de cette per-
sonne. De ces deux traits caractéristiques on ne peut donc
tirer qu’une définition trés large. Il va sans dire que les termes
de surnaturel et de miracle tels que les définissent, non seule-
ment les dictionnaires officiels, mais il faut bien 'avouer aussi,
la plupart de nos théologiens, en raison méme de leur préci-
sion ou de leur étroitesse, ne couvrent pas du tout la notion
biblique du miracle. Dans la Bible, en effet, le terme de mi-
racle n’implique aucune théorie, il ne caractérise pas des phé-
nomenes extraordinaires concus comme surnaturels au sens
traditionnel ou philosophique du mot, mais simplement des
phénomeénes extraordinaires concus comme se rattachant
(d’une facon médiate ou immeédiate, la question ne se pose
pas), a lUactivité d’'une persorne morale (humaine, divine ou
diabolique) soit Dieu, soit Jésus-Christ, soit un prophéte, un
apoOtre, un démon, ou quelqu’un d’autre encore. Le caractére
spécifique de la croyance au miracle, ce qui constitue pour les
auteurs sacrés le phénoméne miraculeux, ce n’est pas qu’il
contredise ou non les lois de la nature, ce n’est. pas qu'’il soit
bien ou malfaisant, ni qu’il soit un fait de liberté, au sens onto-
logique, ni qu’il se rattache exclusivement a l'activité de Dieu;
c’est qu’'il se rattache a UVactivité psychologique d’un étre



112 PAUL TEISSONNIERE

moral, et qu’il apparaisse extraordinaire, ¢est-a-dire comme
ne s'expliquant pas par des moyens naturels apparents, la
seule intervention de nos membres, par exemple, de ces
organes physiologiques qui sont le véhicule habituel de l'acti-
vité chez 'homme. La notion biblique du miracle n’est donc
pas contradictoire de notre propre définition du surnaturel;
elle n’est que cette définition reproduite sous sa forme la plus
générale, abstraction faite de toute discussion sur le libre
arbitre.

Le point de vue biblique nous parait donc simplifier beau-
coup le probléme du surnaturel. Si nous avons accordé au
début de ce travail que le surnaturel ne se peut prouver expé-
rimentalement, en ce sens qu’il suppose des postulats méta-
physiques, la liberté, par exemple, I’existence de Dieu et sa
Providence, qu’il n’est guére possible de prendre sur le fait;
une fois ces postulats admis, nous ne accordons plus. A sup-
poser que la critique historique puisse établir ’authenticité de
tel événement considéré comme miraculeux, étant donnée la
notion biblique du miracle, nous croyons qu’on peut dans une
certaine mesure démontrer scientifiquement le caractére mira-
culeux de cet événement. En effet, si 'on étudie au point de
vue scientifique les faits que les historiens bibliques relatent
comme miraculeux, on sera tout naturellement conduit 4 les
ranger dans la catégorie des phénomeénes parapsychiques dont
nous parlions tout & I'heure. On expliquera les uns par télé-
pathie ou suggestion mentale, les autres par psychodynamie
vitéle, ou psychodynamie matérielle. Au fond on reconnaitra
et on demontrera par 13 que ces phénomeénes ne sont pas expli-
cables « par des moyens naturels apparents, la seule interven-
tion de nos membres, par exemple, de ces organes phy-
siologiques qui sont le véhicule habituel de Dactivité chez
Ihomme; » et quils ne sont pas explicables, ainsi que le
montre ’analogie des phénomenes parapsychiques, en dehors
de I'activité particuliére d’une ou plusieurs individualités psy-
chiques ; en un mot, que ces phénomenes, qualifiés par la Bible
‘de miraculeux, sont bien pour la science elle-méme « des phé-



LE PROBLEME DU SURNATUREL 113

noménes extraordinaires congus comme se rattachant (d’une
facon médiate ou immédiate) & I'activité d’une personne mo-
rale; » autrement dit, qu’ils sont de vrais miracles au sens
biblique du mot, puisqu’ils rentrent nécessairement soit dans
la catégorie des miracles humains, soit dans la catégorie des
miracles divins, soit dans la catégorie des miracles d’origine
mixte.

Le méme argument, nous ne nous faisons sur ce point au-
cune illusion, pourrait servir aux adeptes de Mahomet, de
Boudha, de Confucius, et aux médecins de la Salpétriere, pour
démontrer le surnaturel de leur religion; aussi ne songeons-
nous pas le moins du monde & attribuer au miracle une valeur
apologétique. Pour qu’il en et une, il faudrait que la science
fat capable de démontrer non pas le surnaturel tout court,
mais le surnaturel divin en particulier; il lui faudrait établir
que l'activité parapsychique des hommes ne suffit pas 4 rendre
compte de tous les phénomenes dits miraculeux, qu’elle ne les
explique pas absolument; qu'’il est nécessaire par conséquent,
dans certains cas, de recourir & une intervention transcen-
dante, bien plus, que cette intervention transcendante est celle
de Dieu, et non celle d’un démon quelconque. Or, il ne parait
pas que la science soit encore, ni puisse étre de longtemps en
état de débrouiller les différentes activités qui entrent en jeu
dans la production de ces phénoménes exirémement compli-
qués. Et le fut-elle, que, bornée comme elle est par sa méthode
a4 la recherche des causes secondes, on ne lui reconnaitrait
jamais le droit de statuer sur une causalité transcendante.
C’est dire que la preuve n’est pas praticable; & plus forte rai-
son ne peut-on guére espérer gu’elle réussisse pour ce qui est
des miracles anciens ; I’absence de détails relatifs & ces mi-
racles rendant & peu prés impossible leur étude scientifique,
les condamne & n’avoir sans doute jamais de valeur apologé-
tique. Si donc le miracle, en tant que phénoméne extraordi-
naire se rattachant 3 lactivité parapsychique d'une ou plu-
sieurs personnes morales, est 4 vrai dire une donnée de fait,
la détermination des facteurs particuliers de chaque miracle,
sa classification dans la catégorie des miracles humains, des

THEOL. ET PHIL. 1896 8



114 PAUL TEISSONNIERE

miracles divins ou des miracles d’origine mixte, demeure au
contraire trés discutable.

Il importe par conséquent d’établir une distinction bien
nette entre le phénoméne miraculeux lui-méme et les causes
qui 'ont produit. Tout en reconnaissant & la critique historique
le droit de discuter 'origine humaine, divine ou diabolique de
tels ou tels miracles, et de leur attacher, moyennant qu’elle ait
pour cela faire des raisons valables, une autre étiquette de
provenance que celle qu’ils avaient recue de la tradition, nous
lui refusons celui de nier en principe tous les faits de cet
ordre, et de suspecter la bonne information ou la sincérité des
historiens qui les racontent, par cela seul qu’ils les racontent.
On comprend gu’en vertu méme de sa méthode, la critique
historique se montre défiante, lorsqu’il s’agit d’admettre I'au-
thenticité d’un fait qui n’a été observé qu’a de bien rares in-
tervalles et par un petit nombre de témoins. Mais tel n’est pas
le cas des phénomeénes surnaturels; au contraire, le monde en
fourmille, chacun le sait qui a un peu voyagé, qui a lu des
livres ou entendu parler autour de soi. Ces faits qui sont légion
dans I’histoire de toutes les religions, non seulement a leur
origine, mais d’un bout & I’autre de leur durée, qui sont légion
dans la tradition de tous les peuples, et dont on retrouve les
analogues dans les annales de la psychologie contemporaine,
pourquoi les dire légendaires ? ce serait un miracle plus extra-
ordinaire que tous les autres, si la légende de ces faits avait
pu naitre, s’universaliser et se perpétuer sans qu’aucun d’eux
fat réel. Ce miracle des miracles, notre crédulité ne va pas
jusqu’a 'admettre.

Renan I'admit, et c’est le défaut le plus sensible de sa cri-
tique. S'il fat demeuré sceptique sur ce point comme il le
resta sur tant d’autres avec peut-étre moins d’a propos, il ne
se serait pas trouvé dans la dure nécessité d’attribuer a Jésus,
qu’il placait au sommet de la grandeur humaine, des « fraudes
pieuses » qui I’en font déchoir.




	Le problème du surnaturel : surnaturel physique et surnaturel moral [suite]

