
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: Le problème du surnaturel : surnaturel physique et surnaturel moral
[suite]

Autor: Teissonnière, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROBLÈME DU SURNATUREL

SURNATUREL PHYSIQUE ET SURNATUREL MORAL1

PAR

PAUL TEISSONNIÈRE

II

Nous venons d'examiner le problème au point de vue de

notre croyance à la liberté humaine, et nous avons conclu que
cette liberté est un pouvoir constant de surnaturel (médiat ou

immédiat) tant dans l'ordre physique que dans l'ordre moral.
Examinons-le maintenant au point de vue de notre croyance à

la Providence de Dieu, et prenons cette croyance en ce qu'elle
a de plus fondamental, afin de réunir sur cette prémisse de la
discussion qui va suivre, le plus grand nombre possible
d'adhésions.

Le terme de Providence ne signifie pas seulement que Dieu
s'est occupé de nous une fois pour toutes, lors de la création,
mais qu'il s'y intéresse encore à l'heure qu'il est ; de même que
le terme de religion n'implique pas seulement qu'il existe un

rapport initial, une relation d'origine entre Dieu et l'homme,
mais que ce rapport, cette relation existent encore actuellement.

C'est ce qu'indiquent, sans exception, toutes les définitions

officielles de la Providence, par l'emploi de l'actif et du

présent. Littré et le dictionnaire de l'académie entendent par
Providence: «La suprême sagesse par laquelle Dieu conduit
tout ; » le dictionnaire de Larousse la définit : « La suprême

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de janvier 1896.

THÉOL. ET PHIL. 1896 7



98 PAUL TEISSONNIÈRE

sagesse qu'on attribue à Dieu et par laquelle il gouverne toutes
choses. » Malgré que ces définitions, d'un caractère trop absolu

puisqu'elles négligent de faire la part de la liberté humaine, ne

puissent être acceptées telles quelles, et qu'aucun de leurs
auteurs ne fasse autorité en théologie, elles n'en expriment
pas moins l'essentiel de la pensée chrétienne, qui est l'affirmation,

non pas seulement d'une relation d'origine, mais d'une
relation actuelle entre Dieu et le monde. Nous n'en retiendrons

pas davantage, car cela suffit à notre dessein. Nous estimons

donc providentiel tout phénomène considéré comme un produit
direct ou dérivé d'une action divine contemporaine. De tels

phénomènes, s'il en existe, rentrent bien dans la catégorie du

surnaturel tel que nous l'avons défini, et qui consiste dans la

production d'un phénomène parmi les antécédants duquel se

trouve un agent libre, et s'effectuant par des moyens autres

que les moyens mécaniques usuels. La Providence une fois
admise, la question du surnaturel physique, dans son rapport
avec l'activité providentielle, nous parait dès lors se poser de

la façon suivante : Dieu agit-il à la fois dans l'ordre moral et

dans l'ordre physique, comme le croient les orthodoxes ; ou

agit-il exclusivement dans l'ordre moral, comme le pensent
les rationalistes'/ Dans le premier cas il y aurait du surnaturel
moral et du surnaturel physique; dans le second le surnaturel
moral existerait seul.

Il nous paraît que la thèse du libéralisme implique celle
de l'orthodoxie ; c'est ce que nous voudrions essayer de montrer

en prenant pour prémisse de la discussion leur commune
affirmation du surnaturel moral, et en nous inspirant des résultats

les mieux établis de la psychologie et de la physiologie
contemporaine. Demandons-nous, comme nous l'avons fait

pour le surnaturel moral humain, si, dans n'importe laquelle
de ses manifestations, le surnaturel moral divin (prémisse
accordée) n'implique pas aussi le surnaturel physique. Nous

étudierons le surnaturel moral successivement dans ses effets

et dans ses causes. Notre thèse est celle-ci : considéré dans

ses causes, le surnaturel moral suppose le surnaturel physique,
et considéré dans ses effets, il y aboutit.



LE PROBLÈME DU SURNATUREL 99

Tout d'abord en quoi peut bien consister le surnaturel moral

que l'action divine produit dans nos âmes? On ne voit pas ce

qu'il pourrait être s'il ne consistait dans ce fait que Dieu agit
soit par suggestion sur notre entendement, notre sensibilité,
notre imagination, soit par obligation sur notre volonté, ou
tout au moins s'il ne comprenait l'un quelconque de ces
phénomènes, sous peine de n'exister à aucun degré. Affirmer le
surnaturel moral, c'est donc affirmer que Dieu nous suggère
telle ou telle pensée, tel ou tel sentiment, telle ou telle
représentation qui ne nous serait pas venue sans son intervention
providentielle, ou nous oblige à tel ou tel acte auquel nous ne

nous serions pas sentis obligés spontanément de la môme

manière. Or, à moins de répudier le principe de concomitance
ou de parallélisme, qui est à la base de toute la psychologie
moderne, on admet que « tout phénomène psychique a un concomitant

physique déterminé. » C'est-à-dire que l'ensemble
d'événements intérieurs, pensées, sentiments, volitions, etc., qui
constitue ce que nous appelons la vie de notre âme, notre vie

psychique ou mentale, est accompagné d'une série parallèle
de modifications dans notre organisme corporel et particulièrement

dans notre système nerveux ; de sorte que chaque
terme de la série psychologique a pour pendant un terme
défini de la série physiologique ; à chaque état de conscience

correspond un état moléculaire spécial de notre cerveau, un

groupe déterminé de phénomènes physico-chimiques s'effec-

tuantdans les cellules ou les fibres de notre substance
cérébrale1. » Par conséquent, l'action providentielle se bornât-elle
à fournir à notre liberté des motifs d'agir dans un sens ou
dans un autre, ou à l'incliner par l'obligation morale, à

illuminer notre intelligence, à affiner nos sens, cette action n'en
entraîne pas moins, de par les lois mêmes de notre organisation

mentale, du surnaturel physiologique. « Quelques-uns,
écrit très justement M. Guyau dans son livre sur l'Irréligion de

l'avenir®, ont cru supprimer le miracle en supposant une action

1 M. Th. Flournoy, Métaphysique et psychologie, page 5.

* Page 387.



100 PAUL TEISSONNIÈRE

de la Providence non sur le monde matériel, mais sur la pensée
humaine ; en imaginant des suggestions, des inspirations d'en

haut, des idées providentielles; mais la science contemporaine

a établi une telle connexité entre la pensée et le

mouvement, qu'il est impossible de ne pas voir dans toute action
exercée sur la pensée une action exercée sur le monde
matériel. » La psychologie expérimentale et la physiologie ayant
montré que toute pensée, toute image, tout sentiment, tout
vouloir s'accompagne d'une désintégration de la matière
cérébrale, et qu'en définitive, tout phénomène psychique a pour
condition sine qua non une modification organique, l'affirmation

du miracle moral, sans l'affirmation du surnaturel
physiologique, paraît dès maintenant impraticable.

Elle ne l'est pas moins, semble-t-il, sans l'affirmation du
surnaturel physique proprement dit. Dans le domaine de la
pensée comme dans celui de l'obligation, tout a une fin
morale, c'est-à-dire pratique. L'influence de l'idée sur la conduite
est une vérité d'expérience quotidienne, et nous pourrions
rappeler à ce propos tout ce qu'on a dit des rapports de la
doctrine et de la vie. Dans la délibération qui précède les
décisions de la volonté, l'idée joue un rôle capital ; suivant qu'elle
nous représente une chose comme possible ou impossible,
utile ou nuisible, elle nous est un motif d'agir dans un sens

plutôt que datas un autre. Et non seulement l'idée est un motif
d'action, mais elle est un mobile, ou, pour parler plus exacte-

tement, elle est motrice, suivant une expression de M. Fouillée.
S'il faut en croire sa psychologie des idées-force, toute idée,
même abstraite, a de sa nature une vertu plastique, une
puissance spontanée de réalisation. « Toute idée est une tendance,
écrit M. Fouillée,... point d'idée qui ne produise un
mouvement cérébral et ne tende à s'exprimer dans nos membres,
dans nos mouvements extérieurs, dans notre conduite.... Au
fond l'idée n'est qu'une action commencée, réfléchie sur elle-
même par l'obstacle qu'elle rencontre dans les autres idées qui
tendent comme elle à l'existence1. » Et ce qui est vrai de l'idée

1 Critique des systèmes de morale contemporaine, page 20.



LE PROBLÈME DU SURNATUREL iOl

purement intellectuelle, l'est à plus forte raison du sentiment
et de l'obligation morale, puisque du sentiment naissent les

inclinations, et que l'obligation atteint directement la volonté
qui est la puissance pratique de l'être par excellence. Par
conséquent tout ce qui modifie notre état mental ou moral modifie

par là-même l'activité qui en résulte. En nous faisant apercevoir
qu'une chose est belle ou repoussante, utile ou nuisible, bonne

ou mauvaise, la Providence nous invite soit à la rechercher,
soit à nous en détourner. Les produits d'une activité s'inspirant
d'une pensée ou d'une obligation providentielle, sont donc à

quelque degré surnaturels, puisqu'ils n'auraient pas été ce

qu'ils sont sans une action historique de Dieu. Pour plus de

précision prenons un exemple : un enfant pauvre et sa mère,
à bout de ressources, demandent à Dieu de leur envoyer du
pain ; sur leur prière, Dieu suggère à une âme charitable de les
aller visiter, et lui impose plus fort qu'à l'ordinaire l'obligation
de les secourir. Cet exaucement a bien tous les caractères du
surnaturel physique, puisqu'il répond à une demande de biens
matériels (cause occasionnelle) et résulte d'une coordination
des lois naturelles par un intermédiaire psychique (cause
seconde), que commande la liberté divine (cause première), pour
leur faire produire un effet que ni ces lois, ni cet intermédiaire
n'eussent produit spontanément. Il est un exemple de ce qu'on
pourrait appeler le surnaturel physique obtenu au moyen des

organes usuels de l'activité humaine et par voie d'obligation ou
de suggestion mentale. Le surnaturel moral aboutit donc au
surnaturel physique, puisqu'en vertu du pouvoir qu'a notre
âme de commander à son organisme et de l'étroite solidarité
qui les unit, il est inadmissible que celle-là puisse subir une
modification quelconque, sans que l'état de celui-ci et son activité

y participent.
On peut concevoir que le surnaturel moral providentiel aboutisse

au surnaturel physique encore d'une autre façon : par
l'activité parapsychique dont nous sommes susceptibles. L'étude
des phénomènes de psychodynamie vitale et matérielle don t
nous avons cité plus haut quelques exemples, montre bien

qu'il est possible à notre âme d'agir sur le monde externe sans



102 PAUL TEISSONNIÈRE

l'emploi des organes qui sont le véhicule habituel de notre
action mécanique. Or, cette faculté parapsychique plus
développée chez les uns, moins développée chez les autres, a son

siège incontestablement dans notre constitution psychologique,
spécialement dans l'ordre moral qui est celui de la volonté. Il
est donc naturel d'admettre, puisqu'il est accordé que Dieu

intervient dans l'ordre psychologique et moral, qu'il peut
développer à son gré notre pouvoir parapsychique ; sinon le faire
naître là où il n'existe pas, du moins l'employer à ses desseins

là où il existe, par conséquent en modifier les manifestations

phénoménales, depuis les plus élémentaires jusqu'aux plus
compliquées. Puisque dans certains cas, un homme par le seul
effort de sa volonté, peut s'emparer de la volonté d'un autre
homme, et en faire son médium, à plus forte raison la volonté
de Dieu peut-elle s'emparer de la volonté d'un homme, et la

commander. Entre deux médiums, l'un au pouvoir d'un homme,
l'autre au pouvoir de Dieu, il n'existe aucune différence essentielle,

car l'un et l'autre peuvent agir directement selon les cas,
soit sur les organismes humains, animaux ou végétaux, soit sur
la matière inorganique. La seule différence qu'il pourrait y avoir
entre les miracles humains de l'un et les miracles providentiels
de l'autre c'est, pour l'observation scientifique une différence
de complication, de perfection, d'intensité, et pour l'observation
morale une différence d'intention. Ce n'est donc pas une absurdité,

pour quiconque croit au surnaturel moral, d'admettre

que des hommes comme les prophètes ou les apôtres, comme
tel ou tel saint de l'Eglise romaine, tel ou tel thaumaturge de

notre protestantisme, aient été des médiums de Dieu, capables
d'accomplir les miracles qu'on leur attribue, et qui ne sont au

fond que des phénomènes de psychodynamie d'une intensité
extraordinaire. Toutes réserves faites sur la mission providentielle

de ces hommes dont nous parlons, et sur l'autenthicité
de leurs miracles, ici encore le surnaturel moral nous paraît
logiquement aboutir au surnaturel physique le mieux caractérisé.

De même donc qu'il est pratiquement impossible de séparer
l'âme de ses manifestations phénoménales, de même il est im-



LE PROBLÈME DU SURNATUREL 103

possible de séparer le surnaturel moral du surnaturel
physique qui en est comme la doublure, ou comme on dirait en

science, l'équivalent mécanique.

Considérons à présent le surnaturel moral providentiel, non
plus dans ses effets, mais dans ses causes, et tâchons de

nous faire une idée intelligible du mode par lequel Dieu le
réalise dans nos âmes. Il va sans dire que nous entrons ici en

pleine métaphysique. Avant de rien entreprendre, il faut
évidemment adopter une méthode.

A notre connaissance, il n'y a qu'une méthode en métaphysique

qui ne soit pas arbitraire ; c'est l'automorphisme, ou pour
employer un terme plus usuel et plus spécialement consacré

par la théologie, l'anthropomorphisme. Ou l'on se refuse à

faire une théorie du surnaturel, auquel cas on abandonne la
discussion ; ou l'on est bien obligé de concevoir l'activité
divine et la personnalité divine par analogie avec l'activité
humaine et notre propre personnalité, les seules dont nous

ayons quelque connaissance expérimentale. Quand nous parlons

de Dieu, nous entendons, non pas un être consistant
uniquement soit dans les manifestations qui nous le révèlent, soit
dans la représentation mentale ou morale que nous en avons,
mais un être existant hors de nous, existant en soi et pour soi,
un être métaphysique, c'est-à-dire objectif, comme le sont, par
rapport à nous, tous les êtres personnels autres que nous-

mêmes; et quand nous parlons de l'activité divine, nous
entendons, non pas une activité s'exerçant en dépit de toutes les
lois de la nature et de toutes les règles de la pensée, mais

une activité conforme à ces lois et à ces règles, sans quoi il
deviendrait absolument impossible d'en raisonner. Hors de ce

point de vue il n'y a plus trace d'empirisme, et l'on tombe
dans les contradictions absolutistes, infinitistes ou immana-
tistes, dont l'abus a jeté la métaphysique en un tel discrédit
qu'on a pu la définir de cette façon ironique : il y a métaphysique

quand celui qui écoute ne comprend pas ce qu'il entend,
et que celui qui parle ne comprend pas lui-même ce qu'il dit.
Le criticisme et le positivisme, d'un commun accord, ont fait



104 PAUL TEISSONNIÈRE

justice de cette métaphysique surannée. Elle est aujourd'hui
passée de mode; et l'on commence à s'apercevoir qu'il n'y a
de salut pour la théologie, comme pour la métaphysique, que
dans l'anthropomorphisme, qui, leur donnant un point de

départ empirique et façonnant l'inconnaissable sur le modèle
de l'unique réalité connue, peut seul leur conserver leur titre
de science. Si donc nous ne voulons pas faire une théologie
qui, ne s'inspirant d'aucune donnée expérimentale, s'interdise

par cela même toute science du surnaturel, par conséquent,
toute solution de ce problème et tout droit àia discussion, nous
devrons admettre qu'il n'y a pas de différence absolue entre le

mode par lequel Dieu réalise dans le monde le surnaturel
moral, et celui par lequel, dans les cas de télépathie, un
homme communique à un autre soit des idées, soit des images,
soit des sensations, soit l'impression de sa volonté.

Or, nous en avons déjà fait la remarque, « dans les cas de

télépathie comme dans toute relation sensorielle, une âme

n'agit sur l'autre qu'à travers des intermédiaires physiques
inconnus quant à leur essence, mais certains quant à leur
réalité. L'expérience en fournit la preuve, puisque les

phénomènes résultant de l'action parapsychique, varient avec les
distances et les obstacles interposés, ce qui prouve qu'une
volonté n'en atteint pas une autre d'une façon transcendante ou

magique, mais bien par des voies naturelles. » Nous ne citerons

qu'un exemple à l'appui de cette assertion ; il est rapporté par
le Dr Quintard, et confirmé par le quadruple témoignage de

MM. les docteurs Pétrucci, Tesson, Hébert, Farges1. C'est le

cas d'un enfant de moins de sept ans, Ludovic X., reconnu,
par les médecins qui l'ont observé, « indemne de toute tare
nerveuse ; » entre cet enfant et sa mère les phénomènes de

transmission mentale s'effectuaient avec une facilité et une
intensité tout à fait extraordinaires ; si la mère, connaissant la

réponse demandée, posait à l'enfant un problème, celui-ci donnait

immédiatement la solution sans le moindre effort de calcul

; si, ouvrant un dictionnaire, elle y regardait un mot ou

1 Annales des sciences psychiques, novembre 1894, p. 324.



LE PROBLÈME DU SURNATURH. 105

une page au hasard, l'enfant indiquait ce mot ou cette page ;

pour que l'enfant devinât, il suffisait même que la mère eût
dans l'esprit la page ou le mot d'une manière précise ; l'enfant
devinait ainsi les charades les plus compliquées, le millésime
des pièces contenues dans une bourse, des cartes tirées au

hasard, etc., sans explication possible de ces phénomènes que
le narrateur qualifie lui-même « d'extra-naturels. » Mais voici
où l'expérience nous intéresse ; ces phénomènes de transmission

mentale devenant un très sérieux obstacle à l'éducation
de l'enfant, la mère résolut de les éviter, et voici ce qu'elle
imagina : « Ayant observé que son fils n'émaillait d'aucune
faute ses plus longues dictées quand elle était à son côté, elle

eut l'idée d'aller se placer derrière un paravent et alors le

devoir de l'écolier devint à souhait rempli d'injures contre la

grammaire; Mme X... interrompait le courant! ainsi qu'avec
un écran on intercepte un pinceau de lumière.... Ce courant,
cette ondulation, cette irradiation, dont on continuera à

discuter la nature, mais dont on ne peut nier l'existence, jette,
selon moi, ajoute le Dr Quintard, sur le chaos, une clarté1.»
Donc, à moins de sortir tout à fait des données scientifiques,
pour tomber dans l'arbitraire le plus absolu, de même qu'on
ne peut admettre de relation entre l'homme et l'homme, cette
relation fût-elle simplement morale, en l'absence de tout
intermédiaire physique connu ou inconnu, de même toutes les

analogies nous inclinent à penser qu'il n'en existe aucune entre
l'homme et Dieu qui n'emploie ces intermédiaires. Maintenant,

que ces intermédiaires soient analogues à ces « forces

rayonnantes ou circulantes, telles que la chaleur, la lumière,
l'électricité, le magnétisme, etc.,» par lesquelles on essaie de

rendre compte des phénomènes parapsychiques; qu'on les

appelle « fluide mesmérique avec les magnétiseurs, force

neurique avec Baréty, électro-dynamisme avec Philips,
influx rayonnant avec Dumontpallier, » force ecténique avec
M. Thury ; nous sommes bien ici dans le domaine de la matière
ou de la force et cela suffit pour que, toute espèce de surna-

1 Id., p. 325 et 326.



106 PAUL TEISSONNIÈRE

turel moral ne pouvant se comprendre sans la médiation de

ces forces, suppose à la fois du surnaturel physique et du

surnaturel physiologique : du surnaturel physique, puisque les

intermédiaires qu'emploie la Providence pour exercer son
action morale sont vraisemblablement de cet ordre, et que des

intermédiaires matériels ne transmettent une action spéciale

que s'ils la subissent, du surnaturel physiologique, car des

intermédiaires physiques, quels qu'ils soient, ne portent pas

plus une idée ou une impression, que l'air ne porte une
sensation de son, ou les fils d'un télégraphe une pensée ; ils ne

font que transmettre une excitation mécanique qui, recueillie

par certains organes qu'elle modifie, donne lieu à des faits de

conscience. Le surnaturel moral a donc pour antécédent le
surnaturel physiologique dont il est en quelque sorte le concomitant

psychique déterminé.
L'action providentielle, quand elle s'exerce dans nos âmes,

s'exerce donc en même temps dans l'ordre matériel, ou ne

s'exerce pas du tout. Du moment où nous croyons au surnaturel

moral, c'est-à-dire au minimum de Providence, nous

croyons par conséquent au surnaturel physique ; et du
moment où l'on croit au surnaturel physique, on n'a plus guère
de raison sérieuse pour le limiter à tels ou tels phénomènes
spéciaux. Dieu intervenant quelque part dans la nature, peut
intervenir où bon lui semble, et de la manière qu'il lui plaît,
soit directement, soit par l'intermédiaire de médiums humains ;

ce n'est plus qu'une question de convenance morale. Pour qu'il
intervienne, il suffit qu'il le veuille, et pour qu'il le veuille, il
suffit qu'il en ait les motifs. Or, ces motifs, ce sont précisément

notre foi ou notre incrédulité, notre bonne ou notre
mauvaise conduite, notre indifférence ou nos sollicitations.
On comprend très bien que Dieu, en sa qualité de Providence,
et par nécessité pédagogique, alors même qu'il ne
poursuivrait qu'une fin morale, soit appelé à modifier l'ordre
physique pour établir, entre la nature et les êtres qui y
déploient leur activité, des rapports que motive la liberté de ces
êtres (leurs prières, par exemple, leur moralité ou leur
immoralité), et que rendent opportuns et les temps et les lieux. Dès



LE PROBLÈME DU SURNATUREL 107

lors l'âme religieuse est satisfaite ; elle ne se sent plus
emprisonnée dans un réseau de lois incoercibles, elle n'est plus
seule dans le danger, elle n'est plus seule dans la maladie,
dans l'indigence ; elle peut s'adresser au Père céleste en toute
confiance, sans avoir à se demander toujours si sa requête ne

se heurte pas à quelque difficulté pratique qui en rend
l'exaucement impossible. L'accès de Dieu est libre à l'homme, car
l'accès de la nature est libre à Dieu.

De toute façon le surnaturel physique nous apparaît donc

inséparable du surnaturel moral; l'exercice de notre liberté

l'entraîne, soit par l'intermédiaire de notre organisme, soit

par notre faculté parapsychique ; et l'action providentielle
l'implique pareillement, soit comme facteur, soit comme
conséquence du surnaturel moral. Nous croyons donc à la nécessité,

pour un théologien, de prendre parti pour ou contre le

surnaturel, sans tergiverser entre le surnaturel physique et le

surnaturel moral, puisque l'un ne va pas sans l'autre. Si

vraiment il est impossible, en présence des résultats les plus
élémentaires comme les plus nouveaux de la psychologie
moderne, de maintenir dans la pratique la séparation
arbitraire du physique et du moral, d'en faire deux mondes

incommunicables, n'ayant l'un sur l'autre «ni portes, ni
fenêtres, » comme les monades de Leibnitz, il faut se

résoudre à croire au surnaturel physique si l'on veut croire
au surnaturel moral d'une manière intelligible. Nous
concluons donc, ainsi que nous l'avions annoncé, « à la réalité et
à l'actualité du surnaturel physique, » el nous convions à ce

résultat tous ceux qui partagent notre foi en la liberté et en la

Providence, qui nous a servi de point de départ.
Peut-être ne sera-t-il pas inutile, pour la clarté de l'impression

finale que peut laisser notre travail, de rappeler en un
tableau schématique le processus de notre discussion et nos

conclusions générales. Notre conception du surnaturel en
ressortira plus nettement.



108 PAUL TEISSONNIÈRE

I
Action de la liberté humaine

d'où

Surnaturel physiologique. Surnaturel parapsychique.

physique. Moral par télépathie. Physique par psychodynamie.

Vitale. Materielle.

II
Action de la liberté providentielle

d'où

Surnaturel physique.

physiologique.

moral.

t- ; TT
Surnaturel physiologique. Surnaturel physique par psychodynamie.

physique. Vitale. Matérielle.

Le problème du surnaturel revient donc au problème de la
liberté. Le théologien Rothe l'a fort bien compris ; « certainement,

dit-il, si le cours de l'univers est un problème
d'arithmétique dont les facteurs, y compris les causes libres, constituent

les quantités immuables en elles-mêmes, ou si le

gouvernement divin du monde est le déroulement d'un mécanisme

à musique dont la mélodie est fixée de toute éternité,
au moyen d'un cylindre garni de pointes rendues immobiles

par le marteau de l'ouvrier : non, alors il n'y a dans un tel
monde aucune place pour le miracle. » La solution de ce

problème n'est donc pas d'un mince intérêt, car la croyance
au surnaturel est solidaire de la foi en la liberté humaine, qui
est le principe de la morale, et solidaire de la foi en l'exercice



LE PROBLÈME DU SURNATUREL 109

de la liberté divine, qui est le principe de la religion. Vouloir
dépouiller l'humanité de sa croyance au surnaturel, c'est lui
vouloir ôter le cœur même de la foi dont elle vit.

APPENDICE

Le cadre de notre étude, tel que nous nous le sommes tracé,
ne nous permettait guère d'indiquer, sans rompre la chaîne de

nos déductions, dans quelle situation nous place vis-à-vis des

miracles bibliques notre conception du surnaturel. Nous
voudrions essayer de montrer ici, par une classification des faits
miraculeux rapportés dans l'Ancien et dans le Nouveau Testament,

que « la notion biblique du miracle, » loin de contredire
notre définition du surnaturel, coïncide au contraire avec
cette définition ; nous nous proposons d'établir ensuite que,
toutes réserves faites sur l'historicité de l'un ou de l'autre de

ces faits réputés miraculeux par les narrateurs bibliques, de

tels faits, s'il en existe, sont bien de par nos postulats, de par
la notion biblique du surnaturel, et de par la science elle-

même, des miracles incontestables.

Fidèle à la méthode antropomorphique, la seule, croyons-
nous, qui nous permette de sortir de notre subjectivité pour
construire une métaphysique scientifiquement défendable,

nous avons tâché, avant de vouloir montrer que Dieu fait
des miracles, d'établir que l'homme lui-même peut en
accomplir. En cela nous sommes parfaitement d'accord avec la
Bible ; il n'y a pas que Dieu, dans la Bible, qui soit capable de

surnaturel, l'homme l'est aussi ; le miracle n'y est pas toujours
considéré comme un fait divin, mais souvent comme un fait
humain ; il n'y est même pas toujours un signe de la valeur
morale ou religieuse de son auteur. De sorte qu'on pourrait
retrouver dans la Bible trois catégories de miracles correspondant

à peu près aux trois genres de surnaturel que nous
avons- successivement étudiés : 1° Les miracles accomplis par
l'homme sans le secours de Dieu, indépendamment de toute
délégation transcendante. D'après la Bible, en effet, les faux

Christ, les faux prophètes, les songeurs, les devins, les sages,



110 PAUL TEISSONNIÈRE

les enchanteurs, les magiciens peuvent eux-mêmes faire des
miracles ; tels les magiciens d'Egypte (Ex. VII, 11-22 ; VIII, 7),
la magicienne d'Hendor (1 Sam. XXVIII, 7-14), Simon le
magicien (Actes VIII, 9-11), Barjesus ou Elymas (Acte XIII, 6), etc.
Ces miracles non seulement peuvent séduire les méchants
(2 Thés. II, 9-12), ou les foules (Apoc. XIII, 11-13), mais ils
peuvent être pour les chrétiens eux-mêmes une occasion

d'apostasie (Marc XIII, 22 ; 2 Thés. II, 3, 9), et servir à accréditer

de fausses religions (Deut. XIII, 1-3; Apoc. XIII, 13-14;
XIX, 20) ; les pharisiens du temps de Jésus conçoivent
parfaitement qu'on puisse faire des miracles, et pourtant n'être pas
de Dieu (Jean XI, 47; Actes IV, 16). 2° Les miracles accomplis

par Dieu au moyen de l'homme ; ces miracles sont de beaucoup

les plus nombreux ; ils sont bien attribués à Dieu, mais
ils sont produits par certains hommes faisant fonction de

médiums, par ce qu'on pourrait appeler des médiums providentiels

: soit que l'intervention divine fût sollicitée au moment
même du miracle, soit que le pouvoir miraculeux leur eût été

conféré une fois pour toutes. Encore ce pouvoir n'est-il pas
toujours le signe d'une mission providentielle ; on peut être

impie, et faire des miracles au nom du Seigneur (Mat. VII, 22) ;
et la puissance supérieure à laquelle obéissent ces thaumaturges

peut n'être pas celle de Dieu, ce peut être celle de
Satan (2 Thés. II, 9; Apoc. XVI, 14) ; si les Juifs n'avaient pas
considéré la chose cornine possible, les pharisiens n'auraient
pas accusé Jésus de chasser les démons par Béelzébuth le
prince des démons (Luc XI, 15), car cette opinion ne se fût
jamais accréditée parmi le peuple. 3° Enfin, les miracles
accomplis par Dieu sans le secours de l'homme, n'employint
aucun intermédiaire psychique, et produits soit dans l'ordre
moral par suggestion ou obligation, soit dans l'ordre physique
par psychodynamie. Par conséquent, pour les Juifs antérieurs
à la venue du Christ, pas plus que pour les Juifs contemporains

de sa venue, les miracles n'ont été la marque infaillible

du divin ; au point de vue phénoménal, qui est celui
de l'observation scientifique, le miracle n'a rien de

spécifiquement transcendant, rien qui nous assure d'une inter-



LE PROBLÈME DU SURNATUREL 111

vention providentielle. On ne peut distinguer à coup sûr le
surnaturel humain du surnaturel divin, leur apparence est
la même (Ex. VIII, 7), et c'est avec les mêmes expressions de

« prodiges, » « signes, » « miracles, » que la Bible désigne les

uns et les autres. La notion biblique du miracle est donc
nettement anthropomorphique; reste à la dégager de cette
classification.

Dans la pensée des auteurs sacrés, deux traits paraissent
distinguer le miracle des faits naturels : tout d'abord son
caractère extraordinaire; les miracles sont maintes fois appelés

par les narrateurs bibliques des « prodiges, » des «.

merveilles, » des « signes, » des « exploits, » de « grandes œuvres, »

des « choses merveilleuses et terribles ; » en second lieu, le
fait miraculeux est considéré comme se rattachant à l'activité
d'une personne morale, sans qu'il soit possible de définir au

juste ni le genre de cette activité, ni la nature de cette
personne. De ces deux traits caractéristiques on ne peut donc
tirer qu'une définition très large. Il va sans dire que les termes
de surnaturel et de miracle tels que les définissent, non seulement

les dictionnaires officiels, mais il faut bien l'avouer aussi,
la plupart de nos théologiens, en raison même de leur précision

ou de leur étroitesse, ne couvrent pas du tout la notion

biblique du miracle. Dans la Bible, en effet, le terme de

miracle n'implique aucune théorie, il ne caractérise pas des

phénomènes extraordinaires conçus comme surnaturels au sens

traditionnel ou philosophique du mot, mais simplement des

phénomènes extraordinaires conçus comme se rattachant
(d'une façon médiate ou immédiate, la question ne se pose
pas), à l'activité d'une personne morale (humaine, divine ou

diabolique) soit Dieu, soit Jésus-Christ, soit un prophète, un
apôtre, un démon, ou quelqu'un d'autre encore. Le caractère

spécifique de la croyance au miracle, ce qui constitue pour les

auteurs sacrés le phénomène miraculeux, ce n'est pas qu'il
contredise ou non les lois de la nature, ce n'est pas qu'il soit
bien ou malfaisant, ni qu'il soit un fait de liberté, au sens
ontologique, ni qu'il se rattache exclusivement à l'activité de Dieu ;

c'est qu'il se rattache à l'activité psychologique d'un être



112 PAUL TEISSONNIÈRE

moral, et qu'il apparaisse extraordinaire, c'est-à-dire comme

ne s'expliquant pas par des moyens naturels apparents, la
seule intervention de nos membres, par exemple, de ces

organes physiologiques qui sont le véhicule habituel de l'activité

chez l'homme. La notion biblique du miracle n'est donc

pas contradictoire de notre propre définition du surnaturel ;

elle n'est que cette définition reproduite sous sa forme la plus
générale, abstraction faite de toute discussion sur le libre
arbitre.

Le point de vue biblique nous paraît donc simplifier beaucoup

le problème du surnaturel. Si nous avons accordé au
début de ce travail que le surnaturel ne se peut prouver
expérimentalement, en ce sens qu'il suppose des postulats
métaphysiques, la liberté, par exemple, l'existence de Dieu et sa

Providence, qu'il n'est guère possible de prendre sur le fait;
une fois ces postulats admis, nous ne l'accordons plus. A

supposer que la critique historique puisse établir l'authenticité de

tel événement considéré comme miraculeux, étant donnée la
notion biblique du miracle, nous croyons qu'on peut dans une
certaine mesure démontrer scientifiquement le caractère
miraculeux de cet événement. En effet, si l'on étudie au point de

vue scientifique les faits que les historiens bibliques relatent
comme miraculeux, on sera tout naturellement conduit à les

ranger dans la catégorie des phénomènes parapsychiques dont
nous parlions tout à l'heure. On expliquera les uns par
télépathie ou suggestion mentale, les autres par psychodynamie
vitale, ou psychodynamie matérielle. Au fond on reconnaîtra
et on démontrera par là que ces phénomènes ne sont pas
explicables « par des moyens naturels apparents, la seule intervention

de nos membres, par exemple, de ces organes
physiologiques qui sont le véhicule habituel de l'activité chez

l'homme; » et qu'ils ne sont pas explicables, ainsi que lé
montre l'analogie des phénomènes parapsychiques, en dehors
de l'activité particulière d'une ou plusieurs individualités
psychiques ; en un mot, que ces phénomènes, qualifiés par la Bible
de miraculeux, sont bien pour la science elle-même « des phé-



LE PROBLÈME DU SURNATUREL 113

nomènes extraordinaires conçus comme se rattachant (d'une
façon médiate ou immédiate) à l'activité d'une personne morale

; » autrement dit, qu'ils sont de vrais miracles au sens

biblique du mot, puisqu'ils rentrent nécessairement soit dans
la catégorie des miracles humains, soit dans la catégorie des

miracles divins, soit dans la catégorie des miracles d'origine
mixte.

Le même argument, nous ne nous faisons sur ce point
aucune illusion, pourrait servir aux adeptes de Mahomet, de

Boudha, de Confucius, et aux médecins de la Salpétrière, pour
démontrer le surnaturel de leur religion ; aussi ne songeons-
nous pas le moins du monde à attribuer au miracle une valeur
apologétique. Pour qu'il en eût une, il faudrait que la science

fût capable de démontrer non pas le surnaturel tout court,
mais le surnaturel divin en particulier ; il lui faudrait établir
que l'activité parapsychique des hommes ne suffit pas à rendre

compte de tous les phénomènes dits miraculeux, qu'elle ne les

explique pas absolument ; qu'il est nécessaire par conséquent,
dans certains cas, de recourir à une intervention transcendante,

bien plus, que cette intervention transcendante est celle
de Dieu, et non celle d'un démon quelconque. Or, il ne paraît
pas que la science soit encore, ni puisse être de longtemps en
état de débrouiller les différentes activités qui entrent en jeu
dans la production de ces phénomènes extrêmement compliqués.

Et le fût-elle, que, bornée comme elle est par sa méthode
à la recherche des causes secondes, on ne lui reconnaîtrait
jamais le droit de statuer sur une causalité transcendante.
C'est dire que la preuve n'est pas praticable ; à plus forte raison

ne peut-on guère espérer qu'elle réussisse pour ce qui est
des miracles anciens ; l'absence de détails relatifs à ces
miracles rendant à peu près impossible leur étude scientifique,
les condamne à n'avoir sans doute jamais de valeur apologétique.

Si donc le miracle, en tant que phénomène extraordinaire

se rattachant à l'activité parapsychique d'une ou
plusieurs personnes morales, est à vrai dire une donnée de fait,
la détermination des facteurs particuliers de chaque miracle,
sa classification dans la catégorie des miracles humains, des

THÉOL. ET PHIL. 1896 8



114 PAUL TEISSONNIÈRE

miracles divins ou des miracles d'origine mixte, demeure au
contraire très discutable.

Il importe par conséquent d'établir une distinction bien

nette entre le phénomène miraculeux lui-même et les causes

qui l'ont produit. Tout en reconnaissant à la critique historique
le droit de discuter l'origine humaine, divine ou diabolique de

tels ou tels miracles, et de leur attacher, moyennant qu'elle ait

pour cela faire des raisons valables, une autre étiquette de

provenance que celle qu'ils avaient reçue de la tradition, nous
lui refusons celui de nier en principe tous les faits de cet

ordre, et de suspecter la bonne information ou la sincérité des

historiens qui les racontent, par cela seul qu'ils les racontent.
On comprend qu'en vertu même de sa méthode, la critique
historique se montre défiante, lorsqu'il s'agit d'admettre
l'authenticité d'un fait qui n'a été observé qu'à de bien rares
intervalles et par un petit nombre de témoins. Mais tel n'est pas
le cas des phénomènes surnaturels; au contraire, le monde en

fourmille, chacun le sait qui a un peu voyagé, qui a lu des

livres ou entendu parler autour de soi. Ces faits qui sont légion
dans l'histoire de toutes les religions, non seulement à leur
origine, mais d'un bout à l'autre de leur durée, qui sont légion
dans la tradition de tous les peuples, et dont on retrouve les

analogues dans les annales de la psychologie contemporaine,
pourquoi les dire légendaires ce serait un miracle plus
extraordinaire que tous les autres, si la légende de ces faits avait

pu naître, s'universaliser et se perpétuer sans qu'aucun d'eux
fût réel. Ce miracle des miracles, notre crédulité ne va pas
jusqu'à l'admettre.

Renan l'admit, et c'est le défaut le plus sensible de sa

critique. S'il fût demeuré sceptique sur ce point comme il le
resta sur tant d'autres avec peut-être moins d'à propos, il ne
se serait pas trouvé dans la dure nécessité d'attribuer à Jésus,

qu'il plaçait au sommet de la grandeur humaine, des « fraudes
pieuses » qui l'en font déchoir.


	Le problème du surnaturel : surnaturel physique et surnaturel moral [suite]

