Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 29 (1896)

Artikel: Un traité de Schleiermacher

Autor: Tissot, D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379597

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER

PAR

D. TISSOT

Trinité .

« Die ganze Lehrweise ist weniger von einer
bestimmten Grundlage ausgebildet, als nur aus
dem Bestreben, andere Behauptungen zu ver-
meiden, und sich zwischen ihnen hindurch zu
winden, wihrend man der sabellianischen das
Zeugniss der Urspriinglichkeit und Selbstandigkeit

schwerlich versagen kann. »
SCHLEIERMACHER.

L’auteur annonce qu’il continue le travail commencé dans
sa Dogmatique2. Un titre moins vaste conviendrait mieux a
cette étude, qui cherche & expliquer comment les points de
vue, fournis dans les premiers siécles du christianisme, abou-
tirent aa sabellianisme et & l'orthodoxie. Nous donnons le
résumé de sa pensée3.

Pour comprendrele débat, il faut le dominer; pour le dominer,
admettre ce quisuit: & mesure que la piétéreconnut la supério-

! Ueber den Gegensatz zwischen der sabellianischen und der athanasianischen
Yorstellung von der Trinitit. Theol. Zeitschrift (3me No 1822), Réimprimé dans
les ceuvres du Maitre (1te Abtheilung. 2ter Band p. 485-575. Berlin 1836).

2 Cf, § 170-172. La question de la Trinité est traitée a la fin de la Christliche
Glaube de Schleiermacher; elle I'sst au commencement de I'[nstifution chré-
tienne de Calvin.

3 Cf. nos travaux sur Schleiermacher : — Un Traité de Schleiermacher (Election).
Revue de Théologie et de Philosophie. Septembre et novembre 1894. — La Féte
de Noél, Dialogue, Traduction 1892. — Frayments d’études sur Schleiermacher
(Le Chrétien évangélique 1858.) — Infroduction d la Dogmatique (Bulletin théo-
{oyique 1863.)



UN TRAITE DE SCHLEIERMAGHER 55

rité de Jésus sur I'homme, elle le rapprocha de Dieu ; mais en
obéissant & cette tendance, on vint se heurter contre le judaisme
et contre le paganisme. La divinité du Sauveur proclamée, ’'un
et Pautre criérent & 'impiété : le judaisme, parce qu’il s’en
tenait & son monothéisme transcendental, & son Jéhovah exté-
rieur-aux choses; le paganisme, parce qu’il était habitué aux
incarnations du polythéisme et se refusait & concentrer le phé-
nomene dans une seule personne. Le christianisme prit une
position intermédiaire. Il combattit des deux codtés. On le voit
dans la polémique des Péres, depuis le concile de Nicée, con-
tinuellement occupée & dénoncer le magisme, auquel peut
conduire I'idée juive, et I'idolatrie, & laquelle peut entrainer
Iidée paienne.

Telles sont les antithéses entre lesquelles s’est développé le
dogme, dont nous retracons I'histoire. Distinguons les phases
successives.

1¢ Dés que la divinité du Sauveur fut affirmée, non d'une
maniére poétique ou oratoire, mais didactique, elle fut atta-
quée comme une imitation des Grecs. La lutte s’ouvrit vers la
fin du IIme siecle. Artémon ou Artémas! y prit part pour empé-
cher, selon lui, le christianisme d’incliner vers le polythéisme.
Ses contemporains reconnurent qu’il maintenait la povapyix,
au risque de compromettre l'oixovopiz. Comment? Artémon sou-
tenait que Christ était un simple homme, en ce sens que notre
nature constituait la substance de sa personne ; mais il le plagait
au-dessus de tous les prophétes, le faisait naitre de la Vierge,
par la vertu du Saint-Esprit, et admettait les miracles. Cette
opinion rendait hommage & la sainteté apparue sur la terre et
cherchait 4 sauvegarder la rédemption, puisqu’elle admettait
le surnaturel. Jusqu'ol ressemblait-elle & celle de Théodote 2?
Les renseignements & cet égard sont confus. Les uns rappro-
chent les deux noms et les deux doctrines d’une manidre in-
time; les autres les séparent. A une époque ou la critique
était ignorée, on aura, probablement, prété & Artemon les

! On admet, en général, qu’il est postérieur & Théodote.
2 11 y a deux Théodote : 'un surnommé ckvrevg, l'autre Tpamelitye, dont les
opinions semblent différer, bien que ce sujet reste enveloppé d’obscurité.



o6 D. TISSOT

paroles de Théodote ou linverse. 11 est difficile d’avancer
quelque chose de certain. Schleiermacher suppose que Théo-
dote dissout le dogme dans des spéculations gnostiques, tan-
dis qu'Artémon, travaillé par des besoins religieux, cherche &
rendre les formules de la foi plus modérées. Le premier est
un négateur, le second, un conciliateur; le premier fait de
Popposition, le secgnd, de la science, car ce qui le préoccupe
est de rendre compte du miracle en Jésus-Christ. On comprend
— c’est la tactique des partis — que les disciples de Théodote
aient trouvé avantage a se couvrir du nom d’Artémon et & se
prévaloir de son influencel.

20 On pouvait essayer de sauver la powpyix en ramenant
Christ le plus possible &4 I’homme, comme il vient d’étre dit;
mais on risquait d’inquiéter les consciences : c’était l'unita-
risme anticipd. On tendit au méme but en prenant un point de
départ opposé : on ramena Christ, le plus possible, & Dieu.
C’est la tendance que suivirent d’autres Monarchiens : 4 leur
téte, Praxéas et Noét. Laissons la partie historique du sujet et
sans nous occuper du rapport entre ces deux noms ou du rap-
port avec les précédents, considérons I'idée. Praxéas et Noét,
afin de ne pas donner prise au polythéisme, par le febs éx 0eod,
prétendaient que ’essence du Pére ne différe point de celle du
Fils. En quoi les opinions de ces théologiens se distinguent
elles ? Arrétons nous, d’abord, & Praxéas. Originaire de I’Asie-
Mineure, envoyé &4 Rome pour combattre le montanisme, il
fut recu comme un confesseur de la foi, par ces mémes hom-
mes qui avaient rompu avec Artémon et Théodote. Qu’ensei-
gnait-il ? Nous ne pouvons répondre que par l'intermédiaire
de Tertullien, qui a I’habitude, souvenir de sa premiére voca-
tion, de charger son adversaire. Cependant, si nous appliquons
la critique aux dépositions du témoin, nous résumons la doc-
trine de Praxéas en ces termes : Dieu ne cesse jamais d’étre
Dieu; s’il a un Fils, c’est que celui-ci a été engendré par le
Saint-Esprit et a recu un corps : I’élément spirituel reste iden-
tique au Pére et I’élément matériel est produit par un miracle.

1 lIs furent appelés Artémonites ou Théodotiens. C’est une des branches des
Monarchiens..



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 57

« Duos unum volunt esse, » dit Tertullien!, avec quelque jus-
tesse ; mais n’interrogeons pas trop cet écrivain. Il attribue,
par exemple, & Praxéas, cette pensée qui, évidemment, n’est
pas authentique : « Deum unicum deum non alius putat cre-
dendum, quam si ipsum eundemdque et patrem et filium et
spiritum sanctum dicat2. » En outre, Praxéas désigne par
le terme Fils, non la divinité du Sauveur, mais la divinité
unie 4 'humanité, en sorte que 'opinion qu’on lul préte serait
contradictoire. Tertullien I'avoue3. Il est vrai qu’il lui fait dire,
en méme temps, que Jésus signifie la chair, ’homme, et Christ
I’esprit, Dieu; assertion encore plus invraisemblable que la
précédente. L’idée de Praxéas serait probablement mieux ex-
primée par cette phrase : « Ipsum dicit patrem descendisse in
virginem. » Tertullien dépasse les bornes dans les paroles#;
pourquoi ne les dépasserait-il point dans ses jugements ? Cela
est évident & propos du Saint-Esprit. Rien n’autorise & suppo-
ser que Praxéas ait abouti, en ce sujet, & une conclusion pré-
cise. Il n’était pas nécessaire, aux défenseurs de la povapyia, d’a-
border ce sujet, puisque la doctrine du Saint-Esprit, on le sait,
n’était pas encore formée. Le montanisme de Tertullien le ren-
dait, en ce point, trés susceptible; il elit été, sans doute, plus vio-
lent si ’antagoniste elit eu une opinion plus arrétée. Praxéas en
est resté probablement & sa thése du Pére et du Fils, telle que
nous ’avons résumée. Il a pu écrire que le divin en Christ était
adrofeds (« Ipse-deus, deus omnipotens Iesus Christus praedica-
tus; ») mais c’est une parodie d’ajouter: « Vult ipsum patrem
de semet ipso exiisse et ad semet ipsum abiisse. » Que le Pére
soit descendu dans la chair, sa théorie le suppose; que le
Pére soit sorti de lui-méme, sa théorie s’y oppose. Quand au dé-
faut de cette conception, nous renvoyons au § 171 de notre

1 Adv. Prax. 5.

2 Thid. I, cap. L.

3 Ut seque in una persona utrumque distinguant patrem et filium, dicentes
filium carnem esse id est hominem id est Jesum, patrem autem spiritum id est
deum id est Christum. Ibid. cap. 27,

4 Ita duo negotia diaboli Praxeas Roma procuravit... paracletum fugavit et
patrem crucifixit. Ibid. cap. I.



5} D. TISSOT

christliche Glaube. Les successeurs de Praxéas rencontrerent le
probléme du Saint-Esprit et deux alternatives s’offrirent & eux:
ou identifier le Pére avec l'essence divine et il ne restait
quun principe se manifestant sous des formes diverses, ou
établir 'égalité entre le Pére, le Fils et le Saint-Esprit, et
séparer le premier de I'unité absolue («dzofedc). Etait-ce rester
fidéle au point de départ ? Gardons nous de chercher une reé-
ponse dans Praxéas et, nous ajouterons, dans Tertullien. L’im-
portant se dégage suffisamment du débat: on a voulu sauve-
garder le monothéisme, sans porter atteinte au Rédempteur.
Tertullien reconnait que Praxéas a réussi a I'égard de I'un, et
qu’il a failli, & I’égard de l'autre. Il va jusqu’a accuser son
adversaire de judaisme. Malgré ’exagération de ces reproches,
le chrétien de 1'église d’Afrique laisse échapper des paroles
pleines de sens, quand & la fin de son traité il s’écrie : « Vide-
rint igitur antichristi, qui negant patrem et filium. Negant
enim... dando illis quee non sunt, auferendo quee sunt... Qui
filium non habet nec vitam habet. Non habet autem filium qui
eum alium gquam filium credit. » — Passons & Noét. Venu de
I’Asie Mineure, comme son prédécesseur, d’Ephése ou de
Smyrne, — les témoignages different — il fut attaqué et se re-
tira & Rome. Nous pouvons le rattacher aa théologien précédent,
sans que les documents établissent le rapport historique; mais,
lui aussi, veut défendre la povapyin et écarter les apparences de
polythéisme; lui aussi, insiste sur I'identité essentielle du Pére
et du Fils. Ce qui le distingue, c’est d’avoir prolongé plus que
Praxéas, en attribuant au Pére la méme ceuvre qu’au Fils. Du
Saint-Esprit, il ne se préoccupe pas. Théodoret résume le tout
dans les traits suivants : Noét enseigne que le Dieu invisible,
créateur, est devenu visible quand il I'a voulu; que le Dieu &
I’abri de la souffrance et de la mort, s’est assujetti 2 la souf-
france et & la mort, quand il a enduré ’agonie et le supplice
de la croix. On apercoit la nuance entre cette doctrine et celle
de Praxéas. Il faut, pourtant, faire la part de la vérité et celle
de ’erreur. Noét peut s’étre exprimé, comme il vient d’étre
dit, sur le Dieu invisible et sur le Dieu visible ; seulement cela
signifiait que le premier s’était manifesté dans le monde. Noét



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 59

était encouragé par le systéme des théophanies de I’Ancien Tes-
tament qui commencait de se répandre. Dans la suite du pas-
sage, Théodoret force, sans aucun doute, I'idée, car la logique
amenait Noét a soutenir que le divin, en 'homme engendfé,
était I’Eternel; en 'homme accablé de douleur, le Dieu inac-
cessible &4 la douleur; mais non & transformer le principe
enson contraire, car il n’eQit point échappé aux errements du
polythéisme, qu’il a dessein de combattre. Les expressions
Apavigudy Stav 06y sont bien dans lanalogie de sa théorie;
malheureusement, nous ignorons le sensspécial qu’elles avaient
recu. Noét donnait-il & entendre, par son Dieu «ui se montre
et se cache, que d’autres révélations, aprés Jésus, étaient &
attendre ? En ce cas, il sortait du christianisme. Mais comment
elt-1l hasardé cette hypothése, quoique son principe puisse y
conduire, lui, le défenseur de la divinité du Sauveur? En outre,
la tradition orthodoxe l’interdit-elle, cette hypothése? En soi,
non, car si 'on admet dans I’Etre supréme, outre le Fils éter-
nellement engendré, la procession du Saint-Esprit, on rend
possible de nouvelles manifestations des attribuis de Dieu;
mais le salut pleinement donné en Christ est la raison décisive
qui empéche d’attendre quelque chose de supérieur & Christ.
Nous reconnaissons que certaines expressions risquent, dans la
phrase de Noét, de faire rentrer un acte éternel dans la catégo-
rie du temps. Toutefois, ne peut-on pas supposer que I'auteur,
dans ses développements postérieurs, aura distingué le décret,
de sa réalisation ; I’éternité, du temps? §’il I’a fait, sa conception
alavantage de la simplicité. Admettez, en effet, la pluralité des
personnes en Dieu, on se demande : le Fils a-t-il été engendré
nécessairement ou librement? Dans le premier cas, une loi,
analogue au destin paien, domine les personnes; dans le se-
cond, 'arrivée du Fils & 'existence ressemble & celle d’une
créature. Noét échappe & la difficulté. Il évite encore des
questions embarrassantes a 1’égard du fait de l'incarnation :
a-t-il été voulu par le Pére ? On transporte, en Lui, le com-
mandement et 'obéissance ; done, la division. A-t-il été voulu
par le Fils? On ne saurait plus alors le distinguer du Pére. Le
point de vue de Noét, maintenant un principe supréme qui



60 D. TISSOT

produit des effets, & ’époque fixée, supprime ces débats. Ce
principe supréme était-il le wis en Christ? On I'a soutenu, en
faisant de Noét un précurseur d’Apollinaire de Laodicée; mais
cette interprétation, peu d’accord avec les textes, n’est pas
vraisemblable, car elle préte & des reproches de polythéisme
et de docétisme que la controverse n’aurait eu garde d’oublier.
L’opinion d’Apollinaire suppose une distinction des personnes
plus précise que celle de Noét. Par contre, il serait étrange
qu’il n’etit point entendu parler du probléme de I'union des
natures dans le Sauveur ; seulement, loin d’avancer une solu-
tion ferme, comme le prétend l’évéque Hippolvte, — dont le
texte est, en cet endroit, en mauvais état — il ne se sera, pas
plus que Praxéas, expliquésur le comment du miracle.Théodoret
a prétendu le contraire; mais les sources ayant disparu, le con-
trole fait défaut. — Quant & Hippolyte, il flotte entre des dis-
tinctions impossibles & coordonner : qu’est la personne du
Pére, dans ses rapports avec l'adrofeis ? celle du Fils, dans ses
rapports avec le Pere? 1l ne suffit pas d’écrire vaguement
qu’elle s’en est échappée, comme une premiére parole, ce sont
les termes. Tantoét, il traite d’un Dieu et de deux zposwrs;
tantot d’'un Pére et de deux mpéswna, sans appliquer ce terme
au Saint-Esprit qu’il appelle zpfry ofxovopin. S'il veut établir I'u-
nité dans la pluralité, il la réduit & une simple harmonie; s'il
veut opposer, & Noét, un passage, il le commente de telle fagon
qu’il réfute, sans y songer, les arguments que Tertullien en
avait tiré contre Praxéas. Du reste, '’exégése n’est, 4 cette épo-
que, qu’une arme entre les mains des lutteurs.

‘30 Si la théorie de Noét présentait des avantages, elle avait
des inconvénients : Christ ne devenait-il pas une manifestation
passagére, incapable de se fixer en une personne ? On le crai-
gnit. Un contemporain d’Origéne, Bérylle, évéque de Bostra, en
Arabie, essayade calmer les appréhensions. Nous I’affirmons,
non d’apres l'histoire des faits, que nous ne pouvons recons=-
truire, mais d’aprés celle desidées. Bérylle, selon nous, suppose
Noét et ne s’en distingue qu’en déterminant, avec plus d’exac-
titude, la durée de I’élément divin dans le Rédempteur. Inter-
rogeons les témoignages; il ne reste rien de Bérylle lui-méme.



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 61

Huet a trouvé Eusébe et Jérdme en désaccord ; mais il n’a ni
bien compris, ni bien traduit, le premier. En effet, iz odsing
meprypagh signifie « propria substantiae circumseriptio, » et non
« propria substantiae differentia. » L’expression est-elle si mal-
heureuse? La divinité une en trois personnes, que peut-elle étre
qu’une mepypayn (circumsceriptio) dans le Pére, dans le Fils et
dans le Saint-Esprit? Eusébe n’a pas inventé ce mot; il I'a ré-
pété d’aprés les actes du synod2 de Bostra. Ne rend-il pas la
pensée de Bérylle ? Partisan, avec Noét, de I'éumolreieaton de la
divinité dans le Sauveur, il devait distinguer cette habitation,
de la présence de I’Etre supréme au sein du monde; par con-
séquent, en faire une iz v beiug odains meprypagh. Au fond, P'or-
thodoxie veut dire la méme chose par son dogme de la na-
ture divine en Christ. Seulement, Bérylle ne pouvait appeler
cette circumscriptio ou cette habitatio, une personne (Yrésragic
ou mpéowmoev), parce que, selon lui, ces mots impliquent une
forme dans 'espace et dans le temps; or, cette condition ne
s’étant réalisée qu’d la naissance de 'homme Jésus, il en da-
tait le commencement de la personne. Avant, que supposait-il ?
Une préexistence de I’idée dans l’intelligence supréme. Il ne
trouvait point, & ce moment, de circumscriptio. Ses adversaires
ne I'ont pas toujours compris ; de 13, des critiques mal adres-
sées. Quant a la circonscriptio aprés l’ascension, il la mainte-
nait, en sorte que I'union des croyants avec le Sauveur persis-
tait. Jérome est d’accord avec cette caractéristique : il affirme
que Bérylle n’admettait point le Christ avant l'incarnation.
Mais dans quel sens ? En ce sens que I'iSia g Ociog odoing mepuypugh
n’est pas & mentionner avant Papparition sur la terre. Jérome
préte quelque chose de plus & Bérylle par la raison trés simple
qu’il était aussi hérétique que lui, & ’égard de la préexistence
divine. Il faut faire la méme remarque quant & un passage de
Gennadius (De dogm. Eccl. cap. 4), sans s’arréter aux opinions
qu’il attribue & Artémon et & Marcellus. Il est clair, d’aprés les
dispositions de Jéréme, que si Bérylle etit donné & entendre
que la circumscriptio finissait avec le séjour du Sauveur ici-bas,
il n’elit pas manqué de le noter. Son silence plaide en faveur
de notre interprétation. Bérylle a, dés lors, conservé un point



62 D. TISSOT

important pour la Rédemption. Quant a la vie avant cette vie,
elle reste en dehors du débat. Done, ce systéme de Bérylle sau-
vegarde, avec le caractére,’ceuvre du Sauveur, puisqu’il n’offre
aucune prise au docétisme et & la divinité du Sauveur; puis-
qu’il ne la présente jamais comme inférieure a celle du Pére.
N’est-il pas manifeste que le meilleur moyen de respecter
I’humanité de Jésus est précisément de ne pas altérer la rela-
tion du Pére au Fils? Nous pourrions ajouter : tout ce qui con-
cerne le Royaume de Dieu subsiste, avec I'opinion de Bérylle.
Sar quoi alors continue la discussion entre lui et ses adver-
saires ? Sur une différence au sein de I'Etre supréme, c’est-a-
dire sur une analyse de I’absolu. Le probléme de métaphysique
ne touchant pas la conscience religieuse, qu'y chercherait-elle?
A moins qu’on ne veuille que Bérylle explique pourquoi Dieu
en soi est appelé le Pére et, dans son union avec Jésus, le
Fils. Origéne ramene la question & ce point. Mais il perd de son
importance quand on remarque qu Hippolyte déja avait con-
cédé que sile Moz, comme tel, était complet avant ’'incarnation,
il ne I’était, comme Fils, que depuis. L’Eecriture emploie simul-
tanément ldyos et 0edg. Fils qualifie le Christ, non seulement le
divin en Christ ; or, la théorie de Bérylle se préte & cet usus
loquendi. Concluons qu’elle ne met en péril ni lofxovopix ni la
povapyie et quelle favorise, mieux que les théories opposées, le
développement du Dogme. N’évite-t-elle pas de déterminer les
membres de la Trinité, avant toute manifestation? Ce silence
ne porte aucun préjudice & la théologie, qui n’a pas a4 se ha-
sarder dans les espaces de l'abstraction, mais doit rester sur
le terrain de I’expérience chrétienne. Bérylle n’invite-t-il pu-,
autant que l'orthodoxie, & se rendre compte du Dieu et e
I’homme, en la personne du Sauveur ? Il simplifie méme la
tache, car il est difficile d’expliquer l'incarnation, si 'on ac-
cepte une &iax tic Oelus odains wepypxon antérieuremeunt a elle.
Bérylle réussit, en outre, & ne pas compliquer un sujet suffi-
samment obscur de I'’énigme de deux natures constituant un
étre, et & préparer la présence dudivin en nous, quise rattache
3 la présence du divin en Christ. Ce lien se brise — ’histoire le
prouve — dés qu’on part de trois personnes dans l'essence



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 63

supréme, on les définit, les limite et 'on aboutit & attribuer
laction continue au sein de I’univers au Pére seul.

L’exposition précédente jette du jour sur le synode de Bostra
(244), ou, dit Eusébe, Origéne amena Bérylle & se rétracter.
La controverse n’a pas di étre aussi simple qu’on se la repré-
sente. Origéne connaissait les embarras du probléme et I'on
sait combien, dans son systeme, la premiére cause de la dis-
tinction entre le Pére et le Fils demeure difficile & préciser.
On lui a reproché d’avoir, & force d’'insister sur cette distinc-
tion, séparé trop les deux facteurs. Partant de quelques mots
de Clément il suppose une série de natures divines par partici-
pation, & la téte desquelles il place le Christ comme la plus
voisine de Dadrofeds. Le Mdyes est Dieu en tant qu’il est prés de
Dieu, le contemple, I'attire et s’en pénétre : en d’autres termes,
ce qu’il a, il le recoit; ce qu’il est, il le devient, mais il ne pos-
sede pas en propre. Origéne ne veut pas confondre ; n’arrive-
t-il pas & désunir ? En tout cas, il se rapproche du gnosticisme,
dont il rejette les expressions qui, a4 son avis, ont quelque
chose de trop corporel. Sa théorie est singuliére! : d’'une
part, elle éloigne le Fils du Pére; d’autre part, elle s’oppose a
une différence de personnes dans la Divinité. Ici, pour écarter
les mpofodes des gnostiques, elle présente le Pére comme adiiperos
et apéparos a1’égard du Fils; 12, comme I’engendrant sans cesse.
Ce dernier point de vue ne dépasse-t-il pas celui de Bérylle?
Si les deux premiers membres de la Trinité se caractérisent
comme Pére et comme Fils, le premier, par 'acte d’engendrer,
et le second, par le fait d’étre engendré, tant que celui-1a n’a pas
engendré, que celui-ci n’a pas été engendré, ils ne sont encore
ni Pére, ni Fils; il ne reste qu'un Etre supréme et la pluralité
des personnes disparait dans I’abime ou n’est plus qu’un mot.
Origéne était, réellement, moins favorable & la Trinité que
Bérylle. Sa pensée ressemblait 3 celle de Noét. Origéne ne
concoit pas Dieu sans la création : s’il n’agit pas, il n’est pas
complet; §'il agit, il change; or, le méme raisonnement ne
s’applique-t-il pas au Dieu qui, n’ayant pas produit le Fils, le

1 Elle appelle le Fils Tov dyévyrov kal miornc yevyriic ¢phoewc mowréTorow , bien
que le Pére soit Tov yevvhoavra avrov.



64 D. TISSOT

produit ? Allons plus loin : en vertu de son principe, Origéne ne
doit pas comprendre que le Dieu qui a créé ou conserve, —
conserver, c’est créer — détruise ou que le Dieu qui a engen-
dré cesse d’engendrer. De 13, les embarrasde sa pensée : tantot
il penche vers l'arianisme, tout en essayant de garder I'éter-
nité du déyos ; tantdt il identifie le déyocavec le Pére, tout en cher-
chant un sens pour ces termes. Partagé entre ces alternatives,
comment Origéne n’a-t-il pas vu les avantages de la formule de
Bérylle? Il a été trop préoccupé du prologue de Jean. On ne le
supposerait point, en ne consultant que le Mepi aeydv, car il
semble faire découler sa christologie de I Corinthiens (1, 24)
Ce passage, pris a4 part, n’évoque, en aucune facon, I'idée de
I’hypostase, & moins qu’on ne la trouve dans sogia, parce quon
I’a déja dans I’esprit. Nous en dirions autant des premiers ver-
sets de I’évangile de Jean. Pour donner une telle importance a la
présence ou a I’absence d’un article, pour séparer 6eb; et ¢ b,
7pdg Tov Beby Bt év 7 fe, ne faut-il pas étre dirigé par I’a priori?
Considérez que l'apdtre n’a sans doute pas songé 4 montrer
son habileté dans l'art des subtilités grammaticales, que 6etg v
& Myog suit v mpds tdv beov, que la préposition équivaut & ses cor-
respondants hébreux (:L et 5&) et vous conclurez que I’écri-
vain ne fait que développer Iopposition fondamentale entre
6 Moyog 7w mpds Tov Bedv €t 6 doyos adpE éyévero. Aussi bien, les partisans
de Noét et de Bérylle n’ont pas besoin de recourir & des soup-
cons contre 'authenticité du Prologue ou a des interprétations
ingénieuses : il leur suffit, & 'exemple d’Hippolyte, de montrer
qu’on ne saurait confondre Xéyos et vies, ce dernier désignant le
Moyos acpE yevopevos. Ils réussissent & concilier la divinité du Fils
avec la différence entre le Pére et le Fils. La question n’est
point, quoi qu'on dise, une simple question d’exégése: elle
n'est pas davantage une simple question religieuse, car aucun
intérét decet ordre n’est en jeu : la piété n’analyse pas ’essence
de V’Eternel. D’ou, en définitive, est né le probléeme? D’une
préoccupation cosmologique ou, plus généralement, spéculative.
D’ou1 est sortie la solution? Du besoin de combler, par une
série d’étres, lintervalle entre 1'adrofeds et la créature finie.
L’arianisme I'essaya en placant le Fils & la téte de la série et



UN TRAITE DE SCHLEIERMAGHER 65

en lui supposant un commencement avant le commencement
des choses. L’hypothése ne pouvait satisfaire Origéne : d’une
part, il lui fallait ne pasdétacher le Fils du Pére qui I’engendre
de maniére & ne point amoindrir sa drepfilloven dmepoyn et, du
méme coup, sa valeur comme Sauveur ; d’autre part, légitimer,
par une subordination quelconque, cette expression de Fils et
rendre compte, en une différence, de toutes les différences. On
ne méconnaitra pas l'instinct chrétien et l'instinct spéculatif
d’Origéne, tandis que l'arianisme n’accuse que ce dernier. Mais
revenons. Rien n’indique que Bérylle fat frappé des mémes
difficultés, car il admettait la création dans le temps; on se
demande alors comment il a été amené, au synode de Bostra,
a sacrifier sa théorie. Le degré de confiance 4 accorder au
témoignage d’Eusébe influe sur la réponse. Il a parlé, dira-t-
on, d’aprés les Actes du synode de Bostra. Qui, mais I’esprit
de parti de la majorité n’a-t-il pas inspiré la rédaction? Les
entretiens des deux théologiens, la lettre de remerciement de
Bérylle 4 Origéne, que mentionne Jérome, ne sont pas de nou-
veaux documents, car ce sont des compositions arrangées au
goiit du vainqueur. La question que nous posions revient
d’autant plus naturelle qu’Origéne n’avait aucun motif de voiler
son opinion sur la subordination et que Bérylle nen avait
pas davantage & sauver la personnalité éternelle du Fils qui, &
son avis, n’importait pas & l'eixovopiax du christianisme. Origéne
aurait-il démontré, & son antagoniste, que la rédemption
n’exigeait point la divinité du Christ, dans le sens absolu du
terme ? C’est contre 1’analogie de sa pensée. D’ailleurs, I'argu-
ment eat fait peu d’impression sur Bérylle, car Fils signifiant,
en son langage, Dieu-Homme, le xat’ Sy ti¢ odaing mEpLypaphY
désignait déja autre chose que Pere. D’olt ressort que le seul
point ol I'accord piit s’établir était I'interprétation des passages
de I’Ancien Testament, relatifs 4 la génération éternelle Ici,
I’herméneutique ordinaire devait embarrasser Bérylle ; ais
qu’aura-t-il probablement concédé? Que le décret relatif & I'in-
carnation a devancé les temps, dans l'intelligence supréme et,
déslors, que la Divinité, en tant qu’elle prédestine, est le Pére ;
en tant qu’elle est prédestinée, le Fils. A cet aveu ou & tout autre
THEOL. ET PHIL, 1896 5



66 D. TISSOT

analogue, ses adversaires se seront déclarés satisfaits. Origéne
n’a pas chanté triomphe : dans son commentaire sur 1’épitre a
Tite, dans les livres contre Celse, réputés postérieurs au sy-
node, il mentionne 'opinion de Bérylle, non comme vaincue,
mais comme ayant des partisans. Concluons que I’hypothese
d’Origéne, loin de constituer une anomalie dans l'histoire des
idées, prépare, aprés Noét et Bérylle, I’essai de Sabellius.

4. D’aprés ce qui précéde, Bérylle était plus avancé sur le
chemin de la Trinité que Noét. Celui-13, tragant une ligne de
démarcation entre Dieu en soi et Dieu en Christ, respectait
Poixovopia sans altérer la povapyia ; celui-ci, laissant Dieu se mani-
fester momentanément, tendait a faire du Sauveur une forme,
remplacée, peut-étre bientdt, par une autre. Bérylle était, en
outre, resté & 1'abri de toute influence philosophique ou,
comme on s’exprime inexactement, de toute influence platoni-
cienne. On répete que, sans Platon, les Péres ne seraient pas
arrivés a la doctrine de la Trinité!; c’est trop dire, mais c’est
3 lui qu’on doit la formule d’Athanase, car si elle corrige Ori-
geéne, eile explique le Dieu révélé du christianisme par une
analyse de I’Etre supréme, derriére laquelle subsiste la syn-
thése de 'essence premiére. Sans le triomphe des conciles,
nous aurions eu les progrés du sabellianisme, tandis que, sur-
pris par les controverses ecclésiastiques, il a été arrété dans
son développement.

Une question se pose: si Bérylle était sur le chemin de la
Trinité, comment se fait-il qu’il ne discerne pas les trois hy-
postases et qu’Origéne, Hippolyte et Tertullien les accusent
déja ? Schmidt, dont les assertions sont celles d’'un savant, a
trouvé I'explication de cette diversité dans la formule du bap-
téme. Nous n’acceptons pas I'explication. Rien ne prouve, en
effet, que Noét et Bérylle aient confondu le Fils et I’Esprit, et
que Sabellius se soit détaché d’eux, & cet égard ; tout donne &
supposer qu’ils admettaient une différence. Voici probablement
la marche des idées. Partez de la distinction entre mvebpx dyop

1 §’l. y a une Trinité dans le systtme de Platon, l'histoire de la philosophie
prouve qu'elle n’a aucun rapport avec la Trinité de la dogmatique de 1'Eglise
chrétienne.



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 67

et doyog, deux voies sont ouvertes selon que vous préférez telle.
ou telle déclaration de I'Ecriture. «) L’esprit est indépendant
du Christ : il vient du Pére, comme lui, et travaille, avec lui, &
I'ezuvre du salut. C’est le point de vue des Montanistes, exposé,
par exemple, dans la polémique de Tertullien contre Praxéas.
(C’est le point de vue d’autres qui n’appartiennent pas 2
ce parti, mais pensent que I’envoi de Jésus était insuffisant
sans |’Esprit, dont les apotres avaient besoin pour comprendre
le Maitre. ) L’Esprit est dépendant de Christ: écho de Dieu
qui résonne en lui, il recoit tout de Lui. Qu’est-il? Une vie,
émanant du Sauveur, qui vivifie, & son tour, les disciples. Ceux
qui choisirent la premiére voie personnifierent, de bonne
heure, I'Esprit; ceux qui prirent la seconde, s’en gardérent.
Maintenant, représentons-nous Noét et Bérylle ayant & répon-
dre & qui demandait: que faites-vous de I'Esprit sous I'an-
cienne Alliance?1l est probable qu’ils dirent : une action inter-
mittente de Dieu sur les 4mes. A cette assertion, on aura
reproché d’établir une différence entre I’Esprit avant et
I’Esprit apres le christianisme. Remarquons, en passant, quun
passage d’Origéne !, & propos duquel on est resté parfois indé-
cis, fait vraisemblablement allusion & ce reproche. Quoi qu’il
en soit, tant qu’on en était 14, on restait dans la. dualité: Il
parait que Sabellius n'a point, A l'origine, regardé 1I’Esprit
comme un des facteurs essentiels du probléme. Athanase I'ac-
cuse, en écrivant a 'évéque Alexandre, d’avoir employé l'ex-
pression viendrwp (098" ¢ Zféllog thy povdSa Swxpiv viomdropx Emey).
Cette expression est antérieure & la derniére forme du sabellia-
nisme. Cela dit, constatons, d’'une part, que cette expression
ne date pas du moment ou I'on se préoccupait de la place de
I’Esprit dans la question, car I’Esprit et figuré dans la compo-
sition du mot mvsupuiomdrwp, par exemple; d'autre part, qu’elle
ne convient pas a4 ceux qui faisaient du Pére Padrobedg; et du
Fils, une wzpeypagn. En effet, viomdrwp indique, a la fois, une dif-
férence entre le Dieu en soi, la povis et le Pére; une égalité

1 Sed et si qui sunt, qui spiritum sanctum alium quidem' dicant esse qui fuit

in prophetis, alium autem qui fuit in apostolis Domini nostri Jesu Christi, etc.
Opp. T. IV. p. 695.



68 D. TISSOT

entre le Pére etle Fils, & I'égard de la povés. Or, le sabellianisme
sépare l'essence supréme, la pova, du Pére, comme npigwmoy
ou, pour employer le langage de I’époque, comme mepypagh,
o ynpatiapds, la divinité du Pere et celle du Fils demeurant dans
un rapport semblable a la povés. De 13, cette école a réussi a dis-
tinguer I'unité fondamentale et la personne du Pére, tandis
qu’Athanase n’a jamais mis ce point suffisamment en lumiére.
Il ne faut pas négliger dans cette étude Hilaire, dont les
paroles ont été mal comprises par les éditeurs. Sa locution
geminata nomina wunionis, n’est-elle pas plutdt heureuse?
Quoiqu’on ait accusé Sabellius, du coté d’Arius comme du
coté d’Athanase, de défendre I'hérésie de 'unité (haeresis
unionis), on a entrevu, parfois, la distinction que nous signa-
lons. Basile en est une preuve: il la mentionne, en se trom-
pant, il est vrai, sur la povas. Quant & Bérylle, on pourrait dire
qu’il n’admettait pas d’id weprypagh avant I'évafpdmyar; mais il
n’en résultait point qu’il y et division dans ’essence premiére.
Voici 'origine de la méprise. Quand Sabellius fit du Pére une
meprypxgn de la povas, on supposa qu’il répartissait la divinité
entre le Pére et le Fils, ce que pouvait autoriser, a de certains
égards, le terme viowdrwp et interdire, & d’autres, les verbes
mhariveadar, éxteivesbae qui paraissent, surtout le premier, authen-
tiques. Une fois engagé dans cette erreur, on poursuivit, en
accusant Sabellius d’amoindrir la divinité du Fils. Telle n’était
point sa pensée. Basile méme I'a compris, bien qu’il ait été
inexact, car Sabellius soutenait simplement que 'iSiz 77¢ Ocieg
ovalag weprypagh , qui constitue le Pére, est, & la povie, dans un
rapport égal & 1'iin ths Oeiog odaing meprypagn, qui constitue le Fils.
Du reste, celui-ci n’était tel, pour lui, qu’a partir du 6ev8peros..
Sabellius, on en conviendra, ne pratiquait donc point I'accomo-
dation, en se servant du langage ecclésiastique pour traduire
sa théorie; mais cela mérite d’étre considéré de plus prés.

(4 suivre).




	Un traité de Schleiermacher

