
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: Un traité de Schleiermacher

Autor: Tissot, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER

D. TISSOT

Trinité *.

« Die ganze Lehrweise ist weniger von einer
bestimmten Grundlage ausgebildet, als nur aus
dem Bestreben, andere Behauptungen zu
vermeiden, und sich zwischen ihnen hindurch zu
winden, während man der sabeliianischen das

Zeugniss der Ursprünglichkeit und Selbständigkeit
schwerlich versagen kann. »

Schleiermacher.

L'auteur annonce qu'il continue le travail commencé dans

sa Dogmatique2. Un titre moins vaste conviendrait mieux à

cette étude, qui cherche à expliquer comment les points de

vue, fournis dans les premiers siècles du christianisme, aboutirent

au sabellianisme et à l'orthodoxie. Nous donnons le

résumé de sa pensée3.

Pour comprendre le débat, il faut 1s dominer ; pour le dominer,
admettre ce qui suit : à mesure que la piété reconnut la supério-

1 Ueber den Gegensatz zwischen der sabeliianischen und der athanasianischen

Vorstellung von der Trinität. Theol. Zeitschrift (3m' IV» 1823). Réimprimé dans

les oeuvres du Maître (lte Abtheilung. 2<" Band p. 485-575. Berlin 1838).
2 Cf. § 170-172. La question de la Trinité est traitée à la fin de la Christliche

Glaube de Schleiermacher ; elle l'est au commencement de l'Institution
chrétienne de Calvin.

3 Cf. nos travaux sur Schleiermacher : — Un Traité de Schleiermacher (Election).
Revue de Théologie et de Philosophie. Septembre et novembre 1894. — La Fête

de Noël, Dialogue. Traduction 1892. — Fragments d'études sur Schleiermacher

(Le Chrétien évangélique 1858.) — Introduction à la Dogmatique (Bulletin
théologique 1863.)



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 55

rite de Jésus sur l'homme, elle le rapprocha de Dieu ; mais en
obéissant à cette tendance, on vint se heurter contre le judaïsme
et contre le paganisme. La divinité du Sauveur proclamée, l'un
et l'autre crièrent à l'impiété : le judaïsme, parce qu'il s'en

tenait à son monothéisme transcendental, à son Jéhovah
extérieur aux choses ; le paganisme, parce qu'il était habitué aux
incarnations du polythéisme et se refusait à concentrer le
phénomène dans une seule personne. Le christianisme prit une
position intermédiaire. 11 combattit des deux côtés. On le voit
dans la polémique des Pères, depuis le concile de Nicée,
continuellement occupée à dénoncer le magisme, auquel peut
conduire l'idée juive, et l'idolâtrie, à laquelle peut entraîner
l'idée païenne.

Telles sont les antithèses entre lesquelles s'est développé le

dogme, dont nous retraçons l'histoire. Distinguons les phases
successives.

1° Dès que la divinité du Sauveur fut affirmée, non d'une
manière poétique ou oratoire, mais didactique, elle fut
attaquée comme une imitation des Grecs. La lutte s'ouvrit vers la
fin du IIme siècle. Artémon ou Artémas1 y prit part pour empêcher,

selon lui, le christianisme d'incliner vers le polythéisme.
Ses contemporains reconnurent qu'il maintenait la povap^î«,

au risque de compromettre l'oixowp.1«.. Comment? Artémon
soutenait que Christ était un simple homme, en ce sens que notre
nature constituait la substance de sa personne ; mais il le plaçait
au-dessus de tous les prophètes, le faisait naître de la Vierge,

par la vertu du Saint-Esprit, et admettait les miracles. Cette

opinion rendait hommage àia sainteté apparue sur la terre et

cherchait à sauvegarder la rédemption, puisqu'elle admettait
le surnaturel. Jusqu'où ressemblait-elle à celle de Théodote2?
Les renseignements à cet égard sont confus. Les uns rapprochent

les deux noms et les deux doctrines d'une manière

intime; les autres les séparent. A une époque où la critique
était ignorée, on aura, probablement, prêté à Artémon les

1 On admet, en général, qu'il est postérieur à Théodote.
2 II y a deux Théodote : l'un surnommé anvrevç, l'autre TpaizeÇ'tT7]ç, dont les

opinions semblent différer, bien que ce sujet reste enveloppé d'obscurité.



56 D. TISSOT

paroles de Théodote ou l'inverse. Il est difficile d'avancer
quelque chose de certain. Schleiermacher suppose que Théodote

dissout le dogme dans des spéculations gnostiques, tandis

qu'Artémon, travaillé par des besoins religieux, cherche à

rendre les formules de la foi plus modérées. Le premier est

un négateur, le second, un conciliateur; le premier fait de

l'opposition, le second, de la science, car ce qui le préoccupe
est de rendre compte du miracle en Jésus-Christ. On comprend
— c'est la tactique des partis — que les disciples de Théodote
aient trouvé avantage à se couvrir du nom d'Artémon et à se

prévaloir de son influence1.
2° On pouvait essayer de sauver la gmapylv. en ramenant

Christ le plus possible à l'homme, comme il vient d'être dit;
mais on risquait d'inquiéter les consciences : c'était l'unita-
risme anticipé. On tendit au même but en prenant un point de

départ opposé : on ramena Christ, le plus possible, à Dieu.
C'est la tendance que suivirent d'autres Monarchiens : à leur
tête, Praxéas et Noët. Laissons la partie historique du sujet et

sans nous occuper du rapport entre ces deux noms ou du

rapport avec les précédents, considérons l'idée. Praxéas et Noët,
afin de ne pas donner prise au polythéisme, par le 6eoç lx Bsov,

prétendaient que l'essence du Père ne diffère point de celle du

Fils. En quoi les opinions de ces théologiens se distinguent
elles Arrêtons nous, d'abord, à Praxéas. Originaire de l'Asie-
Mineure, envoyé à Rome pour combattre le montanisme, il
fut reçu comme un confesseur de la foi, par ces mêmes hommes

qui avaient rompu avec Artémon et Théodote. Qu'enseignait-il

Nous ne pouvons répondre que par l'intermédiaire
de Tertullien, qui a l'habitude, souvenir de sa première vocation,

de charger son adversaire. Cependant, si nous appliquons
la critique aux dépositions du témoin, nous résumons la
doctrine de Praxéas en ces termes : Dieu ne cesse jamais d'être
Dieu ; s'il a un Fils, c'est que celui-ci a été engendré par le

Saint-Esprit et a reçu un corps : l'élément spirituel reste identique

au Père et l'élément matériel est produit par un miracle.
1 Ils furent appelés Artémonites ou Théodotiens. C'est une des branches des

Monarchiens..



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 57

« Duos unum voluntesse, » dit Tertullien1, avec quelque
justesse; mais n'interrogeons pas trop cet écrivain. Il attribue,
par exemple, à Praxéas, cette pensée qui, évidemment, n'est

pas authentique : « Deum unicum deum non alius putat cre-
dendum, quam si ipsum eundemque et patrem et filium et

spiritum sanctum dicat2. » En outre, Praxéas désigne par
le terme Fils, non la divinité du Sauveur, mais la divinité
unie à l'humanité, en sorte que l'opinion qu'on lui prête serait
contradictoire. Tertullien l'avoue3. Il est vrai qu'il lui fait dire,
en même temps, que Jésus signifie la chair, l'homme, et Christ
l'esprit, Dieu ; assertion encore plus invraisemblable que la

précédente. L'idée de Praxéas serait probablement mieux
exprimée par cette phrase : « Ipsum dicit patrem descendisse in
virginem. » Tertullien dépasse les bornes dans les paroles4;
pourquoi ne les dépasserait-il point dans ses jugements? Cela

est évident à propos du Saint-Esprit. Rien n'autorise à supposer

que Praxéas ait abouti, en ce sujet, à une conclusion
précise. Il n'était pas nécessaire, aux défenseurs de la ^mnpyia,
d'aborder ce sujet, puisque la doctrine du Saint-Esprit, on le sait,
n'était pas encore formée. Le montanisme de Tertullien le
rendait, en ce point, très susceptible ; il eût été, sans doute, plus vio-
lent si l'antagoniste eût eu une opinion plus arrêtée. Praxéas en
est resté probablement à sa thèse du Père et du Fils, telle que
nous l'avons résumée. Il a pu écrire que le divin en Christ était
axnoBshç (ce Ipse-deus, deus omnipotens Iesus Christus praedica-
tus; ») mais c'est une parodie d'ajouter: «Vult ipsum patrem
de semet ipso exiisse et ad semet ipsum abiisse. » Que le Père
soit descendu dans la chair, sa théorie le suppose; que le
Père soit sorti de lui-même, sa théorie s'y oppose. Quand au
défaut de cette conception, nous renvoyons au § 171 de notre

1 Adv. Prax. 5.

2 Ibid. I, cap. I.
3 Ut seque in una persona utrumque distinguant patrem et filium, dicentes

filium carnem esse id est hominem id est Jesum, patrem autem spiritum id est

deum id est Christum. Ibid. cap. 27.
4 Ita duo negotia diaboli Praxeas Romae procuravit... paracletum fugavit et

patrem crucifixit. Ibid. cap. I.



58 D. TISSOT

christliche Glaube. Les successeurs de Praxéas rencontrèrent le

problème du Saint-Esprit et deux alternatives s'offrirent à eux:
ou identifier le Père avec l'essence divine et il ne restait

qu'un principe se manifestant sous des formes diverses, ou

établir l'égalité entre le Père, le Fils et le Saint-Esprit, et

séparer le premier de l'unité absolue (otùroOshç). Etait-ce rester
fidèle au point de départ Gardons nous de chercher une

réponse dans Praxéas et, nous ajouterons, dans Tertullien.
L'important se dégage suffisamment du débat : on a voulu
sauvegarder le monothéisme, sans porter atteinte au Rédempteur.
Tertullien reconnaît que Praxéas a réussi à l'égard de l'un, et

qu'il a failli, à l'égard de l'autre. Il va jusqu'à accuser son

adversaire de judaïsme. Malgré l'exagération de ces reproches,
le chrétien de l'église d'Afrique laisse échapper des paroles
pleines de sens, quand à la fin de son traité il s'écrie : « Vide-

rint igitur antichristi, qui negant patrem et filium. Negant
enim... dando illis qua? non sunt, auferendo quse sunt... Qui

filium non habet nec vitam habet. Non habet autem filium qui
eum alium quam filium credit. » — Passons à Noët. Venu de

l'Asie Mineure, comme son prédécesseur, d'Ephèse ou de

Smyrne, — les témoignages diffèrent — il fut attaqué et se
retira à Rome. Nous pouvons le rattacher au théologien précédent,
sans que les documents établissent le rapport historique; mais,
lui aussi, veut défendre Sa \>.ma.pyiu. et écarter les apparences de

polythéisme; lui aussi, insiste sur l'identité essentielle du Père
et du Fils. Ce qui le distingue, c'est d'avoir prolongé plus que
Praxéas, en attribuant au Père la même œuvre qu'au Fils. Du

Saint-Esprit, il ne se préoccupe pas. Théodoret résume le tout
dans les traits suivants : Noët enseigne que le Dieu invisible,
créateur, est devenu visible quand il l'a voulu ; que le Dieu à

l'abri de la souffrance et de la mort, s'est assujetti à la
souffrance et à la mort, quand il a enduré l'agonie et le supplice
de la croix. On aperçoit la nuance entre cette doctrine et celle
de Praxéas. U faut, pourtant, faire la part de la vérité et celle
de l'erreur. Noët peut s'être exprimé, comme il vient d'être
dit, sur le Dieu invisible et sur le Dieu visible ; seulement cela

signifiait que le premier s'était manifesté dans le monde. Noët



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 59

était encouragé par le système des théophanies de l'Ancien
Testament qui commençait de se répandre. Dans la suite du

passage, Théodoret force, sans aucun doute, l'idée, car la logique
amenait Noët à soutenir que le divin, en l'homme engendré,
était l'Eternel; en l'homme accablé de douleur, le Dieu
inaccessible à la douleur; mais non à transformer le principe
enson contraire, car il n'eût point échappé aux errements du

polythéisme, qu'il a dessein de combattre. Les expressions
Àyom-Âsitsï orai» s6% sont bien dans l'analogie de sa théorie ;

malheureusement, nous ignorons le sens spécial qu'elles avaient

reçu. Noët donnait-il à entendre, par son Dieu <;ui se montre
et se cache, que d'autres révélations, après Jésus, étaient à

attendre? En ce cas, il sortait du christianisme. Mais comment
eût-il hasardé cette hypothèse, quoique son principe puisse y
conduire, lui, le défenseur de la divinité du Sauveur? En outre,
la tradition orthodoxe l'interdit-elle, cette hypothèse En soi,

non, car si l'on admet dans l'Etre suprême, outre le Fils
éternellement engendré, la procession du Saint-Esprit, on rend

possible de nouvelles manifestations des attributs de Dieu;
mais le salut pleinement donné en Christ est la raison décisive

qui empêche d'attendre quelque chose de supérieur à Christ.
Nous reconnaissons que certaines expressions risquent, dans la

phrase de Noët, de faire rentrer un acte éternel dans la catégorie

du temps. Toutefois, ne peut-on pas supposer que l'auteur,
dans ses développements postérieurs, aura distingué le décret,
de sa réalisation ; l'éternité, du temps? S'il l'a fait, sa conception
a l'avantage de la simplicité. Admettez, en effet, la pluralité des

personnes en Dieu, on se demande : le Fils a-t-il été engendré
nécessairement ou librement? Dans le premier cas, une loi,
analogue au destin païen, domine les personnes; dans le
second, l'arrivée du Fils à l'existence ressemble à celle d'une
créature. Noët échappe à la difficulté. Il évite encore des

questions embarrassantes à l'égard du fait de l'incarnation :

a-t-il été voulu par le Père On transporte, en Lui, le
commandement et l'obéissance ; donc, la division. A-t-il été voulu

par le Fils? On ne saurait plus alors le distinguer du Père. Le

point de vue de Noët, maintenant un principe suprême qui



60 D. TISSOT

produit des effets, à l'époque fixée, supprime ces débats. Ce

principe suprême était-il le vous en Christ On l'a soutenu, en

faisant de Noët un précurseur d'Apollinaire de Laodicée ; mais

cette interprétation, peu d'accord avec les textes, n'est pas
vraisemblable, car elle prête à des reproches de polythéisme
et de docétisme que la controverse n'aurait eu garde d'oublier.
L'opinion d'Apollinaire suppose une distinction des personnes
plus précise que celle de Noët. Par contre, il serait étrange
qu'il n'eût point entendu parler du problème de l'union des

natures dans le Sauveur ; seulement, loin d'avancer une solution

ferme, comme le prétend l'évêque Hippolyte, — dont Je

texte est, en cet endroit, en mauvais état — il ne se sera, pas

plus que Praxéas, expliqués™- le comment du miracle.Théodoret
a prétendu le contraire; mais les sources ayant disparu, le
contrôle fait défaut. — Quant à Hippolyte, il flotte entre des

distinctions impossibles à coordonner : qu'est la personne du

Père, dans ses rapports avec l'aùTo9sôç? celle du Fils, dans ses

rapports avec le Père Il ne suffit pas d'écrire vaguement
qu'elle s'en est échappée, comme une première parole, ce sont
les termes. Tantôt, il traite d'un Dieu et de deux npiiromx;

tantôt d'un Père et de deux -Kpôtrwna, sans appliquer ce terme
au Saint-Esprit qu'il appelle t/»t» oîxovoju«. S'il veut établir
l'unité dans la pluralité, il la réduit à une simple harmonie ; s'il
veut opposer, à Noët, un passage, il le commente de telle façon
qu'il réfute, sans y songer, les arguments que Tertullien en
avait tiré contre Praxéas. Du reste, l'exégèse n'est, à cette époque,

qu'une arme entre les mains des lutteurs.
'3° Si la théorie de Noët présentait des avantages, elle avait

des inconvénients : Christ ne devenait-il pas une manifestation

passagère, incapable de se fixer en une personne? On le craignit.

Un contemporain d'Origène, Berylle, évêque de Bostra, en

Arabie, essaya de calmer les appréhensions. Nous l'affirmons,
non d'après l'histoire des faits, que nous ne pouvons reconstruire,

mais d'après celle des idées. Bérylle, selon nous, suppose
Noët et ne s'en distingue qu'en déterminant, avec plus d'exactitude,

la durée de l'élément divin dans le Rédempteur.
Interrogeons les témoignages; il ne reste rien de Bérylle lui-même.



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 61

Huet a trouvé Eusèbe et Jérôme en désaccord ; mais il n'a ni
bien compris, ni bien traduit, le premier. En effet, ìSt« oùo-focç

¦Kspiypxfh signifie « propria substantiae circumscriptio, » et non
« propria substantiae differentia. » L'expression est-elle si

malheureuse? La divinité une en trois personnes, que peut-elle être

qu'une 7rsptypxyh (circumscriptio) dans le Père, dans le Fils et
dans le Saint-Esprit? Eusèbe n'a pas inventé ce mot; il l'a
répété d'après les actes du synod3 de Bostra. Ne rend-il pas la
pensée de Bérylle? Partisan, avec Noët, de YspmdhrsieaBoa de la
divinité dans le Sauveur, il devait distinguer cette habitation,
de la présence de l'Etre suprême au sein du monde; par
conséquent, en faire une îSïa tüs Qslxç ovatxç nspiypafh. Au fond,
l'orthodoxie veut dire la même chose par son dogme de la
nature divine en Christ. Seulement, Bérylle ne pouvait appeler
cette circumscriptio ou cette habitatio, une personne (vnôoraaiç

ou 7T/30o-wirov), parce que, selon lui, ces mots impliquent une
forme dans l'espace et dans le temps ; or, cette condition ne
s'étant réalisée qu'à la naissance de l'homme Jésus, il en
datait le commencement de la personne. Avant, que supposait-il
Une préexistence de l'idée dans l'intelligence suprême. U ne
trouvait point, à ce moment, de circumscriptio. Ses adversaires

ne l'ont pas toujours compris ; de là, des critiques mal adressées.

Quant à la circonscriptio après l'ascension, il la maintenait,

en sorte que l'union des croyants avec le Sauveur persistait.

Jérôme est d'accord avec cette caractéristique : il affirme

que Bérylle n'admettait point le Christ avant l'incarnation.
Mais dans quel sens En ce sens que l't'Sîa tüs Bslxç ovmaç izspiypx^n
n'est pas à mentionner avant l'apparition sur la terre. Jérôme

prête quelque chose de plus à Bérylle par la raison très simple
qu'il était aussi hérétique que lui, à l'égard de la préexistence
divine. Il faut faire la même remarque quant à un passage de

Gennadius (De dogm. Eccl. cap. 4), sans s'arrêter aux opinions
qu'il attribue à Artémon et à Marcellus. Il est clair, d'après les

dispositions de Jérôme, que si Bérylle eût donné à entendre

que la circumscriptio finissait avec le séjour du Sauveur ici-bas,
il n'eût pas manqué de le noter. Son silence plaide en faveur
de notre interprétation. Bérylle a, dès lors, conservé un point



62 D. TISSOT

important pour la Rédemption. Quant à la vie avant cette vie,
elle reste en dehors du débat. Donc, ce système de Bérylle
sauvegarde, avec le caractère, l'œuvre du Sauveur, puisqu'il n'offre
aucune prise au docétisme et à la divinité du Sauveur; puisqu'il

ne la présente jamais comme inférieure à celle du Père.

N'est-il pas manifeste que le meilleur moyen de respecter
l'humanité de Jésus est précisément de ne pas altérer la relation

du Père au Fils? Nous pourrions ajouter : tout ce qui
concerne le Royaume de Dieu subsiste, avec l'opinion de Bérylle.
Sur quoi alors continue la discussion entre lui et ses
adversaires? Sur une différence au sein de l'Etre suprême, c'est-à-
dire sur une analyse de l'absolu. Le problème de métaphysique
ne touchant pas la conscience religieuse, qu'y chercherait-elle?
A moins qu'on ne veuille que Bérylle explique pourquoi Dieu

en soi est appelé le Père et, dans son union avec Jésus, le

Fils. Origene ramène la question à ce point. Mais il perd de son

importance quand on remarque qu'Hippolyte déjà avait
concédé que si le iiyo;, comme tel, était complet avant l'incarnation,
il ne l'était, comme Fils, que depuis. L'Ecriture emploie
simultanément M70S et 6sôs. Fils qualifie le Christ, non seulement le

divin en Christ ; or, la théorie de Bérylle se prête à cet usus

loquendi. Concluons qu'elle ne met en péril ni l'oìxovop.1« ni la

prnxpytx et quelle favorise, mieux que les théories opposées, le

développement du Dogme. N'évite-t-elle pas de déterminer les

membres de la Trinité, avant toute manifestation? Ce silence

ne porte aucun préjudice à la théologie, qui n'a pas à se

hasarder dans les espaces de l'abstraction, mais doit rester sur
le terrain de l'expérience chrétienne. Bérylle n'invite-t-il p-,
autant que l'orthodoxie, à se rendre compte du Dieu et de

l'homme, en la personne du Sauveur Il simplifie même la

tâche, car il est difficile d'expliquer l'incarnation, si l'on
accepte une fàîx tus Qsla; oùafotç Ksptypxyri antérieurement à elle.

Bérylle réussit, en outre, à ne pas compliquer un sujet
suffisamment obscur de l'énigme de deux natures constituant un
être, et à préparer la présence du divin en nous, qui se rattache
à la présence du divin en Christ. Ce lien se brise — l'histoire le

prouve — dès qu'on part de trois personnes dans l'essence



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 63

suprême, on les définit, les limite et l'on aboutit à attribuer
l'action continue au sein de l'univers au Père seul.

L'exposition précédente jette du jour sur le synode de Bostra

(244), où, dit Eusèbe, Origene amena Bérylle à se rétracter.
La controverse n'a pas dû être aussi simple qu'on se la représente.

Origene connaissait les embarras du problème et l'on
sait combien, dans son système, la première cause de la
distinction entre le Père et le Fils demeure difficile à préciser.
On lui a reproché d'avoir, à force d'insister sur cette distinction,

séparé trop les deux facteurs. Partant de quelques mots
de Clément il suppose une série de natures divines par participation,

à la tète desquelles il place le Christ comme la plus
voisine de F«ùto6sòs. Le làyoç est Dieu en tant qu'il est près de

Dieu, le contemple, l'attire et s'en pénètre : en d'autres termes,
ce qu'il a, il le reçoit ; ce qu'il est, il le devient, mais il ne
possède pas en propre. Origene ne veut pas confondre ; n'arrive-
t-il pas à désunir En tout cas, il se rapproche du gnosticisme,
dont il rejette les expressions qui, à son avis, ont quelque
chose de trop corporel. Sa théorie est singulière1 : d'une

part, elle éloigne le Fils du Père; d'autre part, elle s'oppose à

une différence de personnes dans la Divinité. Ici, pour écarter
les KpoßoXic des gnostiques, elle présente le Père comme àHtxipezoç

et tku.épiiTToç à l'égard du Fils; là, comme l'engendrant sans cesse.
Ce dernier point de vue ne dépasse-t-il pas celui de Bérylle?
Si les deux premiers membres de la Trinité se caractérisent
comme Père et comme Fils, le premier, par l'acte d'engendrer,
et le second, par le fait d'être engendré, tant que celui-là n'a pas

engendré, que celui-ci n'a pas été engendré, ils ne sont encore
ni Père, ni Fils ; il ne reste qu'un Etre suprême et la pluralité
des personnes disparaît dans l'abîme ou n'est plus qu'un mot.
Origene était, réellement, moins favorable à la Trinité que
Bérylle. Sa pensée ressemblait à celle de Noët. Origene ne
conçoit pas Dieu sans la création : s'il n'agit pas, il n'est pas
complet; s'il agit, il change; or, le même raisonnement ne

s'applique-t-il pas au Dieu qui, n'ayant pas produit le Fils, le
1 Elle appelle le Fils tòv hyêvrjTov aal Ttaai}ç yevrrrijç tpvoeuç nçurÔTOKOv, bien

que le Père soit tòv yevvhoavTa aitTÒv.



64 D. TISSOT

produit Allons plus loin : en vertu de son principe, Origene ne
doit pas comprendre que le Dieu qui a créé ou conserve, —

conserver, c'est créer — détruise ou que le Dieu qui a engendré

cesse d'engendrer. De là, les embarras de sa pensée : tantôt
il penche vers l'arianisme, tout en essayant de garder l'éternité

du loyoç ; tantôt il identifie le Myoçavec le Père, tout en
cherchant un sens pour ces termes. Partagé entre ces alternatives,
comment Origene n'a-t-il pas vu les avantages de la formule de

Bérylle? Il a été trop préoccupé du prologue de Jean. On ne le

supposerait point, en ne consultant que le n^i àp-^fit, car il
semble faire découler sa christologie de I Corinthiens (1, 24)

Ce passage, pris à part, n'évoque, en aucune façon, l'idée de

l'hypostase, à moins qu'on ne la trouve dans o-oyîa, parce qu'on
l'a déjà dans l'esprit. Nous en dirions autant des premiers versets

de l'évangile de Jean. Pour donner une telle importance à la

présence ou à l'absence d'un article, pour séparer 6eè>s et ó 8sòj,

¦n-joòs tòv 9eòv et lv tû QsZt, ne faut-il pas être dirigé par l'a priori
Considérez que l'apôtre n'a sans doute pas songé à montrer
son habileté dans l'art des subtilités grammaticales, que fcaç î«

ô Xó-vos suit h irpoç tòv 6eòv, que la préposition équivaut à ses

correspondants hébreux (3 et vS), et vous conclurez que l'écrivain

ne fait que développer l'opposition fondamentale entre
ô loyoç riv npôç tòv 6sôv et ô loyoç sàpt, lys'vsTo. Aussi bien, les partisans
de Noët et de Bérylle n'ont pas besoin de recourir à des soupçons

contre l'authenticité du Prologue ou à des interprétations
ingénieuses : il leur suffit, à l'exemple d'Hippolyte, de montrer
qu'on ne saurait confondre loyoç et vloç, ce dernier désignant le
loyoç aàp% yswp.svoç. Ils réussissent à concilier la divinité du Fils
avec la différence entre le Père et le Fils. La question n'est

point, quoi qu'on dise, une simple question d'exégèse: elle
n'est pas davantage une simple question religieuse, car aucun
intérêt de cet ordre n'est enjeu : la piété n'analyse pas l'essence
de l'Eternel. D'où, en définitive, est né le problème? D'une

préoccupation cosmologique ou, plus généralement, spéculative.
D'où est sortie la solution? Du besoin de combler, par une
série d'êtres, l'intervalle entre F«ùto6sòs et la créature finie.
L'arianisme l'essaya en plaçant le Fils à la tête de la série et



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMAGHER 65

en lui supposant un commencement avant le commencement
des choses. L'hypothèse ne pouvait satisfaire Origene : d'une

part, il lui fallait ne pas détacher le Fils du Père qui l'engendre
de manière à ne point amoindrir sa iirspßxllouax tmspoyrh et, du
même coup, sa valeur comme Sauveur ; d'autre part, légitimer,
par une subordination quelconque, cette expression de Fils et
rendre compte, en une différence, de toutes les différences. On

ne méconnaîtra pas l'instinct chrétien et l'instinct spéculatif
d'Origène, tandis que l'arianisme n'accuse que ce dernier. Mais

revenons. Rien n'indique que Bérylle fût frappé des mêmes

difficultés, car il admettait la création dans le temps ; on se

demande alors comment il a été amené, au synode de Bostra,
à sacrifier sa théorie. Le degré de confiance à accorder au

témoignage d'Eusèbe influe sur la réponse. Il a parlé, dira-ton,

d'après les Actes du synode de Bostra. Oui, mais l'esprit
de parti de la majorité n'a-t-il pas inspiré la rédaction Les
entretiens des deux théologiens, la lettre de remerciement de

Bérylle à Origene, que mentionne Jérôme, ne sont pas de

nouveaux documents, car ce sont des compositions arrangées au

goût du vainqueur. La question que nous posions revient
d'autant plus naturelle qu'Origène n'avait aucun motif de voiler
son opinion sur la subordination et que Bérylle n en avait

pas davantage à sauver la personnalité éternelle du Fils qui, à

son avis, n'importait pas à Foîxovof«« du christianisme. Origene
aurait-il démontré, à son antagoniste, que la rédemption
n'exigeait point la divinité du Christ, dans le sens absolu du
terme? C'est contre l'analogie de sa pensée. D'ailleurs, l'argument

eût fait peu d'impression sur Bérylle, car Fils signifiant,
en son langage, Dieu-Homme, le xax îStô» tas oùo-faç irspiypxykv

désignait déjà autre chose que Père. D'où ressort que le seul

point où l'accord pût s'établir était l'interprétation des passages
de l'Ancien Testament, relatifs à la génération éternelle Ici,
l'herméneutique ordinaire devait embarrasser Bérylle ; mais

qu'aura-t-il probablement concédé? Que le décret relatif à

l'incarnation a devancé les temps, dans l'intelligence suprême et,
dès lors, que la Divinité, en tant qu'elle prédestine, est le Père ;

en tant qu'elle est prédestinée, le Fils. A cet aveu ou à tout autre
THÉOL. ET PHIL. 1896 5



bt> D. TISSOT

analogue, ses adversaires se seront déclarés satisfaits. Origene
n'a pas chanté triomphe : dans son commentaire sur l'épître à

Tite, dans les livres contre Celse, réputés postérieurs au

synode, il mentionne l'opinion de Bérylle, non comme vaincue,
mais comme ayant des partisans. Concluons que l'hypothèse
d'Origène, loin de constituer une anomalie dans l'histoire des

idées, prépare, après Noët et Bérylle, l'essai de Sabellius.
4. D'après ce qui précède, Bérylle était plus avancé sur le

chemin de la Trinité que Noët. Celui-là, traçant une ligne de

démarcation entre Dieu en soi et Dieu en Christ, respectait
l'oncovofu'a sans altérer la povap^lx ; celui-ci, laissant Dieu se manifester

momentanément, tendait à faire du Sauveur une forme,
remplacée, peut-être bientôt, par une autre. Bérylle était, en

outre, resté à l'abri de toute influence philosophique ou,
comme on s'exprime inexactement, de toute influence platonicienne.

On répète que, sans Platon, les Pères ne seraient pas
arrivés à la doctrine de la Trinitéi ; c'est trop dire, mais c'est
à lui qu'on doit la formule d'Athanase, car si elle corrige Ori-
gène, elle explique le Dieu révélé du christianisme par une
analyse de l'Etre suprême, derrière laquelle subsiste la
synthèse de l'essence première. Sans le triomphe des conciles,
nous aurions eu les progrès du sabellianisme, tandis que, surpris

par les controverses ecclésiastiques, il a été arrêté dans

son développement.
Une question se pose : si Bérylle était sur le chemin de la

Trinité, comment se fait-il qu'il ne discerne pas les trois
hypostases et qu'Origène, Hippolyte et Tertullien les accusent
déjà? Schmidt, dont les assertions sont celles d'un savant, a

trouvé l'explication de cette diversité dans la formule du
baptême. Nous n'acceptons pas l'explication. Rien ne prouve, en
effet, que Noët et Bérylle aient confondu le Fils et l'Esprit, et

que Sabellius se soit détaché d'eux, à cet égard ; tout donne à

supposer qu'ils admettaient une différence. Voici probablement
la marche des idées. Partez de la distinction entre ttvsû^« S.yw

1 S'il y a une Trinité dans le système de Platon, l'histoire de la philosophie

prouve qu'elle n'a aucun rapport avec la Trinité de la dogmatique de l'Eglise
chrétienne.



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 67

et liyoç, deux voies sont ouvertes selon que vous préférez telle
ou telle déclaration de l'Ecriture, a) L'esprit est indépendant
du Christ : il vient du Père, comme lui, et travaille, avec lui, à

l'œuvre du salut. C'est le point de vue des Montanistes, exposé,

par exemple, dans la polémique de Tertullien contre Praxéas.
C'est le point de vue d'autres qui n'appartiennent pas à

ce parti, mais pensent que l'envoi de Jésus était insuffisant
sans l'Esprit, dont les apôtres avaient besoin pour comprendre
le Maître, ß) L'Esprit est dépendant de Christ: écho de Dieu

qui résonne en lui, il reçoit tout de Lui. Qu'est-il? Une vie,
émanant du Sauveur, qui vivifie, à son tour, les disciples. Ceux

qui choisirent la première voie personnifièrent, de bonne
heure, l'Esprit ; ceux qui prirent la seconde, s'en gardèrent.
Maintenant, représentons-nous Noët et Bérylle ayant à répondre

à qui demandait : que faites-vous de l'Esprit sous
l'ancienne Alliance?Il est probable qu'ils dirent: une action
intermittente de Dieu sur les âmes. A cette assertion, on aura
reproché d'établir une différence entre l'Esprit avant et

l'Esprit après le christianisme. Remarquons, en passant, qu'un
passage d'Origenel, à propos duquel on est resté parfois indécis,

fait vraisemblablement allusion à ce reproche. Quoi qu'il
en soit, tant qu'on en était là, on restait dans la dualité; Il
paraît que Sabellius n'a point, à l'origine, regardé l'Esprit
comme un des facteurs essentiels du problème. Athanase

l'accuse, en écrivant à l'évêque Alexandre, d'avoir employé
l'expression vloiraraip (oùo" ùç IxßsUj-oc tmv povàSx Zmipûv vlon&ropot sIksv).

Cette expression est antérieure à la dernière forme du sabellia-

nisme. Cela dit, constatons, d'une part, que cette expression

ne date pas du moment où l'on se préoccupait de la place de

l'Esprit dans la question, car l'Esprit eût figuré dans la composition

du mot misuptuio7róTM/), par exemple ; d'autre part, qu'elle
ne convient pas à ceux qui faisaient du Père VainoQshç, et du

Fils, une nspiypayh. En effet, vUm&rwp indique, à la fois, une
différence entre le Dieu en soi, la povàs et le Père ; une égalité

1 Sed et si qui sunt, qui spiritum sanctum alium quidem dicant esse qui fuit
in prophetis, alium autem qui fuit in apostolis Domini nostri Jesu Christi, etc.

Opp. T. IV. p. 695.



68 D. TI8SOT

entre le Père et le Fils, à l'égard de lapovàs. Or, le sabellianisme

sépare l'essence suprême, la povàç, du Père, comme npiuanov

ou, pour employer le langage de l'époque, comme nspiypatfi,

<r^»(i«Tio-pòs, la divinité du Père et celle du Fils demeurant dans

un rapport semblable à la p.ovàç. De là, cette école a réussi à

distinguer l'unité fondamentale et la personne du Père, tandis
qu'Athanase n'a jamais mis ce point suffisamment en lumière.
Il ne faut pas négliger dans cette étude Hilaire, dont les

paroles ont été mal comprises par les éditeurs. Sa locution
geminata nomina unionis, n'est-elle pas plutôt heureuse?

Quoiqu'on aît accusé Sabellius, du côté d'Arius comme du
côté d'Athanase, de défendre l'hérésie de l'unité (haeresis
unionis), on a entrevu, parfois, la distinction que nous signalons.

Basile en est une preuve : il la mentionne, en se trompant,

il est vrai, sur la povàs. Quant à Bérylle, on pourrait dire
qu'il n'admettait pas d'èStà nepiypxfb avant l'èvavepwmjo-ts ; mais il
n'en résultait point qu'il y eût division dans l'essence première.
Voici l'origine de la méprise. Quand Sabellius fit du Père une
mpiypxtpii de la povàç, on supposa qu'il répartissait la divinité
entre le Père et le Fils, ce que pouvait autoriser, à de certains
égards, le terme mo-Kârap et interdire, à d'autres, les verbes
7r>aTÛvso-9at, sxreivsaBxi qui paraissent, surtout le premier, authentiques.

Une fois engagé dans cette erreur, on poursuivit, en
accusant Sabellius d'amoindrir la divinité du Fils. Telle n'était
point sa pensée. Basile même l'a compris, bien qu'il ait été

inexact, car Sabellius soutenait simplement que l't'Sî« täs Qslxç

oùo-îas -Kspiyptxifii, qui constitue le Père, est, à la povàs, dans un

rapport égal à l'tSî« nç 9sîas oùo-foes mpiypayh, qui constitue le Fils.
Du reste, celui-ci n'était tel, pour lui, qu'à partir du 9sóv9j!><»7ros..

Sabellius, on en conviendra, ne pratiquait donc point l'accomo-

dation, en se servant du langage ecclésiastique pour traduire
sa théorie ; mais cela mérite d'être considéré de plus près.

(A suivre).


	Un traité de Schleiermacher

