
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: L'adoration du Christ : quelques pages de dogmatique et d'histoire
[suite]

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ADORATION DU CHRIST

QUELQUES PAGES DE DOGMATIQUE ET D'HISTOIRE

PAR

PAUL CHAPUIS1

Ce sont ces deux christologies, la paulinienne et la johannique,

qui dans les conclusions qu'en ont tirées les siècles

postérieurs sont devenues le point de départ de l'adoration
de Christ. Jean plus encore que Paul. La conception du
dernier, par l'antithèse de la chair et de l'esprit qui la caractérise,

par l'affirmation d'un Christ esprit Çuowoioûv et d'autres traits,
possédait des éléments bien propres à intéresser la pensée

grecque. Mais, d'autre part, cette christologie avec son second

Adam, son homme venu du ciel, tenait de trop près par ses

côtés formels aux écoles rabbiniques pour ne pas demeurer
quelque peu en dehors de l'évolution dogmatique des premiers
siècles. C'est, au contraire, le Logos johannique qui tout
naturellement a constitué le trait d'union entre la pensée apostolique

et les spéculations postérieures. Sur cette base, le travail
théologique aboutira aux thèses de Nicée, qui légitiment et
même nécessitent l'adoration du Christ.

Avant de marquer les étapes de ce développement, il importe
de rappeler en substance les pratiques religieuses et ecclésiastiques

qui, dans la période antérieure àia fin du second siècle,
nous initient aux hommages rendus au Maître par les confesseurs

de la foi.

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de novembre 1895.



28 PAUL CHAPUIS

Et tout d'abord la prière. On a coutume d'y voir un indice
certain de l'adoration. Nous verrons tout à l'heure dans quelle
mesure il paraît utile de corriger cette opinion commune. Les
écrits du Nouveau Testament, pris dans leur ensemble, nous
permettent d'établir un principe général, que font d'ailleurs
prévoir les rapports intimes entre la synagogue et l'Eglise :

L'oraison s'adresse à Dieu au nom du Christ. Jésus lui-même
nous a appris à dire : « Notre Père qui es aux cieux » D'après
le quatrième évangile, il invite les croyants à exposer au Père
leurs requêtes en son nom. L'apôtre Paul n'a pas d'autre
pratique que celle-là. Ses oraisons et ses actions de grâces montent
à Dieu. (Rom. I, 8 ; 1 Cor. I, 4 ; Phil. 1,3, etc.) Les communautés
primitives, les pauliniennes comme celles de Palestine, conservèrent

même dans la prière l'appellation araméenne d'kßßä,
immédiatement rendue par b non-hp. (Rom. VIII, 15; Gai. IV, 6.)
Telle est la règle incontestable, qui, comme beaucoup de règles,
souffre quelques exceptions, dont il nous reste à examiner la
portée. Commençons par les moins frappantes.

On cite volontiers, et nous l'avons fait nous-même1, dans

cette catégorie, 2 Cor. XII, 8, où Paul nous dit que trois fois il
supplia le Seigneur de le délivrer de son écharde, mais qu'il
lui fut répondu : Ma grâce te suffit Un grand nombre d'interprètes

autorisés appliquent ce xupîos au Christ. Cette exégèse
invoque en sa faveur le contexte. Observons pourtant que
d'après l'écrivain cette grâce suffisante, comme la puissance,
la paix et autres dons spirituels dérivent de Dieu aussi bien

que du Christ lui-même (Rom. V, 15 ; VIII, 9, etc.). Si dans
les versets antérieurs, l'apôtre rappelle ses ravissements
extatiques, sa triple supplication vise néanmoins un autre
moment de sa vie spirituelle. Enfin, est-on en droit de statuer
cette invocation au Christ, qui serait unique en son genre,
quand partout ailleurs l'apôtre adresse à Dieu ses prières

Dans trois autres textes, il est vrai (1 Cor. I, 2 ; Rom. X,
12-13), nous rencontrons les mots smxoàsïaQai to ô'vope I. X. ou
xvpîov. Mais on remarquera avec M. Paul Christ2, que cette

1 La transformation du dogme christologique, p. 81 et suivantes.
2 Ouv. cit.



l'adoration do christ 29

expression empruntée aux LXX ne signifie pas uniquement
« prier, » mais s'applique même à des hommes dans le sens
de « louer » ou de « glorifier » (Ps. 49, 12; Esaïe 44, 5). On

l'entendra dès lors d'autant moins d'une adoration au sens
exact que la christologie paulinienne interdit cette acception et

que la pratique religieuse de l'apôtre ne cadre pas avec cette
interprétation. Invoquer, dans nos contextes, est évidemment

une expression qui pour le sens revient à « confesser Jésus

comme Seigneur » (Rom. X, 9), ou encore à déclarer par
l'Esprit saint que Jésus est le Seigneur (1 Cor. XII, 3). C'est
bien à cette condition, qui est le propre même de la foi en

Christ, que selon l'apôtre est attaché le salut, bien plus et bien
mieux qu'à une adoration du Rédempteur. La tonalité même
de l'évangile paulinien s'oppose à cette notion étroite et
confirme ainsi l'opinion proposée.

Les seuls textes absolument positifs sont postérieurs au
paulinisme. Dans les Axtes, en une scène connue, le diacre Etienne

(VII, 60), contemple les cieux ouverts et s'écrie : « Seigneur
Jésus, reçois mon Esprit » L'Apocalypse, à son tour, transforme

en cri de suppliant l'antique Maranatha des lettres
pauliniennes et s'achève en cet appel de la foi : « Viens, Seigneur
Jésus » (XXII, 17 et 20.)

Mais quelle que soit pour ces divers textes l'interprétation
préférée, une question se pose. Est-il exact de conclure de

l'invocation ou même de la prière adressée au Seigneur, à ce

que l'on appelle au sens précis l'adoration Pour être très

fréquent, ce raisonnement pèche néanmoins par la base. Sans

doute, la capacité de recevoir et d'exaucer des prières est un
attribut de la divinité. Toutes les religions fournissent ce
phénomène et chacun peut en saisir les motifs. Mais il est
également vrai que la supplication s'adresse aussi à des

créatures jugées assez puissantes ou assez L-ien disposées pour
satisfaire le demandeur. L'adoration est une reconnaissance

comme Dieu de l'être adoré ; la prière une affirmation de la

puissance de l'invoqué ou tout au moins l'expression de la

confiance qu'il inspire.
S'il est vrai, dès lors, qu'aucun des types christologiques du



30 PAUL CHAPUIS

Nouveau Testament ne pose la divinité dite essentielle et
éternelle du Christ, si tous, quels que soient le rôle et la dignité
qu'ils attribuent au Sauveur, lui assignent sa place dans l'ordre
créé, on ne pourrait, sans sortir du monothéisme, concilier
l'adoration du Christ avec les principes exposés. Mais que,
d'autre part, en certaines occasions d'ailleurs rares, les fidèles
l'invoquent, l'appellent, le phénomène n'a rien que de très
naturel. Pour tous les écrivains de nos écrits canoniques, comme

pour l'Eglise en général, le glorifié est un être vivant, avec
lequel nous entrons en communion, auquel, dès lors, le fidèle
s'adresse. Paul, comme Etienne, l'a contemplé en ses visions
et l'attente pleine de ferveur où étaient les communautés de

son rétour explique assez ces appels, ces élans, sans qu'il soit
en aucune façon nécessaire, logiquement nécessaire, d'en
conclure à une adoration positive. A-t-on remarqué, d'ailleurs, que
ces appels au Christ sont, outre leur rareté, de nature très
spéciale. Ils concernent un mourant qui à l'heure dernière

aperçoit des yeux de la foi le Sauveur qu'il a servi ; ils se

relient ailleurs à la parousie avec tous les espoirs que suscitait
dans les âmes cette rencontre dans les nuées avec le Fils de

l'Homme qui, à en croire le plus ancien de nos évangiles, ne
sait pas plus que les anges l'heure de cette restauration
dernière. Nulle part les oraisons qui ont pour objet les délivrances,
les enrichissements spirituels ou les besoins matériels ne sont

présentées au Christ, mais au Père à qui appartient la gloire, le

règne et la puissance. Ce principe, cette méthode de la prière,
si j'ose ainsi parler, subsiste à l'état de règle générale, malgré
les exceptions signalées. Il est dans la religion monothéiste
l'ordre naturel, le seul ordre normal.

Poursuivant nos investigations, nous retrouvons ce même

esprit, cette même forme de la piété, dans tous les documents,
sauf erreur, qui sont antérieurs à la seconde moitié du second

siècle. Telle est, par exemple, la prière liturgique que renferme
la première épître de Clément Romain à l'Eglise de Corinthe

(90-100). La doxologie finale y est tout particulièrement
caractéristique. Elle montre à quel degré ce que j'appellerai les
fonctions divines et les fonctions du Christ sont nettement



l'adoration du christ 31

distinguées : « Toi seul tu es puissant (ô povoç Syvaroç) pour nous
accorder ces biens et beaucoup d'autres ; à toi notre louange

par notre grand-prêtre, le maître de nos âmes, Jésus Christ,

par lequel soient à toi la gloire et la majesté, maintenant et

aux siècles des siècles.» (I Clem. LXI, 3. Comp. LXV, 2.)
Même inspiration dans la Didachè, un document originaire
d'Egypte, selon toute probabilité, et qui vit le jour entre 140 et
165 environ. La prière eucharistique est une action de grâces
au Père, « pour la sainte vigne de David ton serviteur, que tu
nous as fait connaître par Jésus, ton serviteur. » (Chap. IX.) Et
plus loin: « Nous te rendons grâces, Père saint, pour ton saint
nom que tu as fait habiter dans nos coeurs et pour la connaissance

et la foi et l'immortalité que tu nous as révélées par
Jésus ton serviteur; à toi la gloire dans tous les siècles! »

(Chap. X.)
Descendons maintenant dans les catacombes, où la foi

essayait de traduire en vivants symboles ses espérances, ses joies
et ses douleurs. Sans parler du monogramme du poisson pour
désigner Jésus Christ, fils de Dieu, Sauveur, tessere mystique,
signe de reconnaissance des chrétiens entre eux, voici Jésus

très ordinairement représenté sous la figure du bon Berger,
portant le plus souvent une brebis dans ses bras. Devant lui,
l'orante, qui probablement figure le défunt, rend hommage
à celui qui l'a sauvé et illuminé. Ce type-là est le type
évangélique par excellence : Christ y rayonne comme
Sauveur, sans que rien dans cette représentation rappelle même
de loin la divinité essentielle, ou l'auréole des âges postérieurs.
Les inscriptions tumulaires sont également des plus simples.
Nulle part aucune trace, en ce langage de la foi, des spéculations
transcendantes. In pace Un deo vivis, voilà simplement exprimée
la certitude des vivants à l'égard des trépassés, jusqu'à ce que
vers le troisième siècle, s'il en faut croire les magistrales études
de M. Roller1, cette certitude descende à l'espérance pour se

1 Théophile Roller, Les catacombes de Rome. Histoire de l'art et des

croyances religieuses pendant les premiers siècles du christianisme.
2 vol. in-fol. - Paris 1881.



32 PAUL CHAPUIS

transformer ensuite en une prière en faveur de l'âme du défunt.
Les figures symboliques ont ici leur intérêt. Elles nous

montrent vivement à quel degré l'expression de la piété
se souvenait dans ses formes de la culture et des idées
du paganisme polythéiste : La palme, la colombe, l'ancre
elle-même sont des symboles d'origine chrétienne; mais
voici tout à côté, pour figurer l'immortalité, les images d'Orphée

de Psyché, celle même du phénix dont Clément
d'Alexandrie a fait le premier le type du Verbe « domptant
nos passions par la céleste harmonie de sa voix, » puis Ulysse
au milieu des sirènes, dont la signification est sans doute
analogue. Nulle part encore, la foi populaire n'est influencée

par les notions de la christologie spéculative, qu'elle aurait
aisément pu traduire en représentations symboliques. Le
Christ vainqueur du sépulcie, élevé sur les nues, rentrant
au sein de la divinité, quelles inspirations n'eût-il pas pu
fournir, si le sentiment religieux des communautés avait été à

cette heure déjà pénétré des pensées de la christologie
spéculative? Elle existait, assurément, cette christologie, mais parmi
les docteurs, dans les livres plus qu'au sein de la religion
populaire à laquelle suffit encore le bon Berger.

Ce serait une erreur toutefois que de ramener uniquement
aux docteurs de l'Eglise les transformations christologiques
qui ont abouti à l'adoration du Christ. Nous verrons tout à

l'heure ces influences théologiques. 11 en est d'autres qui à

certains égards les ont devancées et même préparées : je veux
parler de la piété proprement dite et des expériences qu'elle
provoque. Qui donc s'étonnerait de voir la religion populaire
apporter ici sa contribution? L'impression de la foi nouvelle était
immense ; le Christ, centre et objet de cette foi, était exalté. Déjà

quelques documents, devenus plus tard canoniques, l'avaient
élevé au rang de Seigneur, créature sans doute, mais créature

supérieure en dignité à toutes les autres, même aux anges saints

dont le ciel était peuplé. Serait-il donc étrange que des communautés

composées presque entières de païens convertis,
essentiellement de gens du peuple, aient conservé au sein de la religion

nouvelle quelques débris des anciennes conceptions



l'adoration du christ 33

polythéistes? En un temps où les apothéoses des empereurs
étaient si facilement acceptées par l'opinion publique, les
déifications n'avaient rien d'insolite. L'histoire toutefois, telle que
nous la connaissons, ne nous permet pas, que je sache, de

recourir à ce facteur. Partout et toujours les christiani ont
résolument rejeté la divinisation des maîtres de l'empire. Ils moururent

plutôt que de céder sur ce point. Tout au plus pourrait-on
dire que le monde grec n'avait point pour s'opposer à l'apothéose
d'une créature les scrupules qui distinguaient le monothéisme

judaïque. Les destinées de l'ébionitisme, qui n'est à tout prendre
qu'un refus des communautés chrétiennes de Palestine de suivre

le pagano-christianisme dans son évolution christologique,
donneraient peut-être quelque force à ces considérations. Mais

nos sources sont trop précaires pour nous permettre d'invoquer

ce facteur. Nous ne ferons que le signaler.
La piété chrétienne, à elle seule, suffit à expliquer les

transformations qui vont se produire. Les rachetés, les élus se sentent

en communion avec une personne élevée dans la gloire
céleste ; à elle ils rattachent leur vie renouvelée, leur illumination
intérieure. Quoi de plus naturel, dès lors, même sans spéculations

profondes sur les rapports du Fils et du Père, sur leur
essence, que d'envelopper le Roi des âmes dans la catégorie
du divin, d'autant plus et d'autant mieux, comme nous l'avons

rappelé plus haut, que cette catégorie était infiniment large 1

Plus le Christ était aimé, plus son influence était profonde,
plus aussi sa personnalité devait être exaltée au-dessus de

toutes les personnalités. Cette exaltation trouvait dans la

divinisation son expression naturelle.
Nous avons entendu Pline le Jeune, à l'aurore du second

siècle, nous parler des cantiques que les communautés chantaient

en l'honneur de Christ, comme à « un dieu. » Telle est

l'impression d'un païen éclairé. A ses yeux, ces hymnes
rentraient dans la catégorie des hommages que d'autres rendent à

Apollon ou à Artemis*. La religion nouvelle, encore illicite aux
termes du droit impérial, apporte une divinité étrangère. Cette

impression d'un profane correspond-elle à la réalité Ces hymnes
étaient-ils de simples invocations? montaient-ils à l'adora-

THÉOL. ET PHIL. 1896 3



34 PAUL CHAPUIS

tion? Pline, si même il l'eût voulu, eût été embarrassé de le dire
et comme ces chants primitifs ont totalement disparu, nous
ne saurions pas non plus établir à cet égard un jugement
solide. Pline pourtant pourrait avoir raison, si nous en croyons les

analogies de témoignages plus positifs, quoique il est vrai
sensiblement postérieurs.

Eusèbe, en effet, nous a conservé, sous une forme fragmentaire

et parfois abrégée mais probablement authentique pour
l'essentiel, une lettre qu'écrivait l'Eglise de Smyrne à celle de

Philomélie au sujet du martyre de Polycarpe. C'est en 155

d'après les calculs les plus exacts que mourut le grand
évêque. La lettre qui raconte ce drame n'est pas de beaucoup
postérieure à l'événement. Or nous y trouvons l'affirmation
suivante : « Nous adorons le Christ parce qu'il est Fils de Dieu,
tandis que nous aimons les martyrs, suivant qu'ils en sont

dignes, comme des disciples et des imitateurs du Seigneur. »

(Eusèbe, H. E. Lib. IV, 15.) Le contexte ne laisse aucun doute
surla portée de cette affirmation. Il raconte que le gouverneur
refusa de livrer aux chrétiens le corps du martyr, parce qu'on
craignait qu'ils ne lui rendissent un culte (&p%wrcm. crsßeiv) et c'est

pour dissiper cette erreur que la lettre formule le principe
cité. On distingue donc parfaitement entre l'apothéose et
l'adoration que l'on rend au Christ, non parce qu'il fut un héros,
mais parce qu'il est Fils de Dieu.

Peu d'années après, Celse confirme indirectement cette

pensée en accusant les chrétiens de polythéisme, un principe
d'ailleurs qu'en vrai Romain il ne rejetait pas lui-même. « La
foi, écrit le puissant adversaire des chrétiens, les oblige à

regarder Jésus comme Dieu. » Et ailleurs : « Si encore les chrétiens

ne servaient rien autre qu'un seul Dieu, peut-être
pourraient-ils se justifier par des raisons légitimes ; mais ils rendent
des honneurs excessifs à cet homme qui était hier encore de ce

monde et ils ne croient nullement offenser Dieu en faisant

part de leur culte à son ministre. Si vous leur montrez que
Jésus n'est pas Fils de Dieu, mais que Dieu est le Père de tous
les hommes, et que c'est lui seul qu'il faut adorer, ils n'y
consentiront pas sans lui adjoindre le chef de leur secte. Et s'ils



l'adoration du christ 35

l'appellent Fils de Dieu, ce n'est pas pour rendre hommage à

Dieu, mais pour exalter Jésus1. »

A ces considérations Origene répondra bientôt : « Celse se

trompe, écrit-il, quand il prétend que nous n'adorons pas Dieu

seul, mais encore son serviteur. Nous n'adorons qu'un seul

Dieu et un seul Fils de Dieu, le Verbe et l'image de Dieu, et

nous l'honorons autant que nous le pouvons par son fils unique.

» « Au Verbe aussi, dit ailleurs le maître d'Alexandrie,
nous offrons nos prières2 » constatant ainsi une pratique et un
sentiment qui allaient se répandant de plus en plus au sein des

communautés, bien que personnellement Origene manifeste

une évidente préférence pour l'oraison faite à Dieu par Jésus-

Christ selon la coutume ancienne.
Ces faits, en tout cas, dénotent dès le milieu du second siècle

une transformation dans les formes de la piété. L'influence
du culte nouveau, la grandeur de l'œuvre du Christ dans les
âmes justifient assez cette exaltation. Mais pour la réflexion,
sinon pour le sentiment religieux, cette adoration de Christ à

côté de Dieu suscitait une difficulté. Elle réclamait une démonstration

théorique. On l'eût à toute rigueur aisément trouvée
dans l'omnidéisme de l'époque. « A mesure que Rome se

développa, dit Augustin4, elle crut utile d'augmenter le nombre
de ses dieux, » La raison d'Etat, même chez un peuple
conquérant, est insuffisante à expliquer le phénomène. On sait que
sans formuler de dogmes précis, dans la religion romaine et la

grecque, le principe de l'unité divine n'était point méconnu.
Cette unité seulement se divisait en rayons divers qui constituent

les divinités spéciales. La demonologie platonicienne lui
avait donné une forme élevée, bien propre à séduire les esprits
cultivés. Jovis omnia plena disent les poètes. Divina ratio toti
mundo et partibus ejus inserta, écrira Sénèque 5. Mais le chris-

1 E. Pélagaud, Celse et les premières luttes entre la philosophie antique et

le christianisme naissant. — Paris, 1889, p. 370.
2 Orig. Contra eels. Vili, 12,13.
3 Celse, par E. Pélagaud. Paris 1889, p. 370.
4 Aug. De civ. Dei. Ill, 12.
6 Sén, De heneficiis IV", 7.



36 PAUL CHAPUIS

tianisme, par contre, avait hérité de la synagogue une notion
de Dieu toute différente. Son monothéisme rigoureux, son Dieu,
distinct du monde, l'empêchait d'entrer directement et de plein
pied dans cette voie. Si donc la piété élevait Christ à la hauteur
d'une divinité qu'on adore, il fallait trouver une justification
propre à concilier ces contraires. Tout le problème consiste à

résoudre cette antithèse, dont la religion pratique ne se préoccupe

pas, mais que la réflexion impose. La notion du Logos
introduite dans l'Eglise par le quatrième évangile allait, en se

développant et en se transformant, fournir le terrain propre à

cette évolution.
Justin Martyr, le premier, si je ne fais erreur, pose nettement

les deux affirmations : tòv ©sòv pòvov Ss? npoirxuvsh, et il appelle ce

principe une [xsyto-T») IvtoW1, et des chrétiens il dit: Nous
adorons un seul Dieu 2. D'autre part, il affirme que le Christ est

7rpoaxvvy:ö;. En sa manière accoutumée l'argument scripturaire,
l'interprétation de la prophétie jouent dans la démonstration
un rôle considérable. Mais, la solution même de la contradiction

apparente se trouve, selon l'écrivain, dans la notion même
du Logos. A plusieurs reprises, il applique ce nom, comme celui
de ®sôç, au Christ. L'expression arrive à se déterminer avec
plus d'exactitude et de précision. On commence, tout en

présupposant l'attribut de la créature, l'engendrement dans le

temps, à insister sur l'essence divine du Logos. Selon Justin, et
ces comparaisons sont caractéristiques, il est pareil à une
flamme allumée à une autre flamme; il est de même nature que
le Père, qui, lui, est d'une autre nature que le monde. Tandis

que Dieu est ó ô'vra; ©sôç, le Christ-Logos est un •yawifta toO esoû;

l'univers étant rangé dans la catégorie du icompa. Cette conception

des choses, évidemment influencée par la philosophie
ambiante, se retrouve, sans différences capitales, chez tous les

Apologètes. Le Verbe est pour eux tout ensemble idée et force,
trait d'union indispensable entre Dieu et le monde, révélation,
manifestation de Dieu aussi bien que Dieu révélé. L'essence
divine du Logos, distincte par nature de l'essence du monde,

1 Justini Opera- Edition de Otto. Apol. M., chap. 16.
2 Apol. M., chap. 17.



L'ADORATION DU CHRI8T 37

est bien définie par l'expression ®ehç h ©soô; mais d'autre part,
on affirme avec une égale énergie son caractère personnel,
j'oserais dire sa conscience individuelle. A ce titre, comparé à

Dieu il est bien &eôç mais àpSpw hspm n, on le nomme très bien
®sôç hspoç ou ®sàs Ssûts/joç1. Ces attributs, le Verbe les possède à

partir de son engendrement, pour ne pas dire de son émanation,
ce qui serait contraire sinon aux comparaisons employées par
les auteurs, du moins à leur intention. Fuit tempus, dira
bientôt Tertullien, cum patri filius non fuit.

Il est facile d'entrevoir les motifs de cette spéculation
transcendante, qui aboutira à la christologie cosmologique autant que
sotériologique que nous connaissons. Ils sont complètement dans
l'horizon de la pensée du siècle. La philosophie grecque et sa

fille l'alexandrine reposaient tout entières sur une antithèse :

Dieu, d'un côté, inaccessible, inconcevable, impénétrable ; le

monde, ou la matière, de l'autre, finie, imparfaite, inférieure.
Entre les deux, l'abîme, un abîme qu'il faut combler, puisqu'il
s'agit de trouver une relation entre Dieu et le monde. Tels
sont les termes du problème commun à la philosophie grecque,
à la spéculation chrétienne et au gnosticisme. Les trois
courants ont demandé à la notion du Logos, diversement présentée
ou complétée, la solution cherchée. L'évangile johannique en

empruntant cette catégorie l'avait pénétrée de cette sève morale

et religieuse qu'avait produite chez son auteur la contemplation

du Christ. Le Verbe incarné en Jésus de Nazareth y
devient l'expression de la parfaite révélation de Dieu, manifestée

dans la personne du Nazaréen. La construction de Jean

repose sur des assises et des aspirations purement pratiques.
Il n'en est plus de môme des Apologètes. Ici, l'intérêt con-
structif, philosophique occupe la première place ; c'est à

résoudre un problème de la pensée qu'ils s'appliquent, afin de

montrer, selon les vues chères à plusieurs, que le christianisme
est la vraie philosophie et que ce que les autres philosophies

1 Voy. Harnack Lehrb. d. Dogmengesch. I, 448. Cf. Dial cam Try phone
62, 11. into tov narçoç itcoß?in6iv ytvvripa irçb -KâvTtôii Tûv TtoiTjpàTuv. — Paul
Ludwig : Ueber die Logoslehre bei Justinus Martyr. (Jahrb. f. protest.
Theol. SVI, 4 et XVII, 1.)



38 PAUL CHAPUIS

ont de bon, elles le doivent à la Révélation. On comprend dès

lors, sans parler des circonstances historiques qui leur imposent

leur tâche, tout l'intérêt qu'il y avait pour eux à préciser
la nature du Verbe. Désormais, le Christ-Logos est rapproché
de Dieu, spéculativement parlant et cela à un degré, dans une
unité métaphysique précise, dans la catégorie du divin, que
n'avaient pas formulés avec la même intensité les périodes
antérieures. Que manque-t-il à ce Logos, donc au Christ, pour
posséder dans la distinction des personnes la déité accomplie?
Que lui manque-t-il pour que, non seulement au point de vue
du sentiment religieux, mais de la raison spéculative, il mérite
l'adoration au sens absolu? Il lui manque une dernière et
nécessaire détermination : l'éternité.

Au milieu des Pères antignostiques, qui héritent des Apologètes

pour les continuer, ce ne sera pas Tertullien qui achèvera
l'évolution. Son génie latin, pratique, organisateur créera
seulement, et c'est beaucoup, la terminologie dont s'inspira plus
tard l'orthodoxie II approfondira la notion de personne et
trouvera dans celles de substance et de dominatio l'élément
d'unité des hypostases. De même substance que le Père, le Fils
lui est uni en vertu même de son essence identique. Cette

thèse, disons ce postulat, permet, au dire de Tertullien, d'être
monothéiste tout en affirmant trois personnes divines. Là est
tout le secret de la synthèse des contradictoires ; l'unité se
différencie dans la pluralité, sans perdre, d'après la théorie,
son unité fondamentale. Le Fils est au Père dans le rapport,
on se souvient de ces images qui, signées d'un autre nom,
soulèveraient l'accusation de gnosticisme émanatiste, du fleuve
à la source, de l'arbre à sa racine, du rayon au fojer solaire1.
Cette relation organique explique le nom même de Fils qui
l'exprime le plus naturellement du monde : elle donne au Fils
la même puissance qu'au Père, puisque l'un et l'autre sont de

substance divine et identique. On voit qu'ici l'unité essentielle

s'accentue et se précise ; mais l'attribut d'éternité qui
semblerait logiquement sortir de ces prémisses, n'est pas encore

1 Apol. 21.



l'adoration du christ 39

affirmé ; il est nié. Pourquoi A vrai dire, je l'ignore, à moins

qu'il ne faille voir dans ce phénomène une preuve entre mille
autres, de la distance qui sépare la réflexion deductive de la
religion proprement dite. Celle-ci, dans son essence intime, se

refuse volontiers à suivre cette voie ; l'harmonie intellectuelle
est la dernière de ses aspirations. On la dirait chez elle une
puissance étrangère, à laquelle elle ne se soumet qu'à la
longue.

Irénée de Lyon fera pourtant le grand pas, non certes en
philosophe qui cherche, dans la conséquence de la pensée, la
paix et la lumière de l'esprit, mais en homme d'église et
d'autorité qui aspire à exalter le Christ pour le placer en dehors de

toutes les suggestions gnostiques. Non seulement il insistera
avec Tertullien sur l'unité de substance, mais un des premiers,
le premier, je crois, il a posé nettement l'existence éternelle
du Verbe ou du Fils : Semper coexistens filius patri ; Olim et
ab initio semper révélât patrem et angelis et archangelis et

potestatibus etvirtutibus et omnibus quibus vult revelari deus,
— non tunc coepit filius dei, existons semper apud patrem.

Faut-il enfin rappeler un autre antignostique, au fond des

choses et dans la meilleure acception du mot le plus admirable
et le plus profond des gnostiques Origene semble au premier
abord sortir de la ligne donnée. Sa christologie est très
individuelle, assez instable aussi dans quelques-unes de ses
affirmations pour que plus tard orthodoxes el Ariens aient pu invoquer

son nom et son crédit avec une égale apparence de raison.
Si Christ, à ses yeux, est le Logos, l'identification n'est pas
absolue. Le sujet et l'attribut ne fournissent pas une équation
parfaite. Jésus eut une âme propre, individuelle, en qui habita
le Verbe, que le Verbe a divinisée et qui, par l'intermédiaire
de l'âme, a purifié le corps, trop matière par sa nature intrinsèque

pour subir directement l'influence du Logos. Celui-ci
d'ailleurs est une force, on dirait peut-être mieux une force
personnelle trop absolue pour s'enfermer complètement dans
les cadres déterminés d'une individualité définie.' Aussi, tout
en habitant l'âme de l'homme-Jésus, le Verbe n'a-t-il pas
suspendu son activité dans le monde et dans le ciel. Il ne s'est



40 PAUL CHAPUIS

point complètement localisé. L'Eglise a brisé, on le sait, cette
ligne qui eût abouti en définitive, en vertu de sa direction
naturelle, à de tout autres conclusions que celles de Nicée.
En revanche, elle a profité, on peut dire avidement, des
définitions du maître d'Alexandrie, relatives au Verbe, ou tout au
moins de cette part de ses définitions qui servaient la cause de

la christologie transcendantale et la conquête du dogme trinitaire.

Origene, en effet, a complété et approfondi la notion de

la substance divine et de l'éternité du Logos, en leur donnant
une assise suffisamment distincte du gnosticisme. Si le Verbe
est le Sevres ©sôç, il est éternel, il doit l'être, au point de vue de

la pensée réfléchie. Irénée en a eu l'intuition, Origene en a
donné la formule explicative. L'unité substantielle du divin, si
elle se différencie en personnes multiples, ne saurait être
rigide ou immuable. Il lui faut le mouvement propre àia vie ;
le lien qui unit le Verbe au Père sera donc un rapport
organique. L'engendrement, une notion qu'on rencontre ailleurs
à l'état de germe, donne droit à ces exigences. Cette conception

offrait encore un autre et capital avantage : elle rompt,
je ne dis pas qu'Origène lui ait toujours et partout été fidèle,
avec les graves écueils de l'émanatisme, dont les théories
précédentes et imprécisées risquaient d'être entachées. Cet

engendrement n'est point, en effet, un acte dans le temps. Ori-

gène ne dira plus avec Tertullien : Fuit tempus cum patri filius
non fuit ; mais il concevra ce rapport du Fils au Père comme
une activité continuelle. Non seulement le Verbe existe de

toute éternité, mais sa condition d'existence est un engendrement

éternel. Avant le temps, dans le temps, il vit sous cette

condition. C'est sa loi. Le Père le produit sans cesse, je n'ose

pas dire le projette, car Origene se fâcherait. Le Logos devient
ainsi au point de vue cosmologique, dans lequel rentre le

moment rédempteur, le lieu central, le foyer producteur
de toutes les idées appelées à se réaliser. Il est comme le

germe éternellement vivant, agissant, fécond, d'où résulte
l'univers créé, le trait d'union, pourrait-on dire, entre l'Absolu
incommunicable et le relatif, entre l'idée et le fait, l'esprit et
la matière. On trouvera sans doute dans les œuvres d'Origene,



l'adoration du christ 4t

des pages qu'on dirait contraires à ce point de vue et plus
rapprochées de la conception antérieure d'un Verbe créé. Mais

nul ne niera que la ligne indiquée ne soit commele lit profond
du courant, creusé par le grand docteur. La doctrine
ecclésiastique s'y est partiellement rattachée, en faisant entrer
dans ses eaux les apports venus d'Alexandrie.

Arrivée à ce point de son évolution, la christologie théocen-
trique est en possession de tous les éléments propres à légitimer
spéculativement l'adoration du Christ au sens absolu. Celle-ci
rentre dans les conséquences logiques des principes proclamés.
Le Christ ainsi, au travers des phases signalées, s'est graduellement

rapproché de la divinité dite essentielle : D'abord
médiateur créé et créateur et rédempteur, ©eos au sens large
d'une vie supra-humaine, identifié avec le Logos, intermédiaire
nécessaire entre Dieu et l'homme, mais rapproché de l'homme
sous le vocable de la créature, il se sépare ensuite de l'homme,
monte en Dieu, devient essence ou substance divine par opposition

à la substance ou essence humaine, infini par rapport au

fini, incréé, éternel, éternellement engendré. Eîç xvpio$, pôvoj lx
fAÔvou, dira dans la seconde moitié du troisième siècle Grégoire
le Thaumaturge, &sbç lx ©eoO, ^upaxtrip xoù sixtàv r/i; 6eOTï)Toç, ièyoç

svspyoç, trofix... nspisxzach, Suvapiç... noaitix-h, utò;à).v)9tvóc od,rßcjo\> Kotxpht;,

àôpcaoç àopôczox), âfBapzoç àfBàpTOv, àBàmnoç àSotvârou xat àitSioç ài'Bîou.

A cette altitude vertigineuse l'heure est venue d'adorer le
Christ comme Dieu lui-même. La distinction des personnes
s'efface dans l'unité de substance. Le Christ est absorbé dans

l'Absolu, totalement arraché à l'humanité, du moins pour
une pensée qui essaierait de rester logique. Le cycle est presque
achevé.

Toutefois, avant de le fermer, un mot, un seul, là où il en

faudrait plusieurs, sur les origines de cette formation, une des

plus incontestablement prodigieuses que connaisse l'histoire. Si

nous avons réussi à nous faire comprendre, 011 constatera
aisément que. les causes de cette évolution transcendentale
sont au nombre de deux : il y a le facteur religfeux ; il y a le
facteur philosophique.

La religion est une vie et à ce titre un de ses attributs es-



4a PAUL CHAPUIS

sentiels est la puissance créatrice. La foi au Christ Sauveur,
nourrie par l'impression incomparable qu'il exerce sur les

âmes, a besoin d'exalter son objet. Cet objet ne peut être

qu'une personne avec laquelle le disciple entre en communion
vivante, et cette personne doit être dans ses attributs
proportionnée aux effets dont elle est la source. Bien qu'il en semble,
cette affirmation n'est pas le produit d'une réflexion raisonnée ;

prise dans son essence la religion ne raisonne pas ; elle procède
du sentiment; elle est souvent le contraire de ce que nous
appelons rationnel. Les coordinations, l'harmonie sont la
dernière de ses préoccupations. On comprend dès lors qu'elle se

crée des représentations d'autant plus élevées qu'elle est plus
énergique et à ce titre l'exaltation de la personne du Christ
est non seulement le plus beau témoignage rendu à sa

personnalité, mais la preuve même de son incomparable
puissance, de la réalité profonde de son œuvre salutaire.

Mais le temps vint pour le christianisme, comme pour tout
autre phénomène de l'ordre universel, où l'esprit s'empara du
sentiment. Il chercha à s'en rendre compte, il scruta les

causes. Pour cette œuvre d'analyse et de spéculation, nous
n'aurons jamais que les concepts généraux de chaque époque.
C'est par leur moyen que la pensée saisit et systématise les

impressions spirituelles. Durant les premiers siècles de l'Eglise,
qu'on s'en réjouisse ou qu'on le déplore, dans le milieu historique

donné, la philosophie grecque prise dans sa plus grande
généralité était seule à offrir ces catégories. Les docteurs les

ont appliquées à la solution du problème ; ils ont tenté
d'expliquer, de prouver spéculativement la grandeur du Christ.
Leur réponse n'est peut-être pas la solution la meilleure ; elle

pose, en effet, plus de questions qu'elle n'en résout.

L'apparition du gnosticisme, à son tour, a réagi sur les
méthodes employées ; il fut même le grand facteur des spéculations

christologiques. On remarquera, en effet, que pour une

large part, les formules des Pères sont des réponses aux
hérétiques. Avec leur série d'intermédiaires destinés à graduer ou à

atténuer la rencontre de l'Esprit absolu et de la matière, les

Basilide, les Valentin risquaient d'enlever au Rédempteur sa



l'adoration DU CHRIST 43

grandeur spécifique. Pour la revendiquer et la définir, les
Pères usèrent à beaucoup d'égards des armes des gnostiques.
Us ont anéanti ou laissé dans l'ombre les dominations, les

puissances, les éons divers pour concentrer sur le seul Logos,
fils de Dieu, les éléments utiles à la médiation. Le Christ-Verbe
est ainsi devenu le lieu métaphysique où se rencontraient la

divinité et l'humanité, Dieu et l'homme, Dieu et le monde. On

portera sur ces spéculations des jugements forts divers. L'histoire

nous amène à affirmer, en ce qui nous concerne, que
dans le milieu donné, au sein des tendances en cours, malgré
les éléments étrangers qu'elles ont introduits dans l'Evangile,
elles ont sauvé à beaucoup d'égards l'originalité du christianisme

et marqué la dignité spécifique du Christ.
En disant ces choses, nous rendons, je crois, à la pensée grecque

un hommage suffisamment expressif, pour qu'on ne nous
accuse plus d'en méconnaître la valeur réelle à un moment
précis de l'évolution chrétienne.

Mais, avons-nous dit, le cycle n'est pas encore fermé. Que

manque-t-il à son achèvement? Les conceptions rappelées

plus haut, tout en définissant le Logos, n'ont pas toujours
suffisamment établi la relation entre cette hypostase et Jésus-

Christ. Sauf chez Irénée, qui ne systématise guère, l'intérêt
dominant est d'ordre cosmologique ; la préoccupation sotériolo-

gique demeure dans l'ombre. Il appartenait à Athanase, sinon

de satisfaire à cette exigence d'une façon suffisante, tout au

moins de nouer définitivement !e nœud, d'en serrer les mailles
et d'identifier résolument et complètement le Rédempteur et
le Verbe éternel. Ainsi en vertu d'un mouvement plus ontologique

que moral, la nature humaine rejoint la nature divine et

s'approprie les attributs de celle-ci. Sur un point capital, dont

dépend tout le reste, le grand problème philosophique de l'époque,

qui est aussi le problème religieux, a reçu une réponse.
La synthèse entre l'infini et le fini, l'esprit et la matière, Dieu

et l'univers, qui préoccupait le néo-platonisme, les gnostiques,

les Pères, est trouvée. Le Fils un avec le Père d'une unité
substantielle est vraiment Dieu, sous une hypostase spéciale
et individuelle ; il n'est plus « second Dieu. » Il possède tous



44 PAUL CHAPUIS

les attributs du Père, sa aima; il est bpoovinoc, sauf qu'il n'est

pas Père, celuirci restant le seul principe non engendré, ce

qui sauve la subordination.
Le concile de Nicée peut s'ouvrir. Tous les efforts contraires,

les Adoptiens, Paul de Samosate, les Sabelliens sont vaincus.

Arius lui-même, venu trop tard avec son gnosticisme
subtil, sera brisé sous l'écrasante logique de l'orthodoxie.
Maintenant il sera permis et nécessaire de dire : « Christus
perfectus deus et perfectus homo, absolument parfait dans sa divinité,

absolument parfait dans son humanité, ni séparé, ni
divisé, une seule et même personne, le Fils unique, le Verbe
divin, éternel. »

Ce Christ-là doit être adoré. On ne lui refusera ce suprême
hommage qui si, par impossible, on le refusait à Dieu lui-même.
Qu'on modifie les termes des formules, qu'on essaie illogiquement

d'ailleurs d'atténuer les principes posés, c'est Athanase

qui nous donne les raisons profondes de l'adoration au sens
absolu. L'histoire, que je sache, ne cite aucune conception
qui ait su réellement corriger le grand évêque, tout en
conservant cette adoration. A coup sûr, ce ne sera pas le moderne
kénosisme qui n'a pour excuse de sa bâtardise que d'avoir
servi de transition à une christologie fondée sur le terrain de

l'histoire. Athanase, bien qu'il en veuille, ruine l'humanité ; le
kénosisme, l'humanité et la divinité tout ensemble.

Mais à quel prix le patriarche et son époque ont-ils conquis
ce résultat? Il vaudrait la peine de faire l'addition des dépenses.
Voici quelques chiffres :

Tout i l'abord, on a arraché Christ à sa base historique. Sa

vie terrestre n'est plus rien ; elle ne saurait plus rien être.
Aussi toute la christologie qui s'est inspirée de Nicée est-elle
demeurée incurablement docétique.

Dès lors, dans une large mesure, le Christ a été comme
exilé du champ de la vie morale pour devenir la proie de la

spéculation. Par contre-coup, ainsi que le fait voir l'histoire
des dogmes, la Rédemption a pris elle aussi les aspects d'un

processus cosmologique, malgré les intentions contraires
d'Athanase. La piété du moyen âge, qu'il serait intéressant



l'adoration DU CHRIST 45

d'étudier à ce point de vue, a subi les effets de cette doctrine.
Son Sauveur n'est plus le bon berger, le roi doux et débonnaire,
mais un maître qui fait trembler. Elle devra recourir pour
gravir les cieux au patronage de la Vierge et des saints.

Enfin, le système, ce fut son héroïsme, a dû résolument
affirmer les contradictoires, l'unité des personnes et leur pluralité,
l'humanité et la divinité qui dans les écoles du temps se

présentent comme la thèse et l'antithèse. Or pour affirmer les

contradictoires et faire de cette affirmation un objet de foi, que
dis-je? une condition indispensable de la fides salvifica, une
double garantie s'imposait, afin de fermer la bouche aux
contradicteurs et aux hésitants : le mystère d'abord, qui dans l'opinion

commune supprime les questions indiscrètes et les

recherches et d'où naquit le conflit de la religion et de la science;
l'autorité ensuite, qui appelle Rome. Cette conception n'est

pas autre chose que le catholicisme en germe. Le dogme des

deux natures, avec son corollaire : le dogme de l'adoration du

Christ, est un dogme catholique dans son principe même. Il
aboutira en vertu de sa logique interne à l'Ave verum corpus,
aussi sûrement que le fleuve descend à la mer.

III

Bien qu'étrangère au christianisme primitif, l'adoration du
Christ au sens d'Athanase, qui reste le seul sens logique, peut-
elle être conservée et défendue Oui, sans doute ; mais à une
condition. C'est qu'on maintienne l'assise du système : l'opposition

de l'essence divine et de l'essence humaine, qu'on
affirme que Christ est différent par essence de ceux qu'il n'eut
pas honte d'appeler ses frères. Mais au temps que nous sommes
il est permis de se demander ce que peut bien être une
substance créée de Dieu et qui ne serait pas divine. Ces termes ne
s'entendent pas. Nous avons appris, d'ailleurs, par l'imperfection

même de notre science, qui est une école d'humilité, à ne

plus envisager Dieu sous la catégorie de la substance; Jésus

lui-même, s'il est permis d'invoquer ici son témoignage, nous a

appris à l'appeler Notre Père et du coup il a placé notre con-



46 PAUL CHAPUIS

naissance de Dieu sous l'enseigne des catégories morales.
A poursuivre cette ligne dans la direction de la métaphysique,
elle aboutirait à l'affirmation que nous sommes de la substance
de Dieu, ce qui, je crois, avec d'autres mots était la pensée de
quelques Grecs méritants et du vieux Paul de Tarse, sans
rappeler d'autres noms.

Dans ces conditions, la question christologique change de

face. Sous l'influence de facteurs inutiles à rappeler ici, elle
est devenue anthropocentrique. Au lieu de partir avec les
premiers siècles de la divinité transcendantale, elle s'attache au
Jésus de l'histoire, pour pénétrer son âme, son œuvre, la
nature de son influence. Cette christologie historique revêt à ce

jour des formes diverses ; mais elle se reconnaît à un signe
certain, base d'un accord futur : le Christ fut réellement un
homme, un homme dans l'acception complète et définie du
terme ; c'est dans cette humanité qu'il importe de comprendre
sa divinité.

Dès lors se pose à nouveau la question qui fait l'objet de ces

pages : l'adoration au sens précis du terme est-elle un hommage
qui convienne au Rédempteur? Le mot est-il adéquat à l'idée

On l'a cru ; on l'a dit : Hermann Schultz de Göttingue, pour
ne pas citer d'autres noms, dans son livre classique sur la divinité

du Christl s'exprime ainsi : « Il va de soi qu'on ne peut
l'adorer, lorsqu'on l'envisage comme homme, c'est-à-dire sous

son côté moral et historique, tel qu'il se manifeste à nous en

regard de Dieu. La théologie antérieure à la réformation (celle
des scolastiques) affirmait déjà que Christ, dans sa nature
humaine, mérite l'hyperdoulie, mais non pas l'adoration. Ne s

exprimerions autrement une pensée analogue : Christ, lorsque
nous ne le considérons pas en Dieu, mais en regard de Dieu,

sous l'angle moral, comme individu humain, est l'objet de notre

profonde vénération, sans doute, de notre plus intime respect ;

mais il n'est pas permis de l'adorer, parce qu'en dehors ou à

côté de Dieu, aucun être ne peut être adoré.

« Mais dès que nous considérons Christ sous l'angle reli-

1 Lehre von der Gottheit Christi 1 vol., p. 106. — Gotha 1881.



l'adoration DU CHRIST 47

gieux, en tant qu'il est la révélation de Dieu, non pas dès

lors en face de Dieu, mais en Dieu, comme cette personnalité

humaine en qui la communauté croyante possède Dieu,
en dehors de laquelle, au sens chrétien, elle ne saurait
posséder Dieu, — alors nous sommes tenus de l'adorer. Dans

ce cas, en effet, nous ne l'adorons pas à côté de Dieu, mais

en Dieu. Nous ne pouvons adorer notre Père céleste sans

l'adorer en Christ, en qui, d'après sa volonté miséricordieuse,
il veut être trouvé. Lorsque l'Eglise adore le Christ, elle n'adore

pas l'homme-Jésus, mais Dieu qui se révèle humainement à elle

(welcher sich ihr menschlich erschliesst). Les genoux qui
fléchissent devant lui, fléchissent devant lui à la gloire de Dieu le
Père. (Philip. II, 6 et suiv.) Nous ne ravirons pas au Dieu unique
la gloire qui lui revient, mais nous lui rendrons gloire selon

sa volonté, en l'adorant en celui en qui il révèle humainement
son amour. C'est donc un caractère spécifique de la communauté

chrétienne que d'honorer religieusement son Sauveur et

d'invoquer son nom. (1 Cor. I, 2 ; 2 Tim. II, 22). On ne peut
adorer Dieu dans un esprit chrétien, sans l'adorer en Christ.
Cette thèse bien comprise nous autorise à dire que c'est un
seul et même acte que d'adorer le Père au nom de Christ ou

d'adorer Dieu en Christ. »

Personne ne contestera la haute et forte inspiration de cette

page. La piété, une piété très intime, parle ici par la bouche du

théologien. Je ne serais point étonné que ce langage répondît
aux impressions de plusieurs de mes lecteurs, même parmi
ceux qui ont laissé Athanase pour une christologie
anthropocentrique. Mais est-elle exacte en tant qu'analyse du fait
religieux, comme conclusion sortant d'une christologie toute
morale, telle que nous apparaît celle de l'écrivain Malgré tout le

respect que je professe pour l'autorité de M. Schultz, dont les

savants ouvrages m'ont ouvert jadis bien des horizons, je crains

presque, que le savant maître me pardonne, que nous n'ayons
ici un exemple d'un apophtegme connu : une pièce de drap
neuf cousue à un vieil habit. Voici, entre autres, pourquoi :

Elle me paraît erronée et à la longue dangereuse cette théorie

qui distingue aussi profondément le côté moral et le côté



48 PAUL CHAPUIS

religieux des phénomènes, spécialement en la personne du
Christ. C'est une des hautes originalités de Jésus que d'avoir
associé en un rapport organique la religion et la morale pour
en faire une unité vivante.

Ensuite, dans une christologie expérimentale, comme celle
de M. Schultz, n'aboutira-t-on pas à d'étranges conséquences
en donnant comme motif d'adoration du Christ le fait, d'ailleurs
incomparablement vrai, qu'en Jésus nous voyons la révélation
parfaite du Père? Une réflexion de l'apôtre Paul éclairera notre
pensée. Au chapitre XIV de la première aux Corinthiens, il
combat l'engouement de la communauté ou d'une partie de la
communauté pour le charisme très inférieur de la glossolalie.
L'écrivain suppose un profane pénétrant dans l'assemblée, et qui
entendant, non les indistinctes ejaculations d'un enthousiaste

inconscient, mais les appels raisonnes et intelligibles d'un
prophète, se prosterne devant Dieu, donc adore (XIV, 25). Pourquoi

Parée que cet auditeur d'occasion a été saisi et reconnaît

que Dieu est réellement agissant : ô»™; h ûp«. A suivre la

théorie du théologien de Göttingue, la logique permettrait
que ces théophanes fussent adorés. Que dire encore de tous ces

croyants qui, élevés à la stature de Ghrist, sont pénétrés du
souffle divin ; de cette période espérée de l'histoire où Dieu

sera tout et en tous? Cette perfection-là se résout-elle en une
mutuelle adoration

Qu'on n'invoque contre ces conclusions ni ce que cette
pénétration du divin a d'imparfait ou de limité dans nos vies, ni les

fonctions spéciales du Christ et sa dotation spirituelle ; l'adoration

telle que l'entendent le dictionnaire et le sentiment religieux
universel est l'hommage rendu à Dieu, à celui qui est l'origine
de tout, dont tout dépend. A ce titre, l'œuvre divine la plus
exquise, le Sauveur, couronne et gloire de l'univers, restent
toujours dans l'ordre du relatif, par position et dérivation, subordonné

au Dieu seul adorable. Tu adoreras le Seigneur ton
Dieu, tu le serviras lui seul. Ce précepte n'est ni mosaïque, ni
juif en sa hauteur dernière. Il affirme non pas l'opposition,
mais la distinction du Créateur et de la créature, et si l'on
désire des abstractions moins précises, diversement senties ou



l'adoration du christ 49

exprimées : de l'absolu et du relatif, de l'infini et du fini.
Sans aucun doute, il le faut marquer encore, la conception

de M. Schultz, et toutes celles qui lui pourraient ressembler,

partent d'un sentiment de piété. La piété crée des représentations.

Qu'y a-t-il d'étonnant et d'étrange qu'elle ait exalté la

puissance du Christ jusqu'à lui rendre des honneurs divins
Mais, dès l'heure où il s'agit d'analyser la représentation, de la
mettre en harmonie avec nos horizons, singulièrement
différents de ceux du IIIe ou IVe siècle, on ne saurait se contenter
d'une solution aussi confuse. La religion est une activité de

notre être, à mon sens, la plus fondamentale, même chez ceux
qui la nient ; la science est une autre de ces activités. Plusieurs
se contentent, en des problèmes de ce genre, de deux réponses
contradictoires, dont l'une est celle de l'esprit, l'autre celle du

cœur. Nous partons du postulat que la théologie croyante a

pour mission propre de donner dans chaque époque au sentiment

religieux la représentation qui lui convient, de chercher

par conséquent la synthèse, l'harmonie du cœur et de la
raison. Or, dans l'environnement intellectuel et moral qui est le

nôtre, l'adoration du Christ est une notion incorrecte. Après
les considérations historiques qui précèdent, avec la notion
présente de l'adoration, plus sévère et infiniment plus précise
que celle des anciens âges, qu'on nous permette en achevant
ces pages de rappeler rapidement quelques-uns des motifs qui
appuient notre conclusion.

Le premier nous paraît d'ordre moral très élevé. Il nous est

inspiré par le désir et le devoir des situations nettes. La
pharmacie théologique renferme de fâcheuses provisions d'onguent
péricatalyptique, de ces phrases pieuses, sans doute, d'intention,

de ces formules aussi propres à voiler les réalités qu'à
les mettre en lumière, illusions dangereuses pour ceux qui se

les forgent, comme pour ceux qui s'en nourrissent. Elles
semblent dire beaucoup, et ne disent rien ; dans un intérêt
confessionnel, elles tentent de justifier la tradition tout en la rejetant.
A continuer longtemps encore ce régime où l'on craint de

regarder en face les problèmes, l'Eglise et la théologie s'exposent
au juste mépris de l'opinion cultivée. Il ne faut pas qu'il en

THÉOL. ET PHIL. 1896 4



50 PAUL CHAPUIS

soit ainsi. Notre devoir le plus élémentaire, quand nous
essayons de faire de la théologie, est apparemment de rendre
raison de notre foi, d'en montrer, au sens le plus exact du mot,
le caractère rationnel.

Rappelons ensuite, et ces pages ont essayé de le dire, que la
conception d'Athanase, comme l'ensemble à peu près de la

christologie théocentrique, a pu relativement échapper au
reproche de dithéisme ou de trithéisme1. L'élément d'unité y est

indiqué dans la substance et non dans les personnes, celles-ci
n'étant que le rayonnement de la substance. Or, aujourd'hui,
tous, tant que nous sommes, nous mettons ajuste titre l'accent

sur lupersonne ; la conscience de soi devient comme le foyer
de l'unité, comme l'instrument des différenciations. Jésus-

Christ est une individualité, donc distinct de Dieu, et, à ce

titre, nous avons deux « moi, » et si on l'adore, comme le Père,
deux divinités. On ne sortira pas de là. A vrai dire, on n'en sortit
jamais d'une façon réelle. La piété, pour les raisons qui lui sont

propres, a pu tour à tour absorber Dieu en Christ ou Christ en
Dieu. Lorsqu'elle a tenté de s'analyser, ni les arguties scolastiques,

ni les manifestations nébuleuses d'un mysticisme qui,
sortant de sa nature, cherchait des formules, n'ont vaincu
l'obstacle.

En tous cas, et sur ce point j'ose presque compter sur
l'assentiment unanime des adhérents et des adversaires de nos
conclusions, toute christologie anthropocentrique, toute
christologie qui a pour centre le Christ historique est logiquement
conduite à renoncer à l'adoration qui est sous forme religieuse
l'affirmation de l'Infini, de la cause première et directrice.
Qu'avec l'arianisme, qui en nos pays de langue française et

1 M. Bois (Revue de théologie et des questions religieuses, de Montauban.

janvier 1895) ne repousse pas cette conclusion. Il est trithéiste convaincu.
Il tient pour une divinité comprenant des dieux, par analogie avec
l'humanité comprenant des hommes. Ce langage est absolument correct et
compréhensible au point de vue de la philosophie ancienne qui met en
antithèse la substance divine et la substance humaine. En partant de
cette donnée la conception de M. Bois est soutenable, mais à ce point de

vue seulement.



L'ADORATION DU CHRIST 51

anglaise renaît ici et là sous le manteau de l'orthodoxie, on
envisage le Rédempteur comme une créature éternelle, qu'avec
nous qui croyons à Dieu immanent dans l'histoire, on le voie

surgir du temps et à son heure, comme l'homme voulu de

Dieu pour manifester Dieu, il n'importe. Si le Christ est une
créature, l'adoration au sens vrai n'appartient pas à ses attributs.

On n'y arrive, avec M. Schultz ou d'autres penseurs,
qu'au moyen de distinctions subtiles, sans fondements dans

l'ordre des faits. Dira-t-on, par exemple, qu'il est si grand, son
autorité si souveraine, sa royauté sur les âmes si incomparable
et sa puissance actuelle si intense que l'adoration lui revient
comme au principe de l'être, que nous ne voyons et
expérimentons Dieu qu'en lui, qu'à ce titre il est comme Dieu et que
dès lors notre adoration est comme la réponse des âmes à

cette sainte expérience En ce qui me concerne, j'adhère en
plein à ces sentiments ; mais ma conscience et mon esprit se

refusent à la conclusion déduite. Cette conclusion prenez-la
tout entière, obéissez à son inspiration, vous y trouverez des

motifs suffisants à d'autres adorations, à d'autres hommages,
moins élevés par le rang, mais de même nature. Vous avez
ouvert le ciel de la Vierge et des Saints qui intercèdent ; vous
avez justifié, avec permission de choisir, toutes les apothéoses;
car j'en reviens à mon ceterum censeo : Tu adoreras le

Seigneur ton Dieu, tu le serviras lui seul. — A Dieu seul la

gloire; le Christ est Seigneur, à la gloire de Dieu le Père.

Comment, dès lors, indiquer la nature de nos rapports avec
le Sauveur? Quelle est l'essence de cette communion du fidèle
avec son Maître, qui fait l'originalité du christianisme Les
documents primitifs nous en font ressouvenir et sont remplis
de cette sève. Ils l'appellent la foi et non l'adoration. Jésus de

Nazareth invite les disciples à le suivre et non à l'adorer. Le
Christ est objet de ma foi et non de mon adoration L

Le Rédempteur, en effet, a concentré en lui les secrets de la
vie vraiment humaine, qui est* la vie vraiment divine : les puis-

1 Voir sur ce sujet spécial notre article : Quels sont en la personne de

Jésus de Nazareth les éléments qui autorisent et légitiment la foi qu'il réclame.

(Revue de théologie et de philosophie. Novembre 1894.)



52 PAUL CHAPUIS

sances de la charité parfaite, les énergies du pardon et de

l'action bonne. Lorsque, à mon tour, après les défaites et les

défaillances qui m'annoncent mon impuissance à faire le bien,
sous l'aiguillon des aspirations inassouvies de mon âme, qui
veulent le bien, je sonde les hommes et les choses pour
découvrir les puissances du relèvement et de la force ; lorsque,
dans cette recherche douloureuse, je rencontre le Fils de

l'Homme, l'étincelle jaillit du contact. C'est la foi. La confiance

que m'inspire ce guide trouvé, contemplé, met mon être en

communion avec son être. Je veux que son esprit devienne

mon esprit, sa charité, ma charité. C'est encore la foi. Et ainsi
Jésus de Nazereth s'incarne en ma conscience. Il devient mon

impératif catégorique. Il m'oblige et me conduit à Dieu, le vrai
centre, le vrai but, auquel lui-même ne se substitue jamais,
mais qu'il met en relief jusque dans les accentuations les plus
marquées de son moi personnel. Suivre le Christ, obéir au

Christ, servir Dieu en lui ; ceci encore c'est la foi.
Les premiers témoins, comme le Christ lui-même, nous font

saisir sur le vif ce qu'est cette foi. Ils entendent par là une
direction de la vie, pénétrée des volitions et des sentiments
manifestés en Jésus de Nazareth; une assurance du pardon de

Dieu et un amour pour lui qui dépasse tout autre amour :

elles deviennent l'inspiration de notre vie et la pénètrent et la

remplissent de Dieu lui-même. L'évangile johannique, ainsi

que saint Paul, nomment l'Esprit comme l'agent actif de cette
communion. Il ne s'agit pas pour eux d'un simple exemple
donné par le Christ, mais d'une communication de forces, d'une
pénétration réciproque que rendent d'une façon si profonde des

expressions telles que être en Christ, vivre en Christ, demeurer

en lui, arriver à sa stature, etc.
Sans donc nous arrêter à des recherches sur l'état du Christ

glorifié, que quelques-uns considèrent comme le problème
essentiel, mais sur lequel, que je sache, nous n'avons aucun
élément d'informations, il nous suffit de savoir expérimentalement

que son œuvre vit et se développe. Il a déposé dans le
monde non pas un simple enseignement théorique, mais les

germes d'une évolution nouvelle, un principe nouveau dont



l'adoration DU CHRIST 53

nous sommes rendus participants par l'action de l'Esprit, force
d'en haut, Dieu immanent conduisant l'humanité à sa destinée

finale, à la réalisation du royaume de Dieu. C'est même là, pour
l'ajouter en passant, un des éléments qui distinguent si grandement

l'œuvre du Nazaréen de celle de tout autre initiateur.
J'étudie Socrate, je profite de ses lumières, mais je ne le vis

pas. Etudier le Christ c'est bien, mais il le faut vivre, c'est-à-
dire entrer en une telle communion avec les forces mêmes

qu'il a vécues et produites, que notre vie devienne la sienne.
C'est là encore la foi, mais non pas l'adoration. Cette foi, bien

plutôt, forme les adorations en esprit et en vérité qu'aime le
Père, parce que cette foi nous monte en Dieu et réalise
moralement notre parfaite dépendance.

On sait avec quelle puissante originalité les documents
apostoliques rendent cette inspiration : Dieu révélé en Christ et
rendu sensible au cœur par l'Esprit. Nul ne peut dire, sinon

par l'Esprit, que Jésus est l'Oint du Père, et le Maître à l'heure
des adieux a présenté le Paraclet comme le continuateur
permanent et vivant de l'œuvre accomplie. L'Esprit en constitue
l'énergie vitale. Lorsque, forts de la promesse : Voici, je suis
tous les jours avec vous jusqu'à la fin du monde vous parlez,
ô mes frères, du haut de vos chaires ou mieux encore par vos
vies de cette présence spirituelle, qui est la plus réelle des

présences, vous affirmez à la gloire du Père, la xuptâmt du Nazaréen,
l'impératif catégorique que sa vie de trente années impose à vos
consciences convaincues et vaincues. Vous ne l'adorez pas; lui-
même vous ordonne de rendre au Père seul l'honneur qui
convient au Père seul, et cette adoration suprême c'est le
service de Dieu, la vie de Dieu en vous, manifestée par le Christ,
agissante par l'Esprit. — Christus non adorandus, Christus
sequendus — Tel est l'Ave véritable.


	L'adoration du Christ : quelques pages de dogmatique et d'histoire [suite]

