Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: L'adoration du Christ : quelgues pages de dogmatique et d'histoire
[suite]

Autor: Chapuis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379596

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[’ADORATION DU CHRIST
QUELQUES PAGES DE DOGMATIQUE ET D’HISTOIRE

PAR

PAUL CHAPUIS!

Ce sont ces deux christologies, la paulinienne et la johan-
nique, qui dans les conclusions qu’en ont tirées les siécles
postérieurs sont devenues le point de départ de I’adoration
de Christ. Jean plus encore que Paul. La conception du der-
nier, par I’antithése de la chair et de I’esprit qui la caractérise,
par Paffirmation d’un Christ esprit Zwomawiv et d’autres traits,
possédait des éléments bien propres & intéresser la pensée
grecque. Mais, d’autre part, cette christologie avec son second
Adam, son homme venu du ciel, tenait de trop prés par ses
cotés formels aux écoles rabbiniques pour ne pas demeurer
quelque peu en dehors de 1’évolution dogmatique des premiers
siécles. C’est, au contraire, le Logos johannique qui tout na-
turellement a constitué le trait d’union entre la pensée aposto-
lique et les spéculations postérieures. Sur cette base, le travail
théologique aboutira aux théses de Nicée, qui légitiment et
méme nécessitent 'adoration du Christ.

Avant de marquer les étapes de ce développement, il importe
de rappeler en substance les pratiques religieuses et ecclésias-
tiques qui, dansla période antérieure 4 la fin du second siécle,
nous initient aux hommages rendus au Maitre par les confes-
seurs de la foi.

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de novembre 1895.



28 PAUL CHAPUIS

Et tout d’abord la priére. On a coutume d'y voir un indice
certain de I’adoration. Nous verrons tout & I’heure dans quelle
mesure il parait utile de corriger cette opinion commune. Les
écrits du Nouveau Testament, pris dans leur ensemble, nous
permettent d’établir un principe général, que font d’ailleurs
prévoir les rapports intimes entre la synagogue et I’Eglise :
L’oraison s’adresse & Dieu au nom du Christ. Jésus lui-méme
“nous a appris & dire: « Notre Pére qui es aux cieux! » D’aprés
le quatriéme évangile, il invite les croyants & exposer au Pére
leurs requétes en son nom. L’apdtre Paul n’a pas d’autre pra-
tique que celle-la. Ses oraisons et ses actions de griaces montent
4 Dieu. (Rom. I, 8;1 Cor. I, 4; Phil. I, 3, etc.) Les communautés
primitives, les pauliniennes comme celles de Palestine, conser-
vérent méme dans la priere I'appellation araméenne d’ABgé,
immédiatement rendue par ¢ warip. (Rom. VIII, 15; Gal. 1V, 6.)
Telle est la regle incontestable, qui, comme beaucoup de régles,
souffre quelques exceptions, dont il nous reste & examiner la
portée. Commencons par les moins frappantes.

On cite volontiers, et nous I'avons fait nous-nféme!, dans
cette catégorie, 2 Cor. XII, 8, ou Paul nous dit que trois fois il
supplia le Seigneur de le délivrer de son écharde, mais qu’il
lui fut répondu : Ma gréce te suffit! Un grand nombre d’inter-
prétes autorisés appliquent ce xupiog au Christ. Cette exégése
invoque en sa faveur le contexte. Observons pourtant que
d’aprés I’écrivain cette grice suffisante, comme la puissance,
la paix et autres dons spirituels dérivent de Dieu aussi bien
que du Christ lui-méme (Rom. V, 15; VIII, 9, etc.). Si dans
les versets antérieurs, ’apotre rappelle ses ravissements exta-
tiques, sa triple supplication vise néanmoins un autre
moment de sa vie spirituelle. Enfin, est-on en droit de statuer
cette invocation au Christ, qui serait unique en son genre,
quand partout ailleurs I’apdtre adresse 4 Dieu ses priéres?

Dans trois autres textes, il est vrai (1 Cor.I, 2; Rom. X,
12-13), nous rencontrons les mots émwadeiobur 7o dvopa I. X, OU
xupiov. Mais on remarquera avec M. Paul Christ2, que cette

1 La transformation du dogme christologique, p- 81 et suivantes.
2 Quv. cit.



L’ADORATION DU CHRIST 29

expression empruntée aux LXX ne signifie pas uniquement
« prier, » mais s’applique méme 4 des hommes dans le sens
de « louer » ou de « glorifier » (Ps. 49, 12; Esaie 44, 5). On
I’entendra dés lors d’autant moins d’une adoration au sens
exact que la christologie paulinienne interdit cette acception et
que la pratique religieuse de Papdtre ne cadre pas avec cette
interprétation. Invoquer, dans nos contextes, est évidemment
une expression qui pour le sens revient & « confesser Jésus
comme Seigneur » (Rom. X, 9), ou encore & déclarer par
I'Esprit saint que Jésus est le Seigneur (1 Cor. XII, 3). C’est
bien & cette condition, qui est le propre méme de la foi en
Christ, que selon 'apotre est attaché le salut, bien plus et bien
mieux qu’a une adoration du Rédempteur. La tonalité méme
de I’évangile paulinien s’oppose & cette notion étroite et
confirme ainsi 'opinion proposée.

Les seuls textes absolument positifs sont postérieurs au pau-
linisme, Dans les Actes, en une scéne connue, le diacre Etienne
{ViI, 60), contemple les cieux ouverts et s’écrie : « Seigneur
Jésus, regois mon Esprit! » L’Apocalypse, & scn tour, trans-
forme en cri de suppliant 'antique Maranatha des lettres pauli-
niennes et s’achéve en cet appel de la foi : « Viens, Seigneur
Jésus ! » (XXII, 17 et 20.)

Mais quelle que soit pour ces divers textes l'interprétation
préférée, une question se pose. Est-il exact de conclure de
I'invocation ou méme de la priére adressée au Seigneur, & ce
que I'on appelle au sens précis 'adoration ? Pour étre trés fré-
quent, ce raisonnement péche néanmoins par la base. Sans
doute, la capacité de recevoir et d’exaucer des priéres est un
attribut de la divinité. Toutes les religions fournissent ce phé-
nomeéne et chacun peut en saisir les motifs. Mais il est éga-
lement vrai que la supplication s’adresse aussi & des cré-
atures jugées assez puissantes ou assez bien disposées pour
satisfaire le demandeur. L’adoration est une reconnaissance
comme Dieu de I’étre adoré; la priere une affirmation de la
puissance de l'invoqué ou tout au moins I’expression de la
confiance qu’il inspire.

S'il est vrai, deés lors, qu'aucun des types christologiques du



30 PAUL CHAPUIS

Nouveau Testament ne pose la divinité dite essentielle et éter-
nelle du Christ, si tous, quels que soient le role et la dignité
qu’ils attribuent au Sauveur, lui assignentsa place dans l'ordre
créé, on ne pourrait, sans sortir du monothéisme, concilier
adoration du Christ avec les principes exposés. Mais que,
d’autre part, en certaines occasions d’ailleurs rares, les fidéles
I'invoquent, ’appellent, le phénoméne n’a rien que de trés na-
turel. Pour tous les écrivains de nos écrits canoniques, comme
pour I'Eglise en général, le glorifié est un étre vivant, avec
lequel nous entrons en communion, auquel, dés lors, le fidéle
s’adresse. Paul, comme Etienne, I’a contemplé en ses visions
et Pattente pleine de ferveur ou étaient les communautés de
son retour explique assez ces appels, ces élans, sans qu’il soit
en aucune facon nécessaire, logiquement nécessaire, d’en con-
clure & une adoration positive. A-t-on remarqué, d’ailleurs, que
ces appels au Christ sont, outre leur rareté, de nature trés
speciale. Ils concernent un mourant qui a4 ’heure derniére
apercoit des yeux de la foi le Sauveur qu’il a servi; ils se
relient ailleurs 4 la parousie avec tous les espoirs que suscitait
dans les 4mes cette rencontre dans les nuées avec le Fils de
I’'Homme qui, & en croire le plus ancien de nos évangiles, ne
sait pas plus que les anges ’heure de cette restauration der-
niére. Nulle part les oraisons qui ont pour objet les délivrances,
les enrichissements spirituels ou les besoins matériels ne sont
présentées au Christ, mais au ’ére & qui appartient la gloire, le
régne et la puissance. Ce principe, cette méthode de la priére,
si j'ose ainsi parler, subsiste & I’état de régle générale, malgré
les exceptions signalées. Il est dans la religion monothéisie
Pordre naturel, le seul ordre normal.

Poursuivant nos investigations, nous retrouvons ce méme
esprit, cette méme forme de la piété, dans tous les documents,
sauf erreur, qui sont antérieurs & la seconde moitié du second
siécle. Telle est, par exemple, la priére liturgique que renferme
la premiére épitre de Clément Romain 4 I’Eglise de Corinthe
(90-100). La doxologie finale y est tout particuliérement carac-
téristique. Elle montre 4 quel degré ce que j'appellerai les
fonctions divines et les fonctions du Christ sont nettement



L’ADORATION DU CHRIST 3

distinguées : « Toi seul tu es puissant (6 poveg Suvardc) pour nous
accorder ces biens et beaucoup d’autres; 4 toi notre louange
par notre grand-prétre, le maitre de nos dmes, Jésus Christ,
par lequel soient & toi la gloire et la majesté, maintenant et
aux siécles des siécles.» (I Clem. LXI, 3. Comp. LXV, 2.)
Méme inspiration dans la Didaché, un document originaire
d’Egypte, selon toute probabilité, et qui vit le jour entre 140 et
165 environ. La priére eucharistique est une action de grices
au Pére, « pour la sainte vigne de David ton serviteur, que tu
nous as fait connaitre par Jésus, ton serviteur. » (Chap. IX.) Et
plus loin: « Nous te rendons graces, Pére saint, pour ton saint
nom que tu as fait habiter dans nos cocurs et pour la connais-
sance et la fol et 'immortalité que tu nous as révélées par
Jésus ton serviteur; A toi la gloire dans tous les siécles! »
(Chap. X.)

Descendons maintenant dans les catacombes, ou la foi es-
sayait de traduire en vivants symboles ses espérances, ses joies
et ses douleurs. Sans parler du monogramme du poisson pour
désigner Jésus Christ, fils de Dieu, Sauveur, tessére mystique,
signe de reconnaissance des chrétiens entre eux, voici Jésus
trés ordinairement représenté sous la figure du bon Berger,
portant le plus souvent une brebis dans ses bras. Devant lui,
Porante, qui probablement figure le défunt, rend hommage
& celui qui 'a sauvé et illuminé. Ce type-la est le type
évangélique par excellence: Christ y rayonne comme Sau-
veur, sans que rien dans cette représentation rappelle méme
de loin la divinité essentielle, ou P’auréole des 4ges postérieurs.
Les inscriptions tumulaires sont également des plus simples.
Nulle part aucune trace, en ce langage de la foi, des spéculations
transcendantes. In pace! In deo vivis, voild simplement exprimée
la certitude des vivants & ’égard des trépassés, jusqu’a ce que
vers le troisieme siécle, s’il en faut croire les magistrales études
de M. Roller!, cette certitude descende & P’espérance pour se

! Théophile Roller, Les catacombes de Rome. Histoire de l'art et des
croyances religieuses pendant les premiers sikcles du christianisme.
2 vol. in-fol. — Paris 1881,



32 PAUL CHAPUIS

transformer ensuite en une priére en faveur de ’Ame du défunt.

Les figures symboliques ont ici leur interét. Elles nous
montrent vivement & quel degré I'expression de la piété
se souvenait dans ses formes de la culture et des idées
du paganisme polythéiste : La palme, la colombe, I'ancre
elle-méme sont des symboles d’origine chrétienne; mais
voicl tout & coté, pour figurer 'immortalité, les images d’Or-
phée, de Psyché, celle méme du phénix dont Clément
d’Alexandrie a fait le premier le type du Verbe « domptant
nos passions par la céleste harmonie de sa voix, » puis Ulysse
au milieu des sirénes, dont la signification est sans doute
analogue. Nulle part encore, la foi populaire n’est influencée
par les notions de la christologie spéculative, qu’elle aurait
aisément pu traduire en représentations symboliques. Le
Christ vainqueur du sépulcre, élevé sur les riues, rentrant
au sein de la divinité, quelles inspirations n’etit-il pas pu
fournir, si le sentiment religieux des communautés avait été a
cette heure déja pénétré des pensées de la christologie spécu-
lative ? Elle existait, assurément, cette christologie, mais parmi
les docteurs, dans les livres plus qu’au sein de la religion po-
pulaire a laquelle suffit encore le bon Berger.

Ce serait une erreur toutefois que de ramener uniquement
aux docteurs de I’Eglise les transformations christologiques
gui ont abouti & l'adoration du Christ. Nous verrons tout &
I’heure ces influences théologiques. 11 en est d’autres qui a
certains égards les ont devancées et méme préparées : je veux
parler de la piété proprement dite et des expériences qu’elle
provoque. Qui donc s’étonnerait de voir la religion populaire
apporter ici sa contribution? L’impression de la foi nouvelle était
immense; le Christ, centre et objet de cette foi, était exalté. Déja
quelques documents, devenus plus tard canoniques, I'avaient
élevé au rang de Seigneur, créature sans doute, mais créature
supérieure en dignité & toutes les autres, méme aux anges saints
dont le ciel était peuplé. Serait-il donc étrange que des commu-
nautés composées presque entiéres de paiens convertis, essen-
tiellement de gens du peuple, aient conservé au sein de la reli-
gion nouvelle quelques débris des anciennes conceptions



L’ADORATION DU CHRIST 33

polythéistes? En un temps ol les apothéoses des empereurs
étaient si facilement acceptées par ’opinion publique, les déifi-
cations n’avaient rien d’insolite. L’histoire toutefois, telle que
nous la connaissons, ne nous permet pas, que je sache, de
recourir A ce facteur. Partoutet toujoursles christiani ont réso-
lument rejeté la divinisation des maitres de ’empire. Ils mouru-
rent plutdt que de céder sur ce point. Tout au plus pourrait-on
dire que le monde grec n’avait point pour s’opposer & I’apothéose
d’une créature les scrupules qui distinguaient le monothéisme
judaique. Les destinées de ’ébionitisme, qui n’est 4 tout prendre
qu'un refus des communautés chrétiennes de Palestine de sui-
vre le pagano-christianisme dans son évoluation christologique,
donneraient peut-étre quelque force & ces considérations. Mais
nos sources sont trop précaires pour nous permelttre d’invo-
quer ce facteur. Nous ne ferons que le signaler.

La piété chrétienne, a elle seule, sulffit & expliquer les trans-
formations qui vont se produire. Les rachetés, les élus se sen-
tent en communion avec une personne élevée dans la gloire cé-
leste; A elle ils rattachent leur vie renouvelée, leur illumination
intérieure. Quoi de plus naturel, dés lors, méme sans spécula-
tions profondes sur les rapports du Fils et du Pére, sur leur
essence, que d’envelopper le Roi des 4mes dans la catégorie
du divin, d’autant plus et d’autant mieux, comme nous 'avons
rappelé plus haut, que cette catégorie était infiniment largel
Plus le Christ était aimé, plus son influence était profonde,
plus aussi sa personnalité devait étre exaltée au-dessus de
toutes les personnalités. Cette exaltation trouvait dans la divi-
nisation son expression naturelle.

Nous avons entendu Pline le Jeune, & 1'aurore du second
siécle, nous parler des cantiques que les communautés chan-
taient en ’honneur de ‘Christ, comme & « un dieu. » Telle est
Iimpression d’un paien éclairé. A ses yeux, ces hymnes ren-
traient dans la catégorie des hommages que d’autres rendent &
Apollon ou & Artémid. La religion nouvelle, encore illicite aux
termes du droit impérial, apporte une divinité étrangére. Cette
impression d’un profane correspond-elle 4 laréalité ? Ceshymnes
étaient-ils de simples invocations? montaient-ils & l'adora-

THEOL. ET PHIL. 1896 3



34 PAUL CHAPUIS

tion ? Pline, si méme il I’edit voulu, etit été embarrassé dele dire
et comme ces chants primitifs ont totalement disparu, nous
ne saurions pas non plus établir & cet égard un jugement so-
lide. Pline pourtant pourrait avoir raison, si nous en croyonsles
analogies de témoignages plus positifs, quoique il est vrai
sensiblement postérieurs. |

Eusébe, en effet, nous a conservé, sous une forme fragmen-
taire et parfois abrégée mais probablement authentique pour
I’essentiel, une lettre qu'écrivait I’'Eglise de Smyrne a celle de
Philomélie au sujet du martyre de Polycarpe. C’est en 155
d’aprés les calculs les plus exacts que mourut le grand
évéque. La lettre qui raconte ce drame n’est pas de beaucoup
postérieure a l'événement. Or nous y trouvons l'affirmation
suivante : « Nous adoronsle Christ parce qu’il est Fils de Dieu,
tandis que nous aimons les martyrs, suivant qu’ils en sont di-
gnes, comme des disciples et des imitateurs du Seigneur. »
(Eusébe, H. E. Lib. IV, 15.) Le contexte ne laisse aucun doute
sur la portée de cette affirmation. Il raconte que le gouverneur
refusa de livrer aux chrétiens le corps du martyr, parce qu'on
craignait qu’ils ne lui rendissent un culte (&pfwvren oéfew) et c’est
pour dissiper cette erreur que la letire formule le principe
cité. On distingue donc parfaitement entre P'apothéose et 1’a-
doration que ’on rend au Christ, non parce qu’il fut un héros,
mais parce qu’il est Fils de Dieu.

Peu d’années aprés, Celse confirme indirectement cette
pensée en accusant les chrétiens de polythéisme, un principe
d’ailleurs qu’en vrai Romain il ne rejetait pas lui-méme. « La
foi, écrit le puissant adversaire des chrétiens, les oblige 4 re-
garder Jésus comme Dieu. » Et ailleurs : « Si encore les chré-
tiens ne servaient rien autre qu'un seul Dieu, peut-étre pour-
raient-ils se justifier par-des raisons légitimes ; maisils rendent
des honneurs excessifs & cet homme qui était hier encore de ce
monde et ils ne croient nullement offenser Dieu en faisant
part de leur culte & son ministre. Si vous leur montrez que
Jésus n’est pas Fils de Dieu, mais que Dieu est le Pére de tous
les hommes, et que c’est lui seul qu’il faut adorer, ils n’y con-
sentiront pas sans lui adjoindre le chef de leur secte. Et s'ils



L’ADORATION DU GHRIST 35

I'appellent Fils de Dieu, ce n’est pas pour rendre hommage &
Dieu, mais pour exalter Jésus?t. »

A ces considérations Origéne répondra bientdt : « Celse se
trompe, écrit-il, quand il prétend que nous n’adorons pas Dieu
seul, mais encore son serviteur. Nous n’adorons qu’un seul
Dieu et un seul Fils de Dieu, le Verbe et l'image de Dieu, et
nous ’honorons autant que nous le pouvons par son fils uni-
que. » « Au Verbe aussi, dit ailleurs le maiire d’Alexandrie,
nous offrons nos priéres 2 » constatant ainsi une pratique et un
sentiment qui allaient se répandant de plus en plus au sein des
communautés, bien que personnellement Origéne manifeste
une évidente préférence pour l'oraison faite 4 Dieu par Jésus-
Christ selon la coutume ancienne.

Ces faits, en toul cas, dénotent dés le milieu du second sié-
cle une transformation dans les formes de la piété. L’influence
du culte nouveau, la grandeur de l'ceuvre du Christ dans les
Ames justifient assez ceite exaltation. Mais pour la réflexion,
sinon pour le sentiment religieux, cette adoration de Christ &
coté de Dieu suscitait une difficulté. Elle réclamait une démons-
tration théorique. On l'elit & toute rigueur aisément trouvée
dans 'omnidéisme de 'époque. « A mesure que Rome se déve-
loppa, dit Augustin% elle crut utile d’augmenter le nombre
de ses dieux, » La raison d’Etat, méme chez un peuple con-
quérant, est insuffisante & expliquer le phénomene. On sait que
sans formuler de dogmes précis, dans la religion romaine et la
grecque, le principe de l'unité divine n’était point méconnu.
Cette unité seulement se divisait en rayons divers qui consti-
tuent les divinités spéciales. La démonologie platonicienne lui
avait donné une forme élevée, bien propre & séduire les esprits
cultivés. Jovis omnia plena disent les poétes. Divina ratio toti
mundo et partibus ejus inserta, écrira Séneque . Mais le chris-

1 K. Pélagaud, Celse et les premiéres luttes entre la philosophie antique et
le christianisme naissant. — Paris, 1839, p. 370.

2 Orig. Contra cels. V111, 12, 13.

3 Celse, par E. Pélagaud. Paris 1889, p. 370.

4 Aug. De civ. Dei. 111, 12.

5 Sén, De beneficiis 1V, 1.



36 PAUL CHAPUIS

tianisme, par contre, avait hérité de la synagogue une notion
de Dieun toute différente. Son monothéisme rigoureux, son Dieu,
distinct du monde, ’empéchait d’entrer directement et de plein
pied dans cette voie. Si donc la piété élevait Christ & la hauteur
d’une divinité qu’on adore, il fallait troaver une justification
propre 4 concilier ces contraires. Tout le probléme consiste &
résoudre cette antithése, dont la religion pratique ne se préoc-
cupe pas, mais que la réflexion impose. La notion du Logos
introduite dans ’Eglise par le quatriéme évangile allait, en se
développant et en se transformant, fournir le terrain propre a
cette évolution.

Justin Martyr, le premier, si je ne fais erreur, pose nettement
les deux affirmations : tb» @by pévov 3t mpooruveiv, et il appelle ce
principe une peyiom évrodi 1, et des chrétiens il dit: Nous ado-
rons un seul Dieu 2. D’autre part, il affirme que le Christ est
mpooxuvgtds. KN sa maniére accoutumée I’argument scripturaire,
Pinterprétation de la prophétie jouent dans la démonstration
un role considérable. Mais, la solution méme de la contradic-
tion apparente se trouve, selon I’écrivain, dans la notion méme
du Logos. A plusieurs reprises, il applique ce nom, comme celui
de ©:;, au Christ. L’expression arrive & se déterminer avec
plus d’exactitude et de précision. On commence, tout en pré-
supposant l'attribut de la créature, I'engendrement dans le
temps, & insister sur ’essence divine du Logos. Selon Justin, et
ces comparaisons sont caractéristiques, il est pareil & une
flamme allumée a une autre flamme; il est de méme nature que
le Pére, qui, lui, est d’une autre nature que le monde. Tandis
que Dieu est o dvrwg 8e6g, le Christ-Logos est un yevwnpa 100 ®eob;
I'univers étant rangé dans la catégorie du moinpa. Cette concep-
tion des choses, évidemment influencée par la philosophie
ambiante, se retrouve, sans différences capitales, chez tous les
Apologétes. Le Verbe est pour eux tout ensemble idée et force,
trait d’'union indispensable entre Dieu et le monde, révélation,
manifestation de Dieu aussi bien que Dieu révélé. L’essence
divine du Logos, distincte par nature de I’essence du monds,

1 Justini Opera. Edition de Otto. Apol. M., chap. 16.
2 Apol. M., chap. I7.



L’ADORATION DU CHRIST 37

est bien définie par Pexpression @cb¢ éx ©eob ; mais d’autre part,
on affirme avec une égale énergie son caractére personnel,
j'oserais dire sa conscience individuelle. A ce titre, comparé &
Dieu il est bien @ec mais aplpw érepsy 7, on le nomme trés bien
©cdg érepog OU @edg dedirepog 1. Ces attributs, le Verbe les posséde &
partir de son engendrement, pour ne pas dire de son émanation,
ce qui serait contraire sinon aux comparaisons employées par
les auteurs, du moins & leur intention. Fuit tempus, dira
bientot Tertullien, cum patri filius non fuit.

1l est facile d’entrevoir les motifs de cette spéculation trans-
cendante, qui aboutira & la christologie cosmologique autant que
sotériologique que nous connaissons. Ils sont complétementdans
I'horizon de la pensée du siécle. La philosophie grecque et sa
fille alexandrine reposaient tout entiéres sur une antithése :
Dieu, d’un coté, inaccessible, inconcevable, impénétrable ; le
monde, ou la matiére, de Pautre, finie, imparfaite, inférieure.
Entre les deux, ’abime, un abime qu’il faut combler, puisqu’il
s’agit de trouver une relation entre Dieu et le monde. Tels
sont les termes du probléme commun 4 la philosophie grecque,
a la spéculation chrétienne et au gnosticisme. Les trois cou-
rants ont demandé & la notion du Logos, diversement présentée
ou complétée, la solution cherchée. L’évangile johannique en
empruntant cette catégorie I’avait pénétrée de cette séve mo-
rale et religieuse qu’avait produite chez son auteur la contem-
plation du Christ. Le Verbe incarné en Jésus de Nazareth y
devient 'expression de la parfaite révélation de Dieu, mani-
festée dans la personne du Nazaréen. La construction de Jean
repose sur des assises et des aspirations purement pratiques.
Il ’en est plus de méme des Apologétes. Ici, I'intérét con-
structif, philosophique occupe la premiére place; c’est a
résoudre un probléme de la pensée qu’ils s’appliquent, afin de
montrer, selon les vues chéres 4 plusieurs, que le christianisme
est la vraie philosophie et que ce que les autres philosophies

1 Voy. Harnack Lehrb. d. Dogmengesch. I, 448. Cf. Digl cam Tryphone
62, 11. amd tod warpdc mpofAnbiv yévvguae med wavres TOv mownpdTwy. — Paul
Ludwig : Ueber die Logoslehre bei Justinus Martyr. (Jakrb. f. protest.
Theol. XVI, 4 et XVII1, 1)



38 PAUL CHAPUIS

ont de bon, elles le doivent & la Révélation. On comprend dés
lors, sans parler des circonstances historiques qui leur impo-
sent leur tiche, tout I'intérét qu’il y avait pour eux a préciser
la nature du Verbe. Désormais, le Christ-Logos est rapproché
de Dieu, spéculativement parlant et cela & un degré, dans une
unité métaphysique précise, dans la catégorie du divin, que
n’avaient pas formulés avec la méme intensité les périodesan-
térieures. Que manque-t-il & ce Logos, donc au Christ, pour
posséder dans la distinction des personnes la déité accomplie ?
Que lui manque-t-il pour que, non seulement au point de vue
du sentiment religieux, mais de la raison spéculative, il mérite
Padoration au sens absolu? Il lui manque une derniére et
nécessaire détermination : I'éternité.

Au milieu des Péres antignostiques, qui héritent des Apolo-
gétes pour les continuer, ce ne sera pas Tertullien qui achévera
I’évolution. Son génie latin, pratique, organisateur créera seu-
lement, et c’est beaucoup, la terminologie dont s’inspira plus
tard l'orthodoxie Il approfondira la notion de personne et
trouvera dans celles de substance et de dominatio ’élément
d’unité des hypostases. De méme substance que le Pére, le Fils
lui est uni en vertu méme de son essence identique. Cette
thése, disons ce postulat, permet, au dire de Tertullien, d’étre
monothéiste tout en affirmant trois personnes divines. La est
tout le secret de la synthése des contradictoires; l'unité se
différencie dans la pluralité, sans perdre, d’aprés la théorie,
son unité fondamentale. Le Fils est au Péere dans le rapport,
on se souvient de ces images qui, signées d’un autre nom,
souléveraient 'accusation de gnosticisme émanatiste, du fleuve
a la source, de I’arbre 2 sa racine, du rayon au foyer solaire 1.
Cette relation organique explique le nom méme de Fils qui
Iexprime le plus naturellement du monde : elle donne au Fils
la méme puissance gu’au Pére, puisque I'un et I'autre sont de
substance divine et identique. On voit qu’ici 'unité essentielle
s'accentue et se précise; mais l'attribut d’éternité qui sem-
blerait logiquement sortir de ces prémisses, n’est pas encore

1 Apol. 21.



L’ADORATION DU GHRIST 39

affirmé ; il est nié. Pourquoi ? A vrai dire, je I'ignore, & moins
qu’il ne faille voir dans ce phénoméne une preuve entre mille
autres, de la distance qui sépare la réflexion déductive de la
religion proprement dite. Celle-ci, dans son essence intime, se
refuse volontiers & suivre cette voie; ’harmonie intellectuelle
est la derniére de ses aspirations. On la dirait chez elle une
puissance étrangére, a laquelle elle ne se soumet gu’a la
longue.

Irénée de Lyon fera pourtant le grand pas, non certes en
philosophe qui cherche, dans la conséquence de la pensée, la
paix et la lumiére de I’esprit, mais en homme d’église et d’au-
torité qui aspire & exalter le Christ pour le placer en dehors de
toutes les suggestions gnostiques. Non seulement il insistera
avec Tertullien sur I'unité de substance, mais un des premiers,
le premier, je crois, il a posé nettement I’existence éternelle
du Verbe ou du Fils : Semper coexistens filius patri; Olim et
ab initio semper revelat patrem et angelis et archangelis et
potestatibus el virtutibus et omnibus quibus vult revelari deus,
— non tunc coepit filius dei, existens semper apud patrem.

Faut-il enfin rappeler un autre antignostique, au fond des
choses et dans la meilleure acception du mot le plus admirable
et le plus profond des gnostiques ? Origéne semble au premier
abord sortir de la ligne donnée. Sa christologie est trés indivi-
duelle, assez instable aussi dans quelques-unes de ses affir-
mations pour que plus tard orthodoxes et Ariens alent pu invo-
quer son nom et son crédit avec une égale apparence de raison.
Si Christ, & ses yeux, est le Logos, l'identification n’est pas
absolue. Le sujet et 'attribut ne fournissent pas une équation
parfaite. Jésus eut une 4me propre, individuelle, en qui habita
le Verbe, que le Verbe a divinisée et qui, par I'intermédiaire
de I'ame, a purifié le corps, trop matiére par sa nature intrin-
seque pour subir directement I'influence du Logos. Celui-ci
d’ailleurs est une force, on dirait peut-étre mieux une force
personnelle trop absolue pour s’enfermer complétement dans
les cadres déterminés d’une individualité définie! Aussi, tout
en habitant I'dme de ’homme-Jésus, le Verbe n’a-t-il pas
suspendu son activité dans le monde et dans le ciel. Il ne s’est



40 PAUL CHAPUIS

point complétement localisé. L’Eglise a brisé, on le sait, cette
ligne qui eGt abouti en définitive, en vertu de sa direction
naturelle, & de tout autres conclusions que celles de Nicée.
En revanche, elle a profité, on peut dire avidement, des dé-
finitions du maitre d’Alexandrie, relatives au Verbe, ou tout au
moins de cette part de ses définitions qui servaient la cause de
la christologie transcendantale et la conquéte du dogme trini-
taire. Origéne, en effet, a complété et approfondi la notion de
la substance divine et de I'éternité du Logos, en leur donnant
une assise suffisamment distincte du gnosticisme. Si le Verbe
est le dedrepos @edg, il est éternel, il doit I'étre, au point de vue de
la pensée réfléchie. Irénée en a eu l'intuition, Origéne en a
donné la formule explicative. L’unité substantielle du divin, si
elle se différencie en personnes multiples, ne saurait étre
rigide ou immuable. Il lui faut le mouvement propre ala vie ;
le lien qui unit le Verbe au Pére sera done un rapport orga-
nique. L’engendrement, une notion qu’on rencontre ailleurs
4 I'état de germe, donne droit 4 ces exigences. Cetle concep-
tion offrait encore un autre et capital avantage : elle rompt,
je ne dis pas qu’'Origéne lui ait toujours et partout été fidéle,
avec les graves écueils de 'émanatisme, dont les théories
précédentes et imprécisées risquaient d’étre entachées. Cet
engendrement n’est point, en effet, un acte dans le temps. Ori-
géne ne dira plus avec Tertullien : Fuit tempus cum patri filius
non fuit ; mais il concevra ce rapport du Fils au Pére comme
une activité continuelle. Non seulement le Verbe existe de
toute éternité, mais sa condition d’existence est un engendre-
ment éternel. Avant le temps, dans le temps, il vit sous cetie
condition. C’est sa loi. Le Pére le produit sans cesse, je n’ose
pas dire le projette, car Origéne se ficherait. Le Logos devient
ainsi au point de vue cosmologique, dans lequel rentre le
moment rédempteur, le lieu central, le foyer producteur
de toutes les idées appelées a4 se réaliser. Il est comme le
germe éternellement vivant, agissant, fécond, d’ou résulte
I'univers créé, le trait d’'union, pourrait-on dire, entre I’Absolu
incommunicable et le relatif, entre I'idée et le fait, ’esprit et
Ia matiére. On trouvera sans doute dans les ceuvres d’Origéne,



L’ADORATION DU CHRIST 4t

des pages qu’on dirait contraires & ce point de vue et plus rap-
prochées de la conception antérieure d’'un Verbe créeé. Mais
nul ne niera que la ligne indiquée ne soit comme le lit profond
du courant, creusé par le grand docteur. La doctrine ecclé-
siastique s’y est partiellement rattachée, en faisant entrer
dans ses eaux les apports venus d’Alexandrie.

Arrivée 4 ce point de son évolution, la christologie théocen-
trique est en possession de tous les éléments propres & légitimer
spéculativement 1’adoration du Christ au sens absolu. Celle-ci
rentre dans les conséquences logkques des principes proclamés.
Le Christ ainsi, au travers des phases signalées, s’est graduel-
lement rapproché de la divinité dite essentielle: D’abord mé-
diateur créé et créateur et rédempteur, @ec au sens large
d’une vie supra-humaine, identifié avec le Logos, intermédiaire
nécessaire entre Dieu et ’'homme, mais rapproché de I’homme
sous le vocable de la créaturé, il se sépare ensuite de ’homme,
monte en Dieu, devient essence ou substance divine par oppo-
sition & la substance ou esseuce humaine, infini par rapport au
fini, incréé, éternel, éternellement engendré. Ei xvptog, povos éx
povou, dira dans la seconde moitié du troisieme siécle Grégoire
le Thaumaturge, Ocdg éx Ocod, yapaxtihp xai gixaw Ti; OeoTaTog, oyog
Evspyds, oopin... mepentieh, Sbvaps. .. momTeen, vidg: &hnfevés Ghnbivod AT bg,
GopaTog aopatov, agbaptos aphzprov, dfavatog Ghovarov %ot &LOLOg ZiOLov.

A cette altitude vertigineuse I'heure est venue d’adorer le
Christ comme Dieu lui-méme. La distinction des personnes
s’efface dans l'unité de substance. Le Christ est absorbé dans
IAbsolu, totalement arraché 3 I’humanité, du moins pour
une pensée qui essaierait de rester logique. Le cycle est presque
achevé. ‘ .

Toutefois, avant de le fermer, un mot, un seul, 12 ou il en
faudrait plusieurs, sur les origines de cette formation, une des
plus incontestablement prodigieuses que connaisse I’histoire. Si
nous avons réussi & nous faire comprendre, on constatera
aisément que les causes de cette évolution transcendentale
sont au nombre de deux : ily a le facteur religleux;ilyale
facteur philosophique. o

La religion est une vie et & ce titre un de ses attributs es-



42 PAUL CHAPUIS

sentiels est la pluissance créatrice. La foi au Christ Sauveur,
nourrie par l’impréssion incomparable quil exerce sur les
dmes, a besoin d’exalter son objet. Cet objet ne peut étre
qu'une personne avec laquelle le disciple entre en communion
vivante, et cette personne doit étre dans ses attributs propor-
tionnée aux effets dont elle est la source. Bien qu’il en semble,
cette affirmation n’est pas le produit d’une réflexion raisonnée;
prise dans son essence la religion ne raisonne pas; elle procéde
du sentiment; elle est souvent le contraire de ce que nous
appelons rationnel. Les coordinations, I'’harmonie sont la der-
niére de ses préoccupations. On comprend dés lors qu’elle se
crée des représentations d’autant plus élevées qu’elle est plus
énergique et a ce titre Pexaltation de la personne du Christ
est non seulement le plus bean térnoignage rendu a sa per-
sonnalité, mais la preuve méme de son incomparable puis-
sance, de la réalité profonde de son ceuvre salutaire.

Mais le temps vint pour le christianisme, comme pour tout
autre phénomeéne de 'ordre universel, o ’esprit s’empara du
sentiment. Il chercha a4 s’en rendre compte, il scruta les
causes. Pour cette ceuvre d’analyse et de spéculation, nous
n’aurons jamais que les concepts généraux de chaque époque.
(C’est par lear moyen que la pensée saisit et systématise les
impressions spirituelles. Durant les premiers siécles de 1’Eglise,
qu’on s’en réjouisse ou qu’on le déplore, dans le milieu histo-
rique donné, la philosophie grecque prise dans sa plus grande
généralité était seule 3 offrir ces catégories. Les docteurs les
ont appliquées & la solution du probléeme; ils ont tenté d’ex-
pliquer, de prouver spéculativement la grandeur du Christ.
Leur réponse n’est peut-étre pasla solution la meilleure ; elle
pose, en effet, plus de questions qu’elle n’en résout.

L’apparition du gnosticisme, & son tour, a réagi sur les mé-
thodes employées; il fut méme le grand facteur des spécula-
tions christologiques. On remarquera, en effet, que pour une
large part, les formules des Péres sonl des réponses aux héré-
tiques. Avec leur série d’intermédiaires destinésa graduer ou a
atténuer la rencontre de I’Esprit absolu et de la matiére, les
Basilide, les Valentin risquaient d’enlever au Rédempteur sa



L’ADORATION DU CHRIST 43

grandeur spécifique. Pour la revendiquer et la définir, les
Péres usérent & beaucoup d’égards des armes des gnostiques.
Ils ont anéanti ou laissé dans I'ombre les dominations, les puis-
sances, les éons divers pour concentrer sur le seul Logos,
fils de Dieu, les éléments utiles & la médiation. Le Christ-Verbe
est ainsidevenu le lien métaphysique ol se rencontraient la
divinité et I’humanité, Dieu et I’nomme, Dieu et le monde. On
portera sur ces spéculations des jugements forts divers. L’his-
toire nous améne 4 affirmer, en ce qui nous concerne, que
dans le milieu donné, au sein des tendances en cours, malgré
les éléments étr‘angeré qu’elles ont introduits dans I’Evangile,
elles ont sauvé & beaucoup d’égards l'originalité du christia-
nisme et marqué la dignité spécifique du Christ.

En disant ces choses, nous rendons, je crois, 4 la pensée grec-
que un hommage suffissamment expressif, pour qu’on ne nous
accuse plus d’en méconnaitre la valeur réelle & un moment
précis de I’évolution chrétienne.

Mais, avons-nous dit, le cycle n’est pas encore fermé. Que
manque-t-il & son achévement? Les conceptions rappelées
plus haut, tout en définissant le Logos, n’ont pas toujours suf-
fisamment établi la relation entre cette hypostase et Jésus-
Christ. Sauf chez Irénée, qui ne systématise guére, l'intérét
dominant est d’ordre cosmologique; la préoccupation sotériolo-
gique demeure dans 'ombre. Il appartenait & Athanase, sinon
de satisfaire & cette exigence d’une facon suffisante, tout au
moins de nouer définitivement !e noeud, d’en serrer les mailles
et d’identifier résolument et complétement le Rédempteur et
le Verbe éternel. Ainsi en vertu d’'un mouvement plus ontolo-
gique que moral, la nature humaine rejoint la nature divine et
s’approprie les attributs de celle-ci. Sur un point capital, dont
dépend tout le reste, le grand probleme philosophique de I’épo-
que, qui est aussi le probléme religieux, a recu une réponse.
La synthése entre Dinfini et le fini, I’esprit et la matiére, Dieu
et univers, qui préoccupait le néo-platonisme, les gnosti-
ques, les Péres, est trouvée. Le Fils un avec le Pére d’une unité
substantielle est vraiment Dieu, sous une hypostase spéciale
et individuelle; il n’est plus « second Dieu. » 1l possede tous



44 PAUL CHAPUIS

les attributs du Pére, sa obaix; il est opootaws, sauf qu’il n’est
pas Peére, celui-ci restant le seul principe non engendré, ce
qui sauve la subordination. '

Le concile de Nicée peut s’ouvrir. Tous les efforts contrai-
res, les Adoptiens, Paul de Samosate, les Sabelliens sont vain-
cus. Arius lui-méme, venu trop tard avec son gnosticisme
subtil, sera brisé sous 1'écrasante logique de Iorthodoxie.
‘Maintenant il sera permis et nécessaire de dire : « Christus per-
fectus deus et perfectus homo, absolument parfait dans sa divi-
nité, absolument parfait dans son humanité, ni séparé, ni di-
visé, une seule et méme personne, le Fils unigue, le Verbe di-
vin, éternel. » ‘

Ce Christ-l1a doit étre adoré. On ne lui refusera ce supréme
hommage qui si, par impossible, on le refusait 4 Dieu lui-méme.
Qu’on modifie les térmes des formules, qu’on essaie illogique-
ment d’ailleurs d’atténuer les principes posés, c’est Athanase
qui nous donne les raisons profondes de ’adoration au sens
absolu. L’histoire, que je sache, ne cite aucune conception
qui ait su réellement corriger le grand évéque, tout en con-
servant cette adoration. A coup sdr, ce ne sera pas le moderne
kénosisme qui n’a pour excuse de sa batardise que d’avoir
servi de transition & une christologie fondée sur le terrain de
I’histoire. Athanase, bien qu’il en veuille, ruine ’humanité ; le
kénosisme, ’humanité et la divinité tout ensemble.

Mais & quel prix le patriarche et son époque ont-ils conquis
ce résultat? Il vandrait 1a peine de faire ’addition des dépenses.
Voici quelques chiffres :

Tout ’abord, on a arraché Christ & sa base historique. Sa
vie terrestre n’est plus rien; elle ne saurait plus rien étre.
Aussi toute la christologie qui s’est inspirée de Nicée est-elle
demeurée incurablement docétique.

Dés lors, dans une large mesure, le Christ a été comme
exilé du champ de la vie morale pour devenir la proie de la
spéculation. Par contre-coup, ainsi que le fait voir Ihistoire
des dogmes, la Rédemption a pris elle aussi les aspects d’un
processus cosmologique, malgré les intentions contraires
d’Athanase. La piété du moyen ige, qu’il serait intéressant



L'ADORATION DU CHRIST 45

d’étudier & ce point de vue, a subi les effets de cette doctrine.
Son Sauveur n’est plus le bon berger, le roi doux et débonnaire,
mais un maitre qui fait trembler. Elle devra recourir pour
gravir les cieux au patronage de la Vierge et des saints.

Enfin, le systéme, ce fut son héroisme, a di résolument af-
firmer les contradictoires, I’'unité des personnes et leur pluralité,
I’humanité et la divinité qui dans les écoles du temps se pré-
sentent comme la thése et 'antithése. Or pour affirmer les
contradictoires et faire de cette affirmation un objet de foi, que
dis-je? une condition indispensable de la fides salvifica, une
double garantie s’imposait, afin de fermer la bouche aux contra-
dicteurs et aux hésitants : le mystére d’abord, qui dans 'opi-
nion commune supprime les questions indiscreétes et les re-
cherches et d’ol1 naquit le conflit de la religion et de la science;
Pautorité ensuite, qui appelle Rome. Cette conception n’est
pas autre chose que le catholicisme en germe. Le dogme des
deux natures, avec son corollaire: le dogme de I’adoration du
Christ, est un dogme catholique dans son principe méme. Il
aboutira en vertu de sa logique interne & I’Ave verum corpus,
aussi sirement que le fleuve descend & la mer.

III

Bien qu’étrangére au christianisme primitif, 'adoration du
Christ au sens d’Athanase, qui reste le seul sens logique, peut-
elle étre conservée et défendue ? Oui, sans doute ; mais 3 une
condition. C’est qu’on maintienne 1’assise du systéme : ’oppo-
sition de I’essence divine et de I’essence humaine, qu'on af-
firme que Christ est différent par essence de ceux qu’il n’eut
pas honte d’appeler ses freres. Mais au temps que nous sommes
il est permis de se demander ce que peut bien étre une subs-
tance créée de Dieu et qui ne serait pas divine. Ces termes ne
s’entendent pas. Nous avons appris, d’ailleurs, par 'imperfec-
tion méme de notre science, qui est une école d’humilité, 4 ne
plus envisager Dieu sous la catégorie de la substance; Jésus
lui-méme, s’il est permis d’invoquer ici son témoignage, nous a
appris & I'appeler Notre Péere! et du coup 1l a placé notre con-



46 PAUL CHAPUIS

naissance de Dieu sous l'enseigne des catégories morales.
A poursuivre cette ligne dans la direction de la métaphysique,
elle aboutirait & I'affirmation que nous sommes de la substance
de Dieu, ce qui, je crois, avec d’autres mots était la pensée de
quelques Grecs méritants et du vieux Paul de Tarse, sans rap-
peler d’autres noms.

Dans ces conditions, la question christologique change de
face. Sous l'influence de facteurs inutiles & rappeler ici, elle
est devenue anthropocentrique. Au lieu de partir avec les pre-
miers siécles de la divinité transcendantale, elle s’attache au
Jésus de I'histoire, pour pénétrer son dme, son ceuvre, la na-
ture de son influence. Cette christologie historique revét a ce
jour des formes diverses; mais elle se reconnait & un signe
certain, base d’un accord futur : le Christ fut réellement un
homme, un homme dans l'acception compléte et définie du
terme ; c’est dans cette humanité qu’il importe de comprendre
sa divinité.

Dés lors se pose & nouveau la question qui fait 'objet de ces
pages : 'adoration au sens précis du terme est-elle un hommage
qui convienne au Rédempteur ? Le mot est-il adéquat a 1'idée ?

On l’a cru; on l'a dit : Hermann Schultz de Goéttingue, pour
ne pas citer d’autres noms, dans son livre classique sur la divi-
nité du Christ! s’exprime ainsi : « Il va de soi qu’on ne peut
P’adorer, lorsqu’on I'envisage comme homme, c’est-a-dire sous
son cOté moral et historique, tel qu’il se manifeste & nous en
regard de Dieu. La théologie antérieure & la réformation (celle
des scolastiques) affirmait déja que Christ, dans sa nature hn-
maine, mérite I’hyperdoulie, mais non pas l'adoration. Nc::s
exprimerions autrement une pensée analogue : Christ, lorsque
nous ne le considérons pas en Dieu, mais en regard de Dieu,
sous I’angle moral, comme individu humain, est 'objet de notre
profonde vénération, sans doute, de notre plus intime respect ;
mais il n’est pas permis de 'adorer, parce qu’en dehors ou &
coté de Dieu, aucun étre ne peut étre adoré.

« Mais dés que nous considérons Christ sous l'angle reli-

1 Lehre von der Gottheit Christi. 1 vol., p. 106. — Gotha 1831.



L’ADORATION DU GHRIST 47

gieux, en tant qu’il est la révélation de Dieu, non pas dés
lors en face de Dieu, mais en Dieu, comme cette person-
nalité humaine en qui la communauté croyante posséde Dieu,
en dehors de laquelle, au sens chrétien, elle ne saurait pos-
séder Dieu, — alors nous sommes tenus de I’adorer. Dans
ce cas, en effet, nous ne l'adorons pas i coté de Dieu, mais
en Dieu. Nous ne pouvons adorer notre Pére céleste sans
I’adorer en Christ, en qui, d’aprés sa volonté miséricordieuse,
il veut étre trouvé. Lorsque I’Eglise adore le Christ, elle n’adore
pas ’homme-Jésus, mais Dieu qui se révéle humainement a elle
(welcher sich thr menschlich erschliesst). Les genoux qui flé-
chissent devant lui, fléchissent devant lui 4 la gloire de Dieu le
Pére. (Philip. 1I, 6 et suiv.) Nous ne ravirons pas au Dieu unique
la gloire qui lui revient, mais nous lui rendrons gloire selon
sa volonté, en I’adorant en celui en qui il révéle humainement
son amour. C’est donc un caractére spécifique de la commu-
nauté chrétienne que d’honorer religieusement son Sauveur et
d’invoquer son nom. (1 Cor. I, 2; 2 Tim. 1I, 22). On ne peut
adorer Dieu dans un esprit chrétien, sans 1'adorer en Christ.
Cette thése bien comprise nous autorise & dire que c’est un
seul et méme acte que d’adorer le Pére au nom de Christ ou
d’adorer Dieu en Christ. »

Personne ne contestera la haute et forte inspiration de cette
page. La piété, une piété trés intime, parle ici par la bouche du
théologien. Je ne serais point étonné que ce langage répondit
aux impressions de plusieurs de mes lecteurs, méme parmi
ceux qui ont laissé Athanase pour une christologie anthropo-
centrique. Mais est-elle exacte en tant qu’analyse du fait reli-
gieux, comme conclusion sortant d’'une christologie toute mo-
rale, telle que nous apparait celle de ’écrivain ? Malgré tout le
respect que je professe pour 'autorité de M. Schultz, dont les
savants ouvrages m’ont ouvert jadis bien des horizons, je crains
presque, que le savant maitre me pardonne, que nous n’ayons
ici un exemple d’'un apophtegme connu : une piéce de drap
neuf cousue a un vieil habit. Voici, entre autres, pourquoi :

Elle me parait erronée et 4 lalongue dangereuse cette théo-
rie qui distingue aussi profondément le coté moral et le coté



48 PAUL CHAPUIS

religieux des phénomeénes, spécialement en la personne du
Christ. C’est une des hautes originalités de Jésus que d’avoir
associé en un rapport organique la religion et la morale pour
en faire une unité vivante.

Ensuite, dans une christologie expérimentale, comme celle
de M. Schultz, n’aboutira-t-on pas 4 d’étranges conséquences
en donnant comme motif d’adoration du Christ le fait, d’ailleurs
incomparablement vrai, qu’en Jésus nous voyons la révélation
parfaite du Pére ? Une réflexion de I’apotre Paul éclairera notre
pensée. Au chapitre XIV de la premiére aux Corinthiens, il
combal ’engouement de la communauté ou d’une partie de la
communauté pour le charisme trés inférieur de la glossolalie.
L’écrivain suppose un profane pénétrant dans I’assemblée, et qui
entendant, non les indistinctes éjaculations d’un enthousiaste
inconscient, mais les appels raisonnés et intelligibles d’un pro-
phéte, se prosterne devant Dieu, donc adore (X1IV, 25). Pour-
quoi ? Parce que cet auditeur d’occasion a été saisi et recon-
nait que Dieu est réellement agissant : dvrws & dpiv. A suivre la
théorie du théologien de Goéttingue, la logique permettrait
que ces théophanes fussent adorés. Que dire encore de tous ces
croyants qui, élevés a la stature de Christ, sont pénétrés du
souffle divin ; de cette période espérée de I'histoire ot Dieu
sera tout et en tous ? Cette perfection-l2 se résout-elle en une
mutuelle adoration ?

Qu’on n’invoque contre ces conclusions ni ce que cette pé-
nétration du divin a d’imparfait ou de limité dans nos vies, ni les
fonctions spéciales du Christ et sa dotation spirituelle ; I’adora-
tion telle que I’entendent le dictionnaire et le sentiment religieux
universel est 'hommage rendu & Dieu, a celui qui est 'origine
de tout, dont tout dépend. A ce titre, I’ceuvre divine la plus ex-
quise, le Sauveur, couronne et gloire de I'univers, restent tou-
jours dans l'ordre du relatif, par position et dérivation, subor-
donné au Dieu seul adorable. Tu adoreras le Seigneur ton
Dieu, tu le serviras lui seul. Ce précepte n’est ni mosaique, ni
juif en sa hauteur derniére. Il affirme non pas I'opposition,
mais la distinction du Créateur et de la créature, et si I'on dé-
sire des abstractions moins précises, diversement senties ou



L’ADORATION DU CHRIST 49

exprimées : de l'absolu et du relatif, de linfini et du fini.

Sans aucun doute, il le faut marquer encore, la conception
de M. Schultz, et toutes celles qui luil pourraient ressembler,
partent d’un sentiment de piété. La piété crée des représenta-
tions. Qu’y a-t-il d’étonnant et d’étrange qu’elle ait exalté la
puissance du Christ jusqu’a lui rendre des honueurs divins !
Mais, dés ’heure ol il s’agit d’analyser la représentation, de la
mettre en harmonie avec nos horizons, singuliérement diffé-
rents de ceux du III® ou IVe siécle, on ne saurait se contenter
d’une solution aussi confuse. La religion est une activité de
notre étre, & mon sens, la plus fondamentale, méme chez ceux
qui la nient ; la science est une autre de ces activités. Plusieurs
se contentent, en des problémes de ce genre, de deux réponses
contradictoires, dont 1'une est celle de I'esprit, 'autre celle du
cceur. Nous partons du postulat que la théologie croyante a
pour mission propre de donner dans chaque époque au senti-
ment religieux la représentation qui lui convient, de chercher
par conséquent la synthése, ’harmonie du coeur et de la rai-
son. Or, dans I’environnement intellectuel et moral qui est le
notre, 'adoration du Christ est une notion incorrecte. Aprés
les considérations historiques qui précédent, avec la notion
présente de ’adoration, plus sévére et infiniment plus précise
que celle des anciens dges, qu'on nous permette en achevant
ces pages de rappeler rapidement quelques-uns des motifs qui
appuient notre conclusion. |

Le premier nous parait d’ordre moral trées élevé. Il nous est
inspiré par le désir et le devoir des situations nettes. La phar-
macie théologique renferme de facheuses provisions d’onguent
péricatalyptique, de ces phrases pieuses, sans doute, d’inten-
tion, de ces formules aussi propres & voiler les réalités qu’a
les mettre en lumiére, illusions dangereuses pour ceux qui se
les forgent, comme pour ceux qui s’en nourrissent. Elles sem-
blent dire beaucoup, et ne disent rien ; dans un intérét confes-
sionnel, elles tentent de justifier la tradition tout en la rejetant.
A continuer longtemps encore ce régime ou 'on craint de re-
garder en face les problémes, I'Eglise et la théologie s’exposent
au juste mépris de 'opinion cultivée. Il ne faut pas qu’il en

THEOL. ET PHIL. 1896 4



b0 PAUL CHAPUIS

soit ainsi. Notre devoir le plus élémentaire, quand nous es-
sayons de faire de la théologie, est apparemment de rendre
raison de notre foi, d’en montrer, au sens le plus exact du mot,
le caractére rationnel.

Rappelons ensuite, et ces pages ont essayé de le dire, que la
conception d’Athanase, comme I’ensemble & peu prés de la
christologie théocentrique, a pu relativement échapper au re-
proche de dithéisme ou de trithéisme?. I’élément d’unité y est
indiqué dans la substance et non dans les personnes, celles-ci
n’étant que le rayonnement de la substance. Or, aujourd’hui,
tous, tant que nous sommes, nous mettons a juste titre 'accent
sur la personne ; la conscience de soi devient comme le foyer
de T'unité, comme Pinstrument des différenciations. Jésus-
Christ est une individualité, donc distinct de Dieu, et, & ce
titre, nous avons deux « moi, » et si on 'adore, comme le Pére,
deux divinités. On ne sortira pas de la. A vrai dire, on n’en sortit
jamais d’une fagon réelle. La piété, pour les raisons qui lui sont
propres, a pu tour a tour absorber Dieu en Christ ou Christ en
Dieu. Lorsqu’elle a tenté de s’analyser, ni les argufies scolas-
tiques, ni les manifestations nébuleuses d’un mysticisme qui,
sortant de sa nature, cherchait des formules, n’ont vaincu
I’obstacle.

En tous cas, et sur ce point jose presque compter sur l’as-
sentiment unanime des adhérents et des adversaires de nos
conclusions, toute christologie anthropocentrique, toute chris-
tologie qui a pour centre le Christ historique est logiquement
conduite & renoncer & I’adoration qui est sous forme religieuse
Paffirmation de I'Infini, de la cause premiére et directrice.
Qu’avec l'arianisme, qui en nos pays de langue francaise et

1 M. Bois (Revue de théologie et des questions religieuses, de Montauban.
janvier 1895) ne repousse pus cette conclusion. Il est trithéiste convaincu.
Il tient pour une divinité comprenant des dieuz, par analogie avec |’hu-
manité comprenant des hommes. Ce langage est absolument correct et
compréhensible au point de vue de la philosophie ancienne qui met en
antithése la substance divine et la substance humaine. En partant de
cette donnée la conception de M. Bois est soutenable, mais & ce point de
vue seulement.



L’ADORATION DU CHRIST 51

anglaise renait ici et 14 sous le manteau de 'orthodoxie, on
envisage le Rédempteur comme une créature éternelle, qu’avec
nous qui croyons & Dieu immanent dans I’histoire, on le voie
surgir du temps et & son heure, comme I’homme voulu de
Dieu pour manifester Dieu, il n’importe. Si le Christ est une
créature, I'adoralion au sens vrai n’appartient pas & ses attri-
buts. On n’y arrive, avec M. Schultz ou d’autres penseurs,
qgu'an moyen de distinctions subtiles, sans fondements dans
I'ordre des faits. Dira-t-on, par exemple, qu’il est si grand, son
autorité si souveraine, sa royauté sur les Ames si incomparable
et sa puissance actuelle si intense que l’adoration lui revient
comme au principe de I'étre, que nous ne voyons et expéri-
mentons Dieu qu’en lui, qu’a ce titre il est comme Dieu et que
dés lors notre adoration est -comme la réponse des dmes i
cette sainte expérience ? En ce qui me concerne, j’adhére en
plein & ces sentiments; mais ma conscience et mon esprit se
refusent & la conclusion déduite. Cette conclusion prenez-la
tout entiére, obéissez & son inspiration, vous y trouverez des
motifs suffisants & d’autres adorations, 4 d’autres hommages,
moins élevés par le rang, mais de méme nature. Vous avez
ouvert le ciel de la Vierge et des Saints qui intercédent ; vous
avez justitié, avec permission de choisir, toutes les apothéoses;
car j’en reviens 4 mon ceterum censeo : Tu adoreras le Sei-
gneur ton Dieu, tu le serviras lui seul. — A Dieu seul la
gloire ; le Christ est Seigneur, ¢ la gloire de Dieu le Pére.

(lomment, dés lors, indiquer la nature de nos rapports avec
le Sauveur ? Quelle est ’essence de cette communion du fidéle
avec son Maitre, qui fait I'originalité du christianisme ? Les
documents primitifs nous en font ressouvenir et sont remplis
de cette séve. Ils 'appellent la fo¢ et non ladoration. Jésus de
Nazareth invite les disciples & le suivre et non a 'adorer. Le
Christ est objet de ma foi et non de mon adoration 1.

Le Rédempteur, en effet, a concentré en lui les secrets de la
vie vraiment humaine, qui est la vie vraiment divine : les puis-

1 Voir sur ce sujet spécial notre article: Quels sont en la personne de
Jésus de Nazareth les éléments qui autorisent et légitiment la foi qu'il réclame.
(Revue de théologie et de philosophie. Novembre 1894.)



1591 PAUL CHAPUIS

sances de la charité parfaite, les énergies du pardon et de
I’action bonne. Lorsque, & mon tour, aprés les défaites et les
défaillances qui m’annoncent mon impuissance i faire le bien,
sous l’aiguillon des aspirations inassouvies de mon ame, qui
veulent le bien, je sonde les hommes et les choses pour dé-
couvrir les puissances du relévement et de la force; lorsque,
dans cette recherche douloureuse, je rencontre le Fils de
I’Homme, P’étincelle jaillit du contact. C’est la foi. La confiance
que m’inspire ce guide trouvé, contemplé, met mon étre en
communion avec son étre. Je veux que son esprit devienne
mon esprit, sa charité, ma charité. C’est encore la foi. Et ainsi
Jésus de Nazereth s’incarne en ma conscience. Il devient mon
impératif catégorique. Il m’oblige et me conduit & Dieu, le vrai
centre, le vrai but, auquel lui-méme ne se substitue jamais,
mais qu’il met en relief jusque dans les accentuations les plus
marquées de son moi personnel. Suivre le Christ, obéir au
Christ, servir Dieu en lui ; ceci encore c’est la foi.

Les premiers témoins, comme le Christ lui-méme, nous font
saisir sur le vif ce qu’est cette foi. Ils entendent par 13 une
direction de la vie, pénétrée des volitions et des sentiments
manifestés en Jésus de Nazareth; une assurance du pardon de
Dieu et un amour pour lui qui dépasse tout autre amour:
elles deviennent I'inspiration de notre vie et la pénétrent et la
remplissent de Dieu lui-méme. L’'évangile johannique, ainsi
que saint Paul , nomment I'Esprit comme I’agent actif de cette
communion. Il ne s’agit pas pour eux d’un simple exemple
donné par le Christ, mais d’une communication de forces, d’une
pénétration réciproque que rendent d’'une fagon si profonde des
expressions telles que étre en Christ, vivre en Christ, demeu-
rer en lui, arriver @ sa stature, etc.

Sans donc nous arréter a4 des recherches sur I'état du Christ
glorifié, que quelques-uns considérent comme le probléme
essentiel, mais sur lequel, que je sache, nous n’avons aucun
élément d’informations, il nous suffit de savoir expérimentale-
ment que son ceuvre vit et se développe. Il a déposé dans le
monde non pas un simple enseignement théorique, mais les
germes d'une évolution nouvelle, un principe nouveau dont



L’ADORATION DU CHRIST b3

nous sommes rendus participants par I'action de I’Esprit, force
d’en haut, Dieu immanent conduisant ’humanité 4 sa destinée
finale, 4 la réalisation du royaume de Dieu. C’est méme 14, pour
I’ajouter en passant, un des éléments qui distinguent si grande-
ment 'ceuvre du Nazaréen de celle de tout autre initiateur.
J’étudie Socrate, je profite de ses lumiéres, mais je ne le vis
pas. Etudier le Christ c’est bien, mais il le faut vivre, c’est-a-
dire entrer en une telle communion avec les forces mémes
qu’il a vécues et produites, que notre vie devienne la sienne.
C’est 14 encore la foi, mais non pas I'adoration. Cette foi, bien
plutét, forme les adorations en esprit et en vérité qu’aime le
Pére, parce que cette foi nous monte en Dieu et réalise mora-
lement notre parfaite dépendance.

On sait avec quelle puissante originalité les documents apos-
toliques rendent cette inspiration : Dieu révélé en Christ et
rendu sensible au cceur par I'Esprit. Nul ne peut dire, sinon
par I'Esprit, que Jésus est 1’Oint du Pére, et le Maitre & I’heure
des adieux a présenté le Paraclet comme le continuateur per-
manent et vivant de I’ceuvre accomplie. L’Esprit en constitue
I'énergie vitale. Lorsque, forts de la promesse : Voici, je suis
tous les jours avec vous jusqu'e la fin du monde ! vous parlez,
0 mes fréres, du haut de vos chaires ou mieux encore par vos
vies de cette présence spirituelle, qui est la plus réelle des pré-
sences, vous affirmez 4 la gloire du Pére, la xwpwrns du Nazaréen,
I'impératif catégorique que sa vie detrente années impose & vos
consciences convaincues et vaincues. Vous ne I’adorez pas; lui-
méme vous ordonne de rendre au Pére seul I’honneur qui
convient au Pére seul, et cette adoration supréme c’est le ser-
vice de Dieu, la vie de Dieu en vous, manifestée par le Christ,
agissante par I'Esprit. — Christus non adorandus, Christus
sequendus! — Tel est 1’Ave véritable.




	L'adoration du Christ : quelques pages de dogmatique et d'histoire [suite]

