
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1896)

Artikel: Le problème du surnaturel : surnaturel physique et surnaturel moral

Autor: Teissonnière, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROBLÈME DU SURNATUREL

SURNATUREL PHYSIQUE ET SURNATUREL MORAL

PAR

PAUL TEISSONN1ÈRE

Les conférences de M. Chapuis, à Lausanne, et le travail de

M. Ménégoz sur la notion biblique du miracle ont remis à

l'ordre du jour la vieille question du surnaturel et provoqué
de nombreuses polémiques, sans aboutir malheureusement à

des résultats très précis. Les définitions d'où l'on part ne sont

pas les mêmes, les méthodes employées diffèrent; ce serait
bien une merveille si les conclusions se ressemblaient. A vouloir

dresser cependant le bilan dogmatique de la théologie
actuelle sur cette question du surnaturel, il semble que, d'une
façon générale, on puisse résumer ainsi la situation :

l'orthodoxie et le libéralisme ont en commun la croyance au
surnaturel moral; mais les avis se partagent au sujet du surnaturel

physique qu'affirme l'orthodoxie et que nie le libéralisme.
La restriction du libéralisme, étant donné sa croyance au

surnaturel moral, ne nous paraît par justifiée ; aussi tâcherons-
nous d'en montrer l'impossibilité ejî présence des résultats de

la psychologie et de la physiologie contemporaines. Nous ne le
ferons pas, il va sans dire, en nous plaçant au point de vue de

l'empirisme pur : la question du surnaturel, même du surnaturel

physique, au sens où on l'entend généralement, n'est
pas du domaine expérimental, elle est du domaine spéculatif.
Nul ne s'attend à ce que nous choisissions dans la nature un



6 PAUL TEISSONNIÈRE

seul fait et que nous entreprenions de montrer que ce fait-là
est un miracle ; une pareille tentative serait vaine et l'affirmation

aussi indémontrable que la négation. Sur ce point l'entente
est universelle : « On ne saurait prouver le miracle, écrit
Scherer, parce que le miracle échappe par sa nature, par sa

définition, à cet enchaînement de causes et d'effets sur lequel
repose la preuve historique. » C'est aussi l'opinion de M.
Ménégoz : « Dans certains cas, écrit-il, on peut prouver d'une
manière absolument concluante la réalité d'un phénomène
extraordinaire ; mais là s'arrête la preuve ; elle ne saurait aller
au delà ; il est impossible de démontrer que ce fait extraordinaire

soit dû à une action divine surnaturelle, qu'il ne soit pas
l'effet d'une cause naturelle.... On nous démontrerait que tous
les faits relatés dans la Bible sont historiques, qu'on n'aurait
pas encore prouvé qu'ils sont dus à une intervention spéciale
et miraculeuse de Dieu *. » C'est encore l'opinion de M. Fulli-
quet : « Le miracle, écrit-il, n'appartient pas au domaine des

sciences physiques, mais à celui des sciences morales"2. » Celle

aussi de Harnack, de MM. H. Bois, Leopold Monod, etc....
Par conséquent, ce ne peut être par la méthode inductive,
mais seulement par la méthode deductive, que le miracle est

démontrable ; en ce sens on pourrait dire que pour démontrer
le miracle il faut y croire, c'est-à-dire admettre certaines
prémisses indispensables d'où on peut le déduire. Nous n'aborderons

donc pas directement la question du surnaturel, nous
essaierons de la prendre de plus haut. Nous nous demanderons

s'il n'existe pas une croyance fondamentale de la théologie,

une croyance commune à vous et à moi, à laquelle ni
vous ni moi ne puissions renoncer sans renverser du même

coup tout ce qui nous est le plus cher, la providence même de

Dieu et le respect de la morale. Et, cette croyance commune
une fois reconnue, nous essaierons de montrer à quelles
conséquences elle nous entraîne, et nous efforcerons d'en déduire

non pas une certitude, ce qui serait excéder les prémisses,
mais une nouvelle croyance, la croyance au surnaturel.

1 La notion biblique du miracle, p. 24.

ì La pensée religieuse dans le Nouveau Testament, p. 30.



LE PROBLÈME DU SURNATUREL 7

Parmi les croyances qui nous sont communes aux uns et

autres, et d'une manière générale à tous les théologiens, il en

est deux fondamentales : la croyance à la liberté de l'homme,
sans laquelle il n'y a plus que des morales utilitaires ; et la

croyance à la providence de Dieu, sans laquelle il n'y a plus
de christianisme. C'est en partant de ces deux prémisses
accordées que nous voudrions opposer à la thèse du rationalisme

deux antithèses : la première, c'est que la croyance à la

liberté implique, en l'espèce, la croyance au surnaturel ; que

par conséquent, d'une manière générale, pour un théologien,
la question du surnaturel ne se pose pas. La deuxième, c'est

que le surnaturel physique est inséparable du surnaturel moral,

et cela pour deux raisons : tout d'abord, parce que la

croyance à la liberté humaine implique la croyance au surnaturel

physique (subjectif et objectif) ; secondement, parce que
la croyance à la providence de Dieu implique aussi le surnaturel

physique objectif : que, par conséquent, si nous voulons
croire à la liberté et à la Providence, nous devons croire, pour
être logiques, à la réalité et à l'actualité du surnaturel physique,

et ne jamais nous arroger le droit de nier l'authenticité
d'un miracle, si ce n'est pour des raisons de critique historique

et non en vertu d'un à priori.

I
Il n'est peut-être pas de mot du langage théologique qui prête

plus à l'équivoque que le mot de surnaturel ; aussi importe-
t-il d'en préciser le sens. Si nous définissons le surnaturel,
avec M. Chapuis, « cet ensemble de faits réels ou supposés

qui paraissent sortir du cours régulier et ordinaire des

choses1, » la science elle-même n'exclut pas le surnaturel
ainsi entendu. Dans un essai de classification des phénomènes
parapsychiques, M. Boirac n'hésite pas à qualifier ces phénomènes

d'« exceptionnels, aberrants, paradoxaux, en dehors
des lois à nous connues de la pensée et de la vie. » Il va même

1 Thèses publiées et distribuées avant les conférences de M. Chapuis, à Lau

sanne.



8 PAUL TEISSONNIÈRE

jusqu'à considérer l'étude de ces phénomènes comme une
incursion de la science dans le « domaine du surnaturel L » Ce

n'est pas à dire qu'il affirme le surnaturel tel que nous l'entendons.

Pour définir le surnaturel au sens vrai du mot, il ne
suffit pas de le désigner comme « un ensemble de faits,... qui
paraissent sortir du cours régulier et ordinaire des choses, »

mais comme un ensemble, de faits qui ne sont surnaturels que
dans la mesure où ils en sortent réellement ; et qui n'en sortent

pas en vertu d'un pur hasard, mais par l'action d'une
volonté qui domine les lois naturelles. En dehors de la première
condition, il n'y a plus de surnaturel ; en dehors de la seconde,
le surnaturel n'a plus rien de religieux. La question revient à

savoir si de tels faits, sortant de l'ordre sous l'impulsion d'une
volonté libre, sont possibles et réels.

Essayons de préciser ce que nous entendons par volonté
libre ; car ce mot prête encore plus, s'il se peut, à l'équivoque
que le terme de surnaturel. Beaucoup de gens affirment en fait
la liberté, qui la nient en théorie. Dans l'histoire entière de la

philosophie, et parmi tous les philosophes qui ont parlé de

liberté, M. Rabier n'en compte que quatre : Aristote, Epicure,
Descartes et Kant2, qui vraiment y aient cru. Qu'est-ce donc

que la liberté sa définition implique-t-elle, ainsi que nous le
prétendons, le surnaturel? Dans son ouvrage sur Les maladies
de la volonté, M. Ribot félicite Kant et ses successeurs d'avoir
montré « que le problème de la liberté se réduit à savoir si
l'on peut sortir de la chaîne des causes et des effets pour poser
un commencement absolu3. » II nous paraît intéressant de

rapprocher de cette définition la définition que donne du
surnaturel M. Chapuis : « Nous appelons surnaturels, écrit M.

Chapuis, les phénomènes conçus comme dépassant le cadre de la

nature; cet ensemble de faits réels ou supposés qui paraissent
sortir du cours régulier et ordinaire des choses. » Si vous
corrigez la définition de M. Chapuis dans le sens que nous avons

indiqué, la similitude des deux définitions apparaît jusque dans

1 Annales des sciences psychiques, tome III, p. 342.

2 Encyclopédie de Lichtenberger, article Liberté, p. 210.

3 Page 2.



LE PROBLÈME DO SURNATUREL 9

les termes, c'est presque une identité : le surnaturel est, par
définition, « cet ensemble de faits réels ou supposés » dont le
caractère est de sortir du cours régulier et ordinaire des

choses; et la liberté est précisément, suivant l'expression de

M. Ribot, le pouvoir de sortir de la chaîne des causes et des

effets, c'est-à-dire de ce cours régulier et ordinaire des choses.

Qu'est-ce, en effet, qu'un acte libre? C'est la production d'un
phénomène qui n'est pas nécessairement déterminé par des

antécédents nécessaires. De même, qu'est-ce qu'un miracle?
C'est la production d'un phénomène qui n'est pas nécessairement

déterminé par des antécédents nécessaires. Liberté et
miracle, c'est la même chose, à cette différence que tout acte
libre est cause d'un miracle et tout miracle effet d'un acte
libre. Le surnaturel suppose l'ingérence dans la chaîne des

causes et des effets d'une action spéciale, supranaturelle, celle
de la liberté, et l'action de la liberté ne va pas sans la production

d'un effet spécial, supranaturel, qui n'est autre que le
miracle. Croire à la liberté, c'est donc croire au miracle, c'est
croire à l'existence d'un pouvoir constant de surnaturel. Et
c'est pourquoi, au nom même de sa croyance à la liberté, nous
refusons à un théologien le droit, non de mettre en doute telle
ou telle forme du surnaturel, mais de poser la question du

surnaturel en général.
Notre croyance à la liberté engage donc notre croyance au

surnaturel ; mais à quel genre de surnaturel? N'admettrons-
nous le surnaturel que dans l'ordre moral, comme le veut le
rationalisme, ou l'admettrons-nous aussi dans l'ordre physique?
Là se reporte la discussion. Dans l'hypothèse dualiste où
semble se placer le rationalisme, le problème revient à savoir
si la liberté ne sort pas de l'ordre moral, ou si elle intervient
dans l'ordre physique pour en troubler la causalité. Nous
examinerons la question au double point de vue de notre croyance
à la liberté humaine et de notre croyance à la providence de
Dieu.

Il ne nous paraît pas possible, à vouloir prendre au sérieux
la liberté, de borner son activité à l'ordre moral. Si nous
sommes vraiment libres, nous ne le sommes pas seulement de



10 PAUL TEISSONNIÈRE

vouloir, mais d'agir. Admettre cette thèse de M. Ribot que « la
volition est un simple état de conscience,... dénué de toute
efficacité pour faire agir,... qui ne crée pas une situation, mais

uniquement la constate; » et que « les actes et mouvements
qui la suivent résultent directement des tendances, sentiments,
images et idées qui ont abouti à se coordonner sous la forme
d'un choix1, » c'est faire de la liberté une duperie. Nous nous
sentons responsables de ce dont nous avons été cause, et
l'on n'est cause que par l'action. Si notre liberté ne détermine

en rien nos actes, s'il n'y a point de commandement du

physique par le psychique, toute responsabilité s'évanouit. Etre
libre, c'est donc être capable de changer le cours des phénomènes

nécessaires, en faisant passer de la puissance (c'est-à-
dire du domaine psychique) à l'acte (c'est-à-dire dans le
domaine physique) une volonté libre ; en un mot, c'est intervenir
dans l'ordre matériel pour en troubler la causalité, c'est
produire du surnaturel physique. En ce sens on a pu parler des

« miracles de la science, » et considérer les créations de
l'industrie moderne comme des faits surnaturels, puisqu'en
définitive, dans l'hypothèse du libre arbitre, ces faits sont bien un
produit de la liberté, s'appliquant, sous le contrôle de la logique,

à coordonner les lois naturelles. Entre le surnaturel
humain et le surnaturel divin, rien ne nous oblige à supposer
une différence qualitative ; il peut n'y avoir qu'une différence

quantitative. Si nous admettions le point de vue dualiste du

rationalisme, nous définirions l'un et l'autre : une coordination

des lois naturelles par la liberté pour leur faire
produire un effet qu'elles n'eussent pas produit spontanément.
Toute négation du surnaturel physique nous paraît donc nier
implicitement la liberté ; aussi tenons-nous cette négation, non
seulement pour spécieuse, mais pour dangereuse, car elle
proclame le déterminisme universel. Sans surnaturel physique
point de surnaturel moral, et sans surnaturel moral plus de

liberté. Or sans la liberté le christianisme tombe en ruine.
Est-ce à dire que nous ayons prouvé par là toute espèce de

1 Ouvr. cité, p. 175.



LE PROBLÈME DU SURNATUREL 11

surnaturel physique? Telle n'est pas notre prétention ; pour le
moment il nous suffit d'avoir montré que la croyance au
surnaturel physique, loin d'être absurde, s'impose à l'esprit de

quiconque croit à la liberté. Dès lors il n'existe plus un abîme
entre deux conceptions du surnaturel irréductibles ; le surnaturel

qu'entraîne l'exercice de la liberté est toujours et partout
de même essence, à la fois d'ordre moral et d'ordre physique.

Peut-être cette conclusion paraîtra-t elle excéder nos
prémisses. « Tout ce que vous avez prouvé, dira-t-on, c'est le
surnaturel physiologique subjectif et non le surnaturel objectif;

le miracle est dans la détermination du physiologique par
la volonté libre ; mais en dehors de la matière cérébrale,
condition sine qua non d'un tel miracle, il n'y a plus de miracle,
et tout s'enchaîne rigoureusement jusqu'aux dernières
conséquences. Une machine à vapeur, par exemple, en elle-même
n'est pas un miracle ; elle est le résultat du jeu compliqué des

forces physiques ; le miracle réside tout entier dans l'acte par
lequel la liberté a organisé les forces physiologiques, de
manière à leur faire produire, à travers toute la série des causes
efficientes et nécessaires, la machine telle que l'esprit l'avait
conçue. Il n'y a de surnaturel que dans le cerveau. »

La remarque est juste. Il convient, en effet, d'établir ici une
distinction, la distinction toute moderne du surnaturel médiat
et du surnaturel immédiat. A vrai dire, l'homme n'est capable
de surnaturel immédiat que dans son cerveau. Mais de ce que
partout ailleurs son activité est médiate s'ensuit-il qu'elle n'ait
rien de surnaturel? C'est affaire de définition. Si l'on se

rappelle notre définition initiale, on apercevra qu'elle est comprehensive

de ces deux catégories. D'après cette définition, un
phénomène ne cesse pas d'être miraculeux dès qu'il n'est plus
un produit immédiat de la liberté, il suffit au caractère
miraculeux d'un phénomène extraordinaire qu'il dérive directement
ou indirectement d'une volonté dominant les lois naturelles.
Tel phénomène résulte-t-il nécessairement d'antécédents
nécessaires? Alors il n'y a aucun miracle. Parmi les antécédents
de ce phénomène y en a-t-il au contraire un seul qui ne soit

pas nécessaire, la liberté est-elle un des facteurs de sa produc-



12 PAUL TEISSONNIÈRE

tion Alors il y a miracle, quels que soient les intermédiaires
qui existent entre le fait actuel et ce facteur de liberté. Le
surnaturel (médiat ou immédiat) consiste dans le rapport établi
entre un phénomène inusité et une liberté suprasensible qui le
commande, peu importe à travers quels intermédiaires physiques.

Tout ce qui est et n'eût pas été sans un acte libre est

miraculeux à quelque degré. Et c'est pourquoi toutes les
religions ont considéré la nature entière comme une révélation
plus ou moins indirecte de Dieu. Le paganisme comme le
christianisme voit derrière tous les phénomènes, en dernière
analyse, une action supranaturelle ; le déterminisme n'existe

que dans l'intervalle des actes libres ; il est relatif ; au sens

absolu, il n'y a pas un seul fait au monde qui ne soit à quelque
degré surnaturel. Les lois elles-mêmes le sont si l'on admet le
créatianisme ; le seul fait de la contingence étant un fait de

liberté, le miracle est à l'origine de toutes choses. Tellement
qu'on pourrait dire à propos de la nature ce que Bayle écrivait
de la biographie de saint François Xavier : « On ne vit jamais
plus de miracles que l'on en voit dans ce livre ; on ne saurait
faire un pas sans y en trouver. »

Ce n'est pas que nous entendions faire entrer tous les
phénomènes dans notre définition du surnaturel. « Si tout est

miracle, rien n'est miracle, » dit fort bien M. Ménégoz. Il y a

donc ici comme ailleurs une question de limite, il y a divers
degrés de surnaturel ; un phénomène est plus ou moins
miraculeux, suivant qu'il est plus ou moins éloigné du facteur de
liberté qui le conditionne. Dans une première catégorie, on

pourrait ranger tous les phénomènes dont il est possible de

déterminer les causes pendant une série régressive assez
prolongée, mais qui de régression en régression aboutissent à un
antécédent supranaturel, à un fait de liberté ; ce sont ceux
dans lesquels tout homme religieux verra une manifestation

plus ou moins tardive de l'activité divine, mais dont il fera
cependant des objets de science. La seconde catégorie comprendrait

tous les événements extraordinaires où le fidèle croit
discerner une intervention plus directe de Dieu dans l'ordre des

phénomènes, une intervention contemporaine de l'événement



LE PROBLÈME DU SURNATUREL 18

lui-même ; il les rapporte à un acte de liberté produisant son
effet sans l'interposition d'une longue série de causes efficientes

et par des moyens autres que les moyens ordinaires. Ce sont
les miracles proprement dits. Or, nous prétendons que, toutes

proportions gardées, l'homme est capable de surnaturel médiat

et immédiat, et que ce surnaturel ne diffère pas essentiellement

du surnaturel divin.

On demandera sans doute quelle raison nous avons de le
croire ; car enfin si Dieu fait des miracles, il est bien évident

qu'il ne les fait pas par les mêmes procédés que nous
employons à construire une machine ou à provoquer des réactions

chimiques. Quand nous agissons dans l'ordre physique,
c'est toujours au moyen de notre organisme ; a-t-on jamais
vu Dieu y intervenir de la sorte? Là est la grande différence,
la différence irréductible, pense-t-on peut-être, qui sépare le
surnaturel divin du surnaturel humain. Tandis que l'homme
n'est capable de surnaturel immédiat que dans son cerveau,
et que partout ailleurs son activité est médiate, ce n'est qu'en
agissant directement dans l'ordre objectif que Dieu peut y
produire des miracles.

Le point de départ de cette objection paraît être ce double
à priori : que l'homme ne peut agir sur l'ordre objectif si ce
n'est par l'intermédiaire de ses membres ; tandis que Dieu, à

supposer qu'il fasse des miracles, n'y emploie aucun intermédiaire.

L'un et l'autre à priori demanderaient à être prouvés,
car pour notre part nous refusons d'admettre le premier au

nom des faits, le second au nom de notre conception anthro-
pomorphique de Dieu. La première question est. donc celle-ci :

« Est-il vrai, comme on se l'imagine communément, qu'aucun
mode de l'activité humaine ne soit assimilable au mode d'activité

que nécessitent, semble-t-il, des miracles tels que les mis
racles bibliques? Car enfin, si Dieu se sert d'agents physiques
pour propager son action à travers le monde, il est bien certain

que ces agents ne tombent pas sous le contrôle de

l'expérience ordinaire. Avons-nous quelque raison pour supposer
de tels agents? les avons-nous jamais vus à l'œuvre? en un



14 PAUL TEISSONNIÈRE

mot l'expérience nous fournit-elle des exemples de phénomènes

extraordinaires produits par l'homme, être libre, à
travers l'intermédiaire d'agents inconnus et donnant l'illusion de

l'action immédiate t>

A moins de se vouloir montror sur ce point plus incrédule
que la science, la théologie ne saurait le nier sans parti pris :

de tels faits existent. Il suffit, pour s'en convaincre, de lire les

travaux publiés en Angleterre par la Society for Psychical
Research ou de parcourir les Annales des sciences psychiques
publiées en France, depuis ces cinq dernières années, sous la
direction du Dr Dariex. Tout un domaine de faits nouveaux
vient de s'ouvrir aux investigations de la science moderne ;

nous voulons parler des phénomènes parapsychiques. Ces

phénomènes n'ont pas été observés par des hommes ayant
un caractère ecclésiastique, mais par des savants de profession,
aussi francs de tout préjugé religieux, de toute préoccupation
apologétique, que soucieux de leur réputation de savants. On

n'a affaire ici ni à des névrosés, ni à des moines suspects
d'exaltation pieuse, de superstition grossière ou de mysticisme
maladif, mais à des savants comme le Dr Dariex, comme M.

Richet, professeur à la Faculté de médecine de Paris, comme
MM. Lodge, professeur de physique à Liverpool, "Wallace,

Thury, Myers, de Rochas, Gibier, Lombroso, Delbœuf, Janet,

etc., tous pénétrés de l'esprit scientifique et s'inspirant
scrupuleusement de la méthode expérimentale. Répondant en leur
nom à M. Rosenbach, qui les avait accusés de « mysticisme, »

M. Richet fait en ces termes sa déclaration de principes :

« M. Rosenbach prétend que nous, qui cherchons la parcelie
de vérité contenue dans les sciences dites occultes, nous nous

imaginons que les lois de la nature sont violées. Eh bien,
M. Rosenbach peut se rassurer. Nous savons très bien que
personne, ni parmi les grands, ni parmi les petits, ne peut violer
les lois de la nature. Nous sommes bien tranquilles à cet égard,
et c'est être un peu naïf que de nous attribuer cette étrange
opinion. Mais que les lois de la nature soient exactement telles

que M. Rosenbach se les imagine, voilà ce dont je me permets
de douter. Je serais même disposé à croire que ses connais-



LE PROBLÊME DU SURNATUREL 15

sances, si vastes qu'elles soient, ne limitent pas la réalité des

choses, qu'il y a d'autres lois que celles qu'il a vues dans les

ouvrages classiques, et que si l'on ne viole pas les lois de la

nature, on peut parfaitement violer les lois qui sont enseignées

par les plus illustres professeurs contemporains. Donc nous ne

croyons pas au miracle, ni les uns, ni les autres, — et ici je
ne parle pas seulement de moi, mais de mes amis de la Society
for psychical Research et des Annales des sciences psychiques,
— et nous prétendons que notre méthode est la même que
celle qui est employée dans les laboratoires, et que les
recherches dites psychiques s'appuient sur des expériences dont
la méthode est aussi précise que celle des sciences les plus
précises1. »

Inutile d'ajouter que nous ne nous approprions sans réserves
ni la déclaration de principes de M. Richet, ni sa définition, ni
sa négation du miracle; leur caractère, à notre sens antithéo-
logique, ne nous assure que davantage de l'impartialité des

observations rapportées dans les Annales. Ces observations
sont donc des observations de faits et non des récits de grand'
mère ; on y a procédé avec autant de rigueur scientifique qu'il
est possible ; toutes les précautions ont été prises pour éviter
la supercherie, pour assurer la stabilité des conditions de

l'expérience. L'étude de ces phénomènes parapsychiques qu'on
vient d'entreprendre n'est pas, il va sans dire, une science faite;
il faudra multiplier encore longtemps les observations et les

recherches déjà si nombreuses avant de pouvoir formuler des

lois précises et opérer une synthèse définitive. Mais
indépendamment de toute systématisation, les faits sont cependant des

faits. Or, d'après ces faits, il semble qu'on puisse dès maintenant

considérer comme acquis dans l'étude des phénomènes
parapsychiques les résultats suivants : tout d'abord la réalité
incontestable des phénomènes télépathiques ; l'expérience

prouve la transmissibilité d'un individu à un autre, et cela à

de grandes distances, à travers des obstacles interposés et en
dehors de toutes les communications ordinaires, sensorielles

1 Annales des sciences psychiques, tome II, p. 294, 295.



16 PAUL TEISSONNIERE

ou autres, la fransmissibilité des sensations, des idées et de la
volonté. Nous n'en citerons que quelques exemples choisis

parmi ceux offrant les meilleures garanties d'authenticité.

D'importantes expériences de suggestion mentale à distance

ont été faites par MM. Dariex, Richet, Paul Janet, J. Gibert, J.

Héricourt, Pierre Janet, Emile Desbeaux, etc. Il en est de très

caractéristiques et qui montrent bien la transmission d'un
individu à un autre des sensations et même des états corporels
qui les accompagnent. Dans le récit de ses expériences avec
Mme B., M. Pierre Janet dit de Mme B. qu'elle « semble éprouver

la plupart des sensations ressenties par la personne qui l'a
endormie. Elle croyait boire elle-même quand cette personne
buvait. Elle reconnaissait toujours exactement la substance

que je mettais dans ma bouche et distinguait parfaitement si

je goûtais du sel, du poivre ou du sucre *. » Dans son livre tout
récent sur L'extériorisation de la sensibilité, M. de Rochas

cite quantité d'expériences encore plus extraordinaires, où la
sensibilité d'une personne semble devenir solidaire, non plus
seulement de la sensibilité d'une autre personne, mais des
excitations purement mécaniques communiquées à différents
objets magnétisés, à de l'eau, par exemple, à des végétaux, des

cristaux, des étoffes2, etc.
Les cas sont nombreux aussi où, volontairement, une

personne réussit à imposer à une autre personne la vue d'un objet

quelconque, comme par exemple dans les expériences de
M. Desbeaux avec M. G. « Le 22 mai 1891, écrit M. Desbeaux,
je fais asseoir dans un coin obscur du salon M. G., agrégé ès-
sciences physiques, pour qui ces sortes d'expériences étaient
absolument inconnues. Il est neuf heures du soir. M. G. a les

yeux bandés et la face tournée vers le mur. Je me place à

quatre mètres de lui, devant une petite table où reposent deux

lampes. — Première expérience. Sans bruit et à l'insu de M. G.

je prends un objet et je le tiens en pleine lumière. J'y concentre
mes regards et je veux que M. G. voie cet objet. Au bout de

1 Annales, tome III, p. 351.

2 Pages 217-227.



LE PROBLÈME DD SURNATUREL 17

quatre minutes et demie M. G. m'annonce qu'il voit un rond
métallique. Or l'objet était une cuillère d'argent (petite cuillère
à café) dont le manche disparaissait dans ma main et dont je
ne fixais que la petite palette d'un ovale peu allongé. —

Deuxième expérience. M. G. voit un rectangle brillant. Je

tenais une tabatière en argent. — Troisième expérience. M. G.

voit un triangle. J'avais dessiné à gros traits sur un carton un
triangle. — Quatrième expérience. M. G. voit un carré avec
arêtes lumineuses et avec des perles brillantes; tantôt il voit
deux perles seulement, tantôt il en voit plusieurs. Je tenais un
objet dont il n'était guère possible de soupçonner chez moi la
présence : c'était un gros dé en carton blanc ; la lumière éclairait

vivement ses arêtes et donnait aux points gravés dessus
des reflets brillants de perles noires. — Cinquième expérience.
M. G. voit un objet transparent avec des filets lumineux
formant un ovale au fond. Je tenais une chope à bière en cristal
taillé, à fond ovale. Voilà, je pense, cinq expériences (faites
dans des conditions excellentes de contrôle et de sincérité) qui
peuvent être considérées comme ayant réussi1. » Des

expériences de même genre ont été faites encore par MM. Emile
Desbeaux et Léon Hennique ; et cette fois non plus à quelques
mètres seulement, mais à une distance de 171 kilomètres de

Ribemont (Aisne) à Paris. A cette distance considérable
M. Hennique a réussi à transmettre successivement à M.
Desbeaux l'image très approximative d'une gerbe de fleurs, d'un
globe de lampe, enfin à l'empêcher volontairement de voir
quoi que ce soit, alors que M. Desbeaux s'attendait au
contraire à ce qu'une image lui fût communiquée.

Il y a plus encore : non seulement une personne peut
communiquer à une autre ses propres sensations, sans que l'objet
de ces sensations vienne exciter directement les sens de cette
autre personne, mais elle peut lui imposer des images purement

mentales, ainsi sa propre image, et cela d'une manière
assez nette, assez ressemblante pour être reconnue. Le cas de
Munich en fournit un exemple célèbre. « Le baron von

1 Annales, tome I, p. 261.

THÉOL. ET PHIL. 1896 2



18 PAUL TEISSONNIÈRE

Schrenck, raconte Mlle X., retournait chez lui par une nuit de

mars ou d'avril (je ne suis pas sûre de la date) vers onze heures
et demie : il s'était tenu pendant peu de temps sous la fenêtre
de ma chambre à coucher qui donne sur la rue. Dans ce même
moment je me trouvais dans ma chambre, reposant les yeux
fermés, à moitié endormie. Il me sembla que la partie de la
chambre où se trouvait mon lit devenait subitement lumineuse,
et je fus contrainte à ouvrir les yeux. Alors, au même instant,
je vis M. Schrenck. Il avait passé rapidement, comme un éclair.
Le jour suivant, je racontai le fait à mon amie M1Ie Prieger;
elle s'en alla patiner le même jour et rencontra le baron
Schrenck sur la glace. Ils avaient à peine conversé cinq
minutes qu'il lui demanda si je n'avais rien vu la nuit précédente.
MUe Prieger lui répéta ce que je lui avais dit. Sur quoi le baron
Schrenck dit qu'au même instant où je l'avais vu, il s'était arrêté
sous ma fenêtre, essayant fermement en esprit de m'imposer
sa présence1. » Ce récit est confirmé à la fois par celui de

Mlle Prieger et par celui du baron Schrenck.
On cite également plusieurs cas de transmission mentale à

l'état de veille, transmission d'un ordre, par exemple, accompagnée

d'une certaine contrainte de la volonté du sujet par la

volonté du transmetteur, et se traduisant par l'impression
d'une paralysie des membres ou par une sorte d'obsession

morale. Le Dr Gibotteau décrit fort bien le sentiment de cette

prise de possession d'une volonté par une autre volonté. « B.

avait entrepris, écrit-il, de m'empêcher de remonter le boulevard

Saint-Michel vers l'Observatoire, place où je ne passais

pas très souvent. Il m'est rarement arrivé de passer par là

sans ressentir presque aussitôt sa présence et une résistance.
Cette influence se traduisait quelquefois par des faits singuliers.

Une fois je sentais une faiblesse spéciale dans les jambes,

qui étaient comme paralysées. C'était comme si j'avais eu sur
les épaules un poids trop lourd. Si je revenais sur mes pas je
me sentais léger et alerte. D'autres fois j'avais une certaine
difficulté à avancer, comme si j'eusse lutté contre un vent très

1 Annales, tome I, p. 108.



LE PROBLÈME DU SURNATUREL 19

fort ou plutôt—la sensation étant limitée aux jambes—contre
un courant d'eau où j'eusse été jusqu'à la ceinture. Je me suis
amusé à observer cet effet que je rapportais très bien à B. Si

je me retournais, l'effet était inverse, le courant m'entraînait
vers la Seine et j'avais de la peine à m'empêcher de courir.
J'ai eu chacune de ces impressions trois ou quatre fois. J'étais
arrivé moi-même, si je rencontrais M'"e A. dans la rue et faisais

quelques pas avec elle, à lui donner ce besoin de courir devant
soi. Elle le sentait si fort qu'elle me priait de cesser, de peur
de se donner en spectacle. D'autres fois B. explorait un lieu,
ma chambre, par exemple, pour savoir si je m'y trouvais. Cela

avait fini par devenir très gênant. Cette sorte de surveillance

que j'ai sentie peser sur moi pendant deux mois est peut-être
ce que je trouve de plus remarquable dans le cas de B. — L.
(un ami du Dr Gibotteau) sentit un soir très nettement cette
impression ; après une seule séance avec elle, il avait essayé
de l'empêcher de rentrer chez elle (vers onze heures du soir)
et de l'obliger à prendre une route qui la conduisait loin de

son logement, dans un quartier désert, et il avait cru y réussir,
il y avait même réussi, comme nous le sûmes le lendemain : B.
avait été surprise à un moment donné de se trouver loin de sa

route et de son logis. Le soir même elle prit sa revanche. L.
me laissa, resta seul ; vers minuit il entra dans un cercle et
regardait jouer quand, brusquement, il sentit une influence

étrangère ; tout lui déplut, il ne resta que quelques minutes
et rentra chez lui presque en courant. Le lendemain il me
raconta l'aventure en insistant sur ce changement brusque de

dispositions qu'il attribua à B. Celle-ci me raconta depuis la

même histoire, se vantant d'avoir changé ses idées1. s

Ce cas du Dr Gibotteau est extrêmement curieux et montre
bien à quel degré d'intensité peut arriver la transmission mentale.

Un autre cas, non moins extraordinaire, est celui rapporté

par un ami de M. Dariex, M. J.-H. P. « A l'état de veille, écrit-

il, il est possible de donner à M. un ordre à exécuter, mais il
faut qu'elle soit tranquille au moment où elle le reçoit. Nous

i Annales, tome II, p. 259-264.



20 PAUL TEISSONNIÈRE

n'avions jamais fait d'essais de ce genre, quand R. me proposa
un jour d'essayer de faire venir M. dans l'appartement où nous
sommes : M. est dans une maison voisine et ne peut savoir

que nous sommes actuellement dans un kiosque, au fond du

jardin. Je lui donne pendant trois minutes l'ordre mental de

venir. Je pensais avoir échoué et continue énergiquement pendant

trois minutes encore : elle ne vient pas. Nous considérions

l'essai comme manqué, quand la porte s'ouvre brusquement

et M. paraît :

» — Ah ça I vous croyez que je n'ai pas autre chose à" faire

Pourquoi m'appelez-vous? il m'a fallu tout laisser
» — Nous voulions vous dire bonjour.
» — Bon je m'en vais maintenant.
» Elle nous serre la main et part vite, quand j'ai l'idée de

l'arrêter net à la grille.
» — (Mentalement.) Je vous défends de sortir Vous ne

pouvez ouvrir la grille : revenez.
» Et la voilà qui revient, furieuse, demandant si l'on se moque

d'elle. Or, pour envoyer ce dernier ordre, je n'avais point
remué de place et M. était complètement invisible derrière les

massifs du jardin ; j'étais du reste loin de la croisée. Je lui dis

que cette fois elle pourra ouvrir et la laisse allerd. » Voilà une

expérience dans laquelle, en dehors des relations sensorielles

ordinaires, deux ordres ont été successivement transmis à

distance, compris et exécutés, le tout à l'état de veille.
Ces faits qu'on ne peut mettre en doute sans suspecter la

bonne foi de ceux qui les ont décrits, isolés comme ils sont,
ne prouvent rien ou fort peu de chose. De tels faits ne valent

que par accumulation. Aussi notre seul but a-t-il été, par ces

quelques exemples, d'en donner une idée et d'engager nos
lecteurs à se référer aux documents auxquels nous les avons
empruntés. Ils trouveront là quantité « d'observations détaillées,

sérieuses, corroborées par des dates, des citations, des

documents, des preuves de toutes sortes, » qui ne sauraient avoir

place dans notre travail. Nous pouvons donc tenir ces faits

1 Annales, tome III, p. 138.



LE PROBLÊME DO SURNATUREL 21

pour certains. Or, si nous ne nous abusons pas, tous ces faits

que nous avons cités sont bien, jusqu'à présent, des faits

extraordinaires, premier caractère du fait miraculeux. De plus,
puisque d'une part ces phénomènes sont des phénomènes
parapsychiques, c'est-à-dire conditionnés par l'activité psychique
d'un ou plusieurs individus, et que d'autre part, en tant que
chrétiens, ou simplement en tant que spiritualistes, nous

croyons que ces individus sont des agents libres, capables ou

non de vouloir, que par conséquent ces faits auraient pu ne

pas être ou n'être pas ce qu'ils ont été, chacun d'eux rentre
définitivement dans « cet ensemble de faits dont le caractère
est de sortir du cours régulier et ordinaire des choses, sous
l'action d'un être libre qui domine les lois naturelles, » autrement

dit rentre dans la catégorie du surnaturel tel que nous
l'avons défini. Il y a donc miracle ; miracle humain si l'on veut,
mais cependant miracle, au sens absolu du mot. C'est ce qu'on
pourrait appeler le surnaturel moral obtenu par télépathie.

Jusqu'ici nous ne nous sommes occupés que des phénomènes

de télépsychie, qui tous supposent une action subie
exclusivement par des êtres personnels. Faut-il restreindre à ces

phénomènes spéciaux l'activité parapsychique de l'homme, ou
s'étend-elle aux trois règnes de la nature? Il importe de le noter

en passant, nous en ferons usage plus tard, les seuls faits
de télépsychie impliquent déjà cette action de l'âme sur la
nature ambiante, car dans les cas de télépsychie comme dans

toute relation sensorielle, une âme n'agit sur l'autre qu'à
travers des intermédiaires physiques, inconnus quant à leur
essence, mais certains quant à leur réalité. L'expérience
montre, en effet, que les phénomènes de transmission mentale
varient avec les distances et les obstacles interposés, ce qui
prouve qu'une volonté n'en atteint pas une autre d'une façon
transcendante ou magique, mais bien par des voies naturelles.
Ce n'est là toutefois qu'une constatation indirecte ; il y a des

expériences plus précises : de même que les faits de télépsychie

démontrent l'existence de relations mystérieuses entre les

âmes, tous les faits de psychodynamie, parmi lesquels un cer-



22 PAUL TEISSONNIÈRE

tain nombre paraissent établis de façon indubitable, prouvent
la possibilité d'une action de l'âme dans le domaine naturel,
en l'absence de tout intermédiaire visible : la psychodynamie
vitale subjective a constaté une action mystérieuse de l'âme sur
son propre organisme, y produisant des effets curatifs
extraordinaires, la psychodynamie vitale objective a constaté l'action
de l'âme s'exerçant directement sur des organismes humains
autres que le sien, sur des organismes animaux et sur des

organismes végétaux, bien que les faits de ces deux dernières

catégories aient été moins souvent observés ; enfin la
psychodynamie matérielle admet la possibilité d'une action directe de

l'âme sur les objets matériels, capable d'en changer les
propriétés chimiques ou capable, ce fait-ci semble difficilement
contestable, d'y produire des mouvements de lévitation et de

translation.
Les effets internes de psychodynamie vitale sont très connus,

car ils tiennent d'assez près aux phénomènes qu'on a de tout
temps étudiés sous le nom de « rapports du physique et du
moral. « On sait, par exemple, l'action curative de la suggestion

mentale; des personnes ayant les mains pleines de
verrues ont été guéries en quelques jours tout simplement parce
qu'on avait, créé chez elles un certain état psychologique en
leur affirmant que ces verrues disparaîtraient. Persuader à

quelqu'un qu'il est malade ou qu'il se porte bien équivaut
presque à le rendre tel. On cite le cas d'un homme tout à fait
valide auquel on offrit une forte somme à la condition qu'il
passerait la nuit dans un lit où, lui disait-on, un cholérique
avait couché ; ce qui n'était pas exact. 11 s'y coucha, prit le
choléra et en mourut.

Parmi les effets externes de psychodynamie vitale produits
sur l'homme, le plus simple est celui qui paraît avoir été

découvert par M. Moutin : « On applique légèrement les deux

mains étendues sur les omoplates d'une personne sans exercer
aucune pression et on les retire lentement : la personne est

attirée, souvent avec une telle force qu'elle en perd l'équilibre.
Il n'est même pas toujours nécessaire d'appliquer les mains.

Certains sujets, dès la première fois, sentent l'attraction, les



LE PROBLÈME DU SURNATUREL 23

mains étant tenues à quatre ou cinq centimètres de distance.
Bien entendu, on doit s'abstenir d'annoncer au sujet le résultat
qu'on attend de cette manœuvre. L'expérience réussit aussi

très souvent en appliquant les mains sur l'épigastre. De même

la simple application des mains sur les épaules, accompagnée
de la volonté de faire tomber le sujet, amène assez rapidement
la chute (surtout si le sujet s'est déjà montré sensible à l'attraction)....

Avec des sujets tout à fait sensibles, il suffit de présenter

la main ouverte, derrière leur coude par exemple, pour
déterminer des mouvements du bras et une véritable attraction,
et cela sans qu'ils aient paru s'apercevoir de votre manœuvre
autrement que par le résultat produit. De même le contact ou

l'approche des mains de l'opérateur détermine chez eux des

phénomènes d'engourdissement, de contracture, d'adhérence

qui semblent des effets de cette même force inconnue1. »

La psychodynamie vitale ne comprend pas seulement des

phénomènes mécaniques : elle comprend aussi des phénomènes

physiologiques. Les effets directs d'un psychique sur
l'économie intérieure d'un organisme qui n'est pas le sien

composent ce qu'on a appelé le magnétisme curatif, auquel M. A.
Bué vient de consacrer un travail fort intéressant. D'après lui,
« en imposant les mains sur un organe malade ou en faisant

sur lui des passes même à distance, on y rétablirait la vitalité,
on donnerait en quelqne sorte aux forces vitales la tension ou

l'équilibre nécessaires pour résister aux causes de maladies et

de mort. L'inspirateur de l'école de Nancy, M. Liébeault, a fait
lui-même des expériences de cette sorte sur de tout jeunes
enfants et il en a conclu qu'un être vivant pouvait, par sa seule

présence, exercer une action salutaire sur un autre vivant,
indépendamment de toute suggestion 2. »

Les effets de psychodynamie vitale produits sur les animaux
sont de même ordre que les précédents. On nous raconte
comme un fait très authentique le cas d'une vieille femme, qui
serait capable d'arrêter à son gré, par une simple décision de

sa volonté, tous les équipages qui passent dans la rue sous sa

1 Annales, tome III, p. 347.
2 Annales, p. 348, 349.



24 PAUL TEISSONNIÈRE

fenêtre. Les voyageurs rapportent que les fakirs de l'Inde
réussissent, par hypnotisation, à paralyser les serpents, à les
faire tomber en catalepsie et à les rendre ainsi non seulement
inoffensifs, mais comme morts et raides comme des bâtons.
Les effets produits sur les plantes ont été moins souvent
observés. « Toutefois on en trouvera des exemples curieux
dans le livre de M. Bué que nous citions tout à l'heure. Ils
consistent principalement dans un accroissement de vitalité
produit par l'action des passes. Ainsi des plantes étiolées
auraient repris leur vigueur ; des fruits auraient mûri un mois
plus tôt et grossi de près d'un tiers de plus que d'autres portés

sur le même tronc, mais non soumis à cette influence1. »

Outre ces cas de psychodynamie vitale, il y a des cas
nombreux de psychodynamie matérielle, soit directe, soit indirecte.
Dans la psychodynamie indirecte « l'action exercée par
l'opérateur sur un objet matériel ne se manifeste pas directement

par un changement observable dans l'état ou les propriétés de

cet objet, elle ne se révèle que dans les effets qu'il produit
sur des êtres animés, principalement sur des êtres humains
et en particulier sur des sensitifs ou des sujets. » — « Nous

avons vu nous-même, écrit M. Boirac, un sujet ne pouvoir
toucher, sans éprouver des sensations de brûlure ou

d'engourdissement, des objets magnétisés à son insu hors de sa

présence 2. »

Dans la psychodynamie directe les effets produits sur la
matière sont apparents pour tous les observateurs : « Ils consistent

en mouvements, en modifications imprimées à la
substance même des corps. » De cet ordre sont les expériences
faites en Angleterre par William Crookes et par Home ; en
France celles de MM. de Gasparin, Gibier, Thury, principalement

au sujet des tables tournantes. « On peut se demander,
dit M. Boirac, si des tables tournantes n'ont pas pour seules

causes les impulsions inconscientes des assistants ; mais

lorsqu'une table est soulevée sans contact, comme M. de Gasparin

prétend l'avoir vérifié dans ses expériences de Valleyres, il
1 Annales, p. 349.
2 Annales, p. 349, 350.



LE PROBLÈME DU SURNATUREL 25

faut bien avouer que les forces mécaniques ne suffisent plus à

rendre compte d'un pareil phénomène et admettre une action

psychodynamique1. »

On cite enfin nombre de cas où des objets, grâce à la
présence d'un médium, sont violemment projetés a terre et brisés,
alors que tous les assistants en sont éloignés de plusieurs
mètres et que toutes les précautions ont été prises pour éviter
la supercherie. En fait d'expériences de ce genre, celles de

M. Stainton Moses sont parmi les plus extraordinaires et en
même temps parmi celles dont l'authenticité est la mieux
établie. Ces expériences, qui consistent essentiellement en
phénomènes de lévitation, en mouvements d'objets sans contact,
en projections violentes, en disparitions et réapparitions d'objets,

en phénomènes d'interpénétration de la matière2, n'ont
pas été rapportées par M. Stainton Moses lui-même, ni publiées
de son vivant, mais reconstituées d'après sa correspondance,
celle de ses amis, ou même d'étrangers ayant assisté par occasion

à la production de ces phénomènes extraordinaires et les

ayant racontés simplement, comme ils les avaient vus, sans la
moindre intention de publicité. L'explication de ces mouvements

par des « impulsions inconscientes » devient ici tout à

fait inadmissible et l'on est bien forcé d'attribuer ces mouvements

sans contact à l'activité parapsychique du médium
présent. Ainsi en est-il pour tous les faits de psychodynamie
rapportés par M. Crookes et attribués à Home : phénomènes de

percussion, altération du poids des corps, mouvements d'objets

sans contact et à distance, tables et chaises enlevées de

terre sans l'attouchement de personne, enlèvements de corps
humains, écriture directe, matérialisation d'objets, sons en
l'absence de tout instrument3, etc.... Ces phénomènes ne sont

pas davantage susceptibles d'être expliqués par des hallucinations

individuelles ou collectives, car ils n'ont pas été vérifiés

1 Annales, p. 350.
2 Procès verbaux de la Society for psychical Research, p. 336.
3 Le fakirisme occidental, par le D' Gibier, p. 276, 277, et les procès verbaux

cités ci-dessus.



26 PAUL TEISSONNIÈRE

seulement par les organes des sens, mais par des appareils
enregistreurs.

Ces faits ont donc la valeur de faits parfaitement caractérisés.

Or, toutes réserves faites sur l'authenticité de tel ou tel de

ces faits pris dans le détail, ils n'en sont pas moins, dans leur
ensemble et indépendamment de toute interprétation hasardée,
des faits de psychodynamie, c'est-à-dire qu'ils marquent, en
l'absence de tout intermédiaire visible ou tangible, une relation

entre l'activité psychique d'un individu et certains phénomènes

matériels soit organiques, soit inorganiques. Ils
rentrent donc, eux aussi, en tant que phénomènes extraordinaires
se rattachant à l'activité d'un psychique (libre, par hypothèse)
capable plus ou moins de les vouloir ou de ne les vouloir pas,
c'est-à-dire d'en supprimer ou d'en modifier à son gré les

conditions, dans la catégorie de ce qu'on pourrait appeler le

surnaturel physique obtenu par psychodynamie vitale ou matérielle.

Aussi longtemps qu'on n'aura pas établi la contre-preuve de

ces faits, ou renié sa foi en la liberté, il ne sera donc pas
absurde de croire non seulement à la réalité et à l'actualité du

surnaturel moral, mais à « la réalité et à l'actualité du surnaturel

physique, » produits l'un et l'autre par l'activité parapsy-
chique de l'homme.

(A suivre.)


	Le problème du surnaturel : surnaturel physique et surnaturel moral

