Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Essai d'une introduction a la dogmatique protestante [suite]
Autor: Lobstein, P.

Kapitel: IV: La source de la dogmatique protestante

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379593

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ESSAI D’'UNE INTRODUCTION
A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE

PAR

P. LOBSTEIN

CHAPITRE 1V
La source de la dogmatique protestante?.

1. La foi évangélique, source de la dogmatique protestante. —
Nécessité d’interpréter cette formule. — Caractére expérimental et
personnel de la foi et de la théologie protestante. — Les Réforma-
teurs. — Le Piétisme. — Schleiermacher : fécondité du principe
théologique qu’il a tiré des prémisses religieuses de la Réforme ;
lacunes de ce principe.

II. L'experience religicuse du chretien est-elle la source de la
dogmatique protestante ? — Etroitesse et fragilité de cette position
théologique. — Dangers et illusions auxquels s’exposent les théo-

1 Voir Revue de théologie et de philosophie,livraison de juillet 1895, p. 297.

2 Voy. M. LicHTENBERGER, Des éléments constitutifs de la science dogma-
tique. Strasbourg 1860. — Les sujets de ce chapitre et du chapitre suivant
se cOtoient souvent et parfois méme se rencontrent; aussi un des dog-
matistes les plus récents les a-t-il traités sous la méme rubrique (Quelle
und Norm. Voy. M. ¥. Nirzscu, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, 1892,
pag. 8-13.) 11 est possible cependant, et il me semble préférable d'expo-
ger séparément le probleme de la source et celui de la norme de la dog-
matique protestante. — Sur les difficultés particulitres que présente ce
sujet, voy. Av. ScuwEIZER, Die christliche Glaubenslehre nach protestantischen
Grundsdtzen, 1, 51-63. — On lira encore avec fruit les deux articles que
D&rTENBACH a publiés sur ce sujet, il y a nombre d’annges, dans les
Jahrbiicher fiir deutsche Theologie, années 111 et 1V (1858-185Y) : Die for-

THEOL. ET PHIL. 1895. 33



506 P. LOBSTEIN

riciens de 'expérience subjective. — Part qu’ils font a I’Ecriture
sainte et & la tradition ecclésiastique : accommodations et compro-
mis. — Insuffisance de ce point de vue.

III. Essai d'une solution. — La question de la source de la dogma-
tique revient 4 celle de la source de la foi. — L’Evangile, source
de la foi protestante; sens et portée de cette formule. — Correctif
apporté au point de vue de Schleiermacher. — L’Evangile et la
conscience chrétienne. — Accord de cet essai de solution avec le
principe religieux de la Réforme. — Nécessité de compléter I'étude
de la source de la dogmatique par l'examen de la norme de la
dogmatique.

I

Aprés les recherches qui précédent, la solution du probléeme
si discuté de la source de la dogmatique protestante ne sem-
blera plus impossible.

Si la dogmatigue est la science de la foi, il faut en conclure
que 'objet de cette science en est aussi la source : la source
de la dogmatique, c’est la foi.

Cependant celte thése est susceptible d’interprétations difté-
rentes, et il importe d’en déterminer nettement le sens.

Déclarer que la foi évangélique est la source de la dogma-
tique protestante, c’est énoncer un jugement qui souléve
aussitdt un nouveau probléme. Ou le dogmaticien trouvera-
t-il les éléments constitutifs et, si jose dire, la matiere pre-
miére ou la substance vive de cette foi dont il s’agit de formu-
ler 'expression scientifique ?

Est-ce dans la conscience personnelle du théologien ? Beau-
coup d’auteurs 'ont pensé, et dans un certain sens, il est vrai
de dire que la foi vivante se trouve précisément dans le sujet

male und die materiale Grundlage der Dogmatik mit Riicksicht auf neuere
Ansichten. » — Dans la Dogmatique chrétienne de M. Bovon le probleme
des sources de la dogmatique est traité dans le chapitre étendu et
substantiel consacré i la méthode de la dogmatique (Tome I, pag. 31-120).
Voy.aussi M. TroMAS : Questions actuelles sur le dogme ou Nouveavx prolé-
gomenes de dogmatique, 1892, pag. 24-30. Les indications renfermées dans
le Manuel de dogmatique de M. Arnaup (Paris 1890), pag. 6-11, manquent
de rigueur et <le précision.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQGE PROTESTANTE 507

croyant, dans l'individu chrétieni. Si la devise du dogmaticien
doit étre le mot célebre d’Anselme : Credo ut intelligam, sa
tache n’est-elle pas de comprendre, d’analyser, d’exposer les
expériences intimes qu’il a faites comme chrétien, de traduire
en formules scientifiques les réalités spirituelles qui déter-
minent et constituent sa vie intérieure, de transformer en
connaissances réfléchies et précises les affirmations immé-
diates de sa piété?

Cette conception semble d’autant plus plausible qu’elle peut
s’appuyer sur une série de déclarations empruntées 4 nos Ré-
formateurs 2. Quelle est, en effet, selon les péres spirituels de
notre Eglise, I'ame de la religion chrétienne ? C’est I'expé-
rience personnelle du salut, la certitude inébranlable de la grace
de Dieu en Jésus-Christ, 'assurance individuelle du pardon et
de la vie divine, la communion de I’dme justifiée et régénérée
avec le Pére céleste qui s’est donné & nous dans son Fils
unique.

Faut-1l citer des textes et rappeler des témoignages clairs et
décisifs 7 Luther3 ne se lasse pas de répéter que ce qui fait le

1 M. SaBATIER, De la vie intime des dogmes, page 4.

2 « La Réformation, dit M. G. Froumer, fut largement expérimentale,
si ce n'est dans son aveu et dans sa profession, au moins par son essence. »
(Des conditions actuelles de la foi chrélienne, page 5. Extrait du Chrétien
évangélique, 1892). Peut-étre est-il permis de soutenir que le caractere
expérimental que la Réformation imprima & la théologie a été plus
avouéd et moins inconscient que ne le pense M. Fromuer. Cf. aussi Bouvier,
art. Dogmatique. ( Encyclopédie des sciences religieuses, tome IV, 1878, p.6.)

3 Lire I'explication du troisitme article du Symbole apostolique dans
le Grand catéchisme de Luther, le Commentaire sur I Epitre eux Galates,
le traité De la liberté chrétienne, et I’ Enarratio uberior Cap. LIII Esaize
1546. (Ed. Erl. Op. latin, XX1Il, 522-3) : Luther explique que la foi n’est
pas simplement une fides historica, mais une agnitio experimentalis.. .
« vera et viva cognitio, non tantum qua audio et narro, sed qua appre-
hendo, innitor et sector hanc cognitionem, quod intrat in cor, ut sperem
et non dubitem, acquiescam et confidam, quod Christus pro me sit
passus. Hoce wnon facit historica fides, non addit experientiam sensitivam
et experimentalem cognitionem... » Cf. Enarratio in XLI Cap. Genesis
1544 (Id. X, 62-63) : « Nihil erit periculi a peste, morte, inferno, quia
Dominus sustentat te manu sua, donec verbum ipsius habes. Sic cognos-
ces, quee sit voluntas Dei beneplacens et perfecta, verum eam notitiam



508 P. LOBSTEIN

chrétien, c’est la foi, et que la théologie n’a pas & enseigner
autre chose que cette foi produite par la Parole de Dieu. Ou
done Mélanchton trouve-t-il 'objet propre de l'enseignement
théologique, sinon dans la connaissance pratique et expéri-
mentale des bienfaits du Christ!? Que de fois Zwingle et Calvin?

non assequeris sine renovatione. » Il est inutile de multiplier les citations,
on trouvera des passages semblables dans toutes les principales ceuvres
de Lurerr. M. HErrmaNN a admirablement saisi et exprimé le carac-
tere original de la foi intérieure et personneile, 4me inspiratrice de la
religion de LutHER; il voit avec raison dans le retour au principe
religieux du Reéformateur, le moyen et le gage d'une rénovation de la
théologie, dont il a Ini-méme tracé les grandes lignes. Voy. surtout
son heau livre : Der Verkehr des Christen mit Gott, Stuttgart 1886, 18922
ouvrage dont M. Bovon (Dogmatique chrétienne, 1, 89-90) ne me parait pas
avoir mesuré toute la portée. Cf. M. Gorrscuick, Die Kirchlichkeit der
sogen. kirchlichen Theologie, 1890, 1-10, 22-53; M. HaARNAck, Lehrbuch der
Dogmengeschichte, 111 (1890), 700-719.

1 Voy. surtout les Loci communes (premitre recension, 1521) en parti-
culier la célebre préface des Loci. Ct. Confessio Augustana, 11, 3, §§ 81-32;
Apolog. Conf. Aug., 11, 46, 101, 33 ; XII, 72, — Loci communes, 1521 (Ed.
PurrT-Korpg, Erlangen und Leipzig. 1890), page 204 : « Christiana mens
facile experientia magistra diseet, nihil esse Christianismum, nisi ejus
modi vitam, quse de misericordia dei certa sit.» Ibidem, page 193:
« Cognitio Christi justificatio est, cognitio autem sola fides est. Hoe
genus alia per se observabit diligens lector. Nam fidei naturam ac vim non
videor mihi posse verbis, nt optabam, explicari. Qui norunt peccati vim,
quorum conscientias peccati cognitio perculit. 1is demum voluptat: est,
hanc de fide doctrinam audire. » — Declamatiuncula in D. Pauli doctri-
nam, 1520 (Ed. Purr-Kovpg, page 266): « Christum novisse, non modo
est res ejus gestas tenere, sed grato animo beneficium complecti, quod
per ipsum ceelestis pater in universum terrarum orbem effudit, quo solo
inter impias gentes et vere christianos animos internoscitur. Neque effi-
cacius nobis divina ratio illa commendaverit, quam hujus beneficii multo
maximi memoria,. »

2 « Quid auntem est credere Christum Jesum in carne venisse ? anne
hoe tam salutare est ? Minime, nisi credamus, nobis venisse et nobis
Christum Jesum, hoe est uncium, salvatorem esse. » « Non est igitur
satis aut scire aut credere Deum talem esse, nisi scias et credas eum tibi
talem esse,id est ut Deus tuus sit... Fidem et Dei verbum tam certa, tam
firma atque indubitata esse in corde piorum, ut esse alterius ne cogitare
quidem possint.. Hane rem solae pie mentes norunt, Experientia est,
pam pii omnes eam experti sunt. Doctrina non est : nam doctissimos ho-
mines videmus rem saluberrimam ignorare.. Rustici, an non videtis,



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 509

en appellent & 'expérience du fidéle, & la mens christiana que
Calvin oppose au sensus carnis et dont il fait Tattribut du
croyant et l'organe nécessaire de la connaissance chrétienne !
Tant il est vrai que I’émancipation de la conscience religieuse
devait entrainer apreés elle une révolution radicale dans le do-
maine de la théologie dogmatique!

L’impulsion une fois donnée fut continuée par le piétisme.
En dépit des différences profondes qui le séparent de nos
Réformateurs, malgré le levain de catholicisme monacal qui se
méle & sa vie morale et religieuse, le piétisme a, en effet, res-
saisi et remis en lumiére quelques-unes des grandes affir-
mations spirituelles de Luther et de Calvin, germes féconds
d’'une dogmatique nouvelle. Dans les fameuses controverses
qui, & plusieurs reprises, s’élevérent entre les piétistes et les
orthodoxes, Spener et ses amis se firent les défenseurs d’un
point de vue qui, & travers toute sorte d'imprudences, de malen-
tendus et de confusions, répond a quelques-unes des idées
maitresses de nos Réformateurs?. « 1l faut étre chrétien pour

spiritum Dei ubique sibi esse similem eundemque semper ? qui et
quanto quisque est humanarum inventionum indoctior, divinarum tamen
amantior, tanto clarinus eum docet... ltaque ut tandem finiam, non unius
esse videtis aut alterius de scriptura locis pronuntiare, sed omnium qui
Christo credunt, non enim ad mensuram dat Deus spiritum. (ZwiNGLu
OpeEra, Ep. Scuurer ET ScruLTHESS, 111,132 ; V, 68, 100; II1, 130, 720, 730).
— Sur CaLviv voy. la préface de 1'Institution chrétienne. Comp. Responsio
ad Sadoleti Epistolam, 1539 : « Hinc animadverto, Sadolete, nimis otiosam
te habere theologiam: qualis est fere eorum omnium qui seriis conscien-
tie certaminibus nunquam fuerunt exercitati. » Corp. Ref. V, 405. —
Voy.surtout la belle préface du Commentaire sur les Psaumes, 22 juillet
1557 (Corp. Ref. XXX, 13-36). — In evangelium Joannis XI1, 27 : « Nihil
hic legimus quod non optime conveniat, quemadmodum quemque fide-
lium propria experientia docet. Si rideant nasuti homines, nihil mirum ;
neque enim potest intelligi, nisi praxis accedat. » Cf. In Evang. Joan. I,
45. 3.14. 9.

! Sur ces controverses voy. I'exposé et 1'appréciation de Rirscui, Ge-
schichte des Pietismus, Tome [1 (Der Pietismus in der lutherischen
Kirche des 16. und 17. Jahrhunderts, Erste Abtheilung), Bonn 1%84,
pag. 116-121, 194-195, 256, 410-411, 429. — Cf. M. H. ScruLtz, Die evange-
lische Theologie in threm Verhdiltniss zu Wissenschaft und Frommigkzit,
Geettingen 1891, pag. 4.



510 P. LOBSTEIN

étre théologien, il faut vivre de la vie de la foi pour étre ca-
pable de construire la science de la foi: » ces théses des pié-
tistes forment un contraste absolu avec les théories de leurs
adversaires orthodoxes qui voient dans la théologie une
science sévérement objective, dont la mission consiste 4 expo-
ser et & démontrer les articles de foi du credo traditionnel.

L’individualisme évangélique, 4 la fois vigoureux et inconsé-
quent chez nos Réformateurs, indécis ou excessif chez les pié-
tistes et chez leurs successeurs plus radicaux, portait dans ses
flancs une théologie nouvelle que ni Luther ni Spener n’avaient
entrepris de dégager et de formuler scientifiquement. Cette
ceuvre de rénovation fut tentée par Schleiermacher. C’est lui
qui tira des prémisses religieuses de la Réforme un principe
théologique, un canon dogmatique. « On n’est membre de la
communauté chrétienne que par la foi en Jésus-Christ, le Sau-
veur....» « Entrer en communion avec Christ, ¢’est vivre dans
un rapport nouveau avec Dieu, c’est-a-dire étre justifié, et
c'est changer par la-méme I’ancienne maniére de vivre, c’est-
a-dire se convertirl. » Cette vie nouvelle est 4 la fois le fonde-
ment réel et le prius logique de la science chrétienne ; I'expé-
rience de la communion avec Dieu en Jésus-Christ est la racine
d’ou procéde la théologie dogmatique.

En énoncant ces axiomes, en les mettant a4 la base de son
chef-d’ceuvre religieux et dialectique, Schleiermacher mettait
en pleine lumiére le caractére éminemment personnel de la
fol protestante 2. A ce titre son principe théologique découle
directement de l'inspiration originale et authentique de la
Réforme, et il reste acquis & la dogmaiique protestante. Toute
conviction évangélique vraiment digne de ce nom ne saurait
étre la simple répétition d'un témoignage resté étranger a
nolre vie spirituelle; elle est une affirmation de la conscience
religieuse, une décision intérieure du sujet chrétien, le fruit
d’une certitude intime, d’un « consentement de nous-méme a

! ScHLEIERMACHER, Der christliche Glaube, §§ 14, 107.

2 Cf. M. Gorrscuick, Die Kirchlichkeit der sogenannten FKirchlichen
Theologie, Freiburg 1890, 60-61. (Les observations présentées par I'auteur

a propos de Hormann s’appliquent, dans une plus large n:esure encore, a
SCHLEIERMACHER.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 5141

nous-méme, » d’'un acte de confiance provoquée et incessam-
ment entretenue dans notre 4me par un facteur qui s’impose
4 nous avec une évidence aussi intime gu’impérieuse.

Ce principe d’une fécondité merveilleuse a été le ferment
puissant qui brisa les moules de I'intellectualisme orthodoxe
ou critique et qui fit lever la pate inerte d’un supranaturalisme
vieilli et d’un rationalisme sans profondeur et sans saveur reli-
gieuse. C’est pour avoir retrouvé ces vérités, conquises par la
Réforme mais trop souvent méconnues et oubliées depuis, que
Schleiermacher a pris la téte du mouvement théologique de
notre siécle et qu’il a creusé dans le champ de la pensée pro-
testante un ineffacable sillon. Dans les pays de langue fran-
caise, Vinet se rencontre sur ce point avec le rénovateur de la
théologie allemande, mais son action ne devait se faire sentir
que plus tard et dans une sphére moins étendue que celle qui
porte I'empreinte du génie de Schleiermacher. Sans doute
celui-ci n’a pas fondé d’école au sens propre du terme, mais
son influence n’en domine pas moins toutes les conceptions
marquantes de notre époque, depuis les essais de restauration
du confessionalisme luthérien, jusqu’aux confins de la théolo-
gie critique, a travers toutes les nuances du parti de la conci-
liation!. A des degrés divers chaque théologien (ui pense
releve de ce grand initiateur et a rendu hommage au principe
par lequel il a renouvelé la science de la foi; mais chaque
théologien aussi s’est essay¢ a rectifier application de ce prin-
cipe et, dans la méme mesure, il a modifié le systéme élevé sur
la base premiére.

! Hormany, THoMAsIUS, FRANK; DORNER; AL. ScHWEIZER, [L1Psius. — Dans
les pays de langue frangaise Bouvier a été 'interprete le plus éloquent
de ce point de vue. — On a souvent rangé A. RiTscHL parmi les conti-
nuateurs de la méthode expérimentale inaugurée par SCHLEIERMACHER.
(A. GretiLLAT, Exposé de théologie systématique, tome [, 1885, page 140;
M. Bovon, Dogmatique chrétienne, 1, 85.) Cette filiation est démentie
par les faits : RitscHL polémise vigoureusement contre la méthode de
Pexpérience subjective et sa pratique répond a sa théorie. M. KarreN-
BUscH a parfaitement marqué la place qui revient & RirscHL dans I'évo-
lution de la pensée dogmatique : Von Schleiermacher zu Ritschl, Giessen,
1892, pages 69 et suiv.



512 P. LOBSTEIN

Ces tentatives sont légitimes, car si incontestable que soit
I’'axiome fondamental de Schleiermacher, il est certain que les
corollaires qu’en ont tiré le maitre lul-méme et la plupart de
ses disciples immeédiats ou lointains, prétent le flanc aux cri-
tiques les plus sérieuses et les mieux fondées 1.

1l

« Moi, le chrétien, je suis a moi, le théologien, I'objet de la
science 2. » (es paroles d’'un des plus illustres disciples de
Schleiermacher expriment la pensée commune a la plupart des
essais dogmatiques tentés sous l'impulsion du prince de la
théologie moderne. C’est bien lui, en effet, qui a été le chef et
Pinspirateur des théoriciens de ’expérience personnelle. Sans
doute il demande que chaque thése dogmatique légitime son
origine chrétienne et son caractére protestant par son accord
avec le Nouveau Testament et avec les confessions de foi évan-
géliques 3, sans doute il se reporte fréquemment au témoi-
gnage religieux du Christ; mais, dans le cours de son exposi-
tion, il fait du phénomene de sa piété subjective la source de
la dogmatique protestante. Le fait que le dogmaticien est
appelé a décrire et a analyser, c’est I’état d’amme du chrétien,

! Lire la remarquable étude de Boniras, Le principe théologique de
Schleiermacher (Revue théologique de Montauban, année 1870). Il faut
regretter que l'excellente critique de l'auteur soit compromise par les
velléités d’un dogmatisme scripturaire inconciliable avec ses propres
prémisses.

2 HormanN, Schriftbeweis, Nordlingen, 1852-1855, p. 10 : « Freie Wissen-
schaft ist die Theologie nur dann, wenn eben das, was den Christen zum
Christen macht, sein in ihm selbstiindiges Verhalten zu Gott, in wissen-
schaftlicher Selbsterkenntniss und Selbstaussage den Theologen zum
Theologen macht, wenn ich der Christ mir dem Theologen eigenster Stoff
meiner Wissenschaft bin. » — Cf. THoMasivus, Christi Person und Werk.
Tome 12, Erlangen 1856, p. 4-10. — Pminiert, Kirchliche Glaubenslehre, 1
(1854), p. 108. — Frank, System der christlichen Wakrheit, | (Erlangen 1878),
§ 7. — M. LutHARDT, Compendium der Dogmatik, Erlangen 1893", § 13, 4
page 32.

8 Der christliche Glaube, § 27, Cf. Kurze Darstellung des theologischen
Studiums. § 289.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE o013

son expérience religieuse, le sentiment intime du sujet croyant,
les modifications de la conscience du péché et de la con-
science de la grice, éléments constitutifs de la conscience
chrétienne. En fixant et en renfermant dans ces limites la
source de la dogmatique, en isolant le phénomene individuel
du facteur objectif qui le détermine et sans cesse le rectifie,
Schleiermacher a ouvert la porte &4 un individualisme qui n’est
resté quimparfaitement fidele & I'inspiration primitive de la
Réforme et qui a négligé quelques-uns des éléments les plus
précieux de I’héritage spirituel de nos peéres.

Pour réfuter le subjectivisme outré de Schleiermacher et de
ses adeptes, on pourrait invoquer 'analogie qui régne entre sa
dogmatique et la philosophie contemporaine au grand penseur
chrétien. Le dogmaticien qui aurait la prétention de tirer de
sa conscience individuelle la matiére de la doctrine chrétienne
tomberait dans I'illusion de Fichte qui réva l'inpossible entre-
prise de construire le non-moi en s’appuyant sur le seul fait
du moi. Mais laissons la ces analogies souvent trompeuses et
toujours incomplétes, et envisageons le point de vue de I’ex-
périence pure & la lumiére des postulats de la foi chrétienne
elle-méme1. |

Les théoriciens de l'expérience personnelle essayent de
prendre pied sur un sol qui n’est ni assez large ni assez ferme
pour porter le poids d’une construction dogmatique.

Le terrain qu’ils choisissent est d’abord trop étroit. Per-
sonne, je pense, n'osera soutenir que son expeérience subjec-

1 A. RirscHi, Die christliche Lehre von der Rechifertigung und Verseh-
nung, [13 {(1889), pages 7-9 ;M. H. Scuuvtz, Jahrbiicher fiir deutsche Theo-
logie, 1874, pag. 67-68 ; M. HErRrMANN, Zur theologischen Darstellung der
christlichen Erfahrung (Der Beweis des Glaubens, 1889, pag. 1-11); Die
Gewissheit des Glaubens und die Fretheit der Theologie, 18892, pag. 3, 40 sq.;
M. Gorrscuick, Die Kirchlichiceit der sogen. kirchlichen Theologie, 1890,
passim, pag. o7 suiv., 110 suiv.; M. KartEnsuscH, Von Schleiermucher zu
Ritschl, 1892, pag. 73 suiv. — Peut-gtre les pages suivantes réussiront-
elles i réfuter quelques-unes des critiques préecédemment adressées & 1'au-
teur : UREriLLAT, Exposé de théologie systématique, 1, (1885), page 149;
Revue de Loausanne, 1892, pag. 326 suiv. ; M. Grotz, La vie chrétienne, 1892,
pag. 265.



514 P. LOBSTEIN

tive embrasse I'étendue et épuise les profondeurs des expé-
riences chrétiennes accessibles 4 tous les croyants. Supposons,
chez un individu, une vie spirituelle élevée & sa plus haute
puissance, prétez-lui la conscience la plus délicate et la plus
forte, accumulez dans son 4me les trésors religieux et moraux
les plus riches et les plus variés, vous aurez toujours le senti-
ment de rester infiniment au-dessous de I'idéal chrétien. Quel
est le dogmatiste qui aurait le courage de revendiquer pour lui-
méme le priviléege que n’a osé s’attribuer aucun des initiateurs
et des péres de I'Eglise? Un seul homme s’est rencontré qui
s’est arrogé une connaissance sans nuage de Dieu et une com-
munion inaltérable avec le Pére céleste : seul le Fils unique a
réalisé et manifesté, dans sa vie et dans sa mort, I'expérience
morale et religieuse parfaite, dont ses plus grands disciples
n'ont jamais saisi que des lueurs et reproduit que des par-
celles. Aussi pouvons-nous pressentir dés maintenant ou ré-
side le correctif indispensable du point de vue de ceux qui
voudraient tirer la substance de la dogmatique du fonds intime
de leur expérience personnelle 1.

I1 est d’ailleurs & peine nécessaire de dire queles théologiens
que nous combattons sentent fort bien la difficulté signalée et
cherchent & I’écarter de leur chemin. Ils se rendent parfaite-
ment compte qu’en faisant de leur christianisme subjectif la
matiére et la source de la science du dogme, ils ne sauraient
se dispenser d’établir le caractére universellement chrétien de
leurs expériences religieuses. 1l faut, en effet, qu’ils réussissent
a4 montrer que les phénomeénes analysés sont réellement com-
muns A tous les vrais chrétiens ; alors, mais alors seulement,
ils sont protégés contre les dangers de l'arbitraire, contre les
écarts et les entrainements de I'imagination, contre les aber-
rations d’une piété livrée & elle-méme et privée de frein et de
controle 2.

1 Voy. le chapitre V du présent essai.

2 « ]l faut que le chrétien observe d’abord enlui le fait chrétien dont il
se propose de fournir la théorie; voilh la condition premiere et indispen-
sable de son étude, qui prend d’elle-méme et par la force des choses
une couleur personnelle. Mais ce caractere individuel est en méme temps



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 515

Mais comment remplir une condition pareille? O trouver
cette garantie d’universalité chrétienne dont le dogmaticien
a besoin sous peine de compromettre le caractére a la fois
chrétien et scientifique de son exposition ? Nous conseillera-
t-on de nous en tenir 4 I'observation des autres, de comparer
nos expériences propres avec celles de nos fréres, d’éliminer
les éléments dissemblables pour ne retenir que ce qui, de part
et d’autre, porte un cachet pareil et présente un type commun ?
Recette bien hasardée, puisqu’en la suivant, il faudrait sortir
de nous-méme et du champ clos de notre conscience indivi-
duelle, ¢’est-d-dire condamner en principe la méthode subjec-
tive qu’on nous avait préconisée d’abord. Recetle vaine aussi
et illusoire, puisque I'objet sur lequel doivent porter notre exa-
men et notre comparaison se dérobera le plus souvent 4 nos
regards. Les natures vraiment pieuses n’étalent pas aux yeux
du prochain les trésors de leurs expériences spirituelles; il est
donc bien difficile de pénétrer dans le sanctuaire de leur vie
cachée avec Christ en Dieu, d’en faire la matiére d’'une obser-
vation directe et d’une enquéte précise, de saisir et de dé-
crire ce qui, dans la plupart des cas, reste un secret entre
Dieu et leur conscience. Et d’ailleurs, quand méme il serait
possible de déchirer tous les voiles et de sonder tous les mys-
téres, cette étude de I’Ame d’autrui supposerait en nous et exi-
gerait la faculté de faire le départ entre les expériences reli-
gieuses normales et les émotions primitivement étrangéres au
christianisme ou faussées dans leur, nature intime. Or, qui
oserait soutenir qu'il posséde en lui-méme le tact nécessaire,
le discernement str, le critere infaillible pour opérer ce triage
délicat ?

Nous touchons ici & un autre inconvénient de la méthode
subjective. Notre expérience personnelle n’est pas seulement
trop étroite et trop incompléte pour servir de source 4 lascience
dogmatique, elle est sujetie & trop de méprises, elle est trop

universel si la vie chrétienne que le dogmatiste décrit se développe
d'une manitre normale, ce qui arrive & mesure que, dans la communion
d'autres fideles, le théologien s’assimile tonjours mieux le fait objectif
de I'Evangile. » M. Bovon, Dogmatique chrétienne, 1, pag. 102-108.



516 P. LOBSTEIN

faible, trop intermittente, trop entachée d’erreurs et de péchés
pour qu’il nous soit possible de puiser dans notre conscience
de chrétien la matiére premiére de notre travail de théologien.
Il suffit, pour s’en convaincre, de serrer les questions de plus
prés et de descendre & quelques exemples particuliers et a
quelques applications concrétes. Quoi! en développant la no-
tion chrétienne de Dieu, le dogmatisie mesurerait la réalité de
T’amour divin & 'intensité du sentiment qu’il en éprouve! En
traitant de la justification, il prendrait son centre de gravité
dans le fait de sa foi subjective ! En parlant de la vie nouvelle,
il ferait reposer les assises de la doctrine chrétienune sur les
phénoménes qu’il découvrirait en lui-méme! Mais ne sait-il
donc pas, n’a-t-il jamais senti que cette certitude intime, qui
doit porter le poids d’une construction doctrinale, traverse par-
fois de redoutables éclipses ? Sa vie intérieure ne connait-elle
pas la sécheresse et le vide, les luttes et les doutes, les fluc-
tuations douloureuses et débilitantes, les humiliations améres
de la défaite et des chutes ? Ce sont 14 aussi des expériences,
dont le chrétien le plus vivant atteste la poignante réalité et
qui le font soupirer aprés une certitude fondée ailleurs que
sur le sol mouvant de nos sentiments, de nos pensées et de
nos efforts. Si le chrétien, condamné par son cceur, en appelle
4 Dieu qui est plus grand que son ceeur, si dans le trouble de
son ame il a recours 4 I'immuable fidélité de Celui en quiil n’y
a aucune ombre de changement, s’il est heureux de détourner
son regard de ses ceuvres toujours imparfaites et de sa foi tou-
jours insuffisante pour 'attacher sur un Sauveur qui reste le
meéme hier, aujourd’hui, éternellement, comment le théologien
oserait-il s’aventurer sur une autre voie ? Ne doit-il pas cher-
cher, lui aussi, pour garantir la solidité de son systéme, le roc
dont le fidéle a besoin pour assurer la fermeté de sa foil?
Grace A cette précaution de 'architecte dont le Maitre loue
la prudence (Math, VII, 24-25), le dogmatiste sera affranchi

1 Voy. les excellentes observations de M. HackenscaminT sur la théorie
de Frank, qu'il taxe & bon droit de méthodisme et dont il reléve fort
Justement les dangers : Wie werden wir unseres Glaubens gewiss und
froh? Dortmund 1896, pag. 17-18.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 517

d’une servitude & laquelle est condamné tout théologien qui
s'impose la tiche de raconter ou d’exprimer scientifiquement
son expérience individuelle, il échappera 4 la torture d’ob-
server ses états d’ame, d’analyser sa pensée et ses senti-
ments, de suivre les oscillations de sa piété, de mesurer la
température de ses émotions religieuses, de soumetire son moi
chrétien aux manipulations d’une expérimentation multipliée,
controlée, rectifiée sans relachel. Et quel sera le résultat de
ce travail gigantesque ? Les esprits superficiels et les con-
sciences grossiéres s’enorgueilliront de leurs petits progrés et
de leurs petiles victoires, ils transformeront les grices divines
en prétentions humaines, ils tireront de leurs privileges le
droit de condamner le prochain moins avancé 2 leurs yeux
qu’eux-mémes, ils rediront, & leur insu sans doute, la priére
du Pharisien. Les autres, les ames droites et vraiment pieuses,
prendront une conscience de plus en plus profonde de I’insuffi-
sance et des défaillances de leur religion intérieure, ils senti-
ront le néant de leurs expériences au prix de ce que Dieu leur
demande, ils s’accuseront de leurs tiédeurs, de leurs infidéli-
tés, de leurs lachetés, ils déploreront I'incrédulité de leur foi et
I’égoisme de leur charité, ils porteront sur eux-mémes une
sentence de condamnation sans réserve, et s’ils ne se livrent
pas sans merci & I’éternelle miséricorde, ils sombreront dans
un naufrage d’autant plus tragique que leurs efforts auront été
plus sincéres. En d’autres termes, la présomption ou le déses-
poir, voila les issues ouvertes & celui qui ne sait pas sortir de
lui-méme, s’obstinant & chercher dans ses expériences person-
nelles la matiere de son témoignage religieux et la substance
de ses formules dogmatiques 2. Le théologien, en effet, n’est pas
soumis 4 une loi différente de celle qui régit le chrétien. S'il
est vrai que le fondement de notre paix et de notre force, de
notre vie et de notre joie repose ailleurs que sur le sable de
nos émotions, de nos réflexions, de nos résolutions, il est de
toute évidence que le dogmaticien qui ferait de sa propre con-

1 M. KaTTENBUSCH, ouv. cité, pag- 85-86.
2 M., GOTTSCHICK, ouv. cité, page 63.



518 P. LOBSTEIN

science la base et la sanction de son travail scientifique entre-
prendrait une ceuvre funeste et serait finalement entrainé vers
un abime.

Il va sans dire que ni Schleiermacher ni ancun de ses disci-
ples, conservateurs ou critiques, ne tombent sous le coup de
ce jugement. Il n’est pas un seul théoricien de l’expérience
personnelle qui, de fait, se soit résolument engagé dans la voie
dont nous avons signalé les dangers. C’est qu’il n’est aucun
théologien qui, en rendant compte de son expérience intime,
ait pu faire abstraction des facteurs qui constituent ou garan-
tissent précisément le caractére chrétien de sa conscience in-
dividuelle. Le fait méme de sa conscience chrétienne implique,
chez le théologien, et suppose l'existence d’un critére indépen-
dant de ses états d’ame subjectifs, un type auquel il se rapporte
et d’apres lequel il se juge, une sanction dont il n’entend pas
s’affranchir. Dés lors, les dogmatistes dont nous parlons nous
indiquent eux-mémes la direction dans laquelle il faut marcher
pour rectifier I’erreur ou combler la lacune de leur point de
vue. La part plus ou moins considérable gue chacun de ces
théologiens fait & 'Ecriture sainte ou a la tradition ecclésias-
tique suffirait 4 elle seule pour nous faire comprendre que leur
individualisme n’est pas absolu et qu’il se donne 2 lui-méme
un contre-poids et un controle. Mais comment procédent
Schleiermacher et la plupart des dogmaticiens fidéles & sa
méthode? Ils s’accordent & développer d’abord le contenu
de leur conscience chrétienne et & analyser les éléments qui
la constituent ; ce n’est que plus tard qu’ils entendent recourir
au témoignage de la tradition ecclésiastique et & l'autorité de
PEcriture sainte ; cet examen subséquent est chargé de procla-
mer la justesse des résultats acquis par I’analyse psychologique
et religieuse. Le moindre défaut de ce procédé consiste dans
Pétrange illusion de leur auteur. Le consensus ecclésiastique
ou la preuve scripturaire, invoqués aprés coup et développés
parfois & I’aide d’un grand luxe d’érudition, viennent trop tard
et ne paraissent trop souvent que pour la montre. Le siége du
dogmaticien est fait, ses positions sont occupées, et il ne con-
sentira pas 4 les remettre en question aprés les avoir si labo-



INTRODUCGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 519

rieusement conquises. Au besoin, il sollicitera doucement les
textes pour les mettre d’acccrd avec ses résultats, il pliera les
déclarations de I’Ecriture sainte ou des symboles aux exigences
de sa pensée, il ne reculera pas devant les compromis équivo-
ques et les accomodations douteuses, il péchera contre la
clarté, sinon contre la loyauté et la droiture. Des exemples
illustres sont 14 pour montrer que ces craintes ne sont pas
chimériques 1.

11

Pour résoudre le probléme de la source de la foi, il suffit de
prendre au sérieux les indications que nous fournit Schleier-
macher lui-méme et que la plupart des théologiens contempo-
rains suivent avec plus ou moins de conséquence et de clarté.

S’il est vrai que la dogmatique ne crée rien par elle-méme,
si elle se borne & exposer scientifiquement les affirmations de
la foi protestante, la question de la source de la dogmatique
revient & celle de la source de la foi. En effet, sur ce point, la
position du dogmatiste n’est pas différente de celle du fidéle;
il prend sa base d’opération au sein de la communauté chré-
fienne; sa tache consiste & analyser la foi de I’Eglise, & en
épanouir le contenu, & en enchainer les affirmations; il n’a
rien 4 y ajouter, il n’a rien & en retrancher. Le théologien ne
se sépare ici du simple croyant qu’en ce que celui-la développe
en propositions séveérement scientifiques ce que celui-ci pos-
séde a Pétat de certitude immédiate et de vérité pour ainsi
dire enveloppée ; mais 'un et l'autre tirent la substance de
leur foi d’'un fonds commun, d’un trésor spirituel identique.

Quelle est donc cette source vive d’oli procéde la foi da chré-
tien protestant? La réponse ne saurait étre douteuse. C’est
I’Evangile, c’est-a dire la révélation de la grice de Dieu en

1 Voy. sur SCHLEIERMACHER, Baur, Kirchengeschichte des XIX Jahr-
hunderts, 18772, page 205; Strauss, Charakteristiken und Kritiken, 18442,
pag. 187; Der Christus des Glaubens und der Jesus der Geschichte, 1860,
pag. 36-44. — Sur Hormann, M. LicHTENBERGER, ouvrage cité, page 93;
RirscuL, Rechifertigung und Versihnung, 113, pag. 7-8. — Sur Frank,
Lirstus, Theologischer Jahresbericht, 1832, pag. 295-296.



520 P. LOBSTEIN

Jésus-Christ, I’Evangile qui, par sa puissance rédemptrice et
sanctifiante, réveille, dans I’Ame altérée de pardon et de jus-
tice, la confiance en l’éternelle miséricorde, la certitude du
pardon et de ’adoption divine, la force victorieuse du péché
et du monde. Tel est ’objet unique de la foi chrétienne, tel en
est le principe souverain et permanent?.

Que faut-il en conclure? C’est que la foi n’est la source 1égi-
time et pure de la dogmatique qu’a la condition de n’étre pas
isolée du facteur divin qui la fait naitre et qui, incessamment,
la conditionne et la constitue 2, La source de la dogmatique,
c’est la foi qui s’est assimilé la moélle éternelle de I'Evan-
gile, ou 'Evangile qui a été saisi par la force mystérieuse de la
foi. Isoler la foi de I’agent divin qui I'a créée et qui la sou-
tient, la dépouiller du contenu positif qu’elle tire de la révéla-
tion, c’est tarir la séve qui seule lui donne la vie et la con-
serve, c¢’est 'arracher par la racine et lui enlever son aliment,
c¢’est condamner I’dme & se nourrir de sa faim.

Il est donc bien vrai de dire que la foi dont le dogmatiste
doit développer et analyser les affirmations, existe a I'état
d’expérience religieuse dans le membre vivant de la commu-
naulé chrétienne; mais cette expérience n’est religieuse et
chrétienne, partant elle n’est I'objet et la source de la dogma-
tique que dans la mesure ou elle s’identifie avec le contenu
divin de la révélation évangélique. Il s’ensuit que, bien com-
prises et ramenées A leur signification pleine et compléte, les
deux théses, « la source de la dogmatique, c’est la foi, » et
« la source de la dogmatique, c’est ’Evangile, » loin de s’ex-
clure ou de se contredire, s’appellent et se conditionnent3.

t M. Traus, Theologische Studien und Kritiken, 1895, pag. 52§; M. Gorr-
scuick, Theologische Wissenschaft und Pfarramt, Ludwigsburg, 1895,
page 17.

2 LutHER, Cat. Major 1,3 : Hec duo, fides et Deus, una copula conjun-
genda sunt. — Operationes in Psalmos (Ed. Erl. Opera latina X1V, 259) :
Objectum fidei et spei est Deus promissor gratuitus seu ipsum verbum
promittentis atque aliud nihil. — MEevancrTON, Apol. Conf. Aug. 11, 50:
Inter se correlative comparat et connectit promissionem et fidem.

3 ScuLEIERMACHER a parfois énoncé avec bonheur l'identité de ces
deux formules; il n'a malheureusement pas tiré suffisamment parti des



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 521

Supprimer l'un des deux termes, ce serait tomber dans un
subjectivisme sans régle positive ou dans une objectivité sans
vie intérieure, ce serait commetire I'erreur des mystiques dé-
daigneux des réalités de 'histoire ou celle des traditionalistes
méconnaissant les intéréts de la piété!,

La solution que nous essayons d’apporter au probléme de la
source de la dogmatique éclaire de tout son jour les dévelop-
pements renfermés dans nos chapitres précédents, en particu-
lier la définition que nous avons donnée du dogme et de la
science dogmatique. On voit maintenant la signification com-
pléte que nous attachions aux termes fréquemment employés
d’expérience religieuse et de conscience chrétienne. Nous n’en-
tendons point par expériences des états d’Ame indépendants
du facteur objectif qui les détermine, et la conscience chrétienne

indications précieuses qu’il a lui-méme données. Voy. par exemple Der
christliche Glaube, § 19, Zusatz: « Ks gibt nur eine Quelle, aus welcher
alle christliche Lehre abgeleitet wird, némlich die Selbstverkiindigung
Christi, und nur eine Art, wie die Lehre, vollkommener oder unvoll-
kommener, aus dem frommen Bewusstsein selbst und dem unmittelbaren
Aunsdruck desselben entsteht. » — Cf. AnL. Scuwrizer, Die christliche
Glaubenslehre, §8 12, 16-19.

! « Le christianisme est & la fois subjectif et objectif; il ne peut étre la
religion du salut qu'a la condition de rester I'un et 'autre. Il est tout
entier objectit, puisque 'ceuvre rédemptrice vient de Dieu et ne se ¢on-
somme que par la grice de Dieu manifestée en Jésus, le Fils unique. &
I'Evangile est non moins certainement subjectif, puisque cette puissance
d’en haut ne se réalise, du commencement jusqu'a la fin, que par le
renouvellement intime de 'homme. Otez 1'élément extérieur tel que
nous le révele le christianisme historique, et vous ouvrez la carriere aux
fantaisies de la spéculation et de I'llluminisme. Supprimez le coté inté-
rieur, ce que Paul appelle « la vie cachée avec Christ en Dieu » (Col. III,
3), c'est-i-dire I'union personnelle avec Jésus et la force divine qui en
dépend : du coup la religion devient avant tout atfaire de connaissance
ou de pratiques mortes. Le fait subjectif sans 1'objectif, c'est le salut
sans Christ, donc une illusion. L'élément objectif sans le subjectif, c’est
Christ sans I'intimité de la foi, done une chimere. » M. Bovown, Dog-
matique chrétienne, 1, page 96. — CL. M. E. MarTiv, Le sens de Uexpérience
chrétienne dans les discussions actuelles (Revue de théologie et de philo-
sophie, 1894, surt. pag. 312-313); M. L. Monop, Questions religieuses du
jour (Revue chrétienne, 1892, page 182).

THEOL. ET PHIL 1895. 34



522 P. LOBSTEIN

n’est pas & nos yeux une forme abstraite, dépourvue de tout
contenu positif; loin de 13, elle n’a droit & ce beau nom gu’au-
tant qu’elle tire son aliment et sa substance du sol fécond de
la révélation évangélique. Aussi avons-nous eu soin de mar-
quer que la conscience chrétienne est fille de I’Evangile,
qu’elle a été formée et qu’'elle se développe sous V'aciion con-
tinue d’une puissance divine, qu’elle n’est a vrai dire que I'Es-
prit de Dieu lui-méme agissant dans la vie des croyants, non
point par une illumination magique, mais par le témoignage
vivant dont le Sauveur est le centre et I’objet.

Est-ce une illusion de penser que cette maniere de poser le
probléme et d’en formuler la solution est la mise en ceuvre et
la pratique conséquente du principe religieux de la Réforme1,
repris sans doute mais imparfaitement appliqué par Schleierma-
cher ? En faisant de la dogmatique I’'exposition scientifique de
la foi chrétienne, nous ne lui assignons pas la fonction pure-
ment subjective de décrire les états d’ame du chrétien isolés
de leur principe objectif, nous entendons affirmer énergique-
ment les réalités spirituelles dont le chrétien acquiert ou pos-
sede la certitude par sa foi en Jésus-Christ et par sa commu-
nion avec le Sauveur 2.

Ainsi comprise, la question de la source de la dogmatique

1 Tes Réformateurs mentionnent indistinctement ’Ecriture sainte, la
parole de Dieu ou I'Evangile comme sonrce et norme de la foi et de la
théologie (LutHER, Artic. Smale, 11,2; MeLancuron, Corp. Reform., XX1,
82; 1, 148 ; ZwincLE, Conclusiones, V, XV, XVI; CaLvin, Inst. chrét., 1,6-9;
Formul. Conc., Préface; Confess. Helv. posterior, Art. [.) — RirscHL veut
aussi faire du Nouveau Testament la source et la régle de la théologie
systématique (Rechifertigung und Versihnung, 113, §§ 2et 3). Nous essaye-
rons d'expliquer plus loin (Chap. V-VI) pourquoi la substitution de
FEvangile ou de la Révélation & I'leriture sainte nous semble néces-
saire.

2 A la these formulée par ScHLEIERMACHER (Der christliche Glaube, §15):
« Christliche Glaubenssiitze sind Auffassungen der christlich frommen
Gemiithszustiinde in der Rede dargestellt, » M. REeiscHLE propose de
substituer celle-ci, qui nous semble de tout point heureuse : « Christ-
liche (Gtlaubenssiitze sind Bezeichnungen derjenigen Wirklichkeit, welche
dem Christen im Vertrauen zu Christo gewiss und erfahrbar werden
soll. » (Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, 1 [1891], page 349). — Cf.



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 523

s’élargit et s’éléve ; elle appelle nécessairement un autre pro-
bleme qui I'éclaire, la compléte et Pappuie. « Quelle est la
norme de la dogmatique protestante ? » Voila le point qu’il faut
élucider maintenant.

CHAPITRE V

La norme de la dogmatique protestante.

Position de la question : le probléme de la norme de la dogma-
tique revient a celui de 'autorité en matiére de foi.

I. Elimination de Uautorité légale des confessions de foi. — Le
point de vue catholique. — Le point de vue de I'orthodoxie protes-
tante. — Examen de la solution proposée par la théologie confes-
sionnelle. — Les résultats négatifs: la solution confessionnelle est
contraire au principe religieux de la Réforme, elle est réfutée par
le témoignage que les symboles se rendent a eux-mémes, elle est
irréalisable dans la pratique, elle n’a jamais été appliquée sans des
réserves sérieuses et sans de nombreuses exceptions. — Les résul-
tats positifs: importance historique et religieuse des confessions de
foi, documents authentiques de la foi protestante.

II. Elimination de U'autorité légale de U Ecriture sainte. — Exa-
men de la solution proposée par 1'orthodoxie traditionnelle. — Les
résultats négatifs : abandon général de la doctrine de I'inspiration
littérale ; nécessité de tirer les conséquences de ces prémisses ; im-
possibilité de T'application de la solution orthodoxe; contradiction
entre la théorie traditionnelle et la pratique constante de ses pro-
pres adhérents. — Les résultats positifs : 1a Bible, témoin de 'Evan-
gile ; le Christ, fondement de 'autorité de 1'Ecriture sainte ; nature
et limite de cette autorité.

III. Essai d’'une solution positive. — Caractéres distinctifs de
I’autorité religieuse au sein de 'Eglise protestante. — L’Evangile,
la Parole de Dieu, la révélation chrétienne, Jésus-Christ: différence
formelle, identité fonciére de ces dénominations. — Légitimation
spirituelle et expérimentale au sens évangélique et protestant. —
Examen des objections opposées a cet essai de solution. — Nouvelle

M. H. Scuuvtz, Die Lehre von der Gottheit Christi, Gotha 1881, pag. 1-4,
474 sq.; Grundriss der evangelischen Dogmatik, Goettingen 1890, §§ 2, 5, 6.



	La source de la dogmatique protestante

