
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Essai d'une introduction à la dogmatique protestante [suite]

Autor: Lobstein, P.

Kapitel: IV: La source de la dogmatique protestante

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAI D'UNE INTRODUCTION

A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE

PAR

P. LOBSTEIN^

CHAPITRE IV

La source de la dogmatique protestante2.

I. La foi évangélique, source, de la dogmatique protestante. —
Nécessité d'interpréter cette formule. — Caractère expérimental et

personnel de la foi et de la théologie protestante. — Les Réformateurs.

— Le Piétisme. — Schleiermacher : fécondité du principe
théologique qu'il a tiré des prémisses religieuses de la Réforme ;

lacunes de ce principe.

IL L'expérience religieuse du chrétien est-elle la source de la
dogmatique protestante — Etroitesse et fragilité de cette position
théologique. — Dangers et illusions auxquels s'exposent les théo-

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de juillet 1895. p. 297.
2 Voy. M. Lichtenberger, Des éléments constitutifs de la science dogmatique.

Strasbourg I860. — Les sujets de ce chapitre et du chapitre suivant
se côtoient souvent et parfois même se rencontrent; aussi un des

dogmatistes les plus récents les a-t-il traités sous la même rubrique (Quelle
und Norm. Voy. M. F. Nitzsch, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, 1892,

pag. 8-13.) Il est possible cependant, et il me semble préférable d'exposer

séparément le problème de la source et celui de la norme de la
dogmatique protestante. — Sur les difficultés particulières que présente ce

sujet, voy. Al. Schweizer, Die christliche Glaubenslehre nach protestantischen
Grundsätzen, 1, 51-53. — On lira encore avec fruit les deux articles que
Dœrtenbach a publiés sur ce sujet, il y a nombre d'années, dans les

Jahrbücher für deutsche Theologie, années HI et IV (1858-1859): Die for-

THÉOL. ET PHIL. 1895. 33



506 P. LOBSTEIN

riciens de l'expérience subjective. — Part qu'ils font à l'Ecriture
sainte et à la tradition ecclésiastique : accommodations et compromis.

— Insuffisance de ce point de vue.

III. Essai d'une solution. — La question de la source de la dogmatique

revient à celle de la source de la foi. — L'Evangile, source
de la foi protestante ; sens et portée de cette formule. — Correctif
apporté au point de vue de Schleiermacher. — L'Evangile et la
conscience chrétienne. — Accord de cet essai de solution avec le

principe religieux de la Réforme. — Nécessité de compléter l'étude
de la source de la dogmatique par l'examen de la norme de la
dogmatique.

I

Après les recherches qui précèdent, la solution du problème
si discuté de la source de la dogmatique protestante ne
semblera plus impossible.

Si la dogmatique est la science de la foi, il faut en conclure

que l'objet de cette science en est aussi la source : la source
de la dogmatique, c'est la foi.

Cependant celte thèse est susceptible d'interprétations
différentes, et il importe d'en déterminer nettement le sens.

Déclarer que la foi évangélique est la source de la dogmatique

protestante, c'est énoncer un jugement qui soulève

aussitôt un nouveau problème. Où le dogmaticien trouvera-
t-il les éléments constitutifs et, si j'ose dire, la matière
première ou la substance vive de cette foi dont il s'agit de formuler

l'expression scientifique
Est-ce dans la conscience personnelle du théologien " Beaucoup

d'auteurs l'ont pensé, et dans un certain sens, il est vrai
de dire que la foi vivante se trouve précisément dans le sujet

male und die materiale Grundlage der Dogmatik mit Rücksicht auf neuere

Ansichten. » — Dans la Dogmatique chrétienne de M. Bovon le problème
des sources de la dogmatique est traité dans le chapitre étendu et

substantiel consacré àia méthode de la dogmatique (Tome I, pag. 31-120).

Voy. aussi M. Thomas : Questions actuelles sur le dogme ou Nouveaux

prolégomènes de dogmatique, 1892, pag. 24-30. Les indications renfermées dans

le Manuel de dogmatique de M. Arnaud (Paris 1890), pag. 6-11, manquent
de rigueur et de précision.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 507

croyant, dans l'individu chrétien1. Si la devise du dogmaticien
doit être le mot célèbre d'Anselme : Credo ut intelligam, sa

tâche n'est-elle pas de comprendre, d'analyser, d'exposer les

expériences intimes qu'il a faites comme chrétien, de traduire
en formules scientifiques les réalités spirituelles qui
déterminent et constituent sa vie intérieure, de transformer en
connaissances réfléchies et précises les affirmations immédiates

de sa piété
Cette conception semble d'autant plus plausible qu'elle peut

s'appuyer sur une série de déclarations empruntées à nos
Réformateurs 2. Quelle est, en effet, selon les pères spirituels de

notre Eglise, l'âme de la religion chrétienne C'est l'expérience

personnelle du salut, la certitude inébranlable de la grâce
de Dieu en Jésus-Christ, l'assurance individuelle du pardon et
de la vie divine, la communion de l'âme justifiée et régénérée
avec le Père céleste qui s'est donné à nous dans son Fils
unique.

Faut-il citer des textes et rappeler des témoignages clairs et
décisifs Luther3 ne se lasse pas de répéter que ce qui fait le

1 M. Sabatier, De la vie intime des dogmes, page 4.

2 « La Réformation, dit M. G. Frommel, fut largement expérimentale,
si ce n'est dans son aveu et dans sa profession, au moins par son essence. »

(Des conditions actuelles de la foi chrétienne, page 5. Extrait du Chrétien

évangélique, 1892). Peut-être est-il permis de soutenir que le caractère

expérimental que la Réformation imprima a la théologie a été plus
avoué et moins inconscient que ne le pense M. Frommel. Cf. aussi Bouvier,
art. Dogmatique- (Encyclopédie des sciences religieuses, tome IV, 1878, p.6.)

3 Lire l'explication du troisième article du Symbole apostolique dans
le Grand catéchisme de Luther, le Commentaire sur l'Epître aux Galates,
le traité De la liberté chrétienne, et l'Enarratio uberior Cap. LUI Esaise

1546. (Ed. Eri. Op. latin, XXIII, 522-3) : Luther explique que la foi n'est

pas simplement une fides historica, mais une agnitio experimentaMs...
« vera et viva cognitio, non tantum qua audio et narro, sed qua appre-
hendo, innitor et sector hanc cognitionem, quod intrat in cor, ut sperem
et non dubitem, acquiescam et confidam, quod Christus pro me sit
passus. Hoc non facit historica fides, non addit experientiam sensitivam
et experimentaleni cognitionem... » Cf. Enarratio in XLI Cap. Genesis

1544 (Id. X, 62-63) : « Nihil erit periculi a, peste, morte, inferno, quia
Dominus sustentât te manu sua, donec verbum ipsius habes. Sic cognosces,

quae sit voluntas Dei beneplacens et perfecta, verum earn notitiam



508 P. LOBSTEIN

chrétien, c'est la foi, et que la théologie n'a pas à enseigner
autre chose que cette foi produite par la Parole de Dieu. Où

donc Mélanchton trouve-t-il l'objet propre de l'enseignement
théologique, sinon dans la connaissance pratique et
expérimentale des bienfaits du Christ1 Que de fois Zwingle et Calvin2

non assequeris sine renovatione. » Il est inutile de multiplier les citations
on trouvera des passages semblables dans tontes les principales œuvres
de Luthkr. M. Herrmann a admirablement saisi et exprimé le caractère

original de la foi intérieure et personnelle, âme inspiratrice de la
religion de Lutheb ; il voit avec raison dans le retour au principe
religieux du Réformateur, le moyen et le gage d'une rénovation de la
théologie, dont il a lni-même tracé les grandes lignes. Voy. surtout
son beau livre : Der Verkehr des Christen mit Gott, Stuttgart 1886, 1892'2,

ouvrage dont M. Bovon (Dogmatique chrétienne, I, 89-90) ne me paraît pas
avoir mesuré toute la portée. Cf. M. Gottschick, Die Kirchlichkeit der

sogen, kirchlichen Theologie, 1890, 1-10, 22-53 ; M. Harnack, Lehrbuch der

Dogmengeschichte, III (1890), 700-719.
1 Voy. surtout les Loci communes (première recension, 1521) en

particulier la célèbre préface des Loci. Cf. Confessio Augustana, II, 3, §§ 31-32;

Apolog. Conf. Aug., 11, 46, 101, 33 ; XII, 72.— Loci communes, 1521 (Ed.
Plitt-Kolde, Erlangen und Leipzig. 1890), page 204 : «Christiana mens
facile experientia magistra discet, nihil esse Christianismum, nisi ejus
modi vitam, quœ de misericordia dei certa sit.» Ibidem, page 193:
« Cognitio Christi justificatio est, cognitio autem sola fides est. Hoc

genus alia per se observabit diligens lector. Nam fidei naturam ac vim non
videor mihi posse verbis, ut optabam, pxplieari. Qui norunt peccati vim,
quorum conscientias peccati cognitio perculit. iis demum voluptati est,
hanc de fide doctrinam audire. » — Declamatiuncula in D. Pauli doctri-
nam, 1520 (Ed. Plitt-Kolde, page 266) : « Christum novisse, non modo
est res ejus gestas tenere, sed grato animo beneficium coraplecti, quod

per ipsum ccelestis pater in universum terrarum orbem effudit, quo solo

inter impias gentes et vere christianos animos internoscitur. Neqne effi-
cacius nobis divina ratio ilia, commendaverit, quamhujus beneficii multo
maximi memoria. »

2 « Quid autem est credere Christum Jesum in carne venisse anne
hoc tam salutare est? Minime, nisi credamus, nobis venisse et nobis
Christum Jesum, hoc est nncium, salvatorem esse. » « Non est igitur
satis aut scire aut credere Deum talem esse, nisi scias et credas eum tibi
talem esse, id est ut Deus tiius sit... Fidem et Dei verbum tam certa, tam
firma atque indubitata esse in corde piorum, ut esse alterius ne cogitare
quidem possint... Hanc. rem solae pise mentes norunt. Experientia est,

nam pii omnes earn experti sunt. Doctrina non est : nam doctissimos
homines videmus rem saluberrimam ignorare... Rustici, an non videtis,



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 509

en appellent à l'expérience du fidèle, à la mens Christiana que
Calvin oppose au sensus carnis et dont il fait l'attribut du

croyant et l'organe nécessaire de la connaissance chrétienne
Tant il est vrai que l'émancipation de la conscience religieuse
devait entraîner après elle une révolution radicale dans le
domaine de la théologie dogmatique!

L'impulsion une fois donnée fut continuée par le piétisme.
En dépit des différences profondes qui le séparent de nos

Réformateurs, malgré le levain de catholicisme monacal qui se

mêle à sa vie morale et religieuse, le piétisme a, en effet,
ressaisi et remis en lumière quelques-unes des grandes
affirmations spirituelles de Luther et de Calvin, germes féconds
d'une dogmatique nouvelle. Dans les fameuses controverses
qui, à plusieurs reprises, s'élevèrent entre les piétistes et les

orthodoxes, Spener et ses amis se firent les défenseurs d'un
point de vue qui, à travers toute sorte d'imprudences, de malentendus

et de confusions, répond à quelques-unes des idées

maîtresses de nos Réformateurs1, «, II faut être chrétien pour

spiritum Dei ubique sibi esse similem eundemqne semper qui et

quanto quisque est humanarum inventionum indoctior, divinarum tamen
amantior, tanto clarius eum docet... Itaque ut tandem finiam, non unius
esse videtis aut alterius de scripturœ locis pronuntiare, sed omnium qui
Christo credunt, non enim ad mensuram dat Deus spiritum. (Zwinglh
Opera, Ed. Schüler et Schulthess, III, 132 ; V, 68,100; III, 130, 720, 730;.
— Sur Calvin voy. la préface de VInstitution chrétienne. Comp. Responsio
ad Sadoleti Epistolam, 1539: « Hinc animadverto, Sadolete, nimis otiosam
te habere theologiam: quahs est fere eorum omnium qui seriis conscien-
tise certaminibus nunquam fuernnt exercitati. » Corp. Ref. V, 405. —

Voy. surtout la belle préface du Commentaire sur les Psaumes,22 juillet
1557 (Corp. Rei. XXXI, 13-36). — In evangelium Joannis XII, 27 : « Nihil
hic legimus quod non optime conveniat, quemadmodum quemque fide-
lium propria experientia docet. Si rideant nasuti homines, nihil mirum ;

neque enim potest intelligi, nisi praxis accédât. » Cf. In Evang. Joan. I,
45. 3.14. 9.

1 Sur ces controverses voy. l'exposé et l'appréciation de Ritschl,
Geschichte des Pietismus, Tome 11 Der Pietismus in der lutherischen
Kirche des 16. und 17. Jahrhunderts, Eiste Abtheilung), Bonn 1884,

pag. 116-121, 194-195, 256, 410-411, 429. - Cf. M. H. Schultz, Die evangelische

Theologie in ihrem Verhältniss zu Wissenschaft und Frömmigkeit,
Gcettingen 1891, pag. 4.



510 P. LOBSTEIN

être théologien, il faut vivre de la vie de la foi pour être
capable de construire la science de la foi : » ces thèses des

piétistes forment un contraste absolu avec les théories de leurs
adversaires orthodoxes qui voient dans la théologie une
science sévèrement objective, dont la mission consiste à exposer

et à démontrer les articles de foi du credo traditionnel.
L'individualisme évangélique, à la fois vigoureux et inconséquent

chez nos Réformateurs, indécis ou excessif chez les
piétistes et chez leurs successeurs plus radicaux, portait dans ses

flancs une théologie nouvelle que ni Luther ni Spener n'avaient
entrepris de dégager et de formuler scientifiquement. Cette

œuvre de rénovation fut tentée par Schleiermacher. C'est lui
qui tira des prémisses religieuses de la Réforme un principe
théologique, un canon dogmatique. « On n'est membre de la
communauté chrétienne que par la foi en Jésus-Christ, le

Sauveur.... » «Entrer en communion avec Christ, c'est vivre dans

un rapport nouveau avec Dieu, c'est-à-dire être justifié, et
c'est changer par là-même l'ancienne manière de vivre, c'est-
à-dire se convertir1. » Cette vie nouvelle est à la fois le fondement

réel et le prius logique de la science chrétienne ; l'expérience

de la communion avec Dieu en Jésus-Christ est la racine
d'où procède la théologie dogmatique.

En énonçant ces axiomes, en les mettant à la base de son
chef-d'œuvre religieux et dialectique, Schleiermacher mettait
en pleine lumière le caractère éminemment personnel de la
foi protestante 2. A ce titre son principe théologique découle
directement de l'inspiration originale et authentique de la

Réforme, et il reste acquis à la dogmatique protestante. Toute
conviction évangélique vraiment digne de ce nom ne saurait
être la simple répétition d'un témoignage resté étranger à

notre vie spirituelle ; elle est une affirmation de la conscience

religieuse, une décision intérieure du sujet chrétien, le fruit
d'une certitude intime, d'un « consentement de nous-même à

1 Schleiermacher, Der christliche Glaube, §§ 14, 107.
2 Cf. M. Gottschick, Die Kirchlichkeit der sogenannten kirchlichen

Theologie, Freiburg 1890, 60-61. (Les observations présentées par l'auteur
à propos de Hofmann s'appliquent, dans une plus large mesure encore, à
Schleiermacher.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 511

nous-même, » d'un acte de confiance provoquée et incessamment

entretenue dans notre âme par un facteur qui s'impose
à nous avec une évidence aussi intime qu'impérieuse.

Ce principe d'une fécondité merveilleuse a été le ferment
puissant qui brisa les moules de l'intellectualisme orthodoxe
ou critique et qui fit lever la pâte inerte d'un supranaturalisme
vieilli et d'un rationalisme sans profondeur et sans saveur
religieuse. C'est pour avoir retrouvé ces vérités, conquises par la
Réforme mais trop souvent méconnues et oubliées depuis, que
Schleiermacher a pris la tête du mouvement théologique de

notre siècle et qu'il a creusé dans le champ de la pensée
protestante un ineffaçable sillon. Dans les pays de langue
française, Vinet se rencontre sur ce point avec le rénovateur de la
théologie allemande, mais son action ne devait se faire sentir
que plus tard et dans une sphère moins étendue que celle qui
porte l'empreinte du génie de Schleiermacher. Sans doute
celui-ci n'a pas fondé d'école au sens propre du terme, mais

son influence n'en domine pas moins toutes les conceptions
marquantes de notre époque, depuis les essais de restauration
du confessionalisme luthérien, jusqu'aux confins de la théologie

critique, à travers toutes les nuances du parti de la
conciliation'. A des degrés divers chaque théologien qui pense
relève de ce grand initiateur et a rendu hommage au principe
par lequel il a renouvelé la science de la foi ; mais chaque

théologien aussi s'est essayé à rectifier l'application de ce principe

et, dans la même mesure, il a modifié le système élevé sur
la base première.

1 Hofmann, Thomasius, Frank; Dorner; Al. Schweizer, Lipsius. — Dans
les pays de langue française Bouvier a été l'interprète le plus éloquent
de ce point de vue. — On a souvent rangé A. Ritschl parmi les
continuateurs de la méthode expérimentale inaugurée par Schleiermacher.

(A. Gretillat, Exposé de théologie systématique, tome I, 1885, page 140;

M. Bovon, Dogmatique chrétienne, 1, 81.) Cette filiation est démentie

par les faits : Ritschl polémise vigoureusement contre la méthode de

l'expérience subjective et sa pratique répond à sa théorie. M. Kattenbusch

a parfaitement marqué la place qui revient à Ritschl dans
l'évolution de la pensée dogmatique : Von Schleiermacher zu Ritschl, Giessen,
1892, pages 69 et suiv.



512 P. LOBSTEIN

Ces tentatives sont légitimes, car si incontestable que soit
l'axiome fondamental de Schleiermacher, il est certain que les

corollaires qu'en ont tiré le maître lui-même et la plupart de

ses disciples immédiats ou lointains, prêtent le flanc aux
critiques les plus sérieuses et les mieux fondées L

II

« Moi, le chrétien, je suis à moi, le théologien, l'objet de la

science2.» Ces paroles d'un des plus illustres disciples de

Schleiermacher expriment la pensée commune à la plupart des

essais dogmatiques tentés sous l'impulsion du prince de la

théologie moderne. C'est bien lui, en effet, qui a été le chef et

l'inspirateur des théoriciens de l'expérience personnelle. Sans

doute il demande que chaque thèse dogmatique légitime son

origine chrétienne et son caractère protestant par son accord

avec le Nouveau Testament et avec les confessions de foi
évangéliques 3, sans doute il se reporte fréquemment au témoignage

religieux du Christ ; mais, dans le cours de son exposition,

il fait du phénomène de sa piété subjective la source de

la dogmatique protestante. Le fait que le dogmaticien est

appelé à décrire et à analyser, c'est l'état d'âme du chrétien,

1 Lire la remarquable étude de Bonifas, Le principe théologique de

Schleiermacher (Revue théologique de .Montauban, année 1870). Il faut
regretter que l'excellente critique de l'auteur soit compromise par les
velléités d'un dogmatisme scripturaire inconciliable avec ses propres
prémisses.

2 Hofmann, Schriftbeweis, Nördlingen, 1852-1855, p. 10 : « Freie Wissenschaft

ist die Theologie nur dann, wenn eben das, was den Christen zum
Christen macht, sein in ihm selbständiges Verhalten zu Gott, in
wissenschaftlicher Selbsterkenntniss und Selbslaussage den Theologen zum
Theologen macht, wenn ich der Christ mir dem Theologen eigenster Stoff
meiner Wissenschaft bin. » — Cf. Thomasius, Christi Person und Werk.
Tome l'2, Erlangen 1850, p. 4-10. — Philippi, Kirchliche Glaubenslehre, I
(1854), p. 108. — Frank,System der christlichen Wahrheit, 1 (Erlangen 1878),

§ 7. — M. Luthardt, Compendium der Dogmatik, Erlangen 1893", § 13, 4

page 32.
3 Der christliche Glaube, § 27. Cf. Kurze Darstellung des theologischen

Studiums. § 289.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 513

son expérience religieuse, le sentiment intime du sujet croyant,
les modifications de la conscience du péché et de la
conscience de la grâce, éléments constitutifs de la conscience

chrétienne. En fixant et en renfermant dans ces limites la

source de la dogmatique, en isolant le phénomène individuel
du facteur objectif qui le détermine et sans cesse le rectifie,
Schleiermacher a ouvert la porte à un individualisme qui n'est
resté qu'imparfaitement fidèle à l'inspiration primitive de la

Réforme et qui a négligé quelques-uns des éléments les plus
précieux de l'héritage spirituel de nos pères.

Pour réfuter le subjectivisme outré de Schleiermacher et de

ses adeptes, on pourrait invoquer l'analogie qui règne entre sa

dogmatique et la philosophie contemporaine au grand penseur
chrétien. Le dogmaticien qui aurait la prétention de tirer de

sa conscience individuelle la matière de la doctrine chrétienne
tomberait dans l'illusion de Fichte qui rêva l'impossible entreprise

de construire le non-moi en s'appuyant sur le seul fait
du moi. Mais laissons là ces analogies souvent, trompeuses et

toujours incomplètes, et envisageons le point de vue de

l'expérience pure à la lumière des postulats de la foi chrétienne
elle-même1.

Les théoriciens de l'expérience personnelle essayent de

prendre pied sur un sol qui n'est ni assez large ni assez ferme

pour porter le poids d'une construction dogmatique.
Le terrain qu'ils choisissent est d'abord trop étroit.

Personne, je pense, n'osera soutenir que son expérience subjec-

1 A. Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versœh-

nung, II3 (1889), pages 7-9 ;M. H. Schultz, Jahrbücher für deutsche Theologie,

1874, pag. 67-68 ; M. Herrmann, Zur theologischen Darstellung der
christlichen Erfahrung (Der Beweis des Glaubens, 1889, pag. 1-11) ; Die
Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der Theologie, 18892, pag. 3, 40 sq.;
M. Gottschick, Die Kirchlichkeit der sogen, kirchlichen Theologie, 1890,

passim, pag. 57 suiv., 110 suiv. ; M. Kattenbusch, Von Schleiermacher zu
Ritschl, 1892, pag. 73 suiv. — Peut-être les pages suivantes réussiront-
elles a réfuter quelques-unes des critiques précédemment adressées à l'auteur

: Gretillat, Exposé de tliéologie systématique, I, (1885), page 149;

Revue de Lausanne, 1892,ipag. 326 suiv. ; M. Grotz, La vie chrétienne,1892,

pag. 265.



514 P. LOBSTEIN

tive embrasse l'étendue et épuise les profondeurs des
expériences chrétiennes accessibles à tous les croyants. Supposons,
chez un individu, une vie spirituelle élevée à sa plus haute

puissance, prêtez-lui la conscience la plus délicate et la plus
forte, accumulez dans son âme les trésors religieux et moraux
les plus riches et les plus variés, vous aurez toujours le sentiment

de rester infiniment au-dessous de l'idéal chrétien. Quel
est le dogmatiste qui aurait le courage de revendiquer pour lui-
même le privilège que n'a osé s'attribuer aucun des initiateurs
et des pères de l'Eglise? Un seul homme s'est rencontré qui
s'est arrogé une connaissance sans nuage de Dieu et une
communion inaltérable avec le Père céleste : seul le Fils unique a

réalisé et manifesté, dans sa vie et dans sa mort, l'expérience
morale et religieuse parfaite, dont ses plus grands disciples
n'ont jamais saisi que des lueurs et reproduit que des

parcelles. Aussi pouvons-nous pressentir dès maintenant où
réside le correctif indispensable du point de vue de ceux qui
voudraient tirer la substance de la dogmatique du fonds intime
de leur expérience personnelle L

Il est d'ailleurs à peine nécessaire de dire que les théologiens

que nous combattons sentent fort bien la difficulté signalée et
cherchent à l'écarter de leur chemin. Ils se rendent parfaitement

compte qu'en faisant de leur christianisme subjectif la

matière et la source de la science du dogme, ils ne sauraient

se dispenser d'établir le caractère universellement chrétien de

leurs expériences religieuses. Il faut, en effet, qu'ils réussissent
à montrer que les phénomènes analysés sont réellement
communs à tous les vrais chrétiens; alors, mais alors seulement,
ils sont protégés contre les dangers de l'arbitraire, contre les

écarts et les entraînements de l'imagination, contre les
aberrations d'une piété livrée à elle-même et privée de frein et de

contrôle2.

1 Voy. le chapitre V du présent essai.

- « 11 faut que le chrétien observe d'abord en lui le fait chrétien dont il
se propose de fournir la théorie; voila la condition première et indispensable

de son étude, qui prend d'elle-même et par la force des choses

une couleur personnelle. Mais ce caractère individuel est en même temps



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 515

Mais comment remplir une condition pareille? Où trouver
cette garantie d'universalité chrétienne dont le dogmaticien
a besoin sous peine de compromettre le caractère à la fois
chrétien et scientifique de son exposition Nous conseillera-
t-on de nous en tenir à l'observation des autres, de comparer
nos expériences propres avec celles de nos frères, d'éliminer
les éléments dissemblables pour ne retenir que ce qui, de part
et d'autre, porte un cachet pareil et présente un type commun
Recette bien hasardée, puisqu'en la suivant, il faudrait sortir
de nous-même et du champ clos de notre conscience
individuelle, c'est-à-dire condamner en principe la méthode subjective

qu'on nous avait préconisée d'abord. Recette vaine aussi
et illusoire, puisque l'objet sur lequel doivent porter notre
examen et notre comparaison se dérobera le plus souvent à nos
regards. Les natures vraiment pieuses n'étalent pas aux yeux
du prochain les trésors de leurs expériences spirituelles; il est
donc bien difficile de pénétrer dans le sanctuaire de leur vie
cachée avec Christ en Dieu, d'en faire la matière d'une observation

directe et d'une enquête précise, de saisir et de

décrire ce qui, dans la plupart des cas, reste un secret entre
Dieu et leur conscience. Et d'ailleurs, quand même il serait
possible de déchirer tous les voiles et de sonder tous les

mystères, cette étude de l'âme d'autrui supposerait en nous et

exigerait la faculté de faire le départ entre les expériences
religieuses normales et les émotions primitivement étrangères au
christianisme ou faussées dans leur,nature intime. Or, qui
oserait soutenir qu'il possède en lui-même le tact nécessaire,
le discernement sûr, le critère infaillible pour opérer ce triage
délicat

Nous touchons ici à un autre inconvénient de la méthode

subjective. Notre expérience personnelle n'est pas seulement

trop étroite et trop incomplète pour servir de source à la science

dogmatique, elle est sujette à trop de méprises, elle est trop

universel si la vie chrétienne que le dogmatiste décrit se développe
d'une manière normale, ce qui arrive a mesure que, dans la communion
d'autres fidèles, le théologien s'assimile toujours mieux le fait objectif
de l'Evangile. » M. Bovon, Dogmatique chrétienne, I, pag. 102-103.



516 P. LOBSTEIN

faible, trop intermittente, trop entachée d'erreurs et de péchés

pour qu'il nous soit possible de puiser dans notre conscience
de chrétien la matière première de notre travail de théologien.
Il suffit, pour s'en convaincre, de serrer les questions de plus
près et de descendre à quelques exemples particuliers et à

quelques applications concrètes. Quoi en développant la

notion chrétienne de Dieu, le dogmatiste mesurerait la réalité de

l'amour divin à l'intensité du sentiment qu'il en éprouve En
traitant de la justification, il prendrait son centre de gravité
dans le fait dé sa foi subjective En parlant de la vie nouvelle,
il ferait reposer les assises de la doctrine chrétienne sur les

phénomènes qu'il découvrirait en lui-même Mais ne sait-il
donc pas, n'a-t-il jamais senti que cette certitude intime, qui
doit porter le poids d'une construction doctrinale, traverse parfois

de. redoutables éclipses Sa vie intérieure ne connaît-elle

pas la sécheresse et le vide, les luttes et les doutes, les

fluctuations douloureuses et débilitantes, les humiliations amères
de la défaite et des chutes Ce sont là aussi des expériences,
dont le chrétien le plus vivant atteste la poignante réalité et

qui le font soupirer après une certitude fondée ailleurs que
sur le sol mouvant de nos sentiments, de nos pensées et de

nos efforts. Si le chrétien, condamné par son cœur, en appelle
à Dieu qui est plus grand que son cœur, si dans le trouble de

son âme il a recours à l'immuable fidélité de Celui en qui il n'y
a aucune ombre de changement, s'il est heureux de détourner
son regard de ses œuvres toujours imparfaites et de sa foi
toujours insuffisante pour l'attacher sur un Sauveur qui reste le
même hier, aujourd'hui, éternellement, comment le théologien
oserait-il s'aventurer sur une autre voie Ne doit-il pas chercher,

lui aussi, pour garantir la solidité de son système, le roc
dont le fidèle a besoin pour assurer la fermeté de sa foij

Grâce à cette précaution de l'architecte dont le Maître loue
la prudence (Math. VII, 24-25), le dogmatiste sera affranchi

1 Voy. les excellentes observations de M. Hackenschmidt sur la théorie
de Frank, qu'il taxe à bon droit de méthodisme et dont il relève fort
justement les dangers : Wie werden wir unseres Glaubens gewiss und

froh? Dortmund 1896, pag. 17-18.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 517

d'une servitude à laquelle est condamné tout théologien qui
s'impose la tâche de raconter ou d'exprimer scientifiquement
son expérience individuelle, il échappera à la torture
d'observer ses états d'âme, d'analyser sa pensée et ses

sentiments, de suivre les oscillations de sa piété, de mesurer la

température de ses émotions religieuses, de soumettre son moi
chrétien aux manipulations d'une expérimentation multipliée,
contrôlée, rectifiée sans relâche1. Et quel sera le résultat de

ce travail gigantesque Les esprits superficiels et les
consciences grossières s'enorgueilliront de leurs petits progrès et
de leurs petiles victoires, ils transformeront les grâces divines
en prétentions humaines, ils tireront de leurs privilèges le
droit de condamner le prochain moins avancé à leurs yeux
qu'eux-mêmes, ils rediront, à leur insu sans doute, la prière
du Pharisien. Les autres, les âmes droites et vraiment pieuses,
prendront une conscience de plus en plus profonde de l'insuffisance

et des défaillances de leur religion intérieure, ils sentiront

le néant de leurs expériences au prix de ce que Dieu leur
demande, ils s'accuseront de leurs tiédeurs, de leurs infidélités,

de leurs lâchetés, ils déploreront l'incrédulité de leur foi et
l'égoïsme de leur charité, ils porteront sur eux-mêmes une
sentence de condamnation sans réserve, et s'ils ne se livrent
pas sans merci à l'éternelle miséricorde, ils sombreront dans

un naufrage d'autant plus tragique que leurs efforts auront été

plus sincères. En d'autres termes, la présomption ou le désespoir,

voilà les issues ouvertes à celui qui ne sait pas sortir de

lui-même, s'obstinant à chercher dans ses expériences personnelles

la matière de son témoignage religieux et la substance
de ses formules dogmatiques 2. Le théologien, en effet, n'est pas
soumis à une loi différente de celle qui régit le chrétien. S'il
est vrai que le fondement de notre paix et de notre force, de

notre vie et de notre joie repose ailleurs que sur le sable de

nos émotions, de nos réflexions, de nos résolutions, il est de

toute évidence que le dogmaticien qui ferait de sa propre con-

1 M. Kattenbusch, ouv. cité, pag- 85-86.
2 M. Gottschick, ouv. cité, page 63.



518 P. LOBSTEIN

science la base et la sanction de son travail scientifique
entreprendrait une œuvre funeste et serait finalement entraîné vers
un abîme.

Il va sans dire que ni Schleiermacher ni aucun de ses disciples,

conservateurs ou critiques, ne tombent sous le coup de

ce jugement. Il n'est pas un seul théoricien de l'expérience
personnelle qui, de fait, se soit résolument engagé dans la voie
dont nous avons signalé les dangers. C'est qu'il n'est aucun
théologien qui, en rendant compte de son expérience intime,
ait pu faire abstraction des facteurs qui constituent ou
garantissent précisément le caractère chrétien de sa conscience
individuelle. Le fait même de sa conscience chrétienne implique,
chez le théologien, et suppose l'existence d'un critère indépendant

de ses états d'âme subjectifs, un type auquel il se rapporte
et d'après lequel il se juge, une sanction dont il n'entend pas
s'affranchir. Dès lors, les dogmatistes dont nous parlons nous
indiquent eux-mêmes la direction dans laquelle il faut marcher

pour rectifier l'erreur ou combler la lacune de leur point de

vue. La part plus ou moins considérable que chacun de ces

théologiens fait à l'Ecriture sainte ou à la tradition ecclésiastique

suffirait à elle seule pour nous faire comprendre que leur
individualisme n'est pas absolu et qu'il se donne à lui-même
un contre-poids et un contrôle. Mais comment procèdent
Schleiermacher et la plupart des dogmaticiens fidèles à sa

méthode? Ils s'accordent à développer d'abord le contenu
de leur conscience chrétienne et à analyser les éléments qui
la constituent ; ce n'est que plus tard qu'ils entendent recourir
au témoignage de la tradition ecclésiastique et à l'autorité de

l'Ecriture sainte ; cet examen subséquent est chargé de proclamer

la justesse des résultats acquis par l'analyse psychologique
et religieuse. Le moindre défaut de ce procédé consiste dans

l'étrange illusion de leur auteur. Le consensus ecclésiastique

ou la preuve scripturaire, invoqués après coup et développés

parfois à l'aide d'un grand luxe d'érudition, viennent trop tard
et ne paraissent trop souvent que pour la montre. Le siège du

dogmaticien est fait, ses positions sont occupées, et il ne
consentira pas à les remettre en question après les avoir si labo-



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 519

rieusement conquises. Au besoin, il sollicitera doucement les
textes pour les mettre d'accord avec ses résultats, il pliera les
déclarations de l'Ecriture sainte ou des symboles aux exigences
de sa pensée, il ne reculera pas devant les compromis équivoques

et les accomodations douteuses, il péchera contre la
clarté, sinon contre la loyauté et la droiture. Des exemples
illustres sont là pour montrer que ces craintes ne sont pas
chimériques *.

III

Pour résoudre le problème de la source de la foi, il suffit de

prendre au sérieux les indications que nous fournit Schleiermacher

lui-même et que la plupart des théologiens contemporains

suivent avec plus ou moins de conséquence et de clarté.
S'il est vrai que la dogmatique ne crée rien par elle-même,

si elle se borne à exposer scientifiquement les affirmations de

la foi protestante, la question de la source de la dogmatique
revient à celle de la source de la foi. En effet, sur ce point, la
position du dogmatiste n'est pas différente de celle du fidèle ;
il prend sa base d'opération au sein de la communauté
chrétienne; sa tâche consiste à analyser la foi de l'Eglise, à en

épanouir le contenu, à en enchaîner les affirmations; il n'a
rien à y ajouter, il n'a rien à en retrancher. Le théologien ne
se sépare ici du simple croyant qu'en ce que celui-là développe
en propositions sévèrement scientifiques ce que celui-ci
possède à l'état de certitude immédiate et de vérité pour ainsi
dire enveloppée ; mais l'un et l'autre tirent la substance de

leur foi d'un fonds commun, d'un trésor spirituel identique.
Quelle est donc cette source vive d'où procède la foi du chrétien

protestant La réponse ne saurait être douteuse. C'est

l'Evangile, c'est-à dire la révélation de la grâce de Dieu en

1 Voy. sur Schleiermacher, Baur, Kirchengeschichte des XIX
Jahrhunderts, 18772, page 205; Strauss, Charakteristiken und Kritiken, 18442,

pag. 187 ; Der Christus des Glaubens und der Jesus der Geschichte, 1865,

pag. 36-44. — Sur Hofmann, M. Lichtenberger, ouvrage cité, page 93 ;

Ritschl, Rechtfertigung und Versöhnung, II3, pag. 7-8. — Sur Frank,
Lipsius, Theologischer Jahresbericht, 1882, pag. 295-296.



520 P. LOBSTEIN

Jésus-Christ, l'Evangile qui, par sa puissance rédemptrice et

sanctifiante, réveille, dans l'âme altérée de pardon et de

justice, la confiance en l'éternelle miséricorde, la certitude du

pardon et de l'adoption divine, la force victorieuse du péché
et du monde. Tel est l'objet unique de la foi chrétienne, tel en

est le principe souverain et permanent1.
Que faut-il en conclure C'est que la foi n'est la source

légitime et pure de la dogmatique qu'à la condition de n'être pas
isolée du facteur divin qui la fait naître et qui, incessamment,
la conditionne et la constitue2. La source de la dogmatique,
c'est la foi qui s'est assimilé la moelle éternelle de l'Evangile,

ou l'Evangile qui a été saisi par la force mystérieuse de la
foi. Isoler la foi de l'agent divin qui l'a créée et qui la
soutient, la dépouiller du contenu positif qu'elle tire de la révélation,

c'est tarir la sève qui seule lui donne la vie et la

conserve, c'est l'arracher par la racine et lui enlever son aliment,
c'est condamner l'âme à se nourrir de sa faim.

Il est donc bien vrai de dire que la foi dont le dogmatiste
doit développer et analyser les affirmations, existe à l'état
d'expérience religieuse dans le membre vivant de la communauté

chrétienne ; mais cette expérience n'est religieuse et
chrétienne, partant elle n'est l'objet et la source de la dogmatique

que dans la mesure où elle s'identifie avec le contenu
divin de la révélation évangélique. U s'ensuit que, bien
comprises et ramenées à leur signification pleine et complète, les

deux thèses, « la source de la dogmatique, c'est la foi, » et

« la source de la dogmatique, c'est l'Evangile, » loin de

s'exclure ou de se contredire, s'appellent et se conditionnent3.

1 M. Traub, Theologische Stadien und Kritiken, 1895, pag. 52i; M. Gott-
schick, Theologische Wissenschaft und Pfarramt, Ludwigsburg, 1895,

page 17.
2 Luther, Cat. Major 1,3 : Hœc duo, fides et Deus, una copula conjun-

genda sunt. — Operationes in JPsalmos (Ed. Eri. Opera latina XIV, 259) :

Objectum fidei et spei est Deus promissor gratuitus seu ipsum verbum
promittentis atque aliud nihil. — Mélanchton, Apol. Conf. Aug. II, 50:
Inter se correlative comparât et connectit promissionem et fidem.

3 Schleiermacher a parfois énoncé avec bonheur l'identité de ces

deux formules ; il n'a malheureusement pas tiré suffisamment parti des



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 521

Supprimer l'un des deux termes, ce serait tomber dans un
subjectivisme sans règle positive ou dans une objectivité sans
vie intérieure, ce serait commettre l'erreur des mystiques
dédaigneux des réalités de l'histoire ou celle des traditionalistes
méconnaissant les intérêts de la piété1.

La solution que nous essayons d'apporter au problème de la
source de la dogmatique éclaire de tout son jour les développements

renfermés dans nos chapitres précédents, en particulier

la définition que nous avons donnée du dogme et de la
science dogmatique. On voit maintenant la signification complète

que nous attachons aux termes fréquemment employés
d'expérience religieuse et de conscience chrétienne. Nous
n'entendons point par expériences des états d'âme indépendants
du facteur objectif qui les détermine, et la conscience chrétienne

indications précieuses qu'il a lui-même données. Voy. par exemple Der
christliche Glaube, § 19, Zusatz : « Es gibt nur eine Quelle, aus welcher
alle christliche Lehre abgeleitet wird, nämlich die Selbstverkündigung
Christi, und nur eine Art, wie die Lehre, vollkommener oder
unvollkommener, aus dem frommen Bewusstsein selbst und dem unmittelbaren
Ausdruck desselben entsteht. » — Cf. Al. Schweizer, Die christliche
Glaubenslehre, §§ 12, 16-19.

1 « Le christianisme est a la fois subjectif et objectif; il ne peut être la
religion du salut qu'à la condition de rester l'un et l'autre. Il est tout
entier objectif, puisque l'œuvre rédemptrice vient de Dieu et ne se

consomme que par la grâce de Dieu manifestée en Jésus, le Fils unique, i
l'Evangile est non moins certainement subjectif, puisque cette puissance
d'en haut ne se réalise, du commencement jusqu'à la fin, que par le

renouvellement intime de l'homme. Otez l'élément extérieur tel que
nous le révèle le christianisme historique, et vous ouvrez la carrière aux
fantaisies de la spéculation et de l'illuminisme. Supprimez le côté
intérieur, ce que Paul appelle « la vie cachée avec Christ en Dieu » (Col. III,
3), c'est-a-dire l'union personnelle avec Jésus et la force divine qui en
dépend : du coup la religion devient avant tout affaire de connaissance

ou de pratiques mortes. Le fait, subjectif sans l'objectif, c'est le salut
sans Christ, donc une illusion. L'élément objectif sans le subjectif, c'est
Christ sans l'intimité de la foi, donc une chimère. » M. Bovon,
Dogmatique chrétienne, I, page 96.— Cf. M E. Martin, Le sens de l'expérience
chrétienne dans les discussions actuelles (Revue de théologie et de

philosophie, 1894, surt. pag. 312-313); M. L. Monod, Questions religieuses du
jour (Revue chrétienne, 1892, page 182).

theol. et phil 1895. 34



522 P. LOBSTEIN

n'est pas à nos yeux une forme abstraite, dépourvue de tout
contenu positif; loin de là, elle n'a droit à ce beau nom qu'autant

qu'elle tire son aliment et sa substance du sol fécond de

la révélation évangélique. Aussi avons-nous eu soin de marquer

que la conscience chrétienne est fille de l'Evangile,
qu'elle a été formée et qu'elle se développe sous l'action
continue d'une puissance divine, qu'elle n'est à vrai dire que l'Esprit

de Dieu lui-même agissant dans la vie des croyants, non
point par une illumination magique, mais par le témoignage
vivant dont le Sauveur est le centre et l'objet.

Est-ce une illusion de penser que cette manière de poser le
problème et d'en formuler la solution est la mise en œuvre et
la pratique conséquente du principe religieux de la Réforme *,

repris sans doute mais imparfaitement appliqué par Schleiermacher?

En faisant de la dogmatique l'exposition scientifique de

la foi chrétienne, nous ne lui assignons pas la fonction purement

subjective de décrire les états d'âme du chrétien isolés
de leur principe objectif, nous entendons affirmer énergique-
ment les réalités spirituelles dont le chrétien acquiert ou
possède la certitude par sa foi en Jésus-Christ et par sa communion

avec le Sauveur2.
Ainsi comprise, la question de la source de la dogmatique

4 Les Réformateurs mentionnent indistinctement l'Ecriture sainte, la
parole de Dieu ou l'Evangile comme source et norme de la foi et de la
théologie (Luther, Artic. Smalc, 11,2; Mélanchton, Corp. Reform., XXI,
82; 1, 143; Zwingle, Conclusiones, V, XV, XVI; Calvin, lnst. chrét., 1,6-9;
Formiti. Cone, Préface; Confess. Helv. posterior, Art. I.) — Ritschl veut
aussi faire du Nouveau Testament la source et la règle de la théologie
systématique (Rechtfertigung und Versöhnung, IP, §§ 2 et 3). Nous essayerons

d'expliquer plus loin (Chap. V-VI) pourquoi la substitution de

l'Evangile ou de la Révélation à l'Ecriture sainte nous semble nécessaire.

2 Ala thèse formulée par Schleiermacher Der christliche Glaube, § 15) :

« Christliche Glaubenssätze sind Auffassungen der christlich frommen
Gemüthszustände in der Rede dargestellt, » M. Reischle propose de

substituer celle-ci, qui nous semble de tout point heureuse : « Christliche

Glaubenssätze sind Bezeichnungen derjenigen Wirklichkeit, welche
dem Christen im Vertrauen zu Christo gewiss und erfahrbar werden
soll. » (Zeitschrift für Theologie und Kirche, I [1891], page 349). — Cf.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 523

s'élargit et s'élève ; elle appelle nécessairement un autre
problème qui l'éclairé, la complète et l'appuie. « Quelle est la

norme de la dogmatique protestante » Voilà le point qu'il faut
élucider maintenant.

CHAPITRE Y

La norme de la dogmatique protestante.

Position de la question : le problème de la norme de la dogmatique

revient à celui de l'autorité en matière de foi.

I. Elimination de l'autorité légale des confessions de foi. — Le
point de vue catholique. — Le point de vue de l'orthodoxie protestante.

— Examen de la solution proposée par la théologie
confessionnelle. — Les résultats négatifs : la solution confessionnelle est
contraire au principe religieux de la Réforme, elle est réfutée par
le témoignage que les symboles se rendent à eux-mêmes, elle est
irréalisable dans la pratique, elle n'a jamais été appliquée sans des

réserves sérieuses et sans de nombreuses exceptions. — Les résultats

positifs : importance historique et religieuse des confessions de

foi, documents authentiques de la foi protestante.

IL Elimination de l'autorité légale de l'Ecriture sainte. — Examen

de la solution proposée par l'orthodoxie traditionnelle. — Les
résultats négatifs : abandon général de la doctrine de l'inspiration
littérale ; nécessité de tirer les conséquences de ces prémisses ;

impossibilité de l'application de la solution orthodoxe ; contradiction
entre la théorie traditionnelle et la pratique constante de ses

propres adhérents. — Les résultats positifs : la Bible, témoin de l'Evangile

; le Christ, fondement de l'autorité de l'Ecriture sainte ; nature
et limite de cette autorité.

III. Essai d'une solution positive. — Caractères distinctifs de

l'autorité religieuse au sein de l'Eglise protestante. — L'Evangile,
la Parole de Dieu, la révélation chrétienne, Jésus-Christ : différence

formelle, identité foncière de ces dénominations. — Légitimation
spirituelle et expérimentale au sens évangélique et protestant. —
Examen des objections opposées à cet essai de solution. — Nouvelle

M. H. Schultz, Die Lehre von der Gottheit Christi, Gotha 1881, pag. 1-4,

474 sq. ; Grundriss der evangelischen Dogmatik, Gœttingen 1890, §§ 2,5, 6-


	La source de la dogmatique protestante

