
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Essai d'une introduction à la dogmatique protestante

Autor: Lobstein, P.

Kapitel: III: La tâche actuelle de la dogmatique protestante

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 345

Il nous reste donc à dégager les conclusions que renferment
nos recherches sur le dogme et à en faire l'application à la
dogmatique protestante.

CHAPITRE III
La tâche actuelle de la dogmatique protestante.

I. Corrélation nécessaire entre la notion du dogme et l'idée de

la dogmatique. — La tâche de la dogmatique dans l'Eglise romaine.
— La tâche de la dogmatique suivant la scolastique de l'orthodoxie
protestante. — La tâche de la dogmatique, selon le principe
religieux de la Réforme, consiste dans l'exposition systématique de la
foi, dont l'Evangile est le fondement et l'objet.

IL La dogmatique protestante et la foi chrétienne. — Rapports
de l'une et de l'autre. — Solution impliquée dans la théologie des

Réformateurs et reprise par Schleiermacher : nécessité de réaliser ce

programme. — Importance et dignité qu'acquiert la dogmatique au
sein de l'Eglise protestante.

III. L'indépendance scientifique et le but pratique de la dogmatique

protestante. — Antinomie apparente que renferme ce

problème. — La dogmatique se légitime comme science, non en
transformant la fonction pratique de la connaissance religieuse en savoir
objectif et théorique, mais en se conformant rigoureusement aux
lois immanentes à son objet propre, qui est la foi chrétienne. — La
dogmatique contribue à l'édification de l'Eglise, non en se soumettant

à un credo imposé par une autorité extérieure et légale, mais
en exprimant scientifiquement le contenu religieux de la conscience

chrétienne, fille de l'Evangile. — Corrélation intime et nécessaire

entre le rôle scientifique et la tâche ecclésiastique de la dogmatique
protestante.

I
Tel dogme, telle dogmatique. Il règne entre la notion du

dogme et la conception du rôle de la dogmatique une relation
directe et nécessaire1.

importe de revenir à ce qui est l'idée originelle du dogme, celle d'un
principe religieux ou d'une vérité qui s'impose avant tout en subjuguant
les consciences et les esprits. »

1 Cette corrélation a été fort bien relevée par Rothe, Zur Dogmatik,
théol. et phil. 1895 23



346 P. LOBSTEIN

A l'idée traditionnelle du dogme correspond la méthode
pratiquée et consacrée par la théologie catholique. Si le dogme est
la décision statutaire d'une autorité infaillible, si le théologien
reçoit des mains de l'Eglise des doctrines révélées auxquelles
l'intelligence n'a qu'à se soumettre, « la tâche de la dogmatique
est au fond très simple. Disposer les dogmes dans un ordre
logique pour en faire un système, et les démontrer à l'aide de

la raison et par le moyen du syllogisme dans la mesure du
possible, c'est toute son ambition et tout son effort1. » Bien que les

grands docteurs scolastiques n'aient pas tous professé une
doctrine identique sur les rapports de la raison et du dogme
ecclésiastique, leur procédé ne diffère pas essentiellement ; l'œuvre
du dogmaticien est presque exclusivement une œuvre formelle,
dans laquelle se révèlent tantôt l'esprit encyclopédique de

l'érudit qui compile les autorités, tantôt la virtuosité logique du

dialecticien qui accumule les divisions, les définitions, les
difficultés et les essais de solution, tantôt le talent synthétique de

l'organisateur qui s'efforce de construire un système plus
artificiel que solide.

Des grands docteurs catholiques du moyen âge aux dogmaticiens

protestants de l'âge orthodoxe la transition est aisée, et

c'est à peine si l'on s'aperçoit que l'on a changé d'époque et

d'Eglise. C'est que les représentants de l'orthodoxie postérieure

à la période créatrice de la Réforme n'ont pas rompu
avec le principe d'une règle extérieure infaillible; infidèles à

l'inspiration primitive du protestantisme, ils retournèrent à la

notion d'une autorité légale et statutaire et ils la mirent à la

base de leur idée du dogme. Seulement à l'autorité des papes
et des conciles ils substituèrent celle de l'Ecriture sainte et

des livres symboliques. Au lieu de puiser les dogmes tout faits
et parfaits dans la tradition de l'Eglise, ils les tirèrent de la

Bible expliquée à la lumière des confessions de foi2. Mais de

18692, Art. I. Elle subsisterait alors même que les conséquences que
Rothe en tire ne seraient pas légitimes. Voy. Ritschl, Die christliche
Lehre von der Rechtfertigung und Versœhnung, tome II. (Bonn 18893), p. 2-4.

1 M. Sabatier, De la vie intime des dogmes, p. 23.
2 Que l'on médite l'aveu significatif de L. Hutter (1563-1616) : « Librum



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 347

part et d'autre le travail dogmatique est le même. Il s'agit de

grouper les doctrines imposées par l'autorité scripturaire ou
ecclésiastique, de trouver des divisions et des subdivisions, de

formuler des définitions, d'accumuler les dicta probantia à

l'appui des dogmes traditionnels, de tourner contre les adversaires

papistes ou autres les armes d'une polémique
implacable1. Les traits de ressemblance entre les systèmes de nos
anciens théologiens et les sommes des grands scolastiques du

moyen âge sont aussi nombreux que caractéristiques : forme
abstraite des développements, abus du raisonnement, triomphe
du syllogisme, sagacité et subtilité, érudition et étroitesse,
minuties dans l'exposilion, âpreté dans la controverse, soumission

servile à la lettre du canon biblique ou des symboles
ecclésiastiques. Aussi la tâche du dogmaticien protestant ne
diffère-t-elle de celle du docteur catholique que par la matière
sur laquelle s'exercent son talent et sa méthode purement
formels2.

Il est clair que le retour au principe vital de la Réforme et la
transformation correspondante de l'idée du dogme au sein de

l'Eglise évangélique entraînent une modification parallèle delà

Concordi» divinitus inspiratimi appellare minime dubitamus. » — Les

dogmaticiens postérieurs renchérirent encore sur ces déclarations. Hollaz
(1648-1713): «Non dubitamus, quin Deus speciali concursu influxerit in
mentes fidelium doctorum, qui symbola Ecclesise conscripserunt, mentes

eorum îllustraverit et voluntates ipsorum flexerit, ut verissima saluber-

rimaqne dogmata mente conceperint et calamo expresserint. »

1 Voy. comment Quenstedt (1617-1688) définit le rôle du dogmaticien :

« Locos communes theologicos ordine proponit et perspicue exponit,
dogmata fidei exacte définit et dividit, eaqne ex sede fundamentali, quam
in S. Scriptura habent, deducit et demonstrat. » Theologia didactico-pole-

mica, 1685. 1, 10.

2 Cette conception traditionnelle de la dogmatique a été vivement
combattue par Al. Schweizer, Die christliche Glaubenslehre nach

protestantischen Grundsätzen, tome I (1863 '), § 8-9. Voy. au même endroit, un

aperçu historique sur l'origine et les destinées du nom de dogmatique

que rejette Schweizer, puisqu'il ses yeux il est synonyme de science des

décisions doctrinales de l'Eglise, au sens catholique du mot. Il me semble

que tout en repoussant absolument la notion traditionnelle de la

dogmatique orthodoxe, on peut conserver le terme lui-même qui a trouvé



348 P. LOBSTEIN

mission confiée au dogmaticien. La dogmatique n'est plus pour
nous l'inventaire plus ou moins habilement dressé des loci classici

de l'Ecriture sainte ou des décisions doctrinales de nos

symboles, elle est l'exposition systématique delà foi protestantei.
Du caractère intérieur et personnel de cette foi découle une
conception de la dogmatique, fort différente de celle de l'orthodoxie

traditionnelle, mais en harmonie avec l'âme génératrice
et inspiratrice de la piété protestante.

II

Si la dogmatique protestante est l'exposition systématique de

la foi protestante, il s'ensuit que la dogmatique n'a sa racine et

sa raison d'être que dans la foi2; il faut qu'elle en traduise avec
fidélité les affirmations et qu'elle en suive rigoureusement la

marche ; il faut qu'elle en reçoive les inspirations et qu'elle en

sauvegarde les postulats. La dogmatique ne crée rien, elle ne

fait que formuler les problèmes dont les éléments lui sont fournis

par l'expérience religieuse du chrétien en présence des

vivantes réalités de l'Evangile. Science expérimentale et positive,

la dogmatique reçoit sa matière de la foi ; ou plutôt, sa

matière c'est la foi elle-même avec le contenu divin de la foi,
qui est l'Evangile. En déterminant ainsi l'objet et les limites de

la dogmatique protestante, nous ne faisons que suivre et appliquer

le programme esquissé par nos réformateurs et repris
avec éclat par Schleiermacher.

des défenseurs dans les camps les plus opposés de la théologie
contemporaine. Conf. Frank, System der christlichen Wahrheit, Erlangen 1878,

p. 74-76; Biedermann, Christliche Dogmatik, Berlin 1884\ I, p. 32-37 ; Er.
Nitzsch, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, Fribourg e. B. 1892, p. 1-2.

— Comp. Gretillat, Dogmatique, tome 1er (1888), p. 7.
1 Voy. M. Lichtenberger, Des éléments constitutifs de la science dogmatique-

Strasbourg 1860. p. 119.

2 Astié, commmentant M. Harnack : « Un développement dogmatique
nouveau ne saurait venir qu'à la suite d'un mouvement religieux profond
et intense. » La fin des dogmes (Revue de théologie et de philosophie,
1892, p. 73. Cf. p. 75). M. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, III,
(1890), 582, 763-764. Cf. M. Emery, étude citée (Revue de théologie et de

philosophie, 1890, p. 549-552).



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 349

Sans doute Luther et ses glorieux collaborateurs n'ont pas
formulé une théorie de la connaissance religieuse et ils n'ont
nulle part esquissé un programme dogmatique, mais ils ont fait
mieux L En renouvelant la notion de la foi, en ressaisissant le
caractère intérieur et personnel de la religion de l'Evangile, ils
ont tracé à la théologie protestante la voie où il faut qu'elle
marche sans faiblir, sous peine de déchoir et de devenir une

pauvre caricature du catholicisme. Leur réaction contre la
tyrannie de la scolastique, l'effort qu'ils ont tenté pour affranchir

la foi évangélique de la tradition romaine et de l'autorité
de l'aristotélisme médiéval, l'importance souveraine qu'ils
accordent à la parole de Dieu, principe et objet de la foi, ont
préparé l'émancipation de la dogmatique protestante. Par l'énergie
avec laquelle Schleiermacher a revendiqué pour la conscience
chrétienne « une province indépendante» et conféré à la piété
le primat religieux vis-à-vis de la formule dogmatique, par la
vigueur de sa protestation contre l'assujettissement de la foi au
joug de puissances étrangères ou hostiles àia religion, il mérite
d'être appelé le continuateur de l'œuvre théologique de la
Réforme. Malheureusement l'application ne répond pas, chez

Schleiermacher, à la clarté et à la puissance de sa déclaration
des droits de la dogmatique protestante. L'ouvrage classique
du grand théologien n'est pas, à vrai dire, une exposition
systématique de la foi protestante ; il se compose de réflexions sur
les états d'âme du chrétien, sur les différentes modifications de

la conscience religieuse du sujet. Le lien qu'en théorie Schleiermacher

établit entre la foi et la dogmatique se trouve ainsi

brisé, celle-ci n'est plus l'expression directe de celle-là. Entre
la foi et la formule de la foi viennent s'interposer des facteurs

qui ne sont pas tirés des entrailles de la religion, mais que l'auteur

emprunte à son déterminisme philosophique2. II faut

essayer de prendre au sérieux l'entreprise de Schleiermacher
et de mettre en pratique les postulats qu'il a établis avec une
irréfutable éloquence.

1 Voy. M. Traub, Zeitschrift für Theologie und Kirche, 1894, p. 121.

2 Lire la pénétrante critique de M. Kaftan, Das Wesen der christlichen



350 P. LOBSTEIN

C'est aussi dans ce fait de la foi chrétienne née de l'Evangile
que nous trouverons l'unité vivante de la dogmatique protestante,

le principe générateur et organisateur du système. Sans

nous engager encore dans des considérations que nous reprendrons

ailleurs, il importe de relever dès maintenant que la
dogmatique ne saurait être un agrégat de dogmes primitivement
isolés et groupés après coup par le dogmaticien. Loin de là : de

même que la foi chrétienne est une dans son principe, en dépit
de l'infinie variété de ses aspects et de ses manifestations, ainsi
la dogmatique doit former un organisme harmonieux, un tout
complet et vivant. Le dogmaticien qui n'aspire pas à une vue
d'ensemble, à une conception organique de la foi chrétienne
n'a pas compris sa tâche et reste au-dessous de ce que l'Eglise
attend de lui. L'unité dont nous parlons est bien différente de

celle qui règne dans les constructions laborieuses et artificielles
de nos anciens théologiens, elle est l'épanouissement d'un principe

vital, antérieur à tout travail de systématisation ; c'est « la
foi donnant naissance à la science de la foi L »

Entre l'une et l'autre, entre la foi personnelle et vivante et
la science dogmatique, la relation est directe et constante. De

là aussi l'importance et la dignité qu'acquiert la dogmatique au
sein de l'Eglise protestante. Un coup d'œil sur le catholicisme
est à cet égard des plus instructifs. J'ai essayé de montrer plus
haut2 que, malgré le caractère autoritaire et obligatoire de ses

dogmes révélés et divins, l'Eglise romaine favorise dans la
pratique l'indifférence et l'ignorance en matière dogmatique.
Aussi le travail du dogmaticien peut-il rester en dehors du

grand courant de la vie de l'Eglise ; il n'a pas nécessairement

une prise sur les esprits, parce que le dogme, comme la foi,
n'a pas de rapport essentiel avec la vie intérieure, le développement

religieux, la piété des fidèles ; que le théologien amasse

Religion. Basel 18882, p. 106 sq. (lre éd., 1881, p. 87 sq.); Die Wahrheit

der christliche Religion- Basel 1888, p. 573.
1 Bonifas, Le principe théologique de Schleiermacher (Revue théologique

de Montauban, 1870, p. 264). M. H. Schultz, Grundriss der evangelischen

Dogmatik. Göttingen 1890, § 1.

2 Voy. ch. II, § 1.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 351

et agence les pièces de son système, le laïque n'en a cure, il se

soumet en bloc aux décrets de l'autorité souveraine, cela lui
suffit et cela peut suffire. Il n'en est pas de même chez les
protestants. S'il est vrai que la dogmatique n'est que la traduction
en langage scientifique des expériences de la conscience
chrétienne, si elle doit jaillir des profondeurs de notre vie religieuse,
tout hiatus entre la piété et la théologie est condamnable ; là où

il se produit, il trahit un vice caché; ou bien c'est la dogmatique

qui, au lieu de puiser à la source de la foi vivante, s'égare
dans des abstractions vides et stériles ; ou bien c'est la piété
qui, cessant de rester en contact avec la pensée de son temps,
dégénère en piétisme étroit et maladif. Il faut donc qu'entre la
vie nouvelle, allumée par l'Evangile, et la science dogmatique,
élaborant les formules de la foi, l'union soit réelle et la collaboration

constante.

III

En remplissant cette condition, la dogmatique arrivera à

résoudre un problème qui, à première vue, présente de sérieuses
difficultés et pourrait même sembler insoluble. D'un côté, elle
entend être une science véritable, une science indépendante ;

d'autre part, elle veut travailler efficacement au service de

l'Eglise.
En affirmant que la dogmatique protestante est une science,

nous ne voulons pas dire seulement qu'elle doit posséder les
attributs formels de l'exposition scientifique. La clarté des

développements, la précision des définitions, la simplicité et la

rigueur de l'ordonnance ne suffisent pas pour constituer une
science vraiment digne de ce nom ; aucune de ces qualités
surtout ne saurait assurer la liberté de la science.

Où donc trouverons-nous la garantie d'indépendance qui
seule consacre la dignité de la science dogmatique

On a parfois cherché à lui conquérir cette liberté nécessaire
à l'aide de moyens illusoires et dangereux. On s'est imaginé
qu'en effaçant la ligne de démarcation qui distingue la connaissance

religieuse de la connaissance scientifique, on parviendrait
à élever la dogmatique à la hauteur d'une science véritable.



352 P. LOBSTEIN

« Que la vérité religieuse dépouille son caractère personnel et
subjectif, qu'elle se transforme en notion objective et
impersonnelle, qu'elle ne se résigne pas à être une manifestation

purement pratique de la vie spirituelle, qu'elle ait l'ambition et
le courage de se poser en fonction théorique, qu'elle se traduise
en thèses logiques et métaphysiques d'une portée universelle
et indiscutable Ce n'est qu'à cette condition que la dogmatique
protestante peut prétendre à être une science. » Tel est le
procédé de l'orthodoxie dont la théologie spéculative contemporaine

est, sur ce point, l'alliée fidèle et convaincue1.

Il n'en est pas moins vrai que ceux qui donnent à la dogmatique

protestante des conseils semblables sont ses pires ennemis

; sans le vouloir, ils la sapent par la base et travaillent à la
détruire.

En effet, l'objet propre de la dogmatique n'appartient pas à

la sphère de la connaissance théorique et objective. Cet objet,
c'est la foi chrétienne, acte éminemment personnel, détermination

de la volonté et de la conscience, affirmation intérieure
provoquée par un fait divin, par une révélation supérieure, par
un don de l'amour de Dieu qui appelle le don du cœur de

l'homme. Jamais ce drame intime ne pourra se résoudre en un
processus dialectique ou en un problème accessible à la raison
théorique ; c'est l'œuvre de la grâce divine obligeant et
affranchissant la volonté humaine; c'est une expérience qui se

déroule dans les profondeurs de la vie morale et qui n'a lieu
qu'avec le concours de toutes les énergies de l'âme. Mécon-

1 Voy. par exemple Weisse Philosophische Dogmatik oder Philosophie
clés Christenthums, 3 vol. Leipzig 1855-1862. Pour caractériser la spéculation

théologique de l'Allemagne contemporaine, il suffit de citer les

noms des deux théologiens les plus marquants de l'école spéculative,
Biedermann et M. Pfleiderer. Rien de plus instructif, à cet égard, que la
comparaison des trois éditions de la dogmatique de Lipsius (1876, 1879,

1894) ; on peut y suivre l'effort puissant et sincère de l'auteur qui se

dégage avec une vigueur et une clarté croissantes de la tyrannie de la
pensée spéculative, aux yeux de laquelle la dogmatique est une
métaphysique religieuse. Lire la magistrale étude de M. Traub, Grundlegung
und Methode der Lipsiusschen Dogmatik (Theologische Studien und
Kritiken, 1895, p. 471-529).



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 353

naître ce caractère à la fois subjectif et pratique de la piété
chrétienne, éliminer la foi de la vie active et spontanée, l'élever

dans je ne sais quelle région objective et théorique afin
d'assurer l'indépendance de la science de la foi, c'est
entreprendre une œuvre funeste et décevante, c'est dissoudre la
vérité chrétienne en un pauvre résidu d'abstractions spéculatives,

c'est tuer la religion dans le christianisme.
Il faut tenter une autre voie et, après ce que nous avons établi

jusqu'ici, cette voie ne saurait être douteuse L De quelle
manière la dogmatique se légitime-t-elle comme science? En se
conformant aux lois qui dérivent de la nature même de son
objet, en répondant rigoureusement aux conditions et aux caractères

de sa matière propre, en se renfermant dans les limites
que lui tracent les données sur lesquelles la dogmatique
repose. Or, cette matière, cet objet, c'est la foi chrétienne ; ces
données sont celles que l'Evangile fournit à la foi. Que la

dogmatique soit l'interprète docile de la foi chrétienne, elle aura
part à l'indépendance qui caractérise son principe, car la foi
chrétienne est une réalité spirituelle qui, fille de l'Evangile, ne
relève pas du forum de la raison naturelle et ne ressortit pas
au domaine empirique et phénoménal. De même que l'esthétique

est constituée comme science par le seul fait qu'elle dégage
les règles immanentes du beau et s'efforce de les exprimer en
paroles nettes et précises, la dogmatique répond à sa mission

scientifique en reproduisant fidèlement et en enchaînant avec
rigueur les affirmations immédiates de la conscience chrétienne.
Elle n'a donc pas à demander l'investiture scientifique à des

puissances étrangères à la foi ; c'est celle-ci, c'est la foi qui,
en donnant à la dogmatique sa raison d'être, lui confère ses

1 Voy. M. Herrmann, Die Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der

Theologie. Ereib. i. B., 18892, p. 15, 17, 58-60, 63, 66-68; M. H. Schultz, Die
evangelische Theologie in ihrem Verhältniss zu Wissenschaft und Frömmigkeit.

Göttingen 1890, p. 3-4; M. Gottschick, Die Kirchlichkeit der
sogenannten kirchlichen Theologie. Freib. i. B., 1890, surtout p. 1-10; M. Cremer,

Ueber die Entstehung der christlichen Gewissheit. Gütersloh 1893, p.
39; M. Traub, Zeitschrift für Theologie und Kirche, quatrième année
(1894), p. 115-122; M. Gottschick, Theol. Wiss- und Pfarramt, 1895, p. 14-16-



354 P. LOBSTEIN

titres de noblesse. Nier le caractère scientifique de la dogmatique

protestante, ce serait nier le fait de la piété chrétienne et
l'existence même de la foi évangélique1.

Mais cette indépendance scientifique de la dogmatique
protestante n'est-elle pas compromise par le devoir qui incombe à

la théologie de contribuer à l'édification de l'Eglise? Comment
l'autonomie de la science dogmatique est-elle conciliable avec
la mission de travailler pour le plus grand bien d'une confession

ou d'une société religieuse? Ce service que l'on exige de

la science ne constitue-t-il pas un servage indigne d'elle
En aucune façon. Si la dogmatique fait œuvre de science en

traduisant fidèlement et clairement la conscience chrétienne de

l'Eglise, n'est-il pas évident que, dans la même mesure, elle
s'acquitte d'un travail directement utile à l'Eglise Exposer
avec un scrupuleux respect les expériences chrétiennes qui
caractérisent le protestantisme, traduire ces expériences en

langage net et précis, en montrer le principe créateur, l'inspiration

permanente, le lien organique et vivant, telle est la tâche

scientifique de la dogmatique protestante, telle est aussi la mission

théologique et ecclésiastique de cette discipline. Il n'y a

entre l'une et l'autre fonction ni dualisme, ni conflit. La

dogmatique prend son centre de gravité et sa base d'opération
dans les réalités spirituelles qui sont la vie même de la communauté

chrétienne, elle en est l'organe intellectuel et l'interprète
scientifique, elle tire sans cesse de ce fonds inépuisable la
matière de son travail, elle rend aux fidèles sous une forme réfléchie

et raisonnée les sentiments et les pensées qu'elle reçoit à

l'état primitif et confus, obscur et fragmentaire, elle exprime
et développe le contenu de la conscience religieuse de l'Eglise,
elle traduit la vie chrétienne en pensée théologique, de la

chaleur de la foi elle fait jaillir la lumière de la connaissance.

1 Nous ne saurions donc souscrire au jugement de M. H. Bois : « La
théologie (systématique, la dogmatique) n'est pas une science. » (Le
dogme grec, p. 267.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 355

Ce commerce intime et cette collaboration spirituelle ne
profitent pas seulement à l'Eglise, ils réagissent aussi sur la science
dogmatique et lui apportent un concours précieux et constant ;

il y a ici échange et réciprocité de services et d'offices. La pensée

toujours présente de sa mission vis-à-vis de la communauté
chrétienne empêche la dogmatique de s'isoler des intérêts
pratiques de la conscience religieuse, elle ne lui permet pas de se

cantonner dans les sphères abstraites de la spéculation pure, elle
lui rappelle toujours que la dogmatique est la servante de la
foi et que toute formule théologique qui n'est pas l'expression
de cette foi n'a pas droit de cité dans le système doctrinal du
protestantisme.

La solidarité qui règne entre la science dogmatique et l'Eglise
ne doit pas, cependant, être entendue dans le sens superficiel
qu'y attache souvent le catholicisme et qui se retrouve parfois
au sein de nos communautés évangéliques. Aucune Eglise
officielle n'a qualité pour imposer à la théologie protestante un
credo dogmatique et pour lui prescrire « ce qu'il faut croire; »

d'autre part, la dogmatique n'a pas pour mission de fournir au

prédicateur ou au catéchiste l'objet direct de son sermon ou de

son enseignement1. Ce n'est pas de cette façon extérieure et

mécanique qu'il faut comprendre les rapports entre l'activité
dogmatique du théologien et le ministère pratique du pasteur.
Une juxtaposition pareille dégraderait la dignité de la science

et pervertirait la vocation de l'Eglise ; elle changerait la dogmatique

en un dressage technique et empirique, dépourvu de

toute inspiration élevée et de toute valeur idéale ; elle ferait de

l'Eglise une corporation juridique ou une machine administrative,

imposant à la pensée le joug d'un code vexatoire et avilissant

; elle renierait le caractère essentiel du protestantisme et
trahirait le principe religieux de l'Evangile.

Il faut que l'alliance conclue entre les deux puissances amies

1 Al. Schweizer, Die christliche Glaubenslehre nach protestantischen
Grundsaetzen, 1.1,p. 6; Lipsius, ouvrage cité,$7; Pfleiderer, Grundriss der

evangelischen Glaubens- und Sittenlehre. Berlin 1880, § 89 ; Biedermann,

ouvrage cité, p. 16, 24-26 ; W. Bornemann, Die Unzulänglichkeit des

theologischen Studiums der Gegenwart, Leipzig 1886, p. 79-83.



356 P. LOBSTEIN

repose non sur un compromis extérieur, mais sur la loi immanente

à la théologie et à l'Eglise, je veux dire sur la foi
intérieure et personnelle qui est tout ensemble l'âme de la communauté

chrétienne et l'objet de la dogmatique protestante.
Nous voilà donc ramenés à notre point de départ, au thème

invariable de nos recherches et de notre exposition : la foi donnant

naissance à la science de la foi. La nécessité intérieure
qui nous place sans cesse en présence de ce sujet capital nous

impose d'autant plus impérieusement le devoir de discuter le

problème qui a déjà plus d'une fois sollicité notre pensée:
Quelles sont la source et la norme de la dogmatique protestante?

Essayons de répondre à cette question.

(A suivre.)


	La tâche actuelle de la dogmatique protestante

