Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Essai d'une introduction a la dogmatique protestante

Autor: Lobstein, P.

Kapitel: II: La transformation de l'idée du dogme au sein de I'Eglise protestante
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379587

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

318 P. LOBSTEIN

le sentiment trés vif qu’a ce compte-14 il ne saurait y avoir des
dogmes que dans le champ clos du catholicisme grec et romain.
Et cependant ni la Réforme du seiziéme siécle ni le protes-
tantisme postérieur n’ont entendu renoncer au dogme; le mot
d’ordre d’un christianisme sans dogmes suscite dans les rangs
les plus divers la plus sérieuse opposition ; 'existence méme
d’une dogmatique protestante semble donner raison a cette
opposition ; jamais les Eglises issues de la Réforme n’écriront
sur leur drapeau I'inutilité des doctrines.

Que faut-il en conclure?

(’est que la doctrine a pour les protestants une autre
valeur que pour les catholiques grecs et romains; c’est que
notre notion du dogme est différente de la notion tradition-
nelle, fille des Péres et des scolastiques; c’est que l'idée du
dogme s’est transformée au sein de I'Eglise protestante.

Essayons de le montrer.

CHAPITRE 1II

La transformation de l'idée du dogme au sein de I’Eglise
protestante .

1. Contradiction irréductible entre la notion traditionnelle du

dogme et le principe religieux du protestantisme. — Comment
cette contradiction se révéle dans la notion de la foi, dans l'idée de
I’Eglise, dans la conception de l'autorité religieuse. — Probléme

1Voy. M. Fornerop, Deux conceptions du dogme. (Revue de théologie et
de philosophie, 1894, p. 207-219.) 1l me semble que pour étre parfaitement
juste I'auteur aurait di opposer, non I'école conservatrice et 1'école psy-
chologique, mais la notion catholique et le principe protestant. Est-il
exact de soutenir, par exemple, que I'école conservatrice attribue aun
dogme une valeur absolue et qu'elle le considere comme immuable? De
pareils jugements provoquent des réclamations dont on ne saurait con-
tester la justesse et qui portent sur d’autres points encore que ceux qu'a
relevés M. H. Bois, De la connaissance religieuse, Paris 1894, p. 15, 43. —
Voy. les indications fécondes et judicieuses qu'a données M. CHapuis dans
son discours d’ouverture prononcé le 25 avril 1895 & I'Université de Lau-
sanne sur Les caractéres de la théologie moderne (Revue de théologie et de
philosophie, 1895, surt. p. 274 284).



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 319

que la Réforine impose 4 la théologie protestante : la ruine de la
notion traditionnelle du dogme n’implique pas le principe de l'in-
différence doctrinale.

II. Nécessite d'une expression dogmatique de la for protestante.
— Valeur relative, non absolue de la formule doctrinale. — L’acti-
vité dogmatique, fonction de la vie de 1'EEglise. — Double face de
cette activité. — Indispensable a la santé spirituelle de 1I’Eglise, la
doctrine est nécessaire pour communiquer la vérité chrétienne,
pour éclairer le ministére pratique du pasteur, pour hater 1'apaise-
ment des luttes confessionnelles et ecclésiastiques. — Importance
apologétique et polémique du dogme dans les combats de ’Eglise
avec les adversaires du dehors.

I1I. Caracteres de la notion protestante du dogme. — Le dogme,
expression scientifique de la foi de I'Eglise protestante au temps
présent. — Analyse et justification de cette définition.

I

La notion traditionnelle du dogme que nous avons fixée au
movyen de la triple analyse philologique, psychologique et his-
torique, ne se présente sous sa forme conséquente que dans
I’Eglise catholique; c’est la qu’elle apparait dans toute sa
rigueur, qu'elle révéle sa véritable portée et qu’elle développe
toutes ses conséquences. Pour en saisir la signification com-
pléte, il faut la replacer dans son milieu et montrer le lien qui
la rattache a la conception générale de cette Eglise1.

1 Sans doute, cette notion ne s’est pas formée tout d’un coup et
M. Bovox dit avec raison que, dans I'ancienne LKglise, les docteurs méme
les moins enclins i favoriser la liberté, méme ceux qui ont le plus contri-
bué i affermir la tradition catholique, n’ont pas entendu le dogme dans
le sens extérieur et légal du catholicisme postérieur (Dogmatique chré-
tienne, 1, p. 7-11)'; mais nous pouvons faire abstraction ici de l'histoire
de l'idée traditionnelle du dogme et nous reporter immédiatement au
terme de 'évolution, je veux dire i la notion arrétée et officielle qu'a
consacrée le catholicisme. — Sur le principe et le caractere dominant du
catholicisme romain on consultera encore avee fruit l'onvrage si péné-
trant et s1 serré d'Ep. ScHERER, Lettres ¢ mon curé, Geneve et Paris 1853,
chef-d'ceuvre de polémigue impartiale, courtoise et ¢élevée. — En prin-
cipe le catholicisme grec est d’accord avec le catholicisme romain quant



320 P, LOBSTEIN

Dieu a oclroyé aux hommes sa révélalion sous une forme
précise, arrétée, immuable. Or, il ne peut avoir donné sa révé-
lation sans avoir donné en méme temps un moyen sir de la
connaitre. Ge moyen, c’est I’'Eglise. Une, universelle, palpable,
chacun sait ou la trouver. Infaillible, elle exclut le doute aussi
bien que ’erreur. Partout ailleurs, ’homme se trouve sur le
terrain des vérités relatives, et par conséquent incertaines ;
IEglise le met en possession de la vérité absolue. Celte vérité
est absolument objective et impersonnelle, partant certaine
pour tous les hommes ; elle doit donc étre regue de tous. L’ac-
ceptation de la vérité recue des mains de I’Eglise, voila la foi.
Cette foi est essentiellement une foi implicite ; elle s’est peu &
peu réduite & un seul article, la croyance & ’autorité infaillible
de I'Eglise et le devoir de s’y sourmettre. Croire, pour un catho-
ligue, c’est admetire tout ce que I'Eglise a décidé, tout ce
quelle décide et décidera, c’est I'admettre les yeux fermés,
c’est 'admettre sans méme savoir en quol consistent ses déci-
sions : le catholique croit par procuration. La foi, dans ce sys-
téme, est un blanc-seing que le fidéle remet & 'Eglise et que
celle-ci se charge de remplir. Enfin, derniére conséquence :
PEglise, revendiquant pour elle la vérité et la certitude abso-
lues, n’a pas besoin de discuter, mais seulement de s’affirmer.
La prévention ou la mauvaise foi peuvent seules en mécon-
naitre la divinité. Dés lors, 'incrédulité devient le plus cou-
pable des entétements, et les chitiments se présentent comme
un moyen aussi légitime qu’efficace pour ouvrir les yeux de
I’hérétique. Partout ou le pouvoir temporel consent & préter
son bras 4 I’Eglise, I'orthodoxie est la base du droit public,
et ’erreur religieuse est mise au ban des nations 1.

Qu’est-ce que le dogme dans cet ensemble si bien lié d’affir-
mations, ou plutot de prétentions? Chose curieuse, le catho-
licisme a a la fois canonisé le dogme en théorie, et il I’a neu-
tralisé dans la pratique.

D’une part, en effet, chaque dogme, c’est-a-dire chaque

4 la notion de l'autorité dogmatique; 'un et 'autre ne different que
relativement au sitge de I'autorité.
! Voir Ep. ScHERER, ouw. cit., p. 22, 44, 57, 97-98.



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 321

décision doctrinale de I’Eglise est une vérité révélée et absolu-
ment exempte d’erreur ; d’autre part, le catholique croit moins
aux dogmes qu'a I'Eglise. Sous les divers articles du Credo,
n’est-ce pas I’Eglise que voit le fidéle, n’est-ce pas elle qu'il
retrouve, n’est-ce pas & elle qu’il rend hommage ? Quand bien
méme un catholique connaitrait tous les dogmes chrétiens,
I'Eglise serait cependant, dans tous les dogmes, le véritable
objet sur lequel porterait sa croyance. C’est dire que, dans le
systeme catholique, les dogmes particuliers ont, de fait, perdu
leur importance et leur signification pratique; a vrai dire,
I'Eglise n’exige de ses enfants qu’un seul article de foi, &
savoir la soumission & I'Eglise. Les uns peuvent croire plus,
les autres moins, peu importe, pourva qu’ils se rencontrent
tous sur le dogme fondamental de 'Eglise 1.

1 E. ScHERER, ouv. ¢it., p- 53-54, 106. Voy. ce qu'derivait déjh Canvin
dans la préface de son Institution clirétienne, adressée & Frangois [°7: « Ils
se permettent aisément & eux et aux autres d’ignorer, negliger et mes-
priser la vraye religion, qui nous est enseignee par I'Escriture, et qui
devoit estre resolue et arrestee entre tous: et pensent qu'il n'y a pas
grand interest quelle foy chacun tient ou ne tient pas de Dieun et de
Christ : mais que par foy (comme ils disent) enveloppee (éd. de 1541 :
implicite) il submette son sens au iugement de 'Eglise. Et ne se soucient
pas beaucoup s'il advient que la gloire de Dieu soit polluee par blas-
phemes tous évidens, moyennant que personne ne sonne mot contre
I’authorité de notre mere saincte Eglise, ¢'est & dire selon leur intention,
du siege Romain. » (Corpus Reformatorum, CaLvint opEra, tome 11, col.
15-16. Edit. lat. Tome 11, col. 14) — On a pu voir, dans une circonstance
récente, I'empire que cette notion catholique de la foi exerce encore sur
les esprits. Au banquet offert le 4 avril 1395 par des politiciens et des
écrivains a M. BERTHELOT, « pour honorer la science, » tous les soi-disant
libres-penseurs ¢taient asservis b la notion du catholicisme vulgaire et
ne voyaient dans la foi que «la soumission & I'idée théocratique et clé-
ricale » (M. GoBLET), « ]a croyance, maitresse du code et de la police, réve
séculaire de la domination du monde.» (M. Zoua.) Les trop fameux
articles de M. BRUNETIERE ont prouvé combien M. HoLLarp a touché juste
en parlant, dans son rapport présenté aux conférences générales de
Paris, le 10 avril 1894, du «fond de scepticisme que peut recouvrir une
adhésion implicite, sans examen préalable, i une autorité qui ne repose,
apres tout, que sur elle-méme, » et de « I'indittérence qui peut subsister
sous le couvert d’une unité dont les caracteres hautement avoués sont
purement extérieurs. » (Repie chrétienne, 1¢* juin 1894, p, 418.)



322 P. LOBSTEIN

La Réforme a rompu en principe avec toute autorité légale,
extérieure a la conscience da fidéle : par la-méme, elle a re-
nonce implicitement & 1'idée traditionnelle du dogme, décret
surnaturellement inspiré de Dieu et promulgué par une {Eglise
infaillible.

En essayant de mettre a nu la contradiction qui régne entre
la notion traditionnelle du dogme et le principe religieux du
protestantisme, je n’ai garde d’oublier que les protestants n’ont
acquis que peu 4 peu la conscience de ce principe et des con-
séquences qui en découlent. Les réformateurs eux-mémes ont
ignoré la portée de I'ceuvre qu’ils accomplissaient. Comme
I’Eglise catholique, ils attachaient le plus grand prix a 'unité
de doctrine, ils s’estimaient les défenseurs de 1'orthodoxie. Ils
s’imaginaient de bonne foi, non pas avoir substitué une Eglise
nouvelle & 'ancienne Eglise, mais avoir rendu 4 I’Eglise sa pu-
reté primitive et avoir renoué la chaine de la tradition brisée
par les erreurs séculaires de la papauté. Il ne faut pas s’éton-
ner de cette méprise. Le dessein de Dieu est toujours plus
grand (ue 'intention des hommes qui sont appelés & 'exécuter.
Luther, Zwingli, Calvin ont enfoncé une porte qui, depuis
lors, est restée ouverte, que personne ne refermera jamais, et
par laquelle nous pouvons assurément passer aujourd’hui,
sans prendre la responsabilité des opinions de Calvin, de Zwin-
gli ou de Luther1.

Pour montrer la contradiction irréductible qu’il y a entre
I'idée traditionnelle du dogme et ’essence intime du protes-
tantisme, il suffit de rappeler quels sont, selon les protestants,
les attributs caractéristiques de la foi, de I’Eglise et de 'auto-
rité religieuse. Répondre & cette triple question, ce sera dévoi-
ler 'antinomie profonde qui régne entre la notion catholique
du dogme et la conception protestante de I'Evangile.

La foi, selon le protestantisme, n’est pas une simple croyance;
croire, ce n’est pas adhérer & une autorité extérieure, sur le
fondement d'un témoignage étranger & la conscience du fidéle.
La foi est une conviction essentiellement personnelle, déter-

1 E. ScHERER, ouw. cit., p. 102; De WETTE, Ueber Religion und Theologie,
1815, p. 175-176,



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 323

minée par des motifs d’un ordre spirituel. Croire, ¢’est avoir
confiance dans la grice de Dieurévélée en Jésus-Christ. I objet
de la foi, c'est-a-dire I’Evangile, est en méme temps l'auteur
de la foi, c’est-a-dire la puissance divine qui se légitime a la
conscience, en se révélant a elle par ses effets rédempteurs et
sanctifiants. Dans cette ceuvre mystérieuse de la foi, aucune
des facultés de I’homme ne reste inactive : le sentiment, 1'in-
telligence, la volonté participent & cet acte intérieur, sollicité
par le facteur objectif d’une révélation qui tout ensemble affran-
chit et oblige le sujet ; tout ici porte un cachet moral et spiri-
tuel. Aux yeux du protestant, la foi telle que 'entend le catho-
licisme, « la foi implicite, inconsciente, vide, n’est que I'absence
de la foil. » La foi véritable, la foi vivante, ¢’est Dieu sensible &
la conscience et au coeur, c’est I’Esprit divin rendant témoi-
gnage a notre esprit, c’est le Seigneur immanent & I'dme du
fidele. Des lors, tout dualisme entre la foi et la piété ou la vie
chrétienne estimpossible, ou du moins il est vaincu en principe.
Dans I'Eglise catholique la foi est sans rapport nécessaire avec la
vie chrétienne ; on peut adhérer a la tradition catholique et se
soumettre a4 son autorité, sans éprouver le moindre mouvement
de piété intérieure, sans étre réveillé & la vie divine et spiri-
tuelle, que dis-je, en menant une vie dissolue et immorale. Au
point de vue protestant, un pareil divorce entre la foi et la vie
religieuse est une contradiction dans les termes. S’il est vrai
que croire c’est se donner & Dieu, croire, ¢’est aussi vivre pour
Dieu et en Dieu. Dans la mesure ou le protestant s’éloigne de
la communion avec Dieu, il cesse d’étre chrétien, il perd la
foi; il pourra étre orthodoxe, il ne sera plus croyant. Cette
conception religieuse de la foi intérieure et personnelle est la
plus grande conquéte spirituelle de la Réforme ; elle marque
le retour le plus authentique i la pensée religieuse de Jésus et
a 'inspiration maitresse de la théologie apostolique. En méme
temps, elle implique la rupture avec le systéme catholique. Si
la foi est un acte individuel, une décision intérieure de la vo-
lonté, une affirmation de notre caractére de personnalité mo-

1 Eb. ScHERER, ouw. cit., p. 70.



324 P. LOBSTEIN

rale et religieuse, elle est inconciliable avec une doctrine qui
fait de la foi une croyance théorique et une soumission passive :
partant, elle ne saurait s’accorder avec une conception suivant
laquelle le dogme ne serait qu’un décret infaillible, exigeant le
sacrifice de I'intelligence et s’imposant du dehors a la raison
asservie. '

Si la notion traditionnelle du dogme et I'idée protestante de
la foi s'excluent absolument, il régne la méme antinomie entre
la théorie catholique du dogme et la conception protestante de
I’Eglise.

L’Eglise, pour le protestant, n’est pas comme pour le catho-
lique un organisme de graces surnaturelles dont le dépot et
Padministration ont été confiés & un corps privilégié; elle
n’est pas davantage un vaste systéme de garanties divines,
destinées a4 assurer le sauvelage de ceux qui se jettent avec
abandon dans les bras maternels de 'Eglise. Non, les protes-
tants voient dans I’Eglise la communion des croyants, et ils re-
connaissent pour chrétienne toute Eglise dans laquelle la pré-
dication de ’Evangile réveille et eniretient la foi vivante. Le
centre de gravité de I’Eglise ne réside pas dans la hiérarchie
sacerdotale qui gouverne la masse des fidéles, mais dans la
parole divine qui produit la foi dans les cceurs. L’Eglise, ce
n’est pas le clergé, ce sont les chrétiens. Partant, U'infaillibilité
n’est pas un attribut conféré miraculeusement & une personne
ou & un groupe de personnes, pape ou concile; elle n’appar-
tient & I’Eglise que dans la mesure ol celle-ci reste fidéle a
I’Evangile. Aussi I'Eglise n’a-t-elle pas le droit de se donner
pour souveraine en publiant des décrets & Pinstar d’une insti-
tution légale; elle n’a pas d’autre mission que celle d’annoncer
PEvangile; elle n’est pas une maitresse absolue, elle est un té-
moin docile. Sans doute, elle a conscience de posséder et d’an-
noncer la vérité, mais elle sait auesi qu’elle porte le trésor
divin dans des vases d’argile (2 Cor. IV, 7). Aussi le protes-
tantisme se garde-t-il d’identifier les formules du dogme ecclé-
siastique avec la révélation parfaite de I'Evangile du Christ. S1
nos réformateurs sont convaincus d’avoir remis en lumiére la
vérité apportéc an monde par le Sauveur et ses apotres, ils ne



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 325

g’en déclarent pas moins préts 4 se soumettre dés qu’on saura
leur montrer que leurs connaissances ne sont pas d’accord
avec le pur Evangile!. Comment une conception pareille,
comment cette notion protestante de I'Eglise cadrerait-elle
avec l'idée traditionnelle du dogme, élaborée par le catholi-
cisme ? ,

Une derniére contradiction éclate entre cette idée et la no-
tion protestante de I’autorité religieuse. Sur ce point surtout,
la Réforme n’a pas été conséquente avec elle-méme, ni fidéle
au principe qu’elle représente. A premiére vue, il semble
qu’elle a maintenu la conception d'une autorité légale et litté-
rale, puisqu’a la regle de la tradition elle a substitué la norme
de I'Ecriture sainte. Mais qu'on pénétre plus avant et qu’on
aille au fond des choses, on verra facilement que le protes-
tantisme a profondément transformé la notion évangélique de
Pautorité en matiére de foi. Il suffit, pour s’en convaincre, de
se souvenir du fondement que les protestants donnent a
I’autorité des Ecritures; ce fondement, ce n’est pas le suf-
rage de la tradition, c’est le témoignage de I’Esprit de Dieu
qui, dans le cceur du fidele, répond & Il'inspiration divine
des auteurs sacrés, et réalise entre la conscience chrétienne
et la vérité révélée une relation d’affinité profonde et de sainte
correspondance. Aussi quelle différence entre l'autorité au
sens catholique et I'autorité a laquelle adhére la foi protes-
tante! L’autorité, dans le catholicisme, c’est le pape, ce sont’
les conciles, c’est I’Eglise infaillible, c’est la tradition qui,
émanée de Jésus-Christ et des apoOtres, s’est transmise a tra-
vers les siécles et posséde dans le chef de I’Eglise son organe
inspiré et son interpréte permanent. Une autorité pareille com-
mande I’obéissance ; puissance de fait, elle s’impose & l'intel-

! Ce principe a été énoncé par les épigones de la Réformation comme
par les initiateurs et les peéres spirituels de notre Eglise. Comp. par
exemple Formula Concordie (Epitome), § 7-8; Confessio basileensis prior,
Disputt. XXXVI; Confessio helvetica posterior, Procemium : « Ante omnia
protestamur, nos semper esse paratissimos, omnia et singula hic a
nobis proposita, si quis requirat, copiosius explicare, denique meliora ex

verbo Dei docentibus non sine gratiarum actione, et cedere et obsequi
in Domino. »



326 P. LOBSTEIN

ligence et & la volonté, aux sens et & 'imagination ; en échange
de la soumission qu’elle réclame, elle promet la sécurité qui
décharge l'individu de toute responsabilité personnelle et lui
assure une tutelle commode et un constant appui. Ne deman-
dez pas quel est le fondement d’une autorité semblable.
« L’Eglise romaine est en possession et, au fond, elle n’a pas
d’autres titres. On discute ses droits, et elle les exerce. A qui
demande des raisons, elle répond par son existencel. » Le
protestantisme, lui, consommerait son suicide s’il suivait la
méthode pratiquée par Rome2. A la régle extérieure promul-
guée par I’Eglise il substitue la puissance spirituelle de ’Evan-
gile, c’est-a-dire de la parole révélatrice de I'amour de Dieu
en Jésus-Christ3; & la place d’une loi qui réglemente et con-
traint, il met 'esprit qui inspire et persuade. Ainsi transfor-
mée, 'autorité devient a la fois plusimpérieuse et pius intime,
elle est une manifestation de la force intrinséque de la vérité,
une démonstration d’esprit et de puissance; elie va droit a la
conscience, la réveillant, I’éclairant, I'obligeant ; c’est «le trait
vainqueur qui péneétre dans les profondeurs de I’dme, 'onction
souveraine qui apaise les agitations et qui guérit les plaies du
ceeur % » N’est-il pas évident qu’entre I'autorité spirituelle ainsi
concue et Iidée traditionnelle du dogme accréditée par I'Eglise
catholique il y a un abime que rien ne saurait combler ?

Qu’on recueille ces traits sommairement indiqués, qu'on

1 Ep. ScHERER, ouv. ¢it., p. 31

2 Voir M. L. Monon, Le probléme de autorité, Paris 18912, p. 29-41. (La
méthode autoritaire.)

3 M. E. Havper, Die Stellung des evangelischen Christen zur heiligen Schrift,
Leipzig 1891, p. 17-18.

4 Ep. SCHERER, ouv. ¢it., p. 81, 43-49; M. L. Monob, ouv. cit., p. 121, suiv.;
M. A. REviLee, L'autorité de Jésus-Christ (Revue de théologie de Stras-
bourg, 11° séiie, tome 111, p. 213); M. MEnEcoz, L'autorité de Dieu, Paris
1892; M. RoBERTY, Quelques réflexions sur U'autorité du Christ, Paris 1893 ;
M. TriaL, Le probléme de l'autorité, Nimes 1893 ; AL. SCHWEIZER, Die christ-
liche Glaubenslehre nach protestantischen Grundsdtzen, tome [** (Leipzig
1863), § 8-10; M. HarnAck, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 111 (1890),
p-695-694,759-764 ; M. Karran, Glaube und Dogma, 1889, chap. 1 ; M. BRiEGER,
Der Glaube Luther's in seiner Freiheit von menschlichen Autoritdten, Leipzig
1892, surtout p. 17-24;M. Loors, Deutsch evangelische Bliitter,1886, p.188-189



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 327

considére la différence profonde qui sépare la doctrine catho-
lique et la doctrine protestante de la foi, de I’Eglise et de ’au-
torité en matiére religieuse, et I'on reconnaitra que la défini-
tion traditionnelle du dogme, décret obligatoire promulgué par
une Eglise infaillible, est en contradiction flagrante avec l’es-
sence du protestantisme. Si cette définition qui, sans doute,
se dégage de l’histoire, devait étre maintenue, s’il fallait y
voir 'expression correcte et définitive du dogme, s’il n’était
pas permis de s’écarter de celte tradition que nous ont léguée
les siécles passés, il faudrait en conclure que le dogme en lui-
méme est incompatible avec le principe protestant ; il faudrait
affirmer avec M. Harnack que la Réforme a mis fin au dogme 1.

J’ai déja indiqué plus haut 2 que ce raisonnement me semble
reposer sur des prémisses inadmissibles. Que le dogme au
sens traditionnel du terme, le dogme défini conformément au
principe catholique, soit en contradiction flagrante avec l’es-
prit de la Réforme, cela n’est pas douteux, et sur ce point
Ihistoire donne raison & M. Harnack. Mais sommes-nous au-
torisés & soutenir que l'idée générale du dogme et sa réalisa-
tion historique dans le catholicisme sont identiques? que le
protestantisme exclut absclument toute autre conception du
dogme ? qu’une revision de la notion traditionnelle est impos-
sible 3? Je ne le pense pas. Il me semble, au contraire, qu’en
renoncant & donner une expression claire et forte & sa foi reli-
gieuse le protestantisme signerait sa déchéance et haterait lui-
méme sa ruine. La nécessité intérieure qui le pousse 4 formu-
ler scientifiguement sa foi ne le condamne pas & une ceuvre
illusoire et irréalisable, puisqu’il renferme dans son sein tous
les éléments d’une rénovation de I'idée catholique du dogme 4.

1 Voy. aussi M. Bois, Le dogme gree, p. 60-61. — AstiE, Revue de théolo-
gie et de philosophie, 1892, p. 70.

2 Voy. chap.!I, § IlI.

3 Cette distinction capitale est marquée avec beaucoup de netteté par
M. Bovox, ouv. cit., p. 27, note 1.

4 M. Bovon, oup. cit., p. 11: « 1l importe, — ne fGt-ce que pour rendre
justice & la Réforme en poursuvivant son ceuvre, — d’abandonner une
bonne fois la notion du dogme officiel, qui n’est plus quun anachro-
nisme & notre époque. »



328 - P. LOBSTEIN

Nous aurons donc a répondre & une double question : Pour-
quoi le protestantisme ne saurait-il se passer du dogme?
Qu’est-ce que le dogme selon le principe protestant ?

II

En insistant sur la nécessité de donner & la vie et & la foi
religieuses une expression scientifique, je ne songe pas a4 sou-
tenir que chaque chrétien a besoin, pour étre sauve, de savoir
rendre corpte de ses convictions et d’étre & méme de formuler
clairement ses sentiments et ses croyances. Au point de vue
de la vie religieuse individuelle, la nécessité dont il s’agit est
une neécessité relative, necessitas ordinata seu conditionata,
non absoluta, comme disaient nos anciens théologienst. Ce
qui sauve, «’est la grice de Dieu saisie par la foi de ’'homme,
ce n’est pas la connaissance ou la science de la doctrine chré-
tienne. Qui n’a pas rencontré déja des dmes pénétrées d’une
piété vivante et forte, des cceurs débordant de paix et de
charité, des chratiens sincéres, ardeats, dévoués, qui eussent
été de pauvres théologiens, incapables de montrer ou de sai-
sir eux-meémes le lien qui unissait leurs notions religieuses,
inhabiles inéme & exprimer en paroles la force intérieure dont
ils tiraient leur courage, leur vie et leur joie ? Cette impuissance
4 réduire en théorémes bien ordonnés le contenu de leur 4me
ne portait aucune atteinte a leur piété, n’en arrétait pas I’élan,
n’en dimiuuait pas la chaleur. Vous éprouviez la vérité de la
parole du pieux et profond Hamann : « La perle du christia-
nisme, c’est une vie cachée avec Christ en Dieu, mais cette
vie ne cousiste ni en dogmes, ni en rites, ni en formules 2. »

Je dirai plus. Pour se propager et se communiquer, il faut
sans doute que la religion se revéte d’une forme concréte,
qu’elle se traduise en connaissances et en paroles, mais ces
paroles et ces connaissances n'ont « de valeur qu’aulant qu’elles
servent d’expression et de véhicule & la vie personnelle du su-

1 M. Wenbr, Die Aufgabe der systematischen Theologie, Gottingen 1893,
p. 3-4.
2 Comp. wussi Rorue, Stille Stunden, 18882, p. 340.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 329

jet. La est le secret et le mystére de I’éloquence... La vraie
propagande religieuse se fait par contagion morale. Ex vivo
vivus nascitur 1, » Voila pourquoi il y a, Dieu merci, des pas-
teurs fideles, des prédicateurs convaincus, déployant une acti-
vité bénie, gagnant les 4mes & 1'Evangile, en dépit de leurs
connaissances trés insuffisantes de 'ensemble et des détails de
la doctrine chrétienne. La lecture humblement pratiquée des
saintes Ecritures, la connaissance de leur propre cceur, le
trésor d’expériences amassé dans le cours de leur ministére,
la priére, une vie chrétienne pleine et profonde, donnent a
leur témoignage une force intérieure qui subjugue les volon-
tés et qui entraine les consciences. « La rectitude de la théo-
logie importe moins en religion que la chaleur de la piété. Des
arguments piteux ont produit des conversions admirables dans
tous les temps 2. »

Cela n’a rien de surprenant3. Si le christianisme était par
essence une théorie, si la parcle de Dieu se réduisait & un sys-
teme de connaissances surnaturelles, il importerait avant tout
de formuler dogmatiquement la vérité chrétienne; la correc-
tion doctrinale serait le premier des devoirs, la condition sine
qua non de la piété, le moyen de salut par excellence ; I'inten-
sité de notre christianisme se trouverait étre en raison directe
de la plénitude et de la nettelé de nos connaissances, de la force
et de la virtuosité de notre dialectique; chaque chrétien serait
tenu d’étre, au moins dans une certaine mesure, initié aux
problémes de la science théologique : le fidéle serait doublé
d’un dogmaticien. Bénissons Dieu qu’il en soit autrement. Sa
révélation s’adresse & la conscience, 4 la volonté, au ceeur; la
certitude qu’'elle réclame et qu’elle produit est de ’ordre mo-
ral, non de I'ordre scientifique. Pour comprendre et dévelop-
per une doctrine, I'intelligence, la mémoire, la facilité d’expo-
sition et d’élocution, les dons naturels peuvent suffire; pour
étre chrétien, pour avoir part au royaume de Dieu, il faut étre
né d’en haut, il faut étre animé de I’Esprit saint, il faut ap-

1 M. SABATIER, Revue de théol. 1893, p. 218; Rev. chrét., 1893,11, p. 396-397.

2 M. SaBATIER, ibid., p. 219, al. p. 397.
3 SCHLEIERMACHER, Der christliche Glaube, § 3, num. 4.

THEOL. ET PHIL. 1895. 29



330 P. LOBSTEIN

appartenir au Christ. Entre I'un et ’autre domaine il y a un
abime 1.

On ne m’accusera pas, je pense, de surfaire la valeur de
I’élément doctrinal et d’en exagérer l'importance ; le dogma-
tisme et I'intellectualisme, mortels pour la piété, sont par la-
méme funestes a la théologie chrétienne. Mais sans tomber
dans ces erreurs, on peut et on doit affirmer que la foi a be-
soin de se donner une expression claire et fidéle, exacte et
compléte dans un corps de doctrines, dans un organisme théo-
logique, dans une dogmatique 2.

Cette dogmalique n’est pas pour le protestantisme un article
de luxe dont il pourrait se passer, loin de 143 : bien comprise,
elle est une manifestation de ’activité de I’Eglise, une fonction
de sa vie propre. En formulant scientifiquement la foi dont elle
vit, 'Eglise travaille directement & 'accomplissement de 1'ceu-
vre qui lui incombe ; I’¢laboration scientifique de ses counvic-
tions religieuses est une des faces de la mission qui lui est
confiée a ’égard de ses membres non moins que vis-a-vis du
monde.

En effet, la tiche dogmatique s’impose a I'Eglise 4 un double
point de vue. D’une part, 'Eglise puise dansla science dogma-
tique les ressources dont elle a besoin pour alimenter sa vie
intellectuelle et pour résoudre quelques-unes des difficultés
qui surgissent dans son propre sein ; d’autre part, elle y trou-
vera les armes nécessaires pour faire face aux adversaires du
dehors et pour exercer son ministére dans le monde 4.

1 Lire les excellentes observations d'un théologien qui n’est pas sus-
pect d’'indifférentisme doctrinal, M. Hackenscamint, Die Kirche im Glauben
des evangelischen Christen, Erlangen 1881, p. 62-66.

2 Cf. M. SmitH, Dogma in religion. (Andover Review, 1891, p. 491-508.)

3 Nous appliquerons & la dogmatique en particulier ee que disait
M. SasaTier de la théologie en général et de I'indispensable néeessité de
fortes et sérieuses études, précisément dans I'intérét méme de l'activité
pastorale et pour la prospérité de I’Eglise. Discours d’ouverture de I Ecole
libre des sciences religieuses @ Poris (6 décembre 1873). Revue chrétienne
1874, p. 36-40.

4 Niepner, Das Recht der Doymen im Christenthum in geschichtlicher
Beziechung (Zeitschrift fiir die historische Theologie, 1851, p. 579-678 : dis-



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 331

Examinons d’abord ce que nous pourrions appeler la néces-
sité inlérieure du travail dogmatique de I’Eglise. L’Eglise a
besoin d’'un dogme pour s’acquitter de sa vocation vis-a-vis
des fidéles qui la constituent.

Il serait facile de montrer d’abord que la notion bien com-
prise de la foi implique, non pas le devoir extérieur et officiel,
mais bien T'obligation immanente de donner une expression
claire et précise aux expériences intimes de la conscience
chrétienne. Dans la foi religieuse se révele I'unité indissoluble
de la personnalité morale, 'indestructible solidarité des facul-
tés de 'ame; le sentiment, la pensée, la volonté sont les élé-
ments constitutifs de la foi, parce qu’ils sont les éléments de la
vie personnelle. L’homme, tel qu’il est spirituellement orga-
nisé, ne saurait donc avoir lafoi sans la penser sous une forme
quelconque. La foi suppose et implique toujours un élément
intellectuel qui ne saurait exister & I’état d’indétermination
pure et qui se crée nécessairement une expression concrete.
Tout essai d’éliminer la pensée de la conscience religieuse du
croyant est une impossibilité psychologique et équivaudrait &
une mutilation de la vie spirituelle 1.

Mais nous ne traitons pas icide lavie religieuse de l'individu,
nous parlons de la communauté chrétienne, de la vie collective
de I'Eglise. Or, pour arriver 4 se connaitre et 4 se comprendre
elle-méme, pour prendre conscience des divines richesses qui

sertation scolastique et lourde, mais renfermant des observations justes
et fondées.) Voy. surtout M. Kartan, Glaube und Dogma, 1889, chap. 111 :
Fiir das Dogma. (Discussion lumineuse de I'ouvrage de M. Drever, Un-
dogmatisches Christenthum, 1888.) — On trouvera enfin des indications
riches et préeicuses dans la conférence donnée par M. GorrscHick, le
17 avril 1895, & la Société théologique des pasteurs wurtembergeois
réunie & Stuttgart, Theologische Wissenschaft und Pfarramt, Ludwigsburg
1895.

1 M. LutsHarpt, Die Bedeutung der Lehreinheit fiir die lutherische Kirche
in der Gegemwart, 1370, passim; M. LutHarpr, Vortrdge ilber die Moral
des Christenthums, Leilpzig 18731, p. 231; M. Karran, Glaube und Dogma,
188Y, chap. IIL; M. Mintcoz, Annales de bibliographie théologique, troisieme
année (1840), p. 5-6, 8; M. Bois, Le dogme grec, p. 30-32; De la connais-
sance religieuse, chap. 1.



332 P, LOBSTEIN

ont été déposées dans son sein, pour se rendre compte de la
foi qui est sa vie, ’Eglise ne saurait se dispenser de formuler
scientifiquement les convictions religieuses qui servent de lien
entre ses membres : il faut donc qu’elle fasse de la dogmatique.
Négliger ce travail, y renoncer, soit par incurie, soit par parti
pris et par esprit de systéme, c’est comprometire cette vie
méme que l'on prétend sauvegarder, c’est porter atteinte &
cette foi qu’on voudrait maintenir & 1’état de principe pur, de
religion nue et indéterminée. Au lien de répéter : « Le chris-
tianisme est une vie, il peut en conséquence se passer du
dogme, » il faut dire au contraire : « Parce que le christianisme
est une vie qui a commencé par s’incarner dans une histoire,
nous avons besoin d’un dogme. » L’indifférence en matiére
dogmatique aurait pour effet de méconnaitre, d’obscurcir ou
de déprécier les faits révélateurs et rédempteurs qui forment
la partie objective et historique de la. religion chrétiennz!. En
d’autres termes, 'ignorance dogmatique ou I'hostilité 4 1’égard
du dogme aboutirait & un mysticisme fantaisiste et nuageux ou
4 un scepticisme dissolvant et mortel 2. En renon¢ant & exprimer
clairement sa foi, on en viendrait bient6t 4 substituer a des
pensées distinctes et intelligibles soit des réveries compatibles
avec des états d’Ame peut-étre fort peu chrétiens, soit des no-
tions contradictoires avec les bases du christianisme. Pour
conserver saine et intacte la vie qui circule dans ses veines,
pour assurer le fonctionnement normal de cette vie, pour lui
permettre de se retremper aux sources (ui I'alimentent, pour
rappeler incessamment & la foi évangélique qu’elle tire son
contenu, sa seve et sa force de I’Evangile, c’est-a-dire d’un
fait & la fois divin et humain, d’une personne qui domine I’his-
toire et qui doit transformer notre histoire, bref, pour vivre,
pour grandir et se développer, I’Eglise a besoin de penser sa
vie et de parler sa pensée, de 'exprimer non seulement dans

1 Voy. M. KaeBHLER, Die Wissenschaft der christlichen Lehre, Leipzig,
1893 2, p. 56.

2 M. LicHTENBERGER, Des éléments constitutifs de la science dogmatique,
Strasbourg 1860, p. 1-3; M. VerNEs, Quelques réflexions sur la crise actuelle
de UEglise réformée de France, 1875, p. 11.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 333

ses priéres, ses chants, sa prédication, mais encore et surtout
dans sa doctrine .

Indispensable & la vie, & la santé, & la croissance spirituelle
de I’Eglise, la doctrine lui est nécessaire aussi pour communi-
quer la vérité qu’elle professe?2. Je ne retire rien de ce que jai
dit plus haut de la propagande religieuse qui se fait par la con-
tagion morale; seulement, pour s’étendre dans l'espace et
pour se prolonger & travers les siécles, cette propagande im-
plique et exige des instruments et des véhicules ; ces véhicules
et ces instruments, c’est la pensée théologique qui les fournit-
au sentiment religieux. Le sentiment le plus pur et le plus
élevé risque de se corrompre ou de s’évaporer; en se fixant
dans un formulaire dogmatique, il est exposé sans doute & se
figer et 4 se pétrifier, mais il reprendra vie dés qu’au travers
de ces enveloppes tutélaires il entrera en contact avec des
consciences el des ceeurs3. Que dis-je ? cette renaissance méme
n’est possible gue si I’émotion primitive a été conservée a I’aide
de traductions authentiques qui servent & la fois & I'interpréter
et a4 la transmettre. Pour propager la religion, il faut que les
4mes ne soient pas seulement ardentes, il faut qu’elles soient
lumineuses.

Qu’en devons-nous conclure ? C’est que I'activité pratique du
pasteur s’enrichira, gagnera en étendue, en profondeur, en
solidité, si elle reste en communion avec le travail scientifique
de I’Eglise dont le dogme est I'un des fruits les plus précieux .

1 « Le dogme est un produit nécessaire de la vie créée par I'Evangile. »
(M. Bovon, ouv. cit., p. 27). « Pour des chrétiens, engagés comme nous le
sommes dans une crise immense dont il serait puéril de vouloir atténuer
la portée, la revision consciencieuse des bases de la foi n’est pas un
hors-d’eeuvre destiné & leur procurer une jouissance intellectuelle : c’est
une nécessité morale. » M. JEax Mowop, De Uobjet de la dogmatique. (Revue
théologique de Montauban, 1875-1876, p. 201.)

2 M. Gorrscrick, Theologische Wissenschaft und Pfarramt, Ludwigsburg
1895, p. 6-8.

3 M. SaBATIER, De la vie intime des dogmes, p.7: « La notlion intellec-
tuelle, en s’exprimant et grice & 'imagination, peut servir & renouveler
ou & fortifier 1'émotion, et le dogme & réveiller la piété. » Cf. M. Bovon,
ouw. cité, p. 19, 27. _ ‘

“ M. W. Scamiot, Ueber den Begriff und die praktische Bedeutung des



334 P. LOBSTEIN

La prédication et I'enseignement catéchétique seront, en géné-
ral, plus variés et plus féconds chez un ministre qui posséde
une culture théologique sérieuse que chez un pasteur dépourva
d’instruction dogmatique. Plus le prédicateur s’est intellectuel-
lement rendu compte de sa foi, plus il a approfondi le dogme
de son Eglise, plus aussi il arrivera & éire pratique et religieux
du haut de la chaire ou en présence de la jeunesse qu’il s’agit
d’instruire. Exercé a faire le départ entre la formule théologi-
que et la substance chrétienne des doctrines, 1l sera plus ca-
pable de retenir et de faire valoir le fonds religieux primitif et
permanent, en 'accommodant aux besoins spirituels de ses au-
diteurs et aux exigences infiniment variées de son époque. Au
contraire, le pasteur qui a négligé de soumettre sa piété 4 une
forte discipline intellectuelle sera exposé a4 donner contre deux
écueils : ou bien sa prédication et son enseignement seront
I’expression monotone de sa religiosité subjective et de sa piété
individuelle, ou bien il s’en tiendra & I'usage extérieur et rou-
tinier des formules traditionnelles dont il ne saura pas pénétrer
le sens et exploiter les richesses. Ne craignons donc pas que
la dogmalique fasse tort au sermon, au catéchisme, a 'activité
missionnaire au sein des populations paiennes; le dogma-
tisme indigeste dans les prédications est presque toujours
en raison directe de l'insuffisance dogmatique des prédica-
teurs i,

Enfin, un dernier service que I’Eglise se rend & elle-méme
en essayant de formuler scientifiquement sa foi religieuse, c’est
Papaisement des luttes confessionnelles et ecclésiastiques,
c’est le rapprochement des partis opéré non par des compro-
mis équivoques et batards, mais par des discussions loyales et

kirchlichen Dogma’s (Jahrbiicher fiir deutsche Theologie, 1873) et surtout
M. KarraN, Glaube und Dogmatik (Zeitschrift fiir Theologie und Kirche,
1894, p. 539-549).

111 me semble que ce point de vue n’a pas été suffisamment mis en lu-
miere dans le rapport d'ailleurs intéressant, présenté par M. S. BERGER
4 la Conférence pastorale générale de Paris, le 3 mai 1881, Du rile de la
dogmatique dans la prédication. (Revue chrétienne, 1881, p. 874-382.) ~
M. GotrscHIck, ouv. cité, p. 18.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 335

fécondes. Tout progrés des études dogmatiques est un progreés
pour la cause de la conciliation. La recherche consciencieuse
et désintéressée du vrai établit entre les esprits sinceres, &
quelque dénomination qu’ils appartiennent, un lien fort et
intime, une communauté, j’allais dire une communion qui ne
tardera pas & se révéler au dehors, et & se manifester dans la
vie de ’Eglise. L’initiation exacte et scrupuleuse &la vie intime
des dogmes, & leur genése et a leur évolution historique,
permet de distinguer toujours plus clairement entre ’enveloppe
passagére des doctrines et leur noyau religieux qu’il n’est
pas permis de sacrifier. En séparant nettement les problémes
qui n’intéressent que I’école et les vérités qui ont une impor-
tance directe pour 'Eglise, en montrant la différence profonde
et pourtant la solidarité nécessaire qui régne entre la religion
et la théologie, la science dogmatique fait une ceuvre de paix,
une ceuvre sincérement et saintement évangélique?.

Il suffit d’arréter un instant sa pensée sur les considérations
qui précédent pour reconnaitre combien 'orthodoxie est dans
son droit lorsqu’elle affirme, &4 ’encontre de toutes les formes
du mysticisme et du rationalisme, la nécessité d’une expression
doctrinale du christianisme, la nécessité du dogme. Condamner
en principe ou négliger dans la pratique la constitution d’une
doctrine religieuse, c’est, pour I’Eglise, renoncer a remplir son

1 Cf. le rapport si élevé et si solide présenté par M. MarT: & 'assem-
blée générale de la Société eccldsiastique suisse réunie a Olten, le 19 juin
1889, publié d’abord dans la Theologische Zeitschrift aus der Schweiz, et
tiré eunsuite & part : Der richtige Standpunkt zur Beurtheilung der abwei-
chenden theologischen Anschauungen, Bale 1890. — Lire la lettre de M. Sa-
BATIER (La vie chrétienne, 1°T juin 1884) et I'article du méme aunteur dans le
Journal du protestantisme francais (11 décembre 1833); M. EMERY ( Revue
de théol. et de phil., 1890, p. 552-553). — M. DEecoppET, dans son rapport lu
le 30 avril 1895 aux Conférences pastorales de Paris sur le Congrés
des Eglises protestantes de France, a affirmé avec beaucoup de force et
d’éloquence 'unité spirituelle de la foi protestante qui, dans la théologie,
« se montre par la place toujours plus importante que les théologiens
évangéliques de toutes nos Eglises donnent & la personne méme de
Jésus-Christ dans la pensée et dans la vie chrétienne. » ( Revue chrétienne,
1°7 juin 1895, p. 4388.)



336 P. LOBSTEIN

devoir a I’égard de ses membres, c’est trahir sa propre cause
dans 'enceinte méme de ses murailles.

(’est aussi capituler devant les ennemis et leur livrer, avec
son drapeau, les forces vives qui I’ont fait naitre et qui la sou-
tiennent. Pour résister aux ennemis du dehors, pour accom-
plir sa mission historique et son ministére religieux, le protes-
tantisme est mis en demeure d’élaborer une doctrinet. La est
la valeur apologétique et polémique du dogme. La dogmaltique
protestante, il est vrai, ne se propose que d’exposer scienti-
fiqguement la foi protestante, elle s’adresse & des croyants et
elle travaille au service de I’Eglise, elle n’a pas pour objectif
direct la justification de son principe vis-a-vis de ceux qui sont
étrangers a sa foi ou la réfutation systématique des doctrines
qui lui sont contraires2. Mais dans la mesure ou la science
dogmatique réussira a ramener i une unité organique et vivante
le témoignage religieux de la conscience protestante, elle
fournira a l'apologie de la foi évangélique un appui précieux
et une contribution positive.

Cependant son action se portera toujours sur ceux qui n’en-
tendent pas rompre avec le christianisme, qui au contraire
prétendent en représenter le principe véritable et rester fidéles
a l'esprit du Christ et & I’enseignement des apoétres. Dans sa
lutte avec I’Eglise catholique et avec les sectes issues du pro-

1 Nous appliquerons spécialement i la dogmatique ce que M. Emery dit
de la théologie en général. (Religion et théologie, dans la Revue de théol.
et de phil., 1890, p. 536, 545-547.)

2 Ep. ScHERER, Prolégoménes a la dogmatique réformée, p.1: « Les pro-
légomenes de la dogmatique n’ont pas plus que la dogmatique elle-méme
un but apologétique et polémique. » M. F. Nitzscu assigne & la dogma-
tique elle-m&me une tache apologétique. (Lekrbuch der evangelischen
Dogmatik, Fribourg e. B., 1892, p. 1). Entre I'opinion de M. LICHTENBERGER
(Encyclopédie des sciences religieuses 1, p.430) qui pense que 'apologétique
" est peut-étre la forme que la dogmatique revétira dans l'avenir, et le
jugement de M. MEnEcoz (Annales de bibliographie théologique, Paris 1888,
p- 162) qui estime qu'il n’y a pas d’autre apologétique qu'une bonne
dogmatique, la contradiction est probablement plus apparente que
réelle. Je m'expliquerai ailleurs sur les rapports qui régnent entre ces
deux disciplines théologiques.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 337

testantisme, nos Eglises n’avanceront avec quelque chance de
succes que si elles parviennent & formuler clairement leur foi,
comme elles le firent au XVI° siécle, & la justifier par une
saine et scrupuleuse exégese, a I'appuyer sur le témoignage de
Ihistoire. En nous emparant scientifiquement du trésor spiri-
tuel que nous ont légué nos péres, en traduisant cet héritage
religieux sous une forme appropriée & notre époque, en élabo-
rant des formules concises et énergiques pour rendre le con-
tenu religieux de notre conscience prolestante, nous nous
munirons a la fois d’'une boussole et d’un lest, an milieu des
courants d’opinions qui traversent notre temps et dont les
fluctuations font sentir leur contre-coup jusqu’au sein de nos
Eglises. Nous serons & I’abri des engouements irréfléchis et des
effarements funestes; il ne suffira pas d’une manifestation
insolite de la vie religieuse ou d’'une forme nouvelle de la pen-
séc théologique pour jeter le trouble et le désarroi dans les
Eglises et dans les cceurs; le tact religieux, fruit de I'expé-
rience chrétienne, sera fortifié et affiné par le discernement
intellectuel, fruit de la culture théologique; la dogmatique
sortira des entrailles de la foi, et la foi s’éclairera a I'école de
la dogmatique.

11 n’y a aucune présomption a4 penser que sur les points
fixés dans les pages qui précédent tous les théologiens protes-
tants sont d’accord!. Si bien des voix se sont élevées contre le
dogme, ci I’on a pu soutenir que le XVIe siecle a mis fin au
christianisme dogmatique, si 'on a demandé non pas une
refonte du vieil Evangile mais une revision de la dogmatique
traditionnelle, personne n’a été jusqu’a soutenir que le protes-
tantisme peut se dispenser de donner & sa fol une expression
nette et précise. Les attaques dont nous avons été témoins
visaient soit la prétention d’une Eglise & promulguer un formu-
laire dogmatique immuable, soit le régne du dogmatisme
intransigeant et intolérant. Mais dans le camp méme de ceux
qui répudiaient les errements d’un passé trop dominé par la
tradition catholique, on n’a jamais voulu résoudre la foi évan-

1 Voy.les déclarations concordantes de MM. Bois et TRiAL (Revue chré-
tienne, 1°* juin 1894, p. 406 et suiv.)



338 P. LOBSTEIN

gélique en émotions confuses et indiscernables; on n’a pas
entendu renoncer a traduire cette foi en pensées distinctes et
en paroles claires et saisissablesl. Tel est notamment le
point de vae des théologiens de langue francaise qu’a tort ou &
raison ’on a baptisés du nom de Nouvelle Ecole ; ils repous-
sent la fiction d’une religion a I’état pur et indéterminé. « C’est
une chose parfaitement irrationnelle, dit M. Sabatier, que de
parler d’'une religion sans dogme et sans culte... Il n’était pas
aussi ridicule qu’on I'a cru ce héros de roman qui disait ne
pouvoir penser qu’'en parlant, car ce héros c’est lout le
monde?2. » '

111

Plus d’un lecteur jugera sans doute que les développements
qui précédent nous ont au fond peu avancés, et que les résul-
tats atteints ne valent pas I'effort tenté. Et de fait, ces résultats
ont en premiére ligne une portée critique et négative ; mais
leur valeur positive, pour étre indirecte, n’en est pas moins
réelle. Des indications dounées il est facile de conclure dans

1 En Allemagne, M. O. DReYER, I'adversaire du dogmatisme et l'apotre
du christianisme non dogmatique (Undogmatisches Christenthuimn, 18882) de-
mande que I'on exprime la foi protestante, sinon en formules rigoureuses,
du moins en doctrines positives. Voy. sa réplique i M. Karran. Glaube
und Dogma (Die christliche Welt, 1889, no V1I, p. 133-135) et ses articles
Die Glaubenslehre des undogmatischen Christenthums (Protestantische Kir-
chenzeitung, 1889, n% 32-35). — M. MinEcoz a rendu compte de quelques-
unes des discussions qui ont eu lieu récemment en Allemagne sur la
valeur du dogme (dnnales de bibliographie théologique, 111° année, 25 jan-
vier 1890, p. 1-9). — En Angleterre M. J. W. CHADWIcK représente un point
de vue analogne a celui de M. DrevER, mais il ne songe pas non plus &
ériger en principe I'inutilité des doctrines.

2 De la vie intime des dogmes, p. 9-10. — On voit que nous souserivons
pleinement & la conclusion de M. Vaucher : « Notre vie chrétienne ne peut
se passer de formules. » Mais si nous sommes loin de soutenir qu'aux
yeux de notre savant contradicteur la correction théologique tient lieun
de la vie religieuse, nous ne pouvons nous défendre de I'impression qu'il
ne distingue pas, comme il convient, 'Evangile et la dogmatique, la foi
et T'orthodoxie. Voy. M. VaucHer, Lea vie et la doctrine. (Le Témoignage,
année 1893, N 4, 5, 6, 8, 9, 10, 11, 14.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 339

quel sens et a quelles conditions la notion du dogme est com-
patible avec le principe religieux du protestantisme.

Au point de vue protestant il faut condamner toute concep-
tion qui fait du dogme une décision autoritaire et obligatoire de
IPEglise dans le sens d’'une ordonnance statutaire et juridique.
Le vice originel de cette conception, le légalisme, a été vaincu
en principe par l'idée évangélique de la foi intérieure et per-
sonnelle. Que Jon révére le dogme comme une partie inté-
grante du culte, comme un élément de la liturgie et des mys-
téres hiératiques!, ou que l'on s’y soumette comme & un
article de la constitution promulguée et appliquée par la hié-
rarchie 2, peu importe, sous l'une et I'autre forme 1’'idée catho-
lique du dogme est réfractaire 4 ’essence intime du protestan-
tisme. Ce n’est pas au nom de la raison, de la critique, de la
science, c’est au nom de la foi religieuse de I’Eglise protestante
que nous repoussons le dogmatisme, qui, absolu en théorie,
aboutit en définitive dans la pratique au sceplicisme et & l'in-
différence vis-a-vis de toute exposition doctrinale de la foi.
D’autre part, nous nous élevons non moins énergiquement
contre la prétendue inutilité des formules dogmatiques; nous
rejetons comme illusoires et funestes les principes et les pro-
cédés de ceux qui voudraient retenir ’ame de la religion sans
lui donner un corps dans un organisme doctrinal3.

En essayant de déterminer le roie du dogme dans ’Eglise
protestante, nous ne discuterons pas sur les mots, sur la légi-
timité ou I'inopportunité du terme de dogme, sur la distinction
qu’il y aurait lieu de faire entre le dogme et la doctrine 4.
Ce qui importe ici, ce sont les idées et les faits qu’il s’agit d’é-
tablir et de défendre.

1 C'est I'appréciation qui domine dans I'Eglise catholique grecque.

2 C'est le point de vue fumilier & I'Eglise catholique romaine.

3 Le lecteur impartial reconnaitra combien est injuste le reproche que
nous adresse un critique « d’ériger en dogme l'inutilité des doctrines. »
(Revue de théologie et des questions religieuses. 1894, p. 530.)

4 M. BorNEMANN propose la suppression sommaire du terme « exotique »
de dogme (Unterricht im Christenthum, Gottingen, 1891, p. 180). Lire
aussi les observations de M. ScuwaLe & la suite de la traduction alle-
mande qu’'il a donnée de la legon de M. SapaTiER sur la vie intime



340 P. LOBSTEIN

10 I faut que le dogme protestant soit I'expression de la foi
protestante. Sa mission exclusive consiste 4 servir d’organe
fidéle, d’interpréte scrupuleux et complet & I’'expérience et a
la connaissance religieuses, dont ’Evangile est & la fois le prin-
cipe et I'objet. Cela revient & dire que la matiére du dogme est
fournie par la religion qui lui trace ses limites et lui marque sa
tiche ; la sphére dans laquelle le dogme se concentre est la
sphere religieuse. Il n’a pas & statuer sur des problémes de
métaphysique pure, de sciences physiques et naturelles, de
critique historique ou philologique. Plus le dogme arrive a étre
I’expression transparente et lumineuse de la pure foi évangé-
lique, plus il répond & son idéal. Dans la mesure ol, au lieu de
révéler et de traduire la foi, il I'obscurcit ou la mutile, il est
infidele a sa tache et dément sa vraie nature!, Dans leur forma-
tion et leur développement, les dogmes des différentes Eglises
se sont chargés d’éléments devenus avec le temps étrangers a
la foi; & lorigine, la plupart de ces éléments étaient des véhi-
cules nécessaires de la piété et des convictions chrétiennes 2.
Mais I’harmonie primitive entre le contenant et le contenu,
entre la foi religieuse et la formule dogmatigue s’est brisée, et
le dogme officiel recéle aujourd’hui des matériaux qui, loin de
servir de traduction fidéle & la conscience chrétienne, sont de-
venus des voiles et des entraves. Quel sera, en pareil cas, le
role du dogme protestant ? Laissant Lomber les formes vieillies,
il devra redevenir Pinterpréte vivant de la foi évangélique et
retrouver 'accord originel qui avait régné entre le principe
chrétien et son enveloppe théologique3.

20 1| faut que le dogme protestant soit I'expression scientifi-
que de la foi protestante. Le dogme est le langage que parle la

des dogmes, Die christlichen Dogmen, ihr Leben und ihre Entwickelung,
Leipzig, 1890, p. 42-44; M. Cuaruis, discours cité. (Revue de théol. et de
phil., 1895, p. 274.)

1 Cf. M. KarraN, Glaube und Dogma, 1889, Chap. 1V ; M. HERrRMANN, Die
Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der Theologie, Fribourg e. B.
18892, p. 60 sq.

2 HunpesHAGEN, Der deutsche Protestantismus, 1847, p. 165.

3 M. SABATIER, De la vie intime des dogmes, p. 23-25.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 341

foi, mais le langage dogmatique affecte une autre forme et
prend d’autres allures que I’expression de la piété dans la pré-
dication, I'enseignement catéchétique, la priére et les cantiques.
La clarté, la précision, le lien logique des pensées, I'absence
de toute obscurité et de toute équivoque dans les idées ou les
termes sont les qualités élémentaires que I'on est en droit
d’exiger de toute formule dogmatique destinée i traduire la foi
protestantel. Ces qualités ne sont pas d’un ordre purement
scientifique ou littéraire, elles relévent de la morale ; elles sont
une forme particuliére de la probité et de la droiture. Rien de
plus funeste qu’une formule dogmatique qui dissimule les
difficultés au lieu de chercher & les résoudre ou qui cache
lIa vérité qu’il s’agit d’exprimer. Sans exagérer I'importance du
travail théologique, il est permis de soutenir que I'invenlion
d’une formule heureuse, d’un terme & la fois plastique et com-
préhensif, est un service précieux que la science peut rendre
a la piété et a ’Eglise?. Il est de ces expressions qui sont des
résumés dans lesquels sous forme maniable et portative la foi
a déposé la substance d’expériences morales et de révélations
religieuses. L’aptitude & trouver ces expressions fortes et signi-
ficatives, la virtuosité 4 imaginer ces formules abréviatives
qui sont 'essence concentrée d’une foule d’observations ou
d’analyses est une des marques distinctives du véritable théo-
logien. Dans notre siécle, nul n’en a inventé autant que
Schieiermacher; il a fait entrer dans la circulation scientifique
un grand nombre de termes singulierement riches et énergi-
ques, de définitions lumineuses et frappantes, notations algé-
briques représentant des phénoménes importants ou des groupes
de phénomenes dont 'auteur a su dégager le caractére persis-
tant et la loi générale. Plus le dogmalicien apporte de netteté
et de rigueur a ces opérations infiniment délicates, plus la
valeur scientifique de ses formules est réelle et durable.

Si 'on prend au sérieux le caractére scientifique du dogme,

! Lire les excellents développements de ScHLEIERMACHER, Der christ-
liche Glaube, § 16-17.

2 M. Karran, Brauchen wir ein meues Dogma? 18389, Chap, 111; —
M. Rabg, Die christliche Welt, 1889, p. 825-826.



342 P. LOBSTEIN

on ne sera pas tenté de parler de dogmes bibliques ou de dog-
mes révélés. La révélation est-elle une fonction scientifique?
Doit-elle se substituer au travail de la réflexion et aux opéra-
tions de l'intelligence ? Consiste-t-elle en une communication
de notions abstraites et de formules théologiques? Nos docu-
ments bibliques ont-ils la prétention d’étre des manuels scien-
tifiques ? Se distinguent-ils par leur rigueur et leur perfection
systématique ? A toules ces questions on ne peut donner qu'une
réponse négative. Mais alors cessons de dégrader la nature de
la révélation ou de I’Ecriture en y cherchant ce qu’elles ne
veulent pas nous donuner, c’est-ad-dire la formule scientifique
des vérités religicuses qu’elles proclament. Ecartons aussi les
locutions qui ne peuvent qu’obscurcir une question parfaite-
ment claire en elle-méme. N’admettons pas la fiction de «dog-
mes implicites, non formulés théologiquement?!; » réservons,
limitons ce terme & ’expression scientifique, partant humaine,
de la foi religieuse, fruit de la révélation divine; sachons dis-
tinguer entre les faits rédempteurs, ceuvre créatrice de Dieu,
et les formules théologiques, produit de la réflexion humaine 2:
ceux-la sont les principes générateurs et les objets de la foi,
celles-ci seules doivent étre appelées des dogmes.

30 1l faut que le dogme protestant soit une affirmation scien-
tifique de la foi de U'Eglise et non l'opinion individuelle d’'un
docteur ou le systeme particulier d’'une école. Si le protestan-
tisme a rompu avec la notion catholique de I'Eglise ou de 'an-
torité, il n’a pas voulu mettre l'arbitraire subjectif a la place
d’un code extérieur promulgué par une puissance infaillible 3.

1 (es expressions imaginées par M. F. Gover (Le Chrétien évangélique,
mars 1891) ont ét€ justement critiquées par M. SABATIER (Revue chrétienne,
1892, I, 18-22).

2 M. Cm. Bois qui fait cette distinction avec une netteté partaite, me
semble avoir tort d'étendre aux deux faits la dénomination commune de
dogme. (Définition et réle du dogme, Revue théologique de Montauban,
XVI¢ année, avril-juin 1890, p. 169.)

3 M. Bovoy, ouw. cité, p. 30: « Le dogme n'est pas le produit de la ré-
flexion subjective, personnelle; il aspire & saisir ce qu'il y a de commun
dans les expdriences créées par |'Evangile; c’est la ce qui lui donne sa
force et son caractere général d’autorité... »



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 343

L’Eglise protestante reconnait, elle aussi, une autorité a
laquelle elle se soumet et sur laquelle s’appuie son témoignage.
Le débat qui s'éléve entre Rome et Wittemberg ou Genéve ne
porte que sur lanature et le fondement de 'autorité religieuse.
Cette autorité, d’un caractére tout spirituel, c’est I’'Evangile,
la révélation de Dieu dans la personne et I’ceuvre de Jésus-
Christ 1.

4o Il faut que le dogme, expression scientifique de la foi de
IEglise, réponde aux besoins et aux intéréts de I'époque ac-
tuelle et de la génération présente 2. Le dogme protestant dont
nous avons besoin ne saurait étre le simple inventaire d’un
passé plus ou moins éloigné; jamais l'exposé scientifique des
dogmes ne se résignera & s’absorber et & se perdre dans [’his-
toire des dogmes ou dans la symbolique3. Le dogme, pour
répondre & sa destination, doit étre vivant, c’est-a-dire qu'il
doit représenter fidélement le degré d’intelligence spirituelle
de 'Evangile auquel s’est élevée I’Eglise de nos jours. Comment
concilier cette exigence avec laloi que nous avons énoncée tout
4 ’heure ? Ou trouver la formule qui tout ensemble résume la
foi protestante de nolre époque et réponde au critére spirituel
de la conscience chrétienne ? C’est 14, si je ne me trompe, le
probleme vital de la dogmatique protestante ¢. Le dogmaticien
fidéle au principe de la Réforme se refuse a voir dans notre
siécle la norme de la vérité religieuse, et cependant il ne veut

1 Voy. plus loin chap. [V et V du présent essai.

2 AL. ScuwrizER, Die christliche Glaubenslehre nach protestantischen
Grundsaetzen, Leipzig 1863, Bd. 1, § 10, 11, 20, 21.

3 C'est ce qu'ont dii conedder les défenseurs les plus résolus de 1'ancien
dogme. Voy. Frask, Das Dogma der Zukunft (Zeitschrift lir kirchliche
Wissenschatt und kirchliches Leben, 1889, p. 435-450.) M. SkEBERG, Brau-
chen wir ein neues Dogma 2 (Neue Kirchl. Zeitschrift, de M. HoLzHAUSER,
1891, p. 576-617.) L.a nécessité de tenir compte des besoins et desintéréts
religieux de la génération présente serait & elle seule une raison suoffi-
sante pour nous interdire de ranger la dogmatique protestante parmi
les sciences historiques, comme 1'a voulu ScHLEIERMACHER qui, d ailileurs,
n'a pu rester entibrement fidele & ce point de vue. Cf. Der christliche
Glaube, § 19, 3 ; § 25,

4 Cf. ScHLEIERMACHER, Die christliche Sitte nach den Grundsaetzen der
evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt. Berlin 1843, p. 8-9.



344 P. LOBSTEIN

pas s’abstraire de son milieu ni s’isoler de ses contemporains ;
il prend la mesure et le type dela vérité chrétienne dans
I’Evangile, mais il veut que cet Evangile parle un langage ac-
cessible & notre génération 1. Il ne désespére pas de la réussite
d’une pareille entreprise, parce qu’il sait que la révélation évan-
gélique est d’une inépuisable richesse, assez résistante pour
fournir un point fixe et immuable au milieu de I’évolution in-
cessante des théories dogmatiques, assez souple pour s’adapter
aux degrés les plus variés de civilisation et de culture?2. Il n’est
donc pas difficile de donner une réponse a la question vivement
débattue de nos jours: « Avons-nous besoin d’un nouveau
dogme ? » Ceux qui identifient la substance religieuse de la
vérité chrétienne avec sa manifestation intellectuelle et scien-
tifique repousseront cette question comme une folie et un blas-
phéme ; ceux qui ne voient dans le dogme que la formule
scientifique de la foi estimeront que le probléme ainsi posé
désigne précisémentla tiche quiincombe 4 la dogmatique pro-
testante3. C’est & cette tiche que travaille aujourd’hui chaque
dogmaticien qui a 'ambition de servir son Eglise et de laider
4 traduire en doctrines vivantes et fécondes les réalités éter-
nelles de 'Evangile du Christ 4

1 Voy. M. EmERy, dtude citée, (Rev.de théol. et de phil, 1890, p. 553-
995.)

2 Nous reviendrons & ce sujet en traitant de 1'antorité en matiere reli-
giense et de la norme de la dogmatique protestante. Ce point fizxe de la
dogmatique a été mis en évidence avec une grande vigueur dans le dis-
cours que M. Haering a prononcé & l'ouverture de son cours, le 2 mai
1895; il a montré que la foi chrétienne ne saurait sacrifier au relativisme
de la science contemporaine la prétention de posséder la vérité religieuse
absolue dans la révélation de Dieu en Jésus-Christ. (Voy. Die Lebensfrage
der systematischen Theologie, die Lebensfrage des christlichen Glaubens,
Tubingue 1895.)

3 Tel est le cas de M. Karray, dont nous avons indiqué déja les princi-
paux ouvrages sur ce sujet. Il nous semble que quelques-uns de ses con-
tradicteurs sont plus rapprochés de lui qu’ils ne le pensent eux-mémes.
Voyez par exemple M. MEnEcoz, article cité, p. 8-9; Lipsius, Theologischer
Jahresbericht, 1890, p. 379. Cf. M. Rabk, Christliche Welt, 1892, N° I, p. 6.

“ M. Bovon, ouw. cité, p. 12-13: « Plusle protestantisme actuel se morcelle
et tend & s'éloigner des confessions de 1’époque de la Réforme, plus il



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 345

Il nous reste donc & dégager les conclusions que renferment
nos recherches sur le dogme et & en faire I’application & la
dogmatique protestante.

CHAPITRE III

La tache actuelle de la dogmatique protestante.

I. Corrélation nécessaire entre la notion du dogme et Pidée de
la dogmatique. — La tache de la dogmatique dans I’Eglise romaine.
— La tache de la dogmatique suivant la scolastique de I'orthodoxie
protestante. — Lia tdche de la dogmatique, selon le principe reli-
gieux de la Réforme, consiste dans I'exposition systématique de la
foi, dont I’Evangile est le fondement et 'objet.

1I. La dogmatique protestante et la foi chrétienne. — Rapports
de I’'une et de 1’'autre. — Solution impliquée dans la théologie des
Réformateurs et reprise par Schleiermacher : nécessité de réaliser ce

programme. — Importance et dignité qu’acquiert la dogmatique au
sein de I’Eglise protestante.

III. L’indépendance scientifique et le but pratique de la dogma-
tique protestante. — Antinomie apparente que renferme ce pro-
bléme. — La dogmatique se légitime comme science, non en trans-
formant la fonction pratique de la connaissance religieuse en savoir
objectif et théorique, mais en se conformant rigoureusement aux
lois immanentes & son objet propre, qui est la foi chrétienne. — La
dogmatique contribue a I’édification de I'Eglise, non en se soumet-
tant 4 un credo imposé par une autorité extérieure et légale, mais
en exprimant scientifiquement le contenu religieux de la conscience
chrétienne, fille de ’Evangile. — Corrélation intime et nécessaire

entre le role scientifique et la tache ecclésiastique de la dogmatique
protestante.

I

Tel dogme, telle dogmatique. Il régne entre la notion du

dogme et la conception du role de la dogmatique une relation
directe et nécessaire!.

importe de revenir a ce qui est 1'idée originelle du dogme, celle d’un

principereligienx on d'une vérité qui s'impose avant tout en subjuguant
les consciences et les esprits. »

1 Cette corrélation a été fort bien relevée par Rorue, Zur Dogmatik,
THEOL. ET PHIL. 1895 23



	La transformation de l'idée du dogme au sein de l'Eglise protestante

