
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Essai d'une introduction à la dogmatique protestante

Autor: Lobstein, P.

Kapitel: II: La transformation de l'idée du dogme au sein de l'Eglise protestante

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


318 P. LOBSTEIN

le sentiment très vif qu'à ce compte-là il ne saurait y avoir des

dogmes que dans le champ clos du catholicisme grec et romain.
Et cependant ni la Réforme du seizième siècle ni le
protestantisme postérieur n'ont entendu renoncer au dogme; le mot
d'ordre d'un christianisme sans dogmes suscite dans les rangs
les plus divers la plus sérieuse opposition ; l'existence même
d'une dogmatique protestante semble donner raison à cette

opposition ; jamais les Eglises issues de la Réforme n'écriront
sur leur drapeau l'inutilité des doctrines.

Que faut-il en conclure?
C'est que la doctrine a pour les protestants une autre

valeur que pour les catholiques grecs et romains ; c'est que
notre notion du dogme est différente de la notion traditionnelle,

fille des Pères et des scolastiques ; c'est que l'idée du

dogme s'est transformée au sein de l'Eglise protestante.
Essayons de le montrer.

CHAPITRE II

La transformation de l'idée du dogme au sein de l'Eglise
protestante1.

I. Contradiction irréductible entre la notion traditionnelle du

dogme et le principe religieux du protestantisme. — Comment
cette contradiction se révèle dans la notion de la foi, dans l'idée de

l'Eglise, dans la conception de l'autorité religieuse. — Problème

1 Voy. M. Fornerod, Deux conceptions du dogme. (Revue de théologie et
de philosophie, 1894, p. 207-219.) 11 me semble que pour être parfaitement
juste l'auteur aurait dû opposer, non l'école conservatrice et l'école
psychologique, mais la notion catholique et le principe protestant. Est-il
exact de soutenir, par exemple, que l'école conservatrice attribue au

dogme une valeur absolue et qu'elle le considère comme immuable? De

pareils jugements provoquent des réclamations dont on ne saurait
contester la justesse et qui portent sur d'autres points encore que ceux qu'a
relevés M. H. Bois, De la connaissance religieuse, Paris 1894, p. 15, 43. —

Voy. les indications fécondes et judicieuses qu'a données M. Chapuis dans

son discours d'ouverture prononcé le 25 avril 1895 à l'Université de

Lausanne sur Les caractères de la théologie moderne (Revue de théologie et de

philosophie, 1895, surt. p. 274 284).



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 319

que la Réforme impose à la théologie protestante : la ruine de la
notion traditionnelle du dogme n'implique pas le principe de

l'indifférence doctrinale.

IL Nécessité d'une expression dogmatique de la foi protestante.
— Valeur relative, non absolue de la formule doctrinale. — L'activité

dogmatique, fonction de la vie de l'Eglise. — Double face de

cette activité. — Indispensable à la santé spirituelle de l'Eglise, la
doctrine est nécessaire pour communiquer la vérité chrétienne,

pour éclairer le ministère pratique du pasteur, pour hâter l'apaisement

des luttes confessionnelles et ecclésiastiques. — Importance
apologétique et polémique du dogme dans les combats de l'Eglise
avec les adversaires du dehors.

III. Caractères de la notion protestante du dogme. — Le dogme,
expression scientifique de la foi de l'Eglise protestante au temps
présent. — Analyse et justification de cette définition.

I

La notion traditionnelle du dogme que nous avons fixée au

moyen de la triple analyse philologique, psychologique et
historique, ne se présente sous sa forme conséquente que dans

l'Eglise catholique ; c'est là qu'elle apparaît dans toute sa

rigueur, qu'elle révèle sa véritable portée et qu'elle développe
toutes ses conséquences. Pour en saisir la signification
complète, il faut la replacer dans son milieu et montrer le lien qui
la rattache à la conception générale de cette Eglise1.

1 Sans doute, cette notion ne s'est pas formée tout d'un coup et
M. Bovon dit avec raison que, dans l'ancienne Eglise, les docteurs même
les moins enclins il favoriser la liberté, même ceux qui ont le plus contribué

à affermir la tradition catholique, n'ont pas entendu le dogme dans
le sens extérieur et légal du catholicisme postérieur (Dogmatique
chrétienne, I, p. 7-11)'; mais nous pouvons faire abstraction ici de l'histoire
de l'idée traditionnelle du dogme et nous reporter immédiatement au
terme de l'évolution, je veux dire a la notion arrêtée et officielle qu'a
consacrée le catholicisme. — Sur le principe et le caractère dominant du
catholicisme romain on consultera encore avec fruit l'ouvrage si pénétrant

et si serré d'ED. Scherer, Lettres à mon curé, Genève et Paris 1853,

chef-d'œuvre de polémique impartiale, courtoise et élevée. — En principe

le catholicisme grec est d'accord avec le catholicisme romain quant



320 P. LOBSTEIN

Dieu a octroyé aux hommes sa révélation sous une forme
précise, arrêtée, immuable. Or, il ne peut avoir donné sa
révélation sans avoir donné en même temps un moyen sûr de la
connaître. Ce moyen, c'est l'Eglise. Une, universelle, palpable,
chacun sait où la trouver. Infaillible, elle exclut le doute aussi
bien que l'erreur. Partout ailleurs, l'homme se trouve sur le
terrain des vérités relatives, et par conséquent incertaines ;

l'Eglise le met en possession de la vérité absolue. Cette vérité
est absolument objective et impersonnelle, partant certaine

pour tous les hommes ; elle doit donc être reçue de tous.
L'acceptation de la vérité reçue des mains de l'Eglise, voilà la foi.
Cette foi est essentiellement une foi implicite ; elle s'est peu à

peu réduite à un seul article, la croyance à l'autorité infaillible
de l'Eglise et le devoir de s'y soumettre. Croire, pour un catholique,

c'est admettre tout ce que l'Eglise a décidé, tout ce

qu'elle décide et décidera, c'est l'admettre les yeux fermés,
c'est l'admettre sans même savoir en quoi consistent ses décisions

: le catholique croit par procuration. La foi, dans ce
système, est un blanc-seing que le fidèle remet à l'Eglise et que
celle-ci se charge de remplir. Enfin, dernière conséquence :

l'Eglise, revendiquant pour elle la vérité et la certitude absolues,

n'a pas besoin de discuter, mais seulement de s'affirmer.
La prévention ou la mauvaise foi peuvent seules en méconnaître

la divinité. Dès lors, l'incrédulité devient le plus
coupable des entêtements, et les châtiments se présentent comme
un moyen aussi légitime qu'efficace pour ouvrir les yeux de

l'hérétique. Partout où le pouvoir temporel consent à prêter
son bras à l'Eglise, l'orthodoxie est la base du droit public,
et l'erreur religieuse est mise au ban des nations L

Qu'est-ce que le dogme dans cet ensemble si bien lié
d'affirmations, ou plutôt de prétentions? Chose curieuse, le
catholicisme a à la fois canonisé le dogme en théorie, et il l'a
neutralisé dans la pratique.

D'une part, en effet, chaque dogme, c'est-à-dire chaque

à la notion de l'autorité dogmatique ; l'un et l'autre ne diffèrent que
relativement au siège de l'autorité.

1 Voir Ed. Scherer, ouv. cit., p. 22, 44, 57, 97-98.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 321

décision doctrinale de l'Eglise est une vérité révélée et absolument

exempte d'erreur; d'autre part, le catholique croit moins
aux dogmes qu'à l'Eglise. Sous les divers articles du Credo,
n'est-ce pas l'Eglise que voit le fidèle, n'est-ce pas elle qu'il
retrouve, n'est-ce pas à elle qu'il rend hommage? Quand bien
même un catholique connaîtrait tous les dogmes chrétiens,
l'Eglise serait cependant, dans tous les dogmes, le véritable
objet sur lequel porterait sa croyance. C'est dire que, dans le

système catholique, les dogmes particuliers ont, de. fait, perdu
leur importance et leur signification pratique ; à vrai dire,
l'Eglise n'exige de ses enfants qu'un seul article de foi, à

savoir la soumission à l'Eglise. Les uns peuvent croire plus,
les autres moins, peu importe, pourvu qu'ils se rencontrent
tous sur le dogme fondamental de l'Eglise1.

1 E. Scherer, ouv. cit., p. 53-54, 106. Voy. ce qu'écrivait déjà Calvin
dans la préface de son Institution chrétienne, adressée à François 1er : « Ils
se permettent aisément à eux et aux autres d'ignorer, negliger et mes-
priser la vraye religion, qui nous est enseignée par l'Escriture, et qui
devoit estre résolue et arrestee entre tous : et pensent qu'il n'y a pas
grand interest quelle foy chacun tient ou ne tient pas de Dieu et de

Christ : mais que par foy (comme ils disent) enveloppée (éd. de 1541 :

implicite) il submette son sens an iugement de l'Eglise. Et ne se soucient

pas beaucoup s'il advient que la gloire rie Dieu soit polluée par
blasphemes tous évidens, moyennant que personne ne sonne mot contre
l'authorité de notre mere saincte Eglise, c'est à dire selon leur intention,
du siege Komain. » (Corpus Reformatoren, Calvini opera, tome IH, col.
15-16. Edit. lat. Tome li, col. 14 — On a pu voir, dans une circonstance
récente, l'empire que cette notion catholique de la foi exerce enoore sur
les esprits. Au banquet offert le 4 avril 1V'(J5 par des politiciens et des

écrivains à M. Berthelot, « pour honorer la science,» tous les soi-disant
libres-penseurs étaient asservis à la notion du catholicisme vulgaire et
ne voyaient dans la foi que « la soumission à l'idée théocratique et
cléricale " (M. Goelet), « la croyance, maîtresse du code et de la police, rêve
séculaire de la domination du monde. » (M. Zola.) Les trop fameux
articles de M. Brunetière ont prouvé combien M. Hollard a touché juste
en parlant, dans son rapport présenté aux conférences générales de

Paris, le 10 avril 1894, du «fond de scepticisme que peut recouvrir une
adhésion implicite, sans examen préalable, à une autorité qui ne repose,
après tout, que sur elle-même, » et de « l'indifférence qui peut subsister
sous le couvert d'une unité dont les caractères hautement avoués sont
purement extérieurs. » (Revue chrétienne, Ier juin 1894, p, 418.)



322 P. LOBSTEIN

La Réforme a rompu en principe avec toute autorité légale,
extérieure à la conscience du fidèle : par là-même, elle a

renoncé implicitement à l'idée traditionnelle du dogme, décret
surnaturellement inspiré de Dieu et promulgué par une [Eglise
infaillible.

En essayant de mettre à nu la contradiction qui règne entre
la notion traditionnelle du dogme et le principe religieux du

protestantisme, je n'ai garde d'oublier que les protestants n'ont
acquis que peu à peu la conscience de ce principe et des

conséquences qui en découlent. Les réformateurs eux-mêmes ont
ignoré la portée de l'œuvre qu'ils accomplissaient. Comme

l'Eglise catholique, ils attachaient le plus grand prix à l'unité
de doctrine, ils s'estimaient les défenseurs de l'orthodoxie. Ils
s'imaginaient de bonne foi, non pas avoir substitué une Eglise
nouvelle à l'ancienne Eglise, mais avoir rendu à l'Eglise sa

pureté primitive et avoir renoué la chaîne de la tradition brisée

par les erreurs séculaires de la papauté. Il ne faut pas s'étonner

de cette méprise. Le dessein de Dieu est toujours plus
grand que l'intention des hommes qui sont appelés à l'exécuter.
Luther, Zwingli, Calvin ont enfoncé une porte qui, depuis
lors, est restée ouverte, que personne ne refermera jamais, et

par laquelle nous pouvons assurément passer aujourd'hui,
sans prendre la responsabilité des opinions de Calvin, de Zwingli

ou de Luther1.
Pour montrer la contradiction irréductible qu'il y a entre

l'idée traditionnelle du dogme et l'essence intime du
protestantisme, il suffit de rappeler quels sont, selon les protestants,
les attributs caractéristiques de la foi, de l'Eglise et de l'autorité

religieuse. Répondre à cette triple question, ce sera dévoiler

l'antinomie profonde qui règne entre la notion catholique
du dogme et la conception protestante de l'Evangile.

La foi, selon le protestantisme, n'est pas une simple croyance ;

croire, ce n'est pas adhérer à une autorité extérieure, sur le
fondement d'un témoignage étranger à la conscience du fidèle.
La foi est une conviction essentiellement personnelle, déter-

1 E. Scherer, ouv- cit., p. 102; De Wette, Ueber Religion und Theologie,
1815, p. 175-176,



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 323

minée par des motifs d'un ordre spirituel. Croire, c'est avoir
confiance dans la grâce de Dieu révélée en Jésus-Christ. L'objet
de la foi, c'est-à-dire l'Evangile, est en môme temps l'auteur
de la foi, c'est-à-dire la puissance divine qui se légitime à la
conscience, en se révélant à elle par ses effets rédempteurs et
sanctifiants. Dans cette œuvre mystérieuse de la foi, aucune
des facultés de l'homme ne reste inactive : le sentiment,
l'intelligence, la volonté participent à cet acte intérieur, sollicité
par le facteur objectif d'une révélation qui tout ensemble affranchit

et oblige le sujet ; tout ici porte un cachet moral et spirituel.

Aux yeux du protestant, la foi telle que l'entend le

catholicisme, « la foi implicite, inconsciente, vide, n'est que l'absence
de la foi L » La foi véritable, la foi vivante, c'est Dieu sensible à

la conscience et au cœur, c'est l'Esprit divin rendant témoignage

à notre esprit, c'est le Seigneur immanent à l'àme du
fidèle. Dès lors, tout dualisme entre la foi et la piété ou la vie
chrétienne est impossible, ou du moins il est vaincu en principe.
Dans l'Eglise catholique la foi est sans rapport nécessaire avec la
vie chrétienne ; on peut adhérer à la tradition catholique et se

soumettre à son autorité, sans éprouver le moindre mouvement
de piété intérieure, sans être réveillé à la vie divine et

spirituelle, que dis-je, en menant une vie dissolue et immorale. Au
point de vue protestant, un pareil divorce entre la foi et la vie

religieuse est une contradiction dans les termes. S'il est vrai
que croire c'est se donner à Dieu, croire, c'est aussi vivre pour
Dieu et en Dieu. Dans la mesure où le protestant s'éloigne de

la communion avec Dieu, il cesse d'être chrétien, il perd la
foi ; il pourra être orthodoxe, il ne sera plus croyant. Cette

conception religieuse de la foi intérieure et personnelle est la
plus grande conquête spirituelle de la Réforme ; elle marque
le retour le plus authentique à la pensée religieuse de Jésus et
à l'inspiration maîtresse de la théologie apostolique. En même

temps, elle implique la rupture avec le système catholique. Si

la foi est un acte individuel, une décision intérieure de la
volonté, une affirmation de notre caractère de personnalité mo-

1 Ed. Scherer, ouv. cit., p. 70.



324 P. LOBSTEIN

rale et religieuse, elle est inconciliable avec une doctrine qui
fait de la foi une croyance théorique et une soumission passive :

partant, elle ne saurait s'accorder avec une conception suivant

laquelle le dogme ne serait qu'un décret infaillible, exigeant le

sacrifice de l'intelligence et s'imposant du dehors à la raison
asservie.

Si la notion traditionnelle du dogme et l'idée protestante de

la foi s'excluent absolument, il règne la même antinomie entre
la théorie catholique du dogme et la conception protestante de

l'Eglise.
L'Eglise, pour le protestant, n'est pas comme pour le catholique

un organisme de grâces surnaturelles dont le dépôt et
l'administration ont été confiés à un corps privilégié ; elle
n'est pas davantage un vaste système de garanties divines,
destinées à assurer le sauvetage de ceux qui se jettent avec
abandon dans les bras maternels de l'Eglise. Non, les protestants

voient dans l'Eglise la communion des croyants, et ils
reconnaissent pour chrétienne toute Eglise dans laquelle la
prédication de l'Evangile réveille et entretient la foi vivante. Le

centre de gravité de l'Eglise ne réside pas dans la hiérarchie
sacerdotale qui gouverne la masse des fidèles, mais dans la

parole divine qui produit la foi dans les cœurs. L'Eglise, ce

n'est pas le clergé, ce sont les chrétiens. Partant, l'infaillibilité
n'est pas un attribut conféré miraculeusement à une personne
ou à un groupe de personnes, pape ou concile ; elle n'appartient

à l'Eglise que dans la mesure où celle-ci reste fidèle à

l'Evangile. Aussi l'Eglise n'a-t-elle pas le droit de se donner

pour souveraine en publiant des décrets à l'instar d'une
institution légale; elle n'a pas d'autre mission que celle d'annoncer
l'Evangile; elle n'est pas une maîtresse absolue, elle est un
témoin docile. Sans doute, elle a conscience de posséder et
d'annoncer la vérité, mais elle sait aussi qu'elle porte le trésor
divin dans des vases d'argile (2 Cor. IV, 7;. Aussi le
protestantisme se garde-t-il d'identifier les formules du dogme
ecclésiastique avec la révélation parfaite de l'Evangile du Christ. Si

nos réformateurs sont convaincus d'avoir remis en lumière la
vérité apportée au monde par le Sauveur et ses apôtres, ils ne



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 325

s'en déclarent pas moins prêts à se soumettre dès qu'on saura
leur montrer que leurs connaissances ne sont pas d'accord

avec le pur Evangile1. Comment une conception pareille,
comment cette notion protestante de l'Eglise cadrerait-elle
avec l'idée traditionnelle du dogme, élaborée par le catholicisme

Une dernière contradiction éclate entre cette idée et la
notion protestante de l'autorité religieuse. Sur ce point surtout,
la Réforme n'a pas été conséquente avec elle-même, ni fidèle

au principe qu'elle représente. A première vue, il semble

qu'elle a maintenu la conception d'une autorité légale et littérale,

puisqu'à la règle de la tradition elle a substitué la norme
de l'Ecriture sainte. Mais qu'on pénètre plus avant et qu'on
aille au fond des choses, on verra facilement que le putes-
tantisme a profondément transformé la notion évangélique de

l'autorité en matière de foi. Il suffit, pour s'en convaincre, de

se souvenir du fondement que les protestants donnent à

l'autorité des Ecritures; ce fondement, ce n'est pas le suf-

rage de la tradition, c'est le témoignage de l'Esprit de Dieu

qui, dans le cœur du fidèle, répond à l'inspiration divine
des auteurs sacrés, et réalise entre la conscience chrétienne
et la vérité révélée une relation d'affinité profonde et de sainte

correspondance. Aussi quelle différence entre l'autorité au
sens catholique et l'autorité à laquelle adhère la foi protestante

L'autorité, dans le catholicisme, c'est le pape, ce sont
les conciles, c'est l'Eglise infaillible, c'est la tradition qui,
émanée de Jésus-Christ et des apôtres, s'est transmise à

travers les siècles et possède dans le chef de l'Eglise son organe
inspiré et son interprète permanent. Une autorité pareille
commande l'obéissance; puissance de fait, elle s'impose à l'intel-

1 Ce principe a été énoncé par les épigones de la Reformation comme

par les initiateurs et les pères spirituels de notre Eglise. Comp, par
exemple Formula Concordice (Epitome), § 7-8; Confessio basileensis prior,
Disputt. XXXVI; Confessio helvetica posterior, Proœmium : « Ante omnia
protestamur, nos semper esse paratissimos, omnia et singula hic a
nobis proposita, si quis requirat, copiosius explicare, denique meliora ex
verbo Dei docentibus non sine gratiarum actione, et cedere et obsequi
in Domino. »



326 P. LOBSTEIN

ligence et à la volonté, aux sens et à l'imagination ; en échange
de la soumission qu'elle réclame, elle promet la sécurité qui
décharge l'individu de toute responsabilité personnelle et lui
assure une tutelle commode et un constant appui. Ne demandez

pas quel est le fondement d'une autorité semblable.
« L'Eglise romaine est en possession et, au fond, elle n'a pas
d'autres titres. On discute ses droits, et elle les exerce. A qui'
demande des raisons, elle répond par son existence1. » Le

protestantisme, lui, consommerait son suicide s'il suivait la
méthode pratiquée par Rome2. A la règle extérieure promulguée

par l'Eglise il substitue la puissance spirituelle de l'Evangile,

c'est-à-dire de la parole révélatrice de l'amour de Dieu
en Jésus-Christ3; àia place d'une loi qui réglemente et

contraint, il met l'esprit qui inspire et persuade. Ainsi transformée,

l'autorité devient à la fois plus impérieuse et plus intime,
elle est une manifestation de la force intrinsèque de la vérité,
une démonstration d'esprit et de puissance ; elle va droit à la

conscience, la réveillant, l'éclairant, l'obligeant ; c'est « le trait
vainqueur qui pénètre dans les profondeurs de l'âme, l'onction
souveraine qui apaise les agitations et qui guérit les plaies du

cœur4. »N'est-il pas évident qu'entre l'autorité spirituelle ainsi

conçue et l'idée traditionnelle du dogme accréditée par l'Eglise
catholique il y a un abîme que rien ne saurait combler

Qu'on recueille ces traits sommairement indiqués, qu'on

1 Ed. Scherer, ouv. cit., p. 81.
2 Voir M. L. Monod, Le problème de l'autorité, Paris 18912, p. 29-41. (La

méthode autoritaire.)
3 M. E. Haupt, Die Stellung des evangelischen Christen zur heiligen Schrift,

Leipzig 1891, p. 17-18.
4 Ed. Scherer, ouv. cit., p. 31, 48-49; M. L. Monod, ouv- cit., p. 121, suiv. ;

M. A. Réville, L'autorité de Jésus-Christ (Revue de théologie de

Strasbourg, 11e série, tome 111, p. 213); M. Ménégoz, L'autorité de Dieu, Paris
1892; M. Rorerty, Quelques réflexions sur l'autorité du Christ, Paris 1893;

M. Trial, Le problème de l'autorité, Nîmes 1893 ; Al. Schweizer, Die christliche

Glaubenslehre nach protestantischen Grundsätzen, tome Ier (Leipzig
1863), § 8-10; M. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, III (1890),

p. 693-694,759-764 ; M. Kaftan, Glaube und Dogma, 1889, chap. II ; M. Brieger,
Der Glaube Luther's in seiner Freiheit von menschlichen Autoritäten, Leipzig
1892, surtout p. 17-24;M. Loofs, Deutsch evangelische Blätter, 1886, p. 188-189



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 3<57

considère la différence profonde qui sépare la doctrine catholique

et la doctrine protestante de la foi, de l'Eglise et de
l'autorité en matière religieuse, et l'on reconnaîtra que la définition

traditionnelle du dogme, décret obligatoire promulgué par
une Eglise infaillible, est en contradiction flagrante avec
l'essence du protestantisme. Si cette définition qui, sans doute,
se dégage de l'histoire, devait être maintenue, s'il fallait y
voir l'expression correcte et définitive du dogme, s'il n'était

pas permis de s'écarter de celte tradition que nous ont léguée
les siècles passés, il faudrait en conclure que le dogme en lui-
même est incompatible avec le principe protestant ; il faudrait
affirmer avec M. Harnack que la Réforme a mis fin au dogme L

J'ai déjà indiqué plus haut2 que ce raisonnement me semble

reposer sur des prémisses inadmissibles. Que le dogme au

sens traditionnel du terme, le dogme défini conformément au

principe catholique, soit en contradiction flagrante avec l'esprit

de la Réforme, cela n'est pas douteux, et sur ce point
l'histoire donne raison à M. Harnack. Mais sommes-nous
autorisés à soutenir que l'idée générale du dogme et sa réalisation

historique dans le catholicisme sont identiques? que le

protestantisme exclut absolument toute autre conception du

dogme? qu'une revision de la notion traditionnelle est
impossible3? Je ne le pense pas. Il me semble, au contraire, qu'en
renonçant à donner une expression claire et forte à sa foi
religieuse le protestantisme signerait sa déchéance et hâterait lui-
même sa ruine. La nécessité intérieure qui le pousse à formuler

scientifiquement sa foi ne le condamne pas à une œuvre
illusoire et irréalisable, puisqu'il renferme dans son sein tous
les éléments d'une rénovation de l'idée catholique du dogme4.

1 Voy. aussi M. Pois, Le dogme grec, p. 60-61. — Astié, Revue de théologie

et de philosophie, 1892, p. 70.

2 Voy. chap. I, § III.
3 Cette distinction capitale est inarquée avec beaucoup de netteté par

M. Bovon, ouv. cit., p. 27, note 1.
4 M. Bovon, ouv. cit., p. 11 : « Il importe, —ne fût-ce que pour rendre

justice à la Réforme en poursuivant son œuvre, — d'abandonner une
bonne fois la notion du dogme officiel, qui n'est plus qu'un anachronisme

a notre époque. »



328 P. LOBSTEIN

Nous aurons donc à répondre à une double question : Pourquoi

le protestantisme ne saurait-il se passer du dogme?
Qu'est-ce que le dogme selon le principe protestant?

II

En insistant sur la nécessité de donner à la vie et à la foi

religieuses une expression scientifique, je ne songe pas à

soutenir que chaque chrétien a besoin, pour être sauvé, de savoir
rendre compte de ses convictions et d'être à même de formuler
clairement ses sentiments ot ses croyances. Au point de vue
de la vie religieuse individuelle, la nécessité dont il s'agit est

une nécessité relative, nécessitas ordinata seu conditionata,
non absoluta, comme disaient nos anciens théologiens L Ce

qui sauve, c'est la grâce de Dieu saisie par la foi de l'homme,
ce n'est pas la connaissance ou la science de la doctrine
chrétienne. Qui n'a pas rencontré déjà des âmes pénétrées d'une

piété vivante et forte, des cœurs débordant de paix et de

charité, des chrétiens sincères, ardents, dévoués, qui eussent
été de pauvres théologiens, incapables de montrer ou de saisir

eux-mêmes le lien qui unissait leurs notions religieuses,
inhabiles même à exprimer en paroles la force intérieure dont
ils tiraient leur courage, leur vie et leur joie? Cette impuissance
à réduire en théorèmes bien ordonnés le contenu de leur âme

ne portail aucune atteinte à leur piété, n'en arrêtait pas l'élan,
n'en diminuait pas la chaleur. Vous éprouviez la vérité de la

parole du pieux et profond Hamann : « La perle du christianisme,

c'est une vie cachée avec Christ en Dieu, mais cette
vie ne consiste ni en dogmes, ni en rites, ni en formules2. »

Je dirai plus. Pour se propager et se communiquer, il faut
sans doute que la religion se revête d'une forme concrète,
qu'elle se traduise en connaissances et en paroles, mais ces

paroles et ces connaissances n'ont « de valeur qu'autant qu'elles
servent d'expression et de véhicule à la vie personnelle du su-

1 M. Wendt, Die Aufgabe der systematischen Theologie, Göttingen 1893,

p. 3-4.
2 Comp, aussi Rothe, Stille Stunden, 1888 "2, p. 340.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 329

jet. Là est le secret et le mystère de l'éloquence... La vraie
propagande religieuse se fait par contagion morale. Ex vivo
vivus nascitura. » Voilà pourquoi il y a, Dieu merci, des
pasteurs fidèles, des prédicateurs convaincus, déployant une activité

bénie, gagnant les âmes à l'Evangile, en dépit de leurs
connaissances très insuffisantes de l'ensemble et des détails de

la doctrine chrétienne. La lecture humblement pratiquée des

saintes Ecritures, la connaissance de leur propre cœur, le
trésor d'expériences amassé dans le cours de leur ministère,
la prière, une vie chrétienne pleine et profonde, donnent à

leur témoignage une force intérieure qui subjugue les volontés

et qui entraîne les consciences. « La rectitude de la théologie

importe moins en religion que la chaleur de la piété. Des

arguments piteux ont produit des conversions admirables dans
tous les temps2. »

Cela n'a rien de surprenant3. Si le christianisme était par
essence une théorie, si la parole de Dieu se réduisait à un
système de connaissances surnaturelles, il importerait avant tout
de formuler dogmatiquement la vérité chrétienne; la correction

doctrinale serait le premier des devoirs, la condition sine

qua non de la piété, le moyen de salut par excellence ; l'intensité

de notre christianisme se trouverait être en raison directe
de la plénitude et de la netteté de nos connaissances, de la force
et de la virtuosité de notre dialectique; chaque chrétien serait
tenu d'être, au moins dans une certaine mesure, initié aux
problèmes de la science théologique : le fidèle serait doublé
d'un dogmaticien. Bénissons Dieu qu'il en soit autrement. Sa

révélation s'adresse àia conscience, à la volonté, au cœur; la

certitude qu'elle réclame et qu'elle produit est de l'ordre moral,

non de l'ordre scientifique. Pour comprendre et développer

une doctrine, l'intelligence, la mémoire, la facilité d'exposition

et d'élocution, les dons naturels peuvent suffire ; pour
être chrétien, pour avoir part au royaume de Dieu, il faut être
né d'en haut, il faut être animé de l'Esprit saint, il faut ap-

1 M. Sabatier, Revue de théol. 1893,p. 218; Rev. chrét., 1893,11, p.396-397.
2 M. Sabatier, ibid., p. 219, al. p. 397.
3 Schleiermacher, Der christliche Glaube, § 3, num. 4.

théol. et phil. 1895. 22



330 P. LOBSTEIN

appartenir au Christ. Entre l'un et l'autre domaine il y a un
abîme1.

On ne m'accusera pas, je pense, de surfaire la valeur de

l'élément doctrinal et d'en exagérer l'importance ; le dogmatisme

et l'intellectualisme, mortels pour la piété, sont par là-
même funestes à la théologie chrétienne. Mais sans tomber
dans ces erreurs, on peut et on doit affirmer que la foi a

besoin de se donner une expression claire et fidèle, exacte et

complète dans un corps de doctrines, dans un organisme
théologique, dans une dogmatique 2.

Cette dogmatique n'est pas pour le protestantisme un article
de luxe dont il pourrait se passer, loin de là3 : bien comprise,
elle est une manifestation de l'activité de l'Eglise, une fonction
de sa vie propre. En formulant scientifiquement la foi dont elle

vit, l'Eglise travaille directement à l'accomplissement de l'œuvre

qui lui incombe ; l'élaboration scientifique de ses convictions

religieuses est une des faces de la mission qui lui est
confiée à l'égard de ses membres non moins que vis-à-vis du
monde.

En effet, la tâche dogmatique s'impose à l'Eglise à un double

point de vue. D'une part, l'Eglise puise dans la science dogmatique

les ressources dont elle a besoin pour alimenter sa vie
intellectuelle et pour résoudre quelques-unes des difficultés

qui surgissent dans son propre sein ; d'autre part, elle y trouvera

les armes nécessaires pour faire face aux adversaires du
dehors et pour exercer son ministère dans le monde i.

1 Lire les excellentes observations d'un théologien qui n'est pas
suspect d'indifférentisme doctrinal, M. Hackenschmidt, Die Kirche im Glauben
des evangelischen Christen, Erlangen 1881, p. 62-66.

2 Cf. M. Smith, Dogma in religion. (Andover Review, 1891, p. 491-508.)
3 Nous appliquerons à la dogmatique en particulier ce que disait

M. Sabatier de la théologie en général et de l'indispensable nécessité de

fortes et sérieuses études, précisément dans l'intérêt même de l'activité
pastorale et pour la prospérité de l'Eglise. Discours d'ouverture de l'Ecole

libre des sciences religieuses à Paris (6 décembre 1873). Revue chrétienne
1874, p. 36-40.

4 Niedner, Das Recht der Dogmen im Christenthum in geschichtlicher
Beziehung (Zeitschrift für die historische Theologie, 1851, p. 579-678 : dis-



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 331

Examinons d'abord ce que nous pourrions appeler la nécessité

intérieure du travail dogmatique de l'Eglise. L'Eglise a

besoin d'un dogme pour s'acquitter de sa vocation vis-à-vis
des fidèles qui la constituent.

Il serait facile de montrer d'abord que la notion bien comprise

de la foi implique, non pas le devoir extérieur et officiel,
mais bien l'obligation immanente de donner une expression
claire et précise aux expériences intimes de la conscience
chrétienne. Dans la foi religieuse se révèle l'unité indissoluble
de la personnalité morale, l'indestructible solidarité des facultés

de l'âme; le sentiment, la pensée, la volonté sont les
éléments constitutifs delà foi, parce qu'ils sont les éléments de la
vie personnelle. L'homme, tel qu'il est spirituellement organisé,

ne saurait donc avoir la foi sans la penser sous une forme
quelconque. La foi suppose et implique toujours un élément
intellectuel qui ne saurait exister à l'état d'indétermination

pure et qui se crée nécessairement une expression concrète.
Tout essai d'éliminer la pensée de la conscience religieuse du

croyant est une impossibilité psychologique et équivaudrait à

une mutilation de la vie spirituelle L
Mais nous ne traitons pas ici de la vie religieuse de l'individu,

nous parlons de la communauté chrétienne, de la vie collective
de l'Eglise. Or, pour arriver à se connaître et à se comprendre
elle-même, pour prendre conscience des divines richesses qui

sertation scolastique et lourde, mais renfermant des observations justes
et fondées.) Voy. surtout M. Kaftan, Glaube und Dogma, 1889, chap. Ill :

Für das Dogma. (Discussion lumineuse de l'ouvrage de M. Dreyer,
Undogmatisches Christenihum, 1888.) — On trouvera enfin des indications
riches et précieuses dans la conférence donnée par M. Gottschick, le
17 avril 1895, a la Société théologique des pasteurs wurtembergeois
réunie à Stuttgart, Theologische Wissenschaft und Pfarramt, Ludwigsburg
1895.

1 M. Luthardt, Die Bedeutung der Lehreinheit für die lutherische Kirche
in der Gegenwart, 1870, passim; M. Luthardt, Vorträge über die Moral
des Christenthums, Leipzig 1873 ', p. 231 ; M. Kaftan, Glaube und Dogma,
1889, chap. Ill ; M. Ménégoz, Annales de bibliographie théologique, troisième
année (1890), p. 5-6, 8 ; M. Bois, Le dogme grec, p. 30-32; De la connaissance

religieuse, chap. 1.



332 P. LOBSTEIN

ont été déposées dans son sein, pour se rendre compte de la

foi qui est sa vie, l'Eglise ne saurait se dispenser de formuler
scientifiquement les convictions religieuses qui servent de lien
entre ses membres : il faut donc qu'elle fasse de la dogmatique.
Négliger ce travail, y renoncer, soit par incurie, soit par parti
pris et par esprit de système, c'est compromettre cette vie
même que l'on prétend sauvegarder, c'est porter atteinte à

cette foi qu'on voudrait maintenir à l'état de principe pur, de

religion nue et indéterminée. Au lieu de répéter : « Le
christianisme est une vie, il peut en conséquence se passer du

dogme, » il faut dire au contraire : « Parce que le christianisme
est une vie qui a commencé par s'incarner dans une histoire,
nous avons besoin d'un dogme. » L'indifférence en matière

dogmatique aurait pour effet de méconnaître, d'obscurcir ou
de déprécier les faits révélateurs et rédempteurs qui forment
la partie objective et historique de la religion chrétienne1. En
d'autres termes, l'ignorance dogmatique ou l'hostilité à l'égard
du dogme aboutirait à un mysticisme fantaisiste et nuageux ou
à un scepticisme dissolvant et mortel2. En renonçant à exprimer
clairement sa foi, on en viendrait bientôt à substituer à des

pensées distinctes et intelligibles soit des rêveries compatibles
avec des états d'âme peut-être fort peu chrétiens, soit des
notions contradictoires avec les bases du christianisme. Pour
conserver saine et intacte la vie qui circule dans ses veines,

pour assurer le fonctionnement normal de cette vie, pour lui
permettre de se retremper aux sources qui l'alimentent, pour
rappeler incessamment à la foi évangélique qu'elle tire son

contenu, sa sève et sa force de l'Evangile, c'est-à-dire d'un
fait à la fois divin et humain, d'une personne qui domine l'histoire

et qui doit transformer notre histoire, bref, pour vivre,
pour grandir et se développer, l'Eglise a besoin de penser sa

vie et de parler sa pensée, de l'exprimer non seulement dans

1 Voy. M. Eaehler, Die Wissenschaft der christlichen Lehre, Leipzig,
18932, p. 56.

2 M. Lichtenberger, Des éléments constitutifs de la science dogmatique,
Strasbourg 1860, p. 1-3; M. Vernes, Quelques réflexions sur la crise actuelle
de l'Eglise réformée de France, 1875, p. 11.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 333

ses prières, ses chants, sa prédication, mais encore et surtout
dans sa doctrine L

Indispensable à la vie, à la santé, à la croissance spirituelle
de l'Eglise, la doctrine lui est nécessaire aussi pour communiquer

la vérité qu'elle professe2. Je ne retire rien de ce que j'ai
dit plus haut de la propagande religieuse qui se fait par la

contagion morale ; seulement, pour s'étendre dans l'espace et

pour se prolonger à travers les siècles, cette propagande
implique et exige des instruments et des véhicules ; ces véhicules
et ces instruments, c'est la pensée théologique qui les fournit
au sentiment religieux. Le sentiment le plus pur et le plus
élevé risque de se corrompre ou de s'évaporer ; en se fixant
dans un formulaire dogmatique, il est exposé sans doute à se

figer et à se pétrifier, mais il reprendra vie dès qu'au travers
de ces enveloppes tutélaires il entrera en contact avec des

consciences et des cœurs3. Que dis-je cette renaissance même
n'est possible que si l'émotion primitive a été conservée à l'aide
de traductions authentiques qui servent à la fois à l'interpréter
et à la transmettre. Pour propager la religion, il faut que les
âmes ne soient pas seulement ardentes, il faut qu'elles soient
lumineuses.

Qu'en devons-nous conclure C'est que l'activité pratique du

pasteur s'enrichira, gagnera en étendue, en profondeur, en

solidité, si elle reste en communion avec le travail scientifique
de l'Eglise dont le dogme est l'un des fruits les plus précieux*.

1 « Le dogme est un produit nécessaire de la vie créée par l'Evangile. »

(M. Bovon, ouv- cit., p. 27). « Pour des chrétiens, engagés comme nous le
sommes dans une crise immense dont il serait puéril de vouloir atténuer
la portée, la revision consciencieuse des bases de la foi n'est pas un
hors-d'oeuvre destiné à leur procurer une jouissance intellectuelle : c'est

une nécessité morale- » M. Jean Monod, De l'objet de la dogmatique. (Revue
théologique de Montauban, 1875-1876, p. 201)

2 M. Gottschick, Theologische Wissenschaft und Pfarramt, Ludwigsburg
1895, p. 6-8.

3 M. Sabatier, De la vie intime des dogmes, p. 7 : « La notion intellectuelle,

en s'exprimant et grâce a l'imagination, peut servir à renouveler
ou a fortifier l'émotion, et le dogme a réveiller la piété. » Cf. M. Bovon,
ouv. cité, p. 19, 27.

4 M. W. Schmidt, Ueber den Begriff und die praktische Bedeutung des



334 P. LOBSTEIN

La prédication et l'enseignement catéchétique seront, en général,

plus variés et plus féconds chez un ministre qui possède

une culture théologique sérieuse que chez un pasteur dépourvu
d'instruction dogmatique. Plus le prédicateur s'est intellectuellement

rendu compte de sa foi, plus il a approfondi le dogme
de son Eglise, plus aussi il arrivera à être pratique et religieux
du haut de la chaire ou en présence de la jeunesse qu'il s'agit
d'instruire. Exercé à faire le départ entre la formule théologique

et la substance chrétienne des doctrines, il sera plus
capable de retenir et de faire valoir le fonds religieux primitif et

permanent, en l'accommodant aux besoins spirituels de ses

auditeurs et aux exigences infiniment variées de son époque. Au
contraire, le pasteur qui a négligé de soumettre sa piété à une
forte discipline intellectuelle sera exposé à donner contre deux
écueils : ou bien sa prédication et son enseignement seront
l'expression monotone de sa religiosité subjective et de sa piété
individuelle, ou bien il s'en tiendra à l'usage extérieur et
routinier des formules traditionnelles dont il ne saura pas pénétrer
le sens et exploiter les richesses. Ne craignons donc pas que
la dogmatique fasse tort au sermon, au catéchisme, à l'activité
missionnaire au sein des populations païennes ; le dogmatisme

indigeste dans les prédications est presque toujours
en raison directe de l'insuffisance dogmatique des prédicateurs1.

Enfin, un dernier service que l'Eglise se rend à elle-même
en essayant de formuler scientifiquement sa foi religieuse, c'est
l'apaisement des luttes confessionnelles et ecclésiastiques,
c'est le rapprochement des partis opéré non par des compromis

équivoques et bâtards, mais par des discussions loyales et

kirchlichen Dogma's (Jahrbücher für deutsche Theologie, 1873) et surtout
M. Kaftan, Glaube und Dogmatik (Zeitschrift für Theologie und Kirche,
1894, p. 539-549).

1 11 me semble que ce point de vue n'a pas été suffisamment mis en
lumière dans le rapport d'ailleurs intéressant, présenté par M. S. Berger
a la Conférence pastorale générale de Paris, le 3 mai 1881, Du rôle de la
dogmatique dans la prédication. (Revue chrétienne, 1881, p. 374-382.) —

M. Gottschick, ouv. cité, p. 18.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 335

fécondes. Tout progrès des études dogmatiques est un progrès

pour la cause de la conciliation. La recherche consciencieuse

et désintéressée du vrai établit entre les esprits sincères, à

quelque dénomination qu'ils appartiennent, un lien fort et
intime, une communauté, j'allais dire une communion qui ne
tardera pas à se révéler au dehors, et à se manifester dans la

vie de l'Eglise. L'initiation exacte et scrupuleuse à la vie intime
des dogmes, à leur genèse et à leur évolution historique,
permet de distinguer toujours plus clairement entre l'enveloppe
passagère des doctrines et leur noyau religieux qu'il n'est

pas permis de sacrifier. En séparant nettement les problèmes
qui n'intéressent que l'école et les vérités qui ont une importance

directe pour l'Eglise, en montrant la différence profonde
et pourtant la solidarité nécessaire qui règne entre la religion
et la théologie, la science dogmatique fait une œuvre de paix,
une œuvre sincèrement et saintement évangélique1.

Il suffit d'arrêter un instant sa pensée sur les considérations

qui précèdent pour reconnaître combien l'orthodoxie est dans

son droit lorsqu'elle affirme, à l'encontre de toutes les formes
du mysticisme et du rationalisme, la nécessité d'une expression
doctrinale du christianisme, la nécessité du dogme. Condamner

en principe ou négliger dans la pratique la constitution d'une
doctrine religieuse, c'est, pour l'Eglise, renoncer à remplir son

1 Cf. le rapport si élevé et si solide présenté par M. Marti à l'assemblée

générale de la Société ecclésiastique suisse réunie à Olten, le 19 juin
1889, publié d'abord dans la Theologische Zeitschrift aus der Schweiz, et
tiré ensuite a part : Der richtige Standpunkt zur Beurtheilung der
abweichenden theologischen Anschauungen, Bâle 1890. — Lire la lettre de M.

Sabatier (La vie chrétienne, 1er juin 1884) et l'article du même auteur dans le
Journal du protestantisme français (11 décembre 1883) ; M. Emery (Revue
de théol- et de phil., 1890, p. 552-553). — M. Decoppet, dans son rapport lu
le 30 avril 1895 aux Conférences pastorales de Paris sur le Congrès
des Eglises protestantes de France, a affirmé avec beaucoup de force et
d'éloquence l'unité spirituelle de la foi protestante qui, dans la théologie,
« se montre par la place toujours plus importante que les théologiens
évangéliques de toutes nos Eglises donnent a la personne même de

Jésus-Christ dans la pensée et dans la vie chrétienne. » (Revue chrétienne,
1er juin 1895, p. 438.)



KJfo P. LOBSTEIN

devoir à l'égard de ses membres, c'est trahir sa propre cause
dans l'enceinte même de ses murailles.

C'est aussi capituler devant les ennemis et leur livrer, avec
son drapeau, les forces vives qui l'ont fait naître et qui la
soutiennent. Pour résister aux ennemis du dehors, pour accomplir

sa mission historique et son ministère religieux, le
protestantisme est mis en demeure d'élaborer une doctrine1. Là est

la valeur apologétique et polémique du dogme. La dogmatique
protestante, il est vrai, ne se propose que d'exposer
scientifiquement la foi protestante, elle s'adresse à des croyants et

elle travaille au service de l'Eglise, elle n'a pas pour objectif
direct la justification de son principe vis-à-vis de ceux qui sont
étrangers à sa foi ou la réfutation systématique des doctrines

qui lui sont contraires2. Mais dans la mesure où la science

dogmatique réussira à ramener à une unité organique et vivante
le témoignage religieux de la conscience protestante, elle
fournira à l'apologie de la foi évangélique un appui précieux
et une contribution positive.

Cependant son action se portera toujours sur ceux qui
n'entendent pas rompre avec le christianisme, qui au contraire
prétendent en représenter le principe véritable et rester fidèles
à l'esprit du Christ et à l'enseignement des apôtres. Dans sa

lutte avec l'Eglise catholique et avec les sectes issues du pro-

1 Nous appliquerons spécialement a la dogmatique ce que M. Emery dit
de la théologie en général. (Religion et théologie, dans la Revue de théol.
et de phil., 1890, p. 536, 545-547.)

2 Ed. Schéreb, Prolégomènes à la dogmatique réformée, p. 1 : « Les

prolégomènes de la dogmatique n'ont pas plus que la dogmatique elle-même
un but apologétique et polémique. » M. P. Nitzsch assigne à la dogmatique

elle-même une tâche apologétique. (Lehrbuch der evangelischen

Dogmatik, Fribourg e. B., 1892, p. 1). Entre l'opinion de M. Lichtenberger
(Encyclopédie des sciences religieuses I, p. 430) qui pense que l'apologétique
est peut-être la forme que la dogmatique revêtira dans l'avenir, et le

jugement de M. Ménégoz (Annales de bibliographie théologique, Paris 1888,

p. 162) qui estime qu'il n'y a pas d'autre apologétique qu'une bonne

dogmatique, la contradiction est probablement plus apparente que
réelle. Je m'expliquerai ailleurs sur les rapports qui régnent entre ces

deux disciplines théologiques.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 337

testantisme, nos Eglises n'avanceront avec quelque chance de

succès que si elles parviennent à formuler clairement leur foi,
comme elles le firent au XVIe siècle, à la justifier par une
saine et scrupuleuse exégèse, à l'appuyer sur le témoignage de

l'histoire. En nous emparant scientifiquement du trésor spirituel

que nous ont légué nos pères, en traduisant cet héritage
religieux sous une forme appropriée à notre époque, en élaborant

des formules concises et énergiques pour rendre le
contenu religieux de notre conscience protestante, nous nous
munirons à la fois d'une boussole et d'un lest, au milieu des

courants d'opinions qui traversent notre temps et dont les
fluctuations font sentir leur contre-coup jusqu'au sein de nos
Eglises. Nous serons à l'abri des engouements irréfléchis et des

effarements funestes ; il ne suffira pas d'une manifestation
insolite de la vie religieuse ou d'une forme nouvelle de la pensée

théologique pour jeter le trouble et le désarroi dans les
Eglises et dans les cœurs ; le tact religieux, fruit de l'expérience

chrétienne, sera fortifié et affiné par le discernement

intellectuel, fruit de la culture théologique ; la dogmatique
sortira des entrailles de la foi, et la foi s'éclairera à l'école de

la dogmatique.
Il n'y a aucune présomption à penser que sur les points

fixés dans les pages qui précèdent tous les théologiens protestants

sont d'accord1. Si bien des voix se sont élevées contre le

dogme, si l'on a pu soutenir que le XVIe siècle a mis fin au
christianisme dogmatique, si l'on a demandé non pas une
refonte du vieil Evangile mais une revision de la dogmatique
traditionnelle, personne n'a été jusqu'à soutenir que le

protestantisme peut se dispenser de donner à sa foi une expression
nette et précise. Les attaques dont nous avons été témoins
visaient soit la prétention d'une Eglise à promulguer un formulaire

dogmatique immuable, soit le règne du dogmatisme

intransigeant et intolérant. Mais dans le camp même de ceux

qui répudiaient les errements d'un passé trop dominé par la

tradition catholique, on n'a jamais voulu résoudre la foi évan-
1 Voy. les déclarations concordantes de MM. Bois et Trial (Revue

chrétienne, 1er juin 1894, p. 406 et suiv.)



338 P. LOBSTEIN

gélique en émotions confuses et indiscernables; on n'a pas
entendu renoncer à traduire cette foi en pensées distinctes et
en paroles claires et saisissables1. Tel est notamment le
point de vue des théologiens de langue française qu'à tort ou à

raison l'on a baptisés du nom de Nouvelle Ecole ; ils repoussent

la fiction d'une religion à l'état pur et indéterminé. « C'est

une chose parfaitement irrationnelle, dit M. Sabatier, que de

parler d'une religion sans dogme et sans culte... Il n'était pas
aussi ridicule qu'on l'a cru ce héros de roman qui disait ne

pouvoir penser qu'en parlant, car ce héros c'est tout le
monde2. »

III

Plus d'un lecteur jugera sans doute que les développements
qui précèdent nous ont au fond peu avancés, et que les résultats

atteints ne valent pas l'effort tenté. Et défait, ces résultats
ont en première ligne une portée critique et négative ; mais

leur valeur positive, pour être indirecte, n'en est pas moins
réelle. Des indications données il est facile de conclure dans

1 En Allemagne, M. O. Dreyer, l'adversaire du dogmatisme et l'apôtre
du christianisme non dogmatique Undogmatisches Christenthum, 18882)

demande que l'on exprime la foi protestante, sinon en formules rigoureuses,
du moins en doctrines positives. Voy. sa réplique â M. Kaftan. Glaube

und Dogma (Die christliche Welt, 1889, n° VII, p. 133-135) et ses articles
Die Glaubenslehre des undogmatischen Christenthums (Protestantische
Kirchenzeitung, 1889, nos 32-35). — M. Ménégoz a rendu compte de quelques-
unes des discussions qui ont eu lieu récemment en Allemagne sur la
valeur du dogme (Annales de bibliographie théologique, IIIe année, 25

janvier 1890, p. 1-9). — En Angleterre M. J. W. Chadwick représente un point
de vue analogue a celui de M. Dreyer, mais il ne songe pas non plus à

ériger en principe l'inutilité des doctrines.
2 De la vie intime des dogmes, p. 9-10. — On voit que nous souscrivons

pleinement â la conclusion deM.VAUCHER : « Notre vie chrétienne ne peut
se passer de formules. » Mais si nous sommes loin de soutenir qu'aux
yeux de notre savant contradicteur la correction théologique tient lieu
de la vie religieuse, nous ne pouvons nous défendre de l'impression qu'il
ne distingue pas, comme il convient, l'Evangile et la dogmatique, la foi
et l'orthodoxie. Voy. M. Vaucher, La vie et la doctrine. (Le Témoignage,
année 1893, N»»4, 5, 6, 8, 9, 10, 11, 14.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 339

quel sens et à quelles conditions la notion du dogme est
compatible avec le principe religieux du protestantisme.

Au point de vue protestant il faut condamner toute conception

qui fait du dogme une décision autoritaire et obligatoire de

l'Eglise dans le sens d'une ordonnance statutaire et juridique.
Le vice originel de cette conception, le légalisme, a été vaincu
en principe par l'idée évangélique de la foi intérieure et
personnelle. Que l'on révère le dogme comme une partie
intégrante du culte, comme un élément de la liturgie et des mystères

hiératiques1, ou que l'on s'y soumette comme à un
article de la constitution promulguée et appliquée par la
hiérarchie2, peu importe, sous l'une et l'autre forme l'idée catholique

du dogme est réfractaire à l'essence intime du protestantisme.

Ce n'est pas au nom de la raison, de la critique, de la

science, c'est au nom de la foi religieuse de l'Eglise protestante
que nous repoussons le dogmatisme, qui, absolu en théorie,
aboutit en définitive dans la pratique au scepticisme et à

l'indifférence vis-à-vis de toute exposition doctrinale de la foi.
D'autre part, nous nous élevons non moins énergiquement
contre la prétendue inutilité des formules dogmatiques; nous
rejetons comme illusoires et funestes les principes et les
procédés de ceux qui voudraient retenir l'âme de la religion sans
lui donner un corps dans un organisme doctrinal3.

En essayant de déterminer le rôle du dogme dans l'Eglise
protestante, nous ne discuterons pas sur les mots, sur la
légitimité ou l'inopportunité du terme de dogme, sur la distinction
qu'il y aurait lieu de faire entre le dogme et la doctrine4.
Ce qui importe ici, ce sont les idées et les faits qu'il s'agit
d'établir et de défendre.

1 C'est l'appréciation qui domine dans l'Eglise catholique grecque.
2 C'est le point de vue familier à l'Eglise catholique romaine.
3 Le lecteur impartial reconnaîtra combien est injuste le reproche que

nous adresse un critique « d'ériger en dogme l'inutilité des doctrines. »

(Revue de théologie et des questions religieuses. 1894, p. 530.)
4 M. Bornemann propose la suppression sommaire du terme « exotique »

de dogme (Unterricht im Christentum, Göttingen, 1891, p. 180). Lire
aussi les observations de M. Schwalb a la suite de la traduction
allemande qu'il a donnée de la leçon de M. Sabatier sur la vie intime



340 P. LOBSTEIN

1° Il faut que le dogme protestant soit l'expression de la foi
protestante. Sa mission exclusive consiste à servir d'organe
fidèle, d'interprète scrupuleux et complet à l'expérience et à

la connaissance religieuses, dont l'Evangile est à la fois le principe

et l'objet. Cela revient à dire que la matière du dogme est
fournie par la religion qui lui trace ses limites et lui marque sa

tâche ; la sphère dans laquelle le dogme se concentre est la

sphère religieuse. Il n'a pas à statuer sur des problèmes de

métaphysique pure, de sciences physiques et naturelles, de

critique historique ou philologique. Plus le dogme arrive à être
l'expression transparente et lumineuse de la pure foi évangélique,

plus il répond à son idéal. Dans la mesure où, au lieu de

révéler et de traduire la foi, il l'obscurcit ou la mutile, il est
infidèle a sa lâche et dément sa vraie nature1. Dans leur formation

et leur développement, les dogmes des différentes Eglises
se sont chargés d'éléments devenus avec le temps étrangers à

la foi ; à l'origine, la plupart de ces éléments étaient des
véhicules nécessaires de la piété et des convictions chrétiennes2.
Mais l'harmonie primitive entre le contenant et le contenu,
entre la foi religieuse et la formule dogmatique s'est brisée, et
le dogme officiel recèle aujourd'hui des matériaux qui, loin de

servir de traduction fidèle à la conscience chrétienne, sont
devenus des voiles et des entraves. Quel sera, en pareil cas, le
rôle du dogme protestant? Laissant tomber les formes vieillies,
il devra redevenir l'interprète vivant de la foi évangélique et
retrouver l'accord originel qui avait régné entre le principe
chrétien et son enveloppe théologique3.

2° Il faut que le dogme protestant soit l'expression scientifique

de la foi protestante. Le dogme est le langage que parle la

des dogmes, Die christlichen Dogmen, ihr Leben und ihre Entwickelung,
Leipzig, 1890, p. 42-44; M. Chapuis, discours cité. (Revue de théol. et de

phil., 1895, p. 274.)
1 Cf. M. Kaftan, Glaube und Dogma, 1889, Chap. IV; M. Herrmann, Die

Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der Theologie, Fribourg e. B.
18892, p. 60 sq.

2 Hundeshagen, Der deutsche Protestantismus, 1847, p. 165.
3 M. Sabatier, De la vie intime des dogmes, p. 23-25.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 341

foi, mais le langage dogmatique affecte une autre forme et

prend d'autres allures que l'expression de la piété dans la
prédication, l'enseignement catéchétique, la prière et les cantiques.
La clarté, la précision, le lien logique des pensées, l'absence
de toute obscurité et de toute équivoque dans les idées ou les

termes sont les qualités élémentaires que l'on est en droit
d'exiger de toute formule dogmatique destinée à traduire la foi
protestante1. Ces qualités ne sont pas d'un ordre purement
scientifique ou littéraire, elles relèvent de la morale ; elles sont
une forme particulière de la probité et de la droiture. Rien de

plus funeste qu'une formule dogmatique qui dissimule les
difficultés au lieu de chercher à les résoudre ou qui cache
la vérité qu'il s'agit d'exprimer. Sans exagérer l'importance du
travail théologique, il est permis de soutenir que l'invention
d'une formule heureuse, d'un terme à la fois plastique et com-
préhensif, est un service précieux que la science peut rendre
à la piété et à l'Eglise2. Il est de ces expressions qui sont des

résumés dans lesquels sous forme maniable et portative la foi
a déposé la substance d'expériences morales et de révélations
religieuses. L'aptitude à trouver ces expressions fortes et
significatives, la virtuosité à imaginer ces formules abréviatives

qui sont l'essence concentrée d'une foule d'observations ou

d'analyses est une des marques distinctives du véritable
théologien. Dans notre siècle, nul n'en a inventé autant que
Schleiermacher ; il a fait entrer dans la circulation scientifique
un grand nombre de termes singulièrement riches et énergiques,

de définitions lumineuses et frappantes, notations
algébriques représentant des phénomènes importants ou des groupes
de phénomènes dont l'auteur a su dégager le caractère persistant

et la loi générale. Plus le dogmaticien apporte de netteté
et de rigueur à ces opérations infiniment délicates, plus la
valeur scientifique de ses formules est réelle et durable.

Si l'on prend au sérieux le caractère scientifique du dogme,

1 Lire les excellents développements de Schleiermacher. Der christliche

Glaube, § 16-17.
2 M. Kaftan, Brauchen wir ein neues Dogma? 1889, Chap. Ill; —

M. Rade, Die christliche Welt, 1889, p. 825-826.



342 P. LOBSTEIN

on ne sera pas tenté de parler de dogmes bibliques ou de dogmes

révélés. La révélation est-elle une fonction scientifique?
Doit-elle se substituer au travail de la réflexion et aux opérations

de l'intelligence Consiste-t-elle en une communication
de notions abstraites et de formules théologiques? Nos
documents bibliques ont-ils la prétention d'être des manuels
scientifiques? Se distinguent-ils par leur rigueur et leur perfection
systématique A toutes ces questions on ne peut donner qu'une
réponse négative. Mais alors cessons de dégrader la nature de

la révélation ou de l'Ecriture en y cherchant ce qu'elles ne
veulent pas nous donner, c'est-à-dire la formule scientifique
des vérités religieuses qu'elles proclament. Ecartons aussi les

locutions qui ne peuvent qu'obscurcir une question parfaitement

claire en elle-même. N'admettons pas la fiction de «dogmes

implicites, non formulés théologiquement1 ; » réservons,
limitons ce terme à l'expression scientifique, partant humaine,
de la foi religieuse, fruit de la révélation divine; sachons

distinguer entre les faits rédempteurs, œuvre créatrice de Dieu,
et les formules théologiques, produit de la réflexion humaine 2 :

ceux-là sont les principes générateurs et les objets de la foi,
celles-ci seules doivent être appelées des dogmes.

3° Il faut que le dogme protestant soit une affirmation
scientifique de la foi de l'Eglise et non l'opinion individuelle d'un
docteur ou le système particulier d'une école. Si le protestantisme

a rompu avec la notion catholique de l'Eglise ou de

l'autorité, il n'a pas voulu mettre l'arbitraire subjectif à la place
d'un code extérieur promulgué par une puissance infaillible 3.

1 Ces expressions imaginées par M. F. Godet (Le Chrétien évangélique,

mars 1891) ont été justement critiquées par M. Sabatier (Revue chrétienne,
1892, 1, 18-22).

'2 M. Ch. Bois qui fait cette distinction avec une netteté parfaite, me
semble avoir tort d'étendre aux deux faits la dénomination commune de

dogme. (Définition et rôle du dogme, Revue théologique de Montauban,
XVIe année, avril-juin 1890, p. 169.)

3 M. Bovon, ouv. cité, p. 30: « Le dogme n'est pas le produit de la
réflexion subjective, personnelle; il aspire a saisir ce qu'il y a de commun
dans les expériences créées par l'Evangile ; c'est là ce qui lui donne sa

force et son caractère général d'autorité... »



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 343

L'Eglise protestante reconnaît, elle aussi, une autorité à

laquelle elle se soumet et sur laquelle s'appuie son témoignage.
Le débat qui s'élève entre Rome et Wittemberg ou Genève ne

porte que sur la nature et le fondement de l'autorité religieuse.
Cette autorité, d'un caractère tout spirituel, c'est l'Evangile,
la révélation de Dieu dans la personne et l'œuvre de Jésus-
Christ L

4° Il faut que le dogme, expression scientifique de la foi de

l'Eglise, réponde aux besoins et aux intérêts de l'époque
actuelle et de la génération présente 2. Le dogme protestant dont
nous avons besoin ne saurait être le simple inventaire d'un
passé plus ou moins éloigné ; jamais l'exposé scientifique des

dogmes ne se résignera à s'absorber et à se perdre dans l'histoire

des dogmes ou dans la symbolique3. Le dogme, pour
répondre à sa destination, doit être vivant, c'est-à-dire qu'il
doit représenter fidèlement le degré d'intelligence spirituelle
de l'Evangile auquel s'est élevée l'Eglise de nos jours. Comment
concilier cette exigence avec la loi que nous avons énoncée tout
à l'heure Où trouver la formule qui tout ensemble résume la
foi protestante de notre époque et réponde au critère spirituel
de la conscience chrétienne C'est là, si je ne me trompe, le

problème vital de la dogmatique protestante4. Le dogmaticien
fidèle au principe de la Réforme se refuse à voir dans notre
siècle la norme de la vérité religieuse, et cependant il ne veut

1 Voy. plus loin chap. IV et V du présent essai.
2 Al. Schweizer, Die christliche Glaubenslehre nach protestantischen

Grundsätzen, Leipzig 1863, Bd. 1, § 10, 11, 20, 21.

3 C'est ce qu'ont dû conceder les défenseurs les plus résolus de l'ancien
dogme. Voy. Frank, Das Dogma der Zukunft (Zeitschrift fur kirchliche
Wissenschaft und kirchliches Leben, 1889. p. 435-450.) M. Seeberg, Brauchen

wir ein neues Dogma (Neue Kirchl. Zeitschrift, de M. Holzhauser,
1891, p. 576-617.) l.a nécessité de tenir compte de3 besoms et des intérêts
religieux de la génération présente serait à elle seule une raison
suffisante pour nous interdire de ranger la dogmatique protestante parmi
les sciences historiques, comme l'a voulu Schleiermacher qui, d'ailleurs,
n'a pu rester entièrement fidèle à ce point de vue. Cf. Der christliche

Glaube, § 19, 3 ; S 25.
* Cf. Schleiermacher, Die christliche. Sitte nach den Grundsätzen der

evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt. Berlin 1843, p. 8-9.



344 P. LOBSTEIN

pas s'abstraire de son milieu ni s'isoler de ses contemporains ;

il prend la mesure et le type de la vérité chrétienne dans

l'Evangile, mais il veut que cet Evangile parle un langage
accessible à notre génération L II ne désespère pas de la réussite
d'une pareille entreprise, parce qu'usait que la révélation
évangélique est d'une inépuisable richesse, assez résistante pour
fournir un point fixe et immuable au milieu de l'évolution
incessante des théories dogmatiques, assez souple pour s'adapter
aux degrés les plus variés de civilisation et de culture2. Il n'est
donc pas difficile de donner une réponse à la question vivement
débattue de nos jours : « Avons-nous besoin d'un nouveau
dogme? » Ceux qui identifient la substance religieuse de la

vérité chrétienne avec sa manifestation intellectuelle et
scientifique repousseront cette question comme une folie et un
blasphème; ceux qui ne voient dans le dogme que la formule

scientifique de la foi estimeront que le problème ainsi posé

désigne précisément la tâche qui incombe à la dogmatique
protestante3. C'est à cette tâche que travaille aujourd'hui chaque
dogmaticien qui a l'ambition de servir son Eglise et de l'aider
à traduire en doctrines vivantes et fécondes les réalités
éternelles de l'Evangile du Christ4.

1 Voy. M. Emery, étude citée, (Rev.de théol- et de phil., 1890, p. 553-

555.)
2 Nous reviendrons a ce sujet en traitant de l'autorité en matière

religieuse et de la norme de la dogmatique protestante. Ce point fixe de la
dogmatique a été mis en évidence avec une grande vigueur dans le

discours que M. Haering a prononcé à l'ouverture de son cours, le 2 mai
1895; il a montré que la foi chrétienne ne saurait sacrifier au relativisme
de la science contemporaine la prétention de posséder la vérité religieuse
absolue dans la révélation de Dieu en Jésus-Christ. (Voy. Die Lebensfrage
der systematischen Theologie, die Lebensfrage des christlichen Glaubens,

Tubingue 1895.)
3 Tel est le cas de M. Kaftan, dont nous avons indiqué déjà les principaux

ouvrages sur ce sujet. Il nous semble que quelques-uns de ses

contradicteurs sont plus rapprochés de lui qu'ils ne le pensent eux-mêmes.
Voyez par exemple M. Ménégoz, article cité, p. 8-9; Lipsius, Theologischer
Jahresbericht, 1890, p. 379. Cf. M. Rade, Christliche Welt, 1892, N° I, p. 6.

4 M. Bovon, ouv. cité, p. 12-13 : « Plus le protestantisme actuel se morcelle
et tend à s'éloigner des confessions de l'époque de la Réforme, plus il



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 345

Il nous reste donc à dégager les conclusions que renferment
nos recherches sur le dogme et à en faire l'application à la
dogmatique protestante.

CHAPITRE III
La tâche actuelle de la dogmatique protestante.

I. Corrélation nécessaire entre la notion du dogme et l'idée de

la dogmatique. — La tâche de la dogmatique dans l'Eglise romaine.
— La tâche de la dogmatique suivant la scolastique de l'orthodoxie
protestante. — La tâche de la dogmatique, selon le principe
religieux de la Réforme, consiste dans l'exposition systématique de la
foi, dont l'Evangile est le fondement et l'objet.

IL La dogmatique protestante et la foi chrétienne. — Rapports
de l'une et de l'autre. — Solution impliquée dans la théologie des

Réformateurs et reprise par Schleiermacher : nécessité de réaliser ce

programme. — Importance et dignité qu'acquiert la dogmatique au
sein de l'Eglise protestante.

III. L'indépendance scientifique et le but pratique de la dogmatique

protestante. — Antinomie apparente que renferme ce

problème. — La dogmatique se légitime comme science, non en
transformant la fonction pratique de la connaissance religieuse en savoir
objectif et théorique, mais en se conformant rigoureusement aux
lois immanentes à son objet propre, qui est la foi chrétienne. — La
dogmatique contribue à l'édification de l'Eglise, non en se soumettant

à un credo imposé par une autorité extérieure et légale, mais
en exprimant scientifiquement le contenu religieux de la conscience

chrétienne, fille de l'Evangile. — Corrélation intime et nécessaire

entre le rôle scientifique et la tâche ecclésiastique de la dogmatique
protestante.

I
Tel dogme, telle dogmatique. Il règne entre la notion du

dogme et la conception du rôle de la dogmatique une relation
directe et nécessaire1.

importe de revenir à ce qui est l'idée originelle du dogme, celle d'un
principe religieux ou d'une vérité qui s'impose avant tout en subjuguant
les consciences et les esprits. »

1 Cette corrélation a été fort bien relevée par Rothe, Zur Dogmatik,
théol. et phil. 1895 23


	La transformation de l'idée du dogme au sein de l'Eglise protestante

