Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Essai d'une introduction a la dogmatique protestante
Autor: Lobstein, P.

Kapitel: I: La notion traditionnelle du dogme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379587

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

302 P. LOBSTEIN

CHAPITRE PREMIER
La notion traditionnelle du dogme.

I. L’analyse philologique. — Etymologie et signification du mot
« dogme. » — Le grec classique : le sens politique, le sens philoso-
phique du terme. — Le gree biblique : la version des I.XX, le Nou-
veau Testament. — Le grec ecclésiastique : vicissitudes du terme,
retour & ’acception philosophique; restriction & la sphére théo-
rique; le dogme opposé a la prédication populaire et aux décisions
morales et pratiques. — Résultat du développement philologique.

II. L’analyse psychologique. Le phénoméne primitif de la piété
et le caractére secondaire du dogme. — Puissance évolutive et ma-
nifestations multiples du sentiment religieux : place du dogme dans
la série des expressions variées de la piété. — Roéle de la commu-
nauté dans la transformation d’une doctrine en dogme : I'idée de
collectivité, 1'idée d’autorité.

III. L'analyse historique. Illusion commune 4 I’Eglise romaine,
a l'orthodoxie protestante et 4 1'école hégélienne : le dogme, épa-
nouissement organique et expression adéquate de la foi religieuse.

tion historique. (Revue de théologie et des questions religieuses, 1894, p. 528.)
Si l'on entend par la que je cherche & donnér & mes développements
I'appui large et solide de 1'histoire scupuleusement consultée, je m’effor-
cerai de mériter toujours ce reproche. Veut-on insinuer, au contraire,
que je me complais & imposer par un étalage de citations et & étouffer
la pensée sous un amas de textes et de titres d’'ouvrages ? L’accusation
gerait grave, mais j'ose croire que la satisfaction puérile qu’on me sup-
pose m’est étrangere. Mon désir serait de fournir aux jeunes théolo-
giens des indications utiles et surtout de leur donner les moyens de
contrdler mes recherches et,au besoin, de rectifier mes résultats et ma
méthode. « Le plus vif plaisir d'un esprit qui travaille, a dit un de nos
critiques, consiste dans la pensée du travail que les autres feront plus
tard. » J'avoue que je ressens quelque chose de ce plaisir et que j'ambi-
tionne des lecteurs qui se servent des matériaux que je leur livre, pour
aller plus avant et, s'il y a lien, pour me combattre et me corriger. Ceux
que ne tonrmente pas le besoin de vérifier mes assertions ou qui ne de-
mandent pas des renseignements plus nombreux et plus précis sur les
problémes diseutés, feront bien de s'en tenir au texte et d'ignorer les an-
notations; qu'ils restent tranquillement an premier étage et me laissent
au rez-de-chaussée et dans les sous-sols avec mes documents, mes pieces
Jjustificatives et mes catalogues bibliographiques.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 303

— Facteurs étrangers qui entrent dans ce développement; néces-
sité d’'une constante étude de I'histoire des dogmes. — Etapes
caractéristiques de I'évolution doctrinale : assimilation progressive
de la religion chrétienne 4 la connaissance philosophique, forma-
tion de I'Eglise catholique, sanction officielle de I’Etat. — Résultat
du développement historique : le dogme est la croyance obligatoire
décrétée par I'Eglise infaillible et sanctionnée par I'Etat absolu. —
Concordance de la triple analyse philologique, psychologique et
histerique. — Probléme qu’elle impose au théologien : la notion
traditionnelle du dogme répond-elle au principe religienx du pro-
testantisme ?

Avant de déterminer la tiche actuelle de la dogmatique pro-
testante, il importe de fixer le sens précis que I’on attache a la
notion du dogme 1. Les débats récents sur la nécessité ou
Pinutilité du dogme, sur le caractére dogmatique ou non dog-
matique de la religion chrétienne, sur les dogmes bibliques ou
prétendus tels, ont été a la fois si passionnés et si stériles
parce que le plus souvent on avait négligé de s’entendre sur
la signification du terme en litige. A ces questions : « Le Nou-
veau Testament contient-il des dogmes? La Réformation est-
elle la fin des dogmes? Avons-nous besoin d’'un nouveau
dogme ? » on peut répondre affirmativement ou négativement
suivant le sens que I’on donne au mot dogme. On ne saurait
donc se dispenser d’ouvrir préalablement une enquéte sur ce
probléme. Nous commencerons par examiner I'idée tradition-
nelle du dogme qui, empruntée par nos réformateurs & I'Eglise
romaine et mise en circulation par I'orthodoxie protestante,
domine encore avec plus ou moins de netteté la théologie
contemporaine.

I

Fixons d’abord les résultats de l'analyse philologique du
terme de dogme. Ce mot a une histoire dans laquelle on peut

1 J'ai été heureux de constater que M. Bovox suit aussi la marche que
j'ai adoptée. « Pour savoir ce qu’est la dogmatique, dit-il, il fant dé-
terminer d'abord en quoi consiste le dogme.> Dogmatique chrétienne,
tome I, p. 1.



304 P. LOBSTEIN

distinguer trois périodes ou plutdt trois groupes qui parfois se
cotoient ou méme se rencontrent. Il faut examiner successive-
ment la signification du terme dans le grec classique, dans la
terminologie biblique des LXX et du Nouveau Testament, dans
le langage des Péres de I'Eglise.

Dans la langue des écrivains profanes de I'dge classique et
de 1'époque postérieure, le mot dogme se rattache directement
au verbe dont il dérive, doxet tot, gd0ke Talra, VISUM est, placuit,
il a paru bon. Il a primitivement le méme sens que le participe
passé o dedoypévov ; il désigne une décision, une ordonnance, un
décret, soit une mesure arrétée par le sénat, soil une loi pro-
mulguée par 'assemblée populaire et placée sous la sanction
de I'autorité universellement reconnue 1.

De la sphére politique, civile et sociale le terme passa dans
le domaine philosophique. Le mot se rencontre dans cette
acception rarement chez Platon, plus souvent chez Aristote,
trés fréquemment chez Plutarque, et, avec des nuances variées,
dans la plupart des écoles de philosophie. La signification du
terme changea selon le caractére des écoles ou il trouva son
emploi. Chez les Pythagoriciens le mot Séypara, synonyme de
aroryeiz, désignait les principes et les vérités élémentaires 2. —
Les Stoiciens entendaient par dogmes les axiomes, les propo-
sitions évidentes par elles-mémes, reconnues par tous les
hommes et revétues & ce titre d’'une autorité indiscutable. Dans
un passage souvent cité, Cicéron rapporte que les philosophes
appellent dogmes les vérités certaines et fondamentales, dé-
crets de la sagesse qui ne doit douter ni d’elle-méme ni de ses
décisions 3. Conformément au caractére pratique de leur phi-
losophie, les Stoiciens recommandent de faire de ces vérités

1 Le terme est souvent synonyme du mot ¥%¢wpua, cf. PoLyse X, 4, 6;
IIL, 27,7 : d6éypara tic ovysifrov, décrets du sénat ; cf. HErobien V1II, 10, 8.
— Synonyme de loi, d'ordonnance, PraTon, De Leg. I, p. 644, D : Kowov
mwéAews déypa. Cf. la locution déyua mocciocBar, arréter, décider, X£NoPHON,
Anabase 111, 3, 5.

2 Cf. Baur, Tiibinger Zeitschrift, 1832, p. 194.

3 CicEroN, Questiones academice 1V, 9 : Sapientia neque de se ipsa
dubitare debet, neque de suis decretis, qua philosophi dogmata vocant,
quorum nullum sine scelere prodi potest.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 305

les principes régulateurs de la conduite?. — Les philosophes
sceptiques, soutenant que l'esprit humain ne peut atteindre &
la vérité, appelérent dogmes les opinions qui prétendent &
une certitude inaccessible & 'homme et qui s’appuyent sur la
simple autorité sans pouvoir stre prouvées 2. De 1a la défaveur
qui, depuis lors, s’attacha aux termes : dogmes, dogmatistes,
dogmatisme. — Kant enfin opposa le dogmatisme au criti-
cisme, celui-la osant affirmer avant de se rendre compte des
conditions de la connaissance, celui-ci examinant les ressources
dont dispose la raison avant de se hasarder & édifier un sys-
téme quelconque3. — Quoi qu’il en soit de la variété des
écoles ou des systémes, le terme de dogme désigne, dans le
langage philosophique du grec profane, un principe, une opi-
nion, un point de doctrine théorique ou pratique.

Cette acception philosophique du mot dogme est étrangére
au langage biblique de I’Ancien et du Nouveau Testamenlt 4.

Chez les LXX les termes Soypx, Soyparilew, sont employés dans
le sens polilique que nous avons rencontré chez les écrivains
classiques ; ils signifient une disposition législative, un décret,
un édit royal. Peu importent les mots hébraiques du texte ori-
ginal, le sens commun & toutes ces expressions est le méme et
se renferme dans les limites tracées par I'usage primitif du
grec profane : Dan. VI, 8-9; II, 13 ; III, 10; III, 29; 2 Macch.
X, 8; XV, 365.

Dans le Nouveau Testament le mot 3syua ne se rencontre que
cinqg fois 6. La signification politique se retrouve dans deux

1 SEnEQuE, Epist. 95 ; Marc AureLk LI, 3; III, 6; 1V, 3.

2 Les doyuarikoi opposés aax Epexricol, aux okemrikoi. — Voy. PascaL
Pensées, édit. Haver, 12 (1866), p. 113-114, 187; II, p. 266, avec les observa-
tions du commentateur I, 122-125.

3 BirDERMARNN, Christliche Dogmatik, Berlin 18842, p. 8-4. Cf. M. H. Bors,
Le dogme grec, p. 57-64.

4 Voy. M. CremER, Biblisch-theologisches Worterbuch der neutestament-
lichen Greeciteet, Gotha 18937, art. déyua.

5 Ausens religieux, 3 Macch. 1, 3 : perafadov ta vépiua kai Tov matpiwy
doyudrov amprterpcopévoc. Cf. PHILON Legg. alleg. § 16 : dearfipnoie tov dylwy
doyudrov,

6 I1 faut rayer le passage Hébreux XI, 23: il faut lire o dedraypa (non
70 déyua) o Bactréuc.



306 P. LOBSTEIN

passages. Dans Lue II, 1 ’édit impérial ordonnant le dénom-
brement des habitants de I’empire est appelé déypa. D’aprés le
livre des Actes (XVII, 7), Paul et Silas sont accusés par leurs
adversaires juifs d’agir en contravention avec les décrets de
Pempereur, arévavte tév doypdrwy xaicapos mpasaovaw. — Dans deux
des épitres dites de la captivité (Col. II, 14 ; Eph. II, 15 comp.
avec 2 Cor. IlI et IV) les ordonnances judaiques dont Jésus-
Christ a affranchi les chrétiens portent le nom de dogmes; I'une
et 'autre fois le terme est employé dans une acception plutot
défavorable ; il sert & caractériser « la lettre impérative et la
forme statutaire de la loi, en opposition avec I’essence spiri-
tuelle de I'Evangile et du ministére de I’Espriti. » — Dans un
dernier passage du Nouveau Testament les 3iypara désignent
les décisions pratiques prises par I'Eglise de Jérusalem en
vue de la séparation de deux éléments de la société chré-
tienne. « Paul et Timothée allaient de ville en ville, recom-
mandant aux fidéles de garder les ordonnances (puldsoey 7a
doypata) qul avaient été établies par les apotres et par les an-
ciens de Jérusalem. » (Act. XVI, 4.) C’est méme & propos des
discussions de la Conférence de Jérusalem que l’écrivain sacré,
relatant le fameux décret promulgué par les apotres, nous fait
saisir le lien qui existe entre le terme dypx et le verbe dont il
est dérivé. « Il a paru bon (deZev) au Saint-Esprit et 4 nous de
ne point vous imposer d’autre charge que ces choses qui sont
indispensables, savoir, que vous vous absteniez des viandes
sacrifiées aux idoles, du sang, des bétes étouffées et des meeurs
paiennes. » (Act. XV, 28-29; v. 22 et 25.) — Tels sont ces
passages ou il est question de dogme dans le Nouveau-Testa-
ment. « Jamais les auteurs sacrés n’appliquent le mot de
dogme a la vérité évangélique, ct ils ne représentent pas non
plus celte vérité comme s’imposant aux hommes & la fagon
d’un texte de loi ou d’une décision d’empereur ou d’assem-
blée2. » Les termes qui désignent la prédication évangélique

1 M. SABATIER, Revue chrétienne, 1892, 1, 24. Cf. Coloss. LI, 20 : 7i doyua-
tilesfe (forme moyenne); pourquoi vous laissez-vous imposer des ordon.
nances? _ ‘

2 M. Bovon, ouwr. cit., p. 3, note 1.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 307

sont dépourvus de toute prétention scientifique et de toute
sanction officielle, ils ont un caractére essentiellement reli-
gieux et populaire?.

Quel est enfin le sens du mot dogme dans le langage ecclé-
siastique des premiers siécles2? Les Péres ne s’inspirérent pas
de la signification consacrée par le Nouveau Testament; ils
suivirent les traditions des écoles philosophiques de la Grece,
notamment celles du stoicisme. L’ascendant croissant que
prirent dans ’Eglise chrétienne I’esprit et les méthodes de la
philosophie antique se révéle dans la dénomination de dogme
appliquée a la vérité chrétienne 3. Bien que les plus anciens
Péres ne distinguassent pas encore le cOté théorique et le coté
pratique des doctrines chrétiennes, on réserva de plus en plus
le nom de ddypara aux vérités intellectuelles placées sous la
sanction de I’Ancien Testament, du Christ ou des apobtres 4.
Cette restriction progressive du terme & la sphére théorique et
spéculative s’explique par I’évolution de la pensée chrétienne
qui, depuis les Péres apologétes, tendait & résoudre le chris-
tianisme en une philosophie nouvelle, philosophie révélée for-
mant le prolongement de la théologie naturelle. On rencontre,
il est vrai, quelques passages qui montrent que certains doc-
teurs avaient conscience de I’élément humain inhérent aux
doctrines chrétiennes 3, ou méme qui parlent des dogmes des
hérétiques ou des paiens 6 ; mais ce sont 12 des exceptions, et

H

t Marc I, 1; Mat. 1V, 23; Rom. 1, 1. 8; X, 17; Col. 1lI, 16; Eph.
VI, 17.

2 Voy. les passages recueillis et commentés par M. Tromas, Questions
actuelles sur le dogme ou Nouveaux prolégoménes de dogmatique, Geneve,
1892, p. 9-14.

3 IenaTius, Ad Magnes, 13 : Befawwbivar év yroi¢ Jdéypaoty tob kvpiov kal
TV 4mocTéAwy.

4 Orie. Contra Cels. 111, 39; Carysost. In Ep. ad Philip. Homil. 6 ; Euses.
Hist. eccles. V11, 30; 1X, 5. Cf. Vincent. Liriv. Commonit. 1, § 23; Prisca
ceelestis philosophize dogmata.

5 KuseB. Kara MapkéAdov, I, 4 : 10 1ol dbyparoc bvoua ti¢ avbpwrivye Exeras
BoviAiic Te kal yvdunc.

6 CLeEM. ALEX. Stromat. V11, p. 758 : déyuara yevdf. Cf. TreoboreT. Fab.
Heeret. LI, 11; Curysost. In I ad Corinth. Homil. 33.



308 P. LOBSTEIN

la plupart des Péres réservent le nom de dogmes aux vérités
révélées, c’est-a-dire sanctionnées par la tradition.

Le sens du mot fut d’ailleurs encore précisé et limité par
quelques expressions que, surtout & partir du quatriéeme siécle,
I'on distingua du terme de dogmes. L’unité primitive qui ré-
gnait entre les vérilés pratiques et les vérités intellectuelles
du christianisme alla se relichant et finit par se rompre.
Clément d’Alexandrie, en décrivant I’ceuvre didactique et péda-
gogique du Logos, distingue les fonctions pratiques et celles
qui concernent les choses dogmatiques?!. On trouve le méme
divorce entre 1’élément doctrinal et 1’élément pratique chez
Cyrille de Jérusalem, Mélétius d’Antioche, Grégoire de Nysse,
Théodoret 2. Ainsi se constitua le dualisme qui domine dans le
catholicisme grec .et romain. « Le christianisme se trouva par-
tagé en deux parties : une série de vérités intellectuelles qu’il
faut admettre, une série de préceptes moraux qu’il faut accom-
plir. Deux choses dont la somme constitue la foi3. »

Eufin la terminologie des Péres opposa la formule scientifi-
que de la foi chrétienne & la prédication populaire de I’Evan-
gile : celle-ci s’appelle wipuypa, celle-12 est nommée ddypa t.

Qu’on recueille et qu'on fixe les données fournies par I’his-
toire du mot dogme, et I'on trouvera que I’analogie avec la si-
gnification philosophique du terme prévalut au sein de I'Eglise;
cependant la notion politique en usage chez les écrivains pro-
fanes, la notion d’autorité, de décret, de sanction légale, se
combina avec 'acception philosophique, en sorte que le mot
dogme devint synonyme d’enseignement autoritaire, de
croyance obligatoire, consacrée par la tradition.

1 CLeM. ALEX. Pedayg. [, 1.

2 CYRILLE DE JERUSALEM, Orat. cat. 1V, 2; MEtETius D'ANTIOCHE (chez
SocraTe, Hist. ecclés. 1I, 38, alit. 44); Greécoire DE Nysse, Ep. XXIV;
CurysosToME, In Genes, série 11; In Joan IV, al. 111, § 45 In Acta ap.
Homil. XLVI1l; Turoborer. Ad 1 Cor. llI, 12-13. — Voy. M. L. TroMas,
ouvr. cit., p. 11-12.

3 M. SABATIER, art. cité, p. 25. .

4 BasiLe. De Spiritu sancto, Cap. XXVII: dAdo ydp déypa kal dllo
khpvypa. To pév yap owmarat, Ta 08 knplypara dyuocieverat.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 309

II

Cependant il serait superficiel de s’arréter aI’évolution théo-
logique du terme déypx sans essayer de saisir, par deld ’expres-
sion, 'idée ou plutdt la vie méme qui, dans le dogme, se tra-
dvit sous une forme scientifique : I’analyse psychologique de
la genése du dogme éclaire de son jour véritable I’histoire du
mot.

Affirmer le caractére dérivé et secondaire du dogme, c’est
énoncer une banalité qui, de nos jours, ne rencontreraplus de
contradicteurs. Le phénoméne primitif, c’est la piété, la vie
intérieure de I’dme en relation consciente avec la divinité. La
distinction essentielle entre la réligion et la théologie, plus
spécialement entre la foi et le dogme, distinction méconnue par
toutes les formes de lintellectualisme, est un des axiomes
fondamentaux de la philosophie religieuse contemporaine.
Schleiermacher?, le premier,’a mis en pleine lumiére ; mais,
avant Schleiermacher, il avait été entrevu et indiqué par Spi-
noza, Semler, Lessing, De Wette. Dansles pays de langue fran-
caise, Benjamin Constant et Vinet suivirent la méme voie,
ouverte aujourd’hui toute grande et accessible a tous les es-
prits 2.

« Le dogme, dit excellemment M. Sabatier en commentant
une belle étude de Rothe3, le dogme n’est pas une flear du
printemps; c’est un fruit d’automne, et ce fruit présuppose,
avant d’apparaitre mir, une longue végétation antérieuret. »
La racine du dogme est dans l’expérience religieuse, produite

1 Voyez surtout Der christliche Glaube, § 15-19 (Vom Verhiltniss der
Dogmatik zur christlichen Frommigkeit).

2 On trouvera dans 'ouvrage déja cité de M. Bovon de beaux dévelop-
pements sur la genbse psychologique du dogme dans la sphere de la re-
ligion chrétienne ; je m'associe pleinement & l'argumentation générale
de 'auteur lorsqu’il affirme la priorité de la vie religieuse relativement
& la formule théorique, mais j'aurais des réserves a faire sur la maniere
dont il détermine le rapport de la vérité et du dogme. (Dogmatique chré-
tienne, 1, 13-30.)

3 Zur Dogmatik, Gotha 18692, Art. I.

4 Revue chrétienne 1892, I, p. 25.



310 P. LOBSTEIN

ou réveillée par un facteur objectif, dans lequel la piété re-
connait une manifestation divine, une révélation. Ce qui
préexiste a la formule théologique, c’est le sentiment religieux.
Sans doute, dés le début, le sentiment religieux n’est jamais
dénué d’éléments intellectuels ; la piété implique et renferme
des notions plus ou moins obscures, des jugements plus ou
moins confus; affirmer l'isolement absolu de I’émotion reli-
gieuse et son indépendance fonciére 41'égard de toute mani-
testation de D’intelligence, c’est briser 'unité indissoluble des
facultés de I’ame, c’est opérer dans la vie de l'individu une
scission qui est une mutilation!. Nous nous bornons & cons-
tater ce que l'expérience collective et individuelle atteste inva-
riablement, c’est que la formule dogmatique est un fruit re-
lativement tardif de la viereligieuse. Avant de s’épanouir dans
la sphére scientifique, la religion subjective cherche son ex-
pression dans le domaine de l'imagination et dans celui de la
volonté. L’émotion de la piété, se traduisant au dehors, se
donne d’abord une forme concréte et sensible dans 'image, le
symbole, la poésie sacrée, la mythologie 2. L’humanité, dans
son développement religieux, suit une marche analogue & celle
de I'enfant. Les facultés imaginatives s’éveillent en nous avant
la réflexion dogmatique. L’enfant entre de plain pied dans le
monde de la poésie, et les vérités religieuses les plus hautes
sont accessibles & son cceur, mais sous les traits et les cou-
leurs que leur préte sa fantaisie. Dans cette premiére phase
de son développement, ol dominent les impressions émotion-
nelles, il est bien évident que l'intelligence s’exerce et que la
pensée ne reste pas inactive; mais 'idée ne se distingue pas
encore du sentiment et la forme que revét la foi est esthétique,
non scientifique.

1 A cet égard les observations de M. H. Bors me semblent d'une in-
contestable justesse ; j'ose croire cependant qu'il combat trop souvent
des adversaires imaginaires. Cf. Le dogme grec, chap. [. Le dogme grec
et l'intellectualisme. Cf. aussi M. H. Bois, De la connaissance religieuse,
1894, p. 15 et suivantes. M. Bovon, ouw. cité, p. 17-18. ‘

2 Voir M. RéviLLe, Prolégoménes de Uhistoire des religions. Paris 1881,
p. 144-177.



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 311

L’expression que la piété emprunte 2 la poésie est essentiel-
lement individuelle. Mais la religion subjective aspire a sortir
de ce domaine encore borné ; la puissance évolutive qui lui
est inhérente exerce un ascendant et est douée d’une vertu
contagieuse extraordinaires ; elle attire et groupe les ames et
les consciences qu’elle unit non seulement par des émotions
communes, mais aussi par le lien des rites et du cultel.
« L’homme aime & manifester devant les autres et avec les
autres. Il aime & propager dans leurs Ames les sentiments
dont il est ému et & sentir en lui la propagation sympathique
des sentiments qui les animent2. » Or le culte n’est pas seu-
lement, dans toutes les religions, un moyen de réaliser I’'union
de 'homme avec la divinité; il a une portée collective, une
signification éminemment sociale. Dans les cérémonies du
culte, par les sacrifices surtout, ’homme cherche & resserrer,
4 rétablir, & fortifier le lien qui l'attache & son dieu, il tend
aussi & affirmer sa solidarité avec ceux qui professent la méme
religion : il fait acte de volonté individuelle ou collective.

(’est pour cela que la piété s’objective aussi dans des ins-
titutions sociales, comme I’ame se réveéle et se réalise dans le
corps. A l'origine, la civilisation de tous les peuples se com-
pose d’institutions pareilles, créées par la religion et sanc-
tionnées par elle. Sans vouloir en aucune facon trancher le
probléme si controversé desrapports de la religion et de la mo-
rale, il est permis d’affirmer qu’un grand nombre de pr‘éceptes
et d’'usages moraux ont été, dans tous les pays et dans tous
les temps, des produits directs du sentiment religieux.

Le dogme a sa place parmi ces formes particuliéres de la
religion subjective ; il est « un des langages que parle la
foi3. » Comme les symboles, les mythes, les rites, les institu-
tions sociales et morales, il tire sa substance et saraison d’étre

1 M. Bovox, analysant les caracteres distinctifs du sentiment, lui re-
fuse la faculté d’expansion et le déclare « incommuniquable et intrans-
missible » (ouv. cité, I, p. 14). Cette assertion me semble démentie par le
témoignage concordant de la psychologie et de I'histoire.

2 M. REvILLE, ouw. cité, p. 166.

3 Cn. Bors, Revue théologique, 1890, p. 162.



312 P. LOBSTEIN

de la vie religieuse, de la piété. Il est, en général, beaucoup
moins ancien que les autres produits du sentiment religieux,
car il met en action la réflexion scientifique qui s’éveille et
s’exerce plus tard que 'imagination et la volonté. Il n’en est pas
moins vrai que tout dogme digne de ce nom plonge ses racines
dans la vie religieuse, réveillée ou développée par un facteur
objectif, phénoméne naturel ou fait historique. La estle fond
vivant du dogme qui procéde d’un travail intellectuel opé-
rant sur la donnée religieuse. L’élément formel du dogme est
toujours suggéré et déterminé par la réflexion scientifique, qui
s’aide des matériaux que lui fournissentla culture intellectuelle
et morale, la philosophie régnante, I’ensemble des connaissan-
ces scientifiques d’une époque donnée.

Cependant, le dogme n’est pas identique avec la croyance
religieuse ou avec larticle de foi formulé scientifiquement.
Pour que le dogme arrive & se constituer, il importe que 1’ex-
pression scientifique de la vérité religieuse remplisse une
double condition ou revéte un double caractére ; il faut, pour
que le dogme soit établi, qu’il s’y attache une idée de collecti-
vité et une idée d’autorité?l.

Il ne suffit pas, en effet, de la décision individuelle d’un doc-
teur pour donner naissance 4 un dogme ; le dogme est un pro-
duit de la société religieuse, de I’Eglise. Le développement
dont je viens d’indiquer quelques étapes, n’aboutit & la consti-
tution d’un dogme qu’autant qu’il a lieu au sein d’une commu-
nauté de croyants et de fideles. Le crédit d’un individu ne sau-
rait transformer une opinion en dogme : il faut la sanction de
IEglise?. C’est au sein de I'Eglise et par la volonté de I’Eglise
que le dogme prend une forme concreéte et historique. L’Eglise
affirme sa pensée dans le dogme, et elle réclame 1’assentiment

1 ScHLEIERMACHER, Der christliche Glaube, § 19.3; RoTHE, ouv. cité, p. 7-10;
M. W. Scamipt, Ueber den Begriff und die praktische Bedeutung des kirch-
lichen Dogma’s (Jahrbiicher fiir deutsche Theologie 1873, p. 415 sq.);
M. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Tome 1e* (18861), p. 13;
M. Karrax, Glaube und Dogma, 1889, Chap. 11I. — Cp. BiEDERMANN, Christ-
liche Dogmatik, Berlin 18842, p. 6. 17.

2 Cf. M. SaBaTiER. De la vie intime des dogmes, 1839, p. 24, 7-8.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 313

de ses membres 4 la doctrine qu’elle a formulée; le dogme veut
avoir force de loi dans I’Eglise qui ’a promulgué. 1l y a, sans
doute, différentes maniéres de concevoir et la société religieuse,
et la foi qu’elle demande, et 'autorité qu’elle exerce; mais
jamais et nulle part le dogme ne saurait étre quelque chose
d’individuel et d’arbitraire ; il suppose toujours une Eglise qui
le formule, une autorité qui 1’établit; les idées d’association
religieuse et d’autorité religieuse s’appellent et se conditionnent
dans la conception du dogme ; saus elles, il y a des croyances
individuelles, il peut y avoir des doctrines répandues, il n’y a
pas de dogmes.

I1I

L’analyse psychologique que nous venons d’esquisser s’é-
claire et se compléte par V’analyse historique qui tantdt con-
firme, tantot rectifie les observations précédentes.

Si ’évolution tracée plus haut s’accomplissait toujours dans
des conditions normales, le dogme serait invariablement I’ex-
pression correcte et adéquate, le fruit 1égitime de la foi. L’his-
toire prouve qu'il n’en est pas ainsi. Le développement dog-
matique ne se fait jamais en ligne droite, il n’a point lieu sans
I'intervention de facteurs étrangers au principe religieux qui a
primitivement donné I'impulsion 4 la pensée théologique. L’in-
troduction des méthodes sévérement historiques dans ’étude
des dogmes a mis fin & l'illusion qui considere 1’élaboration
dogmatique comme la floraison et I’épanouissement organique
du germe religieux. Cette fausse conception de la genése et du

développement des dogmes est commune & I’Eglise romaine, &
- Iorthodoxie protestante et & 'école hégélienne!. D’apres I'idée

1 Voy. M. KarrensuscH, Theologische Literaturzeitung. 1878, Num. II et
1891, Num. 1l (Comptes rendus de I'histoire des dogmes de THomasius) ;
du méme auteur, Von Schleiermacher zu Ritschl, Giessen 1892, p. 32-35; p.
50-62; M. Hamwack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, I, p. 9-13, 29-33 ;
M. Loors, Leitfaden zum Studium der Dogmengeschichte, Halle 18902,
p- 1-4; M. Karran, Der evangelische Glaube und die kirchliche Ueberlie-
ferung (Zeitschrift fiic Theologie und Kirche, 1893, p. 427 ¢q.); M.G. Frou-
MEL, Histoire des Dogmes (Revue chrétienne, 1895, I, p. 33-40.)

THEOL. ET PHIL. 1895. 21



314 P. LOBSTEIN

catholique, la tradition dogmatique n’est que I’évolution tou-
jours plus distincte et I’affirmation toujours plus précise des
vérités latentes dans la conscience primitive de I'Eglise qui,
pour faire face & I'hérésie et au schisme, est mise en demeure
de définir et de formuler le dogme, sans que ces formules et
ces définitions ajoutent rien de nouveaua au trésor effectif des
révélations religieuses de ’Eglise. D’aprés I'orthodoxie protes-
tante la chaine des vérités chrétiennes, intacte pendant les
premiers siécles de I’Eglise, brisée ensuite par les fautes et les
erreurs de Rome, a été renouée par la Réforme, et est allée
ensuite se fortifiant, s’enrichissant de nouveaux anneaux, si
bien qu’entre la révélation scripturaire et l'orthodoxie con-
fessionnelle la continuité historique se trouve parfaitement ré-
tablie. D’aprés I’école hégélienne, le dogme est le résultat d’une
nécessité interne, identique aux lois qui président & ’expansion
de I’Absolu et se répétant avec une fatale et désespérante mo-
notonie, suivant le triple schéma de la thése, de I'antithése et
de la synthése.

L’un des vices communs & ces trois conceptions du déve-
loppement religieux réside dans l'ignorance des conditions
réelles de la vie et de I'histoire. L’observateur attentif et indé-
pendant des faits se convaincra aisément que I’évolution des
dogmes est loin de rester toujours I’épanouissement spontané
du principe chrétien, que des facteurs étrangers a la foi se
mélent aux facteurs qui lui sont propres, que ce qui est et a
été n’a pas toujours da étre, qu’il y a eu dans 'élaboration dog-
matique de I’Eglise des tatonnements, des reculs, des dévia-
tions, que les intéréts et les passions politiques, les besoins
pratiques du culte ou de la constitution, les méthodes et les
traditions de la philosophieet de la science régnantes, ont puis-
samment agi sur la formation du dogme ecclésiastique, qu’en-
fin et surtout les individualités, hommes de pensée, hommes
de piété, hommes d’action, ont marqué de leur empreinte la
conception et la rédaction des formules de la foi. « Aprés tout,
ce sont les hommes qui font 'histoire, les hommes avec leurs
besoins variés, leurs aptitudes particuliéres, leurs tendances
individuelles. Ils baignent, sans doute, dans un courant plus



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 315

général, ils s’y rattachent, ils le poursuivent ; mais ils s’en dis-
tinguent néanmoins et ne le continuent méme qu’a la condition
de lui apporter toujours un facteur personnel d’assimilation et
de reproduction!. »

Il faut tenir compte de toutes ces données pour comprendre
la valeur de 'idée traditionnelle du dogme et pour apprécier
la formation historique de cette idée. En effet, la notion elle-
méme n’est que la résultante du développement réel, la théorie
du dogme a ¢té déduite de la réalisation concréte du dogme,
celle-1a est ’abstraction et comme le reflet de celle-ci.

Il ne saurait étre question de raconter ici cette histoire.
Qu’il me suffise de marquer ici quelques étapes caractéris-
tiques de I’évolution qui aboutit & faire du dogme la croyance
obligatoire décrétée par une Eglise infaillible et sanctionnée
par un Etat absolu.

Le premier fait capital qu’il convient de noter, c’est I’assi-
milation progressive de la religion chrétienne & la connais-
sance philosophique. Sous l'action de I'esprit hellénique, la
théologie s’efforca de transformer la vérité morale et religieuse
en croyance objective et impersonnelle. Est-i1l besoin de prou-
ver que, dans la pensée de Jésus et des apodtres, la vérité chré-
tienne n’est pas indépendante des affections du cceur et des
déterminations de la volonté? Elle implique, pour étre recon-
nue et acceptée, une disposition morale et religieuse du sujet,
elle est éminemment personnelle ; pour I'assimiler et la propa-
ger, il faut des dmes altérées de justice, des consciences qui
rendent hommage & la suprématie de I’obligation morale, des
vies qui aspirent & réaliser le bien. Voild pourquoi la repen-
tance et la foi sont la porte étroite du royaume de Dieu; voila
pourquoi les coeurs enfants sont les premiers dans ce royaume ;
voila pourquoi, quand Dieu a voulu nous révéler la vie morale
et religieuse dans toute sa plénitude, il a suscité parmi nous
une personnalité parfaite, une conscience entiérement lumi-
neuse, resplendissante comme un soleil, le soleil qui porte la
santé et la lumiére dans ses rayons. Tel est le caractére essen-

1 M. G. FromMEL, Revue chrétienne, 1894, p, 49.



316 P. LOBSTEIN

tiel de la vérité chrétienne?. — Ce fut donc une étrange et
funeste méprise que celle des Apologetes et des Péres grecs,
lorsque, transportant dans la sphére religieuse les procédés de
la métaphysique antique, ils voulurent faire de la foi chrétienne
une science objective des choses révélées, une philosophie
impersonnelle et transcendante, une théorie souverainement
rationnelle, complétant ou rectifiant la sagesse humaine et ter-
restre. Suivant ces docteurs, la certitude chrétienne et la cer-
titude naturelle ne sont pas d’un autre ordre, elles different de
degré et non de nature. Aussi les Péres, comme les docteurs
du moyen age, aprés avoir mis de niveau les connaissances
religieuses avec les connaissances philosophiques et scienti-
fiques, s’appliquérent-ils & faire rentrer les unes et les autres
dans un systéme unique et grandiose, vaste encyclopédie em-
brassant 4 la fois la physique et la morale, la psychologie et la
théodicée, Dieu et 'homme, le ciel et la terre. Faut-il s’étonner
si dans ces conditions, la foi devint de plus en plus une simple
croyance isolée de la vie morale et ayant besoin du complé-
ment extérieur des ceuvres??

En méme temps que sous l'empire de la philosophie
grecque, la miotie se résolvait en une pao élémentaire, la
formation de I'Eglise catholique entrainait d’autres consé-

1 Cf. M. SaBaTieRr, Hssai d'une théorie critique de la connaissance reli-
gieuse, § V. (Revue de théologie et de philosophie, 1893, p. 218-220. —
Revue chrétienne, 1893. 11, 321-328.)

? Le jugement sévere qu'i! est «de mode aujourd’hui de prononcer sur le
dogme grec » ne méconnait nullement que ce dogme est « le produit néces-
saire de I'Evangile éternel et de la culture hellénique » (ef. M. FroMMEL,
dtude cit., p. 49); 14 est sa justification historique. Mais si 'on se place
au point de vue dogmatique et que Uon cherche la valeur permanente
des formules alexandrines ou chalcédoniennes, il faut bien convenir que
cette synthese de 1’Evangile et de la philosophie a fait dévier la foi
religieuse de la ligne simple et profonde que lui avait tracée le Christ :
la transformation du christianisme en métaphysique révélée n’a pas eu
lieu sans entrainer une altération radicale du principe de la religion du
Christ. C'est I un fait que le brillant essai de réhabilitation tenté par
M. Bois n’a pas réussi & ébranler ni méme & dissimuler. Cp. outre I'his-
toire des dogmes de M. Harnack, les développements de M. Karran, Die
Wahrheit der christlichen Religion, 1888, p. 20-88.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 317

quences. Pour se défendre des hérésies, pour réagir contre les
altérations du christianisme, les Eglises formulérent la tradi-
tion dans les régles de foi, elles fixérent le canon des livres ins-
pirés, elles affirmerent le lien qui les unissait entre elles et
les séparait des gnostiques, elles réalisérent cette solidarité
dans I’épiscopat et la proclamérent en revendiquant les attri-
buts de l'unité, de la catholicité, de I'apostolicité. Chacun de
ces attributs contenait en germe la prétention & U'infaillibilité.
Les croyances proclamées par les conciles, les confessions for-
mulées par eux étaient considérées comme des vérités révé-
lées; elles réclamaient I'assentiment de tous les fidéles : les
rejeter, c’était se placer sous le coup de la condamnation de
I'Eglise, c’était encourir son anathéme.

(’était aussi se priver de la qualité de citoyen romain,
puisque depuis le quatriéme siécle 'excommunication reli-
gieuse et ecclésiastique entrainait la condamnation civile et
politique. Le code de Justinien imposa & chaque citoyen de
I'empire I'adhésion aux symboles de Nicée, de Constantinople,
d’Ephése et de Chalcédoine. La fides s’identifia avec la lex
fidei. Ainsi se constitua la notion traditionnelle du dozme,
celle qui régne dans 'Eglise grecque et romaine et qui s’ex-
prime également dans la signification que la langue politique
et ecclésiastique donna au terme de dogme.

Il est bien évident, en effet, que le dogme, dans son sens
précis et historique, n’est autre chose que la croyance définie
et formulée officiellement par l'autorité compétente, c’est-a-
dire dans I’espéce, par I'Eglise qui marche la main dans la
main avec I’Etat. L’histoire ne nous autorise pas & appeler
dogme toute expression scientifique de la foi religieuse; il faut
réserver ce nom a la formule qui a acquis force de loil dans
PEglise, et gqai participe de l'autorité de cette Eglise. Ce n’est
point 13 une définition arbitraire, c’est celle qui s’'impose lors-
qu’on suit le développement historique de la notion et du
terme de dogme. Ce n’est pas non plus une définition oiseuse,
car elle est loin d’étre généralement recue, et il est & prévoir
qu’elle soulévera bien des objections.

Ces objections sont apparemment inspirées et dominées par



318 P. LOBSTEIN

le sentiment trés vif qu’a ce compte-14 il ne saurait y avoir des
dogmes que dans le champ clos du catholicisme grec et romain.
Et cependant ni la Réforme du seiziéme siécle ni le protes-
tantisme postérieur n’ont entendu renoncer au dogme; le mot
d’ordre d’un christianisme sans dogmes suscite dans les rangs
les plus divers la plus sérieuse opposition ; 'existence méme
d’une dogmatique protestante semble donner raison a cette
opposition ; jamais les Eglises issues de la Réforme n’écriront
sur leur drapeau I'inutilité des doctrines.

Que faut-il en conclure?

(’est que la doctrine a pour les protestants une autre
valeur que pour les catholiques grecs et romains; c’est que
notre notion du dogme est différente de la notion tradition-
nelle, fille des Péres et des scolastiques; c’est que l'idée du
dogme s’est transformée au sein de I'Eglise protestante.

Essayons de le montrer.

CHAPITRE 1II

La transformation de l'idée du dogme au sein de I’Eglise
protestante .

1. Contradiction irréductible entre la notion traditionnelle du

dogme et le principe religieux du protestantisme. — Comment
cette contradiction se révéle dans la notion de la foi, dans l'idée de
I’Eglise, dans la conception de l'autorité religieuse. — Probléme

1Voy. M. Fornerop, Deux conceptions du dogme. (Revue de théologie et
de philosophie, 1894, p. 207-219.) 1l me semble que pour étre parfaitement
juste I'auteur aurait di opposer, non I'école conservatrice et 1'école psy-
chologique, mais la notion catholique et le principe protestant. Est-il
exact de soutenir, par exemple, que I'école conservatrice attribue aun
dogme une valeur absolue et qu'elle le considere comme immuable? De
pareils jugements provoquent des réclamations dont on ne saurait con-
tester la justesse et qui portent sur d’autres points encore que ceux qu'a
relevés M. H. Bois, De la connaissance religieuse, Paris 1894, p. 15, 43. —
Voy. les indications fécondes et judicieuses qu'a données M. CHapuis dans
son discours d’ouverture prononcé le 25 avril 1895 & I'Université de Lau-
sanne sur Les caractéres de la théologie moderne (Revue de théologie et de
philosophie, 1895, surt. p. 274 284).



	La notion traditionnelle du dogme

