
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Essai d'une introduction à la dogmatique protestante

Autor: Lobstein, P.

Kapitel: I: La notion traditionnelle du dogme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


302 P. LOBSTEIN

CHAPITRE PREMIER

La notion traditionnelle du dogme.

I. L'analyse philologique. — Etymologie et signification du mot
« dogme. • — Le grec classique : le sens politique, le sens philosophique

du terme. — Le grec biblique : la version des LXX, le Nouveau

Testament. — Le grec ecclésiastique : vicissitudes du terme,
retour à l'acception philosophique ; restriction à la sphère
théorique; le dogme opposé à la prédication populaire et aux décisions
morales et pratiques. — Résultat du développement philologique.

IL L'analyse psychologique. Le phénomène primitif de la piété
et le caractère secondaire du dogme. — Puissance évolutive et
manifestations multiples du sentiment religieux : place du dogme dans
la série des expressions variées de la piété. — Rôle de la communauté

dans la transformation d'une doctrine en dogme : l'idée de

collectivité, l'idée d'autorité.

III. L'analyse historique. Illusion commune à l'Eglise romaine,
à l'orthodoxie protestante et à l'école hégélienne : le dogme,
épanouissement organique et expression adéquate de la foi religieuse.

tion historique. (Revue de théologie et des questions religieuses, 1894, p. 528.)

Si l'on entend par là que je cherche a donner a mes développements
l'appui large et solide de l'histoire scupuleusement consultée, je m'efforcerai

de mériter toujours ce reproche. Veut-on insinuer, au contraire,
que je me complais à imposer par un étalage de citations et à étouffer
la pensée sous un amas de textes et de titres d'ouvrages L'accusation
serait grave, mais j'ose croire que la satisfaction puérile qu'on me

suppose m'est étrangère. Mon désir serait de fournir aux jeunes théologiens

des indications utiles et surtout de leur donner les moyens de

contrôler mes recherches et, au besoin.de rectifier mes résultats et ma
méthode. « Le plus vif plaisir d'un esprit qui travaille, a dit un de nos

critiques, consiste dans la pensée du travail que les autres feront plus
tard. » J'avoue que je ressens quelque chose de ce plaisir et que j'ambitionne

des lecteurs qui se servent des matériaux que je leur livre, pour
aller plus avant et, s'il y a lieu, pour me combattre et me corriger. Ceux

que ne tourmente pas le besoin de vérifier mes assertions ou qui ne
demandent pas des renseignements plus nombreux et plus précis sur les

problèmes discutés, feront bien de s'en tenir au texte et d'ignorer les

annotations; qu'ils restent tranquillement au premier étage et me laissent

au rez-de-chaussée et dans les sous-sols avec mes documents, mea pièces

justificatives et mes catalogues bibliographiques.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 303

— Facteurs étrangers qui entrent dans ce développement; nécessité

d'une constante étude de l'histoire des dogmes. — Etapes
caractéristiques de l'évolution doctrinale : assimilation progressive
de la religion chrétienne à la connaissance philosophique, formation

de l'Eglise catholique, sanction officielle de l'Etat. — Résultat
du développement historique : le dogme est la croyance obligatoire
décrétée par l'Eglise infaillible et sanctionnée par l'Etat absolu. —

Concordance de la triple analyse philologique, psychologique et

historique. — Problème qu'elle impose au théologien : la notion
traditionnelle du dogme répond-elle au principe religieux du
protestantisme

Avant de déterminer la tâche actuelle de la dogmatique
protestante, il importe de fixer le sens précis que l'on attache à la

notion du dogme *. Les débats récents sur la nécessité ou
l'inutilité du dogme, sur le caractère dogmatique ou non
dogmatique de la religion chrétienne, sur les dogmes bibliques ou
prétendus tels, ont été à la fois si passionnés et si stériles

parce que le plus souvent on avait négligé de s'entendre sur
la signification du terme en litige. A ces questions : « Le Nouveau

Testament contient-il des dogmes? La Réformation est-

elle la fin des dogmes? Avons-nous besoin d'un nouveau
dogme ?» on peut répondre affirmativement ou négativement
suivant le sens que l'on donne au mot dogme. On ne saurait
donc se dispenser d'ouvrir préalablement une enquête sur ce

problème. Nous commencerons par examiner l'idée traditionnelle

du dogme qui, empruntée par nos réformateurs à l'Eglise
romaine et mise en circulation par l'orthodoxie protestante,
domine encore avec plus ou moins de netteté la théologie
contemporaine.

I

Fixons d'abord les résultats de l'analyse philologique du
terme de dogme. Ce mot a une histoire dans laquelle on peut

1 J'ai été heureux de constater que M. Bovon suit aussi la marche que
j'ai adoptée. « Pour savoir ce qu'est la dogmatique, dit-il, il faut
déterminer d'abord en quoi consiste le dogme- » Dogmatique chrétienne,
tome I, p. 1.



304 P. LOBSTEIN

distinguer trois périodes ou plutôt trois groupes qui parfois se

côtoient ou même se rencontrent. Il faut examiner successivement

la signification du terme dans le grec classique, dans la

terminologie biblique des LXX et du Nouveau Testament, dans
le langage des Pères de l'Eglise.

Dans la langue des écrivains profanes de l'âge classique et
de l'époque postérieure, le mot dogme se rattache directement
au verbe dont il dérive, Soxsî pot, eSoÇs raûr«, visum est, placuit,
il a paru bon. Il a primitivement le même sens que le participe
passé tò SeSoypsvov; il désigne une décision, une ordonnance, un
décret, soit une mesure arrêtée par le sénat, soit une loi
promulguée par l'assemblée populaire et placée sous la sanction
de l'autorité universellement reconnue L

De la sphère politique, civile et sociale le terme passa dans

le domaine philosophique. Le mot se rencontre dans cette
acception rarement chez Platon, plus souvent chez Aristote,
très fréquemment chez Plutarque, et, avec des nuances variées,
dans la plupart des écoles de philosophie. La signification du
terme changea selon le caractère des écoles où il trouva son
emploi. Chez les Pythagoriciens le mot Sóypar«, synonyme de

eroixsïoi, désignait les principes et les vérités élémentaires2. —
Les Stoïciens entendaient par dogmes les axiomes, les propositions

évidentes par elles-mêmes, reconnues par tous les
hommes et revêtues à ce titre d'une autorité indiscutable. Dans

un passage souvent cité, Cicéron rapporte que les philosophes
appellent dogmes les vérités certaines et fondamentales,
décrets de la sagesse qui ne doit douter ni d'elle-même ni de ses
décisions 3. Conformément au caractère pratique de leur
philosophie, les Stoïciens recommandent de faire de ces vérités

1 Le terme est souvent synonyme du mot Wfjtpiapa, cf. Polybe X, 4, 6 ;

III, 27,7 : ôoypara rfjç avyxWi/rov, décrets du sénat ; cf. Hérodien VII, 10, 8.

— Synonyme de loi, d'ordonnance, Platon, De Leg. I, p. 644, D : Koivbv
7ro/\euç ôàypa. Cf. la locution ôàyua noiëiadat, arrêter, décider, Xénophon,
Anabase 111, 3, 5.

2 Cf. Baur, Tübinger Zeitschrift, 1832, p. 194.
3 Cicéron, Quwstiones academicce IV, 9 : Sapientia neque de se ipsa-

dubitare debet, neque de suis decretis, qua? philosophi dogmata vocant,
quorum nullum sine scelere prodi potest.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 305

les principes régulateurs de la conduite1. — Les philosophes
sceptiques, soutenant que l'esprit humain ne peut atteindre à

la vérité, appelèrent dogmes les opinions qui prétendent à

une certitude inaccessible à l'homme et qui s'appuyent sur la
simple autorité sans pouvoir être prouvées 2. De là la défaveur

qui, depuis lors, s'attacha aux termes : dogmes, dogmatistes,
dogmatisme. — Kant enfin opposa le dogmatisme au
criticisme, celui-là osant affirmer avant de se rendre compte des

conditions de la connaissance, celui-ci examinant les ressources
dont dispose la raison avant de se hasarder à édifier un
système quelconque3. — Quoi qu'il en soit de la variété des

écoles ou des systèmes, le terme de dogme désigne, dans le
langage philosophique du grec profane, un principe, une
opinion, un point de doctrine théorique ou pratique.

Cette acception philosophique du mot dogme est étrangère
au langage biblique de l'Ancien et du Nouveau Testament*.

Chez les LXX les lermes S6yp.a, SoypauCetv, sont employés dans
le sens politique que nous avons rencontré chez les écrivains
classiques ; ils signifient une disposition législative, un décret,
un édit royal. Peu importent les mots hébraïques du texte
original, le sens commun à toutes ces expressions est le même et
se renferme dans les limites tracées par l'usage primitif du

grec profane : Dan. VI, 8-9 ; II, 13 ; III, 10; III, 29; 2 Macch.

X, 8; XV, 36 5.

Dans le Nouveau Testament le mot Scfypa ne se rencontre que
cinq fois6. La signification politique se retrouve dans deux

» Sénèque, Epist. 95 ; Marc Aurèle 11, 3; III, 6; IV, 3.
2 Les ôoypariKol opposés aux ètpenTiicoi, aux OKCitTiKoi. — Voy. PASCAL

Pensées, édit. Havet, I'2 (1866), p. 113-114, 187 ; II, p. 266, avec les observations

du commentateur I, 122-125.
3 Biedermann, Christliche Dogmatik, Berlin 18843, p. 3-4. Cf. M. H. Bois,

Le dogme grec, p. 67-64.
1 Voy. M. Cremer, Biblisch-theologisches Wörterbuch der neutestament-

lichen Grœcitœt, Gotha 18937, art. âôypa.
5 Au sens religieux, 3 Macch. 1, 3 : peraßa\ov rà vóptpa Kai tûv warçiav

âoypâruv à-KrfKkuTçiwphoç. Cf. Philon Legg. alleg. § 16 : éiar-f/çriaiç tûv àyiov
ôtyypaTuv.

6 II faut rayer le passage Hébreux XI, 23 : il faut lire to ôiârayua (non
tò óóypa) tov ßaoiXeuc.



306 P. LOBSTEIN

passages. Dans Luc II, 1 l'édit impérial ordonnant le
dénombrement des habitants de l'empire est appelé Sóyp«. D'après le
livre des Actes (XVII, 7), Paul et Silas sont accusés par leurs
adversaires juifs d'agir en contravention avec les décrets de

l'empereur, an-Evavrt tûv Soyparwv xxiaoipo; Ttpaavovaiv. — Dans deux
des épîtres dites de la captivité (Col. II, 44; Eph. II, 15 comp,
avec 2 Cor. III et IV) les ordonnances judaïques dont Jésus-
Christ a affranchi les chrétiens portent le nom de dogmes ; l'une
et l'autre fois le terme est employé dans une acception plutôt
défavorable ; il sert à caractériser « la lettre impérative et la
forme statutaire de la loi, en opposition avec l'essence
spirituelle de l'Evangile et du ministère de l'Esprit1. » — Dans un
dernier passage du Nouveau Testament les Somara désignent
les décisions pratiques prises par l'Eglise de Jérusalem en

vue de la séparation de deux éléments de la société
chrétienne. « Paul et Timothée allaient de ville en ville,
recommandant aux fidèles de garder les ordonnances (fSkâaaea rà

Sóypara) qui avaient été établies par les apôtres et par les
anciens de Jérusalem. » (Act. XVI, 4.) C'est même à propos des

discussions de la Conférence de Jérusalem que l'écrivain sacré,
relatant le fameux décret promulgué par les apôtres, nous fait
saisir le lien qui existe entre le terme Zóyp.« et le verbe dont il
est dérivé. « Il a paru bon (s'âoÇsv) au Saint-Esprit et à nous de

ne point vous imposer d'autre charge que ces choses qui sont
indispensables, savoir, que vous vous absteniez des viandes
sacrifiées aux idoles, du sang, des bêtes étouffées et des moeurs

païennes. » (Act. XV, 28-29 ; v. 22 et 25.) — Tels sont ces

passages où il est question de dogme dans le Nouveau-Testament.

« Jamais les auteurs sacrés n'appliquent le mot de

dogme à la vérité évangélique, et ils ne représentent pas non
plus cette vérité comme s'imposant aux hommes à la façon
d'un texte de loi ou d'une décision d'empereur ou d'assemblée

2. » Les termes qui désignent la prédication évangélique

4 M. Sabatier, Revue chrétienne, 1892, I, 24. Cf. Coloss. II, 20 : ri ôoypa-
TÎÇeaBe (forme moyenne) ; pourquoi vous laissez-vous imposer des ordon.
nances

2 M. Bovon, ouvr. cit., p. 3, note 1.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 307

sont dépourvus de toute prétention scientifique et de toute
sanction officielle, ils ont un caractère essentiellement
religieux et populaire1.

Quel est enfin le sens du mot dogme dans le langage
ecclésiastique des premiers siècles2? Les Pères ne s'inspirèrent pas
de la signification consacrée par le Nouveau Testament; ils
suivirent les traditions des écoles philosophiques de la Grèce,
notamment celles du stoïcisme. L'ascendant croissant que
prirent dans l'Eglise chrétienne l'esprit et les méthodes de la

philosophie antique se révèle dans la dénomination de dogme

appliquée à la vérité chrétienne3. Bien que les plus anciens
Pères ne distinguassent pas encore le côté théorique et le côté

pratique des doctrines chrétiennes, on réserva de plus en plus
le nom de Somara aux vérités intellectuelles placées sous la
sanction de l'Ancien Testament, du Christ ou des apôtres4.
Cette restriction progressive du terme à la sphère théorique et
spéculative s'explique par l'évolution de la pensée chrétienne
qui, depuis les Pères apologètes, tendait à résoudre le
christianisme en une philosophie nouvelle, philosophie révélée
formant le prolongement de la théologie naturelle. On rencontre,
il est vrai, quelques passages qui montrent que certains
docteurs avaient conscience de l'élément humain inhérent aux
doctrines chrétiennes 5, ou même qui parlent des dogmes des

hérétiques ou des païens 6 ; mais ce sont là des exceptions, et

1 Marc I, 1; Mat. IV, 23; Bom. 1, 1. 3 ; X, 17; Col. 111, 16; Eph.

VI, 17.
2 Voy. les passages recueillis et commentés par M. Thomas, Questions

actuelles sur le dogme ou Nouveaux prolégomènes de dogmatique, Genève,
1892, p. 9-14.

3 Ignatius, Ad Magnes, 13 : ßeßaiudijvai iv \toïç ôàypamv tov kvçiov koX

tûv âirooTOÛtov.
4 Orig. Contra Cels. Ill, 39; Chrysost. In Ep. ad Philip. Homil. 6 ; Kuseb.

Hist, écoles. VII, 30; IX, 5. Cf. Vincent. Lirin. Commonit. I, § 23; Prisca
cœlestis philosophise dogmata.

5 Euseb. Kara MaçKcKkov, I, 4 : Ta toîi âoyparoç bvopa Trjç âv6pù>irivi;ç l%crai
ßov7,r}c re Kai yvûpvç.

0 Clem. Alex. Stromat. VII, p. 758 : âoyuara ifcvôij. Cf. Theodoret. Fab.
Hœret. Il, 11; Chrysost. In 1 ad Corinth. Homil- 33.



308 P. LOBSTEIN

la plupart des Pères réservent le nom de dogmes aux vérités
révélées, c'est-à-dire sanctionnées par la tradition.

Le sens du mot fut d'ailleurs encore précisé et limité par
quelques expressions que, surtout à partir du quatrième siècle,
l'on distingua du terme de dogmes. L'unité primitive qui
régnait entre les vérités pratiques et les vérités intellectuelles
du christianisme alla se relâchant et finit par se rompre.
Clément d'Alexandrie, en décrivant l'œuvre didactique et
pédagogique du Logos, distingue les fonctions pratiques et celles

qui concernent les choses dogmatiques1. On trouve le même
divorce entre l'élément doctrinal et l'élément pratique chez

Cyrille de Jérusalem, Mélétius d'Antioche, Grégoire de Nysse,
Théodoret2. Ainsi se constitua le dualisme qui domine dans le

catholicisme grec-et romain. « Le christianisme se trouva
partagé en deux parties : une série de vérités intellectuelles qu'il
faut admettre, une série de préceptes moraux qu'il faut accomplir.

Deux choses dont la somme constitue la foi3. »

Enfin la terminologie des Pères opposa la formule scientifique

de la foi chrétienne à la prédication populaire de l'Evangile

: celle-ci s'appelle xfyuypa, celle-là est nommée Sóyp«4.

Qu'on recueille et qu'on fixe les données fournies par l'histoire

du mot. dogme, et l'on trouvera que l'analogie avec la

signification philosophique du terme prévalut au sein de l'Eglise;
cependant la notion politique en usage chez les écrivains
profanes, la notion d'autorité, de décret, de sanction légale, se

combina avec l'acception philosophique, en sorte que le mot
dogme devint synonyme d'enseignement autoritaire., de

croyance obligatoire, consacrée par la tradition.

1 Clem. Alex. Pœdag. 1,1.
2 Cyrille de Jérusalem, Orat. cat. IV, 2; Mélétius d'Antioche (chez

Socrate, Hist, ecclés. II, 38, alit. 44); Grégoire de Nysse, Ep. XXIV;
Chrysostome, In Genes, série H; In Joan IV, al. III, § 4; In Acta ap.
Homil. XLVII ; Théodoret. Ad 1 Cor. Ill, 12-13. — Voy. M. L. Thomas,

ouvr. cit., p. 11-12.
3 M. Sabatier, art. cité, p. 2ô.
4 Basile. De Spiritu sancto, Cap. XXVII : "AXXo yàç ôéypa Kaì àXko

Kijçvypa. tò pèv yàç ciu-naTai, rà ôè Kijçvypara óqpomeverai.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 309

II

Cependant il serait superficiel de s'arrêter à l'évolution
théologique du terme Sôyp« sans essayer de saisir, par delà l'expression,

l'idée ou plutôt la vie même qui, dans le dogme, se
traduit sous une forme scientifique : l'analyse psychologique de

la genèse du dogme éclaire de son jour véritable l'histoire du
mot.

Affirmer le caractère dérivé et secondaire du dogme, c'est
énoncer une banalité qui, de nos jours, ne rencontrera plus de

contradicteurs. Le phénomène primitif, c'est la piété, la vie
intérieure de l'âme en relation consciente avec la divinité. La

distinction essentielle entre la religion et la théologie, plus
spécialement entre la foi et le dogme, distinction méconnue par
toutes les formes de l'intellectualisme, est un des axiomes
fondamentaux de la philosophie religieuse contemporaine.
Schleiermacher1, le premier, l'a mis en pleine lumière; mais,
avant Schleiermacher, il avait été entrevu et indiqué par
Spinoza, Semler, Lessing, De Wette. Dansles pays de langue
française, Benjamin Constant et Vinet suivirent la même voie,
ouverte aujourd'hui toute grande et accessible à tous les
esprits2.

« Le dogme, dit excellemment M. Sabatier en commentant
une belle étude de Rothe3, le dogme n'est pas une fleur du

printemps; c'est un fruit d'automne, et ce fruit présuppose,
avant d'apparaître mûr, une longue végétation antérieure4. »

La racine du dogme est dans l'expérience religieuse, produite

1 Voyez surtout Der christliche Glaube, § 15-19 (Vom Verhältniss der

Dogmatik zur christlichen Frömmigkeit).
2 On trouvera dans l'ouvrage déjà cité de M. Bovon de beaux développements

sur la genèse psychologique du dogme dans la sphère de la
religion chrétienne ; je m'associe pleinement à l'argumentation générale
de l'auteur lorsqu'il affirme la priorité de la vie religieuse relativement
à la formule théorique, mais j'aurais des réserves a faire sur la manière
dont il détermine le rapport de la vérité et du dogme. (Dogmatique
chrétienne, I, 13-30.)

3 Zur Dogmatik, Gotha 18692. Art. I.
4 Revue chrétienne 1892, I, p. 25.



310 P. LOBSTEIN

ou réveillée par un facteur objectif, dans lequel la piété
reconnaît une manifestation divine, une révélation. Ce qui
préexiste à la formule théologique, c'est le sentiment religieux.
Sans doute, dès le début, le sentiment religieux n'est jamais
dénué d'éléments intellectuels ; la piété implique et renferme
des notions plus ou moins obscures, des jugements plus ou
moins confus ; affirmer l'isolement absolu de l'émotion
religieuse et son indépendance foncière à l'égard de toute
manifestation de l'intelligence, c'est briser l'unité indissoluble des

facultés de l'âme, c'est opérer dans la vie de l'individu une
scission qui est une mutilation1. Nous nous bornons à constater

ce que l'expérience collective et individuelle atteste
invariablement, c'est que la formule dogmatique est un fruit
relativement tardif de la vie religieuse. Avant de s'épanouir dans
la sphère scientifique, la religion subjective cherche son
expression dans le domaine de l'imagination et dans celui de la
volonté. L'émotion de la piété, se traduisant au dehors, se

donne d'abord une forme concrète et sensible dans l'image, le

symbole, la poésie sacrée, la mythologie2. L'humanité, dans

son développement religieux, suit une marche analogue à celle
de l'enfant. Les facultés imaginatives s'éveillent en nous avant
la réflexion dogmatique. L'enfant entre de plain pied dans le
monde de la poésie, et les vérités religieuses les plus hautes
sont accessibles à son cœur, mais sous les traits et les
couleurs que leur prête sa fantaisie. Dans cette première phase
de son développement, où. dominent les impressions émotionnelles,

il est bien évident que l'intelligence s'exerce et que la

pensée ne reste pas inactive ; mais l'idée ne se distingue pas
encore du sentiment et la forme que revêt la foi est esthétique,
non scientifique.

1 A cet égard les observations de M. H. Bois me semblent d'une
incontestable justesse ; j'ose croire cependant qu'il combat trop souvent
des adversaires imaginaires. Cf. Le dogme grec, chap. I. Le dogme grec
et l'intellectualisme. Cf. aussi M. H. Bois, De la connaissance religieuse,
1894, p. 15 et suivantes. M. Bovon, ouv. cité, p. 17-18.

2 Voir M. Réville, Prolégomènes de l'histoire des religions. Paris 1881,

p. 144-177.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 311

L'expression que la piété emprunte à la poésie est essentiellement

individuelle. Mais la religion subjective aspire à sortir
de ce domaine encore borné ; la puissance évolutive qui lui
est inhérente exerce un ascendant et est douée d'une vertu
contagieuse extraordinaires ; elle attire et groupe les âmes et
les consciences qu'elle unit non seulement par des émotions

communes, mais aussi par le lien des rites et du culte1.
« L'homme aime à manifester devant les autres et avec les

autres. 11 aime à propager dans leurs âmes les sentiments
dont il est ému et à sentir en lui la propagation sympathique
des sentiments qui les animent2. » Or le culte n'est pas
seulement, dans toutes les religions, un moyen de réaliser l'union
de l'homme avec la divinité; il a une portée collective, une
signification éminemment sociale. Dans les cérémonies du

culte, par les sacrifices surtout, l'homme cherche à resserrer,
à rétablir, à fortifier le lien qui l'attache à son dieu, il tend
aussi à affirmer sa solidarité avec ceux qui professent la même

religion : il fait acte de volonté individuelle ou collective.
C'est pour cela que la piété s'objective aussi dans des

institutions sociales, comme l'âme se révèle et se réalise dans le

corps. A l'origine, la civilisation de tous les peuples se compose

d'institutions pareilles, créées par la religion et
sanctionnées par elle. Sans vouloir en aucune façon trancher le

problème si controversé des rapports de la religion et de la
morale, il est permis d'affirmer qu'un grand nombre de préceptes
et d'usages moraux ont été, dans tous les pays et dans tous
les temps, des produits directs du sentiment religieux.

Le dogme a sa place parmi ces formes particulières de la

religion subjective ; il est « un des langages que parle la
foi3. » Comme les symboles, les mythes, les rites, les institutions

sociales et morales, il tire sa substance et sa raison d'être

1 M. Bovon, analysant les caractères distinctifs du sentiment, lui
refuse la faculté d'expansion et le déclare « incommuniquable et
intransmissible » (ouv. cité, I, p. 14). Cette assertion me semble démentie par le

témoignage concordant de la psychologie et de l'histoire.
2 M. Réville, ouv. cité, p. 166.
3 Ch. Bois, Revue théologique, 1890, p. 162.



812 P. LOBSTEIN

de la vie religieuse, de la piété. Il est, en général, beaucoup
moins ancien que les autres produits du sentiment religieux,
car il met en action la réflexion scientifique qui s'éveille et
s'exerce plus tard que l'imagination et la volonté. Il n'en est pas
moins vrai que tout dogme digne de ce nom plonge ses racines
dans la vie religieuse, réveillée ou développée par un facteur
objectif, phénomène naturel ou fait historique. Là est le fond
vivant du dogme qui procède d'un travail intellectuel opérant

sur la donnée religieuse. L'élément formel du dogme est

toujours suggéré et déterminé par la réflexion scientifique, qui
s'aide des matériaux que lui fournissent la culture intellectuelle
et morale, la philosophie régnante, l'ensemble des connaissances

scientifiques d'une époque donnée.

Cependant, le dogme n'est pas identique avec la croyance
religieuse ou avec l'article de foi formulé scientifiquement.
Pour que le dogme arrive à se constituer, il importe que
l'expression scientifique de la vérité religieuse remplisse une
double condition ou revête un double caractère ; il faut, pour
que le dogme soit établi, qu'il s'y attache une idée de collectivité

et une idée d'autorité1.
Il ne suffit pas, en effet, de la décision individuelle d'un docteur

pour donner naissance à un dogme ; le dogme est un produit

de la société religieuse, de l'Eglise. Le développement
dont je viens d'indiquer quelques étapes, n'aboutit à la constitution

d'un dogme qu'autant qu'il a lieu au sein d'une communauté

de croyants et de fidèles. Le crédit d'un individu ne saurait

transformer une opinion en dogme : il faut la sanction de

l'Eglise2. C'est au sein de l'Eglise et parla volonté de l'Eglise
que le dogme prend une forme concrète et historique. L'Eglise
affirme sa pensée dans le dogme, et elle réclame l'assentiment

1 Schleiermacher, Der christliche Glaube, § 193; Rothe, ouv. cité, p. 7-10;

M. W. Schmidt, Ueber den Begriff und die praktische Bedeutung des kirchlichen

Dogma's (Jahrbücher für deutsche Theologie 1873, p. 415 sq.);
M. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Tome 1er (1886'), p. 13;
M. Kaftan, Glaube und Dogma, 1889, Chap. III. — Cp. Biedermann, Christliche

Dogmatik, Berlin 18842, p. 6. 17.
2 Cf. M. Sabatier. De la vie intime des dogmes, 1889, p. 24, 7-8.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 313

de ses membres à la doctrine qu'elle a formulée ; le dogme veut
avoir force de loi dans l'Eglise qui l'a promulgué. Il y a, sans

doute, différentes manières de concevoir et la société religieuse,
et la foi qu'elle demande, et l'autorité qu'elle exerce ; mais

jamais et nulle part le dogme ne saurait être quelque chose

d'individuel et d'arbitraire ; il suppose toujours une Eglise qui
le formule, une autorité qui l'établit; les idées d'association

religieuse et d'autorité religieuse s'appellent et se conditionnent
dans la conception du dogme ; saus elles, il y a des croyances
individuelles, il peut y avoir des doctrines répandues, il n'y a

pas de dogmes.

III

L'analyse psychologique que nous venons d'esquisser
s'éclaire et se complète par l'analyse historique qui tantôt
confirme, tantôt rectifie les observations précédentes.

Si l'évolution tracée, plus haut s'accomplissait toujours dans
des conditions normales, le dogme serait invariablement
l'expression correcte et adéquate, le fruit légitime de la foi. L'histoire

prouve qu'il n'en est pas ainsi. Le développement
dogmatique ne se fait jamais en ligne droite, il n'a point lieu sans

l'intervention de facteurs étrangers au principe religieux qui a

primitivement donné l'impulsion à la pensée théologique.
L'introduction des méthodes sévèrement historiques dans l'étude
des dogmes a mis fin à l'illusion qui considère l'élaboration
dogmatique comme la floraison et l'épanouissement organique
du germe religieux. Cette fausse conception de la genèse et du

développement des dogmes est commune à l'Eglise romaine, à

l'orthodoxie protestante et à l'école hégélienne1. D'après l'idée

1 Voy. M. Kattenbusch, Theologische Literaturzeitung. 1878, Num. II et
1891, Num. Ill (Comptes rendus de l'histoire des dogmes de Thomasius) ;

du même auteur, Von Schleiermacher zu Ritschl, Giessen 1892, p. 32-35 ; p.
50-52; M. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, I, p. 9-13, 29-33;
M. Loofs, Leitfaden zum Studium der Dogmengeschichte, Halle 1890"2,

p. 1-4 ; M. Kaftan, Der evangelische Glaube und die kirchliche Ueberlie-

ferung (Zeitschrift für Theologie und Kirche, 1893, p. 427 sq.); M.G. Frommel,

Histoire des Dogmes (Revue chrétienne, 1895, I, p. 33-40.)

théol. et phil. 1895. 21



314 P. LOBSTEIN

catholique, la tradition dogmatique n'est que l'évolution
toujours plus distincte et l'affirmation toujours plus précise des
vérités latentes dans la conscience primitive de l'Eglise qui,
pour faire face à l'hérésie et au schisme, est mise en demeure
de définir et de formuler le dogme, sans que ces formules et
ces définitions ajoutent rien de nouveau au trésor effectif des

révélations religieuses de l'Eglise. D'après l'orthodoxie protestante

la chaîne des vérités chrétiennes, intacte pendant les
premiers siècles de l'Eglise, brisée ensuite par les fautes et les

erreurs de Rome, a été renouée par la Réforme, et est allée
ensuite se fortifiant, s'enrichissant de nouveaux anneaux, si
bien qu'entre la révélation scripturaire et l'orthodoxie
confessionnelle la continuité historique se trouve parfaitement
rétablie. D'après l'école hégélienne, le dogme est le résultat d'une
nécessité interne, identique aux lois qui président à l'expansion
de l'Absolu et se répétant avec une fatale et désespérante
monotonie, suivant le triple schéma de la thèse, de l'antithèse et
de la synthèse.

L'un des vices communs à ces trois conceptions du

développement religieux réside dans l'ignorance des conditions
réelles de la vie et de l'histoire. L'observateur attentif et
indépendant des faits se convaincra aisément que l'évolution des

dogmes est loin de rester toujours l'épanouissement spontané
du principe chrétien, que des facteurs étrangers à la foi se
mêlent aux facteurs qui lui sont propres, que ce qui est et a
été n'a pas toujours dû être, qu'il y a eu dans l'élaboration
dogmatique de. l'Eglise des tâtonnements, des reculs, des déviations,

que les intérêts et les passions politiques, les besoins

pratiques du culte ou de la constitution, les méthodes et les

traditions de la philosophie et de la science régnantes, ont
puissamment agi sur la formation du dogme ecclésiastique, qu'enfin

et surtout les individualités, hommes de pensée, hommes
de piété, hommes d'action, ont marqué de leur empreinte la

conception et la rédaction des formules de la foi. «Après tout,
ce sont les hommes qui font l'histoire, les hommes avec leurs
besoins variés, leurs aptitudes particulières, leurs tendances

individuelles. Ils baignent, sans doute, dans un courant plus



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 315

général, ils s'y rattachent, ils le poursuivent ; mais ils s'en
distinguent néanmoins et ne le continuent même qu'à la condition
de lui apporter toujours un facteur personnel d'assimilation et
de reproduction '. »

Il faut tenir compte de toutes ces données pour comprendre
la valeur de l'idée traditionnelle du dogme et pour apprécier
la formation historique de cette idée. En effet, la notion elle-
même n'est que la résultante du développement réel, la théorie
du dogme a été déduite de la réalisation concrète du dogme,
celle-là est l'abstraction et comme le reflet de celle-ci.

Il ne saurait être question de raconter ici cette histoire.
Qu'il me suffise de marquer ici quelques étapes caractéristiques

de l'évolution qui aboutit à faire du dogme la croyance
obligatoire décrétée par une Eglise infaillible et sanctionnée

par un Etat absolu.
Le premier fait capital qu'il convient de noter, c'est

l'assimilation progressive de la religion chrétienne à la connaissance

philosophique. Sous l'action de l'esprit hellénique, la

théologie s'efforça de transformer la vérité morale et religieuse
en croyance objective et impersonnelle. Est-il besoin de prouver

que, dans la pensée de Jésus et des apôtres, la vérité
chrétienne n'est pas indépendante des affections du cœur et des

déterminations de la volonté? Elle implique, pour être reconnue

et acceptée, une disposition morale et religieuse du sujet,
elle est éminemment personnelle ; pour l'assimiler et la propager,

il faut des âmes altérées de justice, des consciences qui
rendent hommage à la suprématie de l'obligation morale, des

vies qui aspirent à réaliser le bien. Voilà pourquoi la repentance

et la foi sont la porte étroite du royaume de Dieu ; voilà

pourquoi les cœurs enfants sont les premiers dans ce royaume ;

voilà pourquoi, quand Dieu a voulu nous révéler la vie morale

et religieuse dans toute sa plénitude, il a suscité parmi nous

une personnalité parfaite, une conscience entièrement

lumineuse, resplendissante comme un soleil, le soleil qui porte la

santé et la lumière dans ses rayons. Tel est le caractère essen-

1 M. G. Frommel, Revue chrétienne, 1894, p, 49.



316 P. LOBSTEIN

tiel de la vérité chrétienne1. — Ce fut donc une étrange et
funeste méprise que celle des Apologètes et des Pères grecs,
lorsque, transportant dans la sphère religieuse les procédés de

la métaphysique antique, ils voulurent faire de la foi chrétienne
une science objective des choses révélées, une philosophie
impersonnelle et transcendante, une théorie souverainement
rationnelle, complétant ou rectifiant la sagesse humaine et
terrestre. Suivant ces docteurs, la certitude chrétienne et la
certitude naturelle ne sont pas d'un autre ordre, elles diffèrent de

degré et non de nature. Aussi les Pères, comme les docteurs
du moyen âge, après avoir mis de niveau les connaissances

religieuses avec les connaissances philosophiques et scientifiques,

s'appliquèrent-ils à faire rentrer les unes et les autres
dans un système unique et grandiose, vaste encyclopédie
embrassant à la fois la physique et la morale, la psychologie et la

théodicée, Dieu et l'homme, le ciel et la terre. Faut-il s'étonner
si dans ces conditions, la foi devint de plus en plus une simple

croyance isolée de la vie morale et ayant besoin du complément

extérieur des œuvres2?
En même temps que sous l'empire de la philosophie

grecque, la mores se résolvait en une yvûoes élémentaire, la
formation de l'Eglise catholique entraînait d'autres consé-

1 Cf. M. Sabatier, Essai d'une théorie critique de la connaissance
religieuse, § V. (Revue de théologie et de philosophie, 1893, p. 213-220. —
Revue chrétienne, 1893. Il, 321-328.)

2 Le jugement sévère qu'i! est «de mode aujourd'hui de prononcer sur le

dogme grec » ne méconnaît nullement que ce dogme est « le produit nécessaire

de l'Evangile éternel et de la culture hellénique » (cf. M. Frommel,
étude cit., p. 49); là est sa justification historique. Mais si l'on se place
au point de vue dogmatique et que l'on cherche la valeur permanente
des formules alexandrines ou chalcédonienues, il faut bien convenir que
cette synthèse de l'Evangile et de la philosophie a fait dévier la foi
religieuse de la ligne simple et profonde que lui avait tracée le Christ :

la transformation du christianisme en métaphysique révélée n'a pas eu
lieu sans entraîner une altération radicale du principe de la religion du
Christ. C'est la un fait que le brillant essai de réhabilitation tenté par
M. Bois n'a pas réussi à ébranler ni même a dissimuler. Cp. outre l'histoire

des dogmes de M. Harnack, les développements de M. Kaftan, Die
Wahrheit der christlichen Religion, 1888, p. 20-88.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 317

quences. Pour se défendre des hérésies, pour réagir contre les
altérations du christianisme, les Eglises formulèrent la tradition

dans les règles de foi, elles fixèrent le canon des livres
inspirés, elles affirmèrent le lien qui les unissait entre elles et
les séparait des gnostiques, elles réalisèrent cette solidarité
dans l'épiscopat et la proclamèrent en revendiquant les attributs

de l'unité, de la catholicité, de l'apostoliche. Chacun de

ces attributs contenait en germe la prétention à l'infaillibilité.
Les croyances proclamées par les conciles, les confessions
formulées par eux étaient considérées comme des vérités révélées

; elles réclamaient l'assentiment de tous les fidèles: les

rejeter, c'était se placer sous le coup de la condamnation de

l'Eglise, c'était encourir son anathème.
C'était aussi se priver de la qualité de citoyen romain,

puisque depuis le quatrième siècle l'excommunication
religieuse et ecclésiastique entraînait la condamnation civile et

politique. Le code de Justinien imposa à chaque citoyen de

l'empire l'adhésion aux symboles de Nicée, de Constantinople,
d'Ephèse et de Chalcédoine. La fides s'identifia avec la lex

fidei. Ainsi se constitua la notion traditionnelle du do^me,
celle qui règne dans l'Eglise grecque et romaine et qui
s'exprime également dans la signification que la langue politique
et ecclésiastique donna au terme de dogme.

Il est bien évident, en effet, que le dogme, dans son sens

précis et historique, n'est autre chose que la croyance définie
et formulée officiellement par l'autorité compétente, c'est-à-
dire dans l'espèce, par l'Eglise qui marche la main dans la

main avec l'Etat. L'histoire ne nous autorise pas à appeler
dogme toute expression scientifique de la foi religieuse ; il faut
réserver ce nom à la formule qui a acquis force de loi dans

l'Eglise, et qui participe de l'autorité de cette Eglise. Co n'est

point là une définition arbitraire, c'est celle qui s'impose
lorsqu'on suit le développement historique de la notion et du

terme de dogme. Ce n'est pas non plus une définition oiseuse,

car elle est loin d'être généralement reçue, et il est à prévoir
qu'elle soulèvera bien des objections.

Ces objections sont apparemment inspirées et dominées par



318 P. LOBSTEIN

le sentiment très vif qu'à ce compte-là il ne saurait y avoir des

dogmes que dans le champ clos du catholicisme grec et romain.
Et cependant ni la Réforme du seizième siècle ni le
protestantisme postérieur n'ont entendu renoncer au dogme; le mot
d'ordre d'un christianisme sans dogmes suscite dans les rangs
les plus divers la plus sérieuse opposition ; l'existence même
d'une dogmatique protestante semble donner raison à cette

opposition ; jamais les Eglises issues de la Réforme n'écriront
sur leur drapeau l'inutilité des doctrines.

Que faut-il en conclure?
C'est que la doctrine a pour les protestants une autre

valeur que pour les catholiques grecs et romains ; c'est que
notre notion du dogme est différente de la notion traditionnelle,

fille des Pères et des scolastiques ; c'est que l'idée du

dogme s'est transformée au sein de l'Eglise protestante.
Essayons de le montrer.

CHAPITRE II

La transformation de l'idée du dogme au sein de l'Eglise
protestante1.

I. Contradiction irréductible entre la notion traditionnelle du

dogme et le principe religieux du protestantisme. — Comment
cette contradiction se révèle dans la notion de la foi, dans l'idée de

l'Eglise, dans la conception de l'autorité religieuse. — Problème

1 Voy. M. Fornerod, Deux conceptions du dogme. (Revue de théologie et
de philosophie, 1894, p. 207-219.) 11 me semble que pour être parfaitement
juste l'auteur aurait dû opposer, non l'école conservatrice et l'école
psychologique, mais la notion catholique et le principe protestant. Est-il
exact de soutenir, par exemple, que l'école conservatrice attribue au

dogme une valeur absolue et qu'elle le considère comme immuable? De

pareils jugements provoquent des réclamations dont on ne saurait
contester la justesse et qui portent sur d'autres points encore que ceux qu'a
relevés M. H. Bois, De la connaissance religieuse, Paris 1894, p. 15, 43. —

Voy. les indications fécondes et judicieuses qu'a données M. Chapuis dans

son discours d'ouverture prononcé le 25 avril 1895 à l'Université de

Lausanne sur Les caractères de la théologie moderne (Revue de théologie et de

philosophie, 1895, surt. p. 274 284).


	La notion traditionnelle du dogme

