
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Essai d'une introduction à la dogmatique protestante

Autor: Lobstein, P.

Vorwort: Avant-propos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAI D'UNE INTRODUCTION

A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE

PAR

P. LOBSTEIN

AVANT-PROPOS

Objet et limites du présent essai. — Inconvénients que
présente le plan généralement adopté dans les
prolégomènes à la dogmatique. — Marche suivie dans ce

travail.

L'objet, l'étendue et les limites de l'introduction à la dogmatique

protestante sont diversement appréciés par les auteurs
les plus récents qui ont abordé ces matières. Rien de plus
différent et parfois de plus contradictoire que les réponses
données à ce problème. Sans parler de nos anciens dogmaticiens

qui ne sont pas parvenus à établir sur ce point une
tradition unanime, l'accord est loin d'exister de nos jours sur la
manière de concevoir et de traiter ce que l'on appelle généralement

les prolégomènes à la dogmatique protestante. Schleiermacher

mit à la base de son chef-d'œuvre dialectique et

religieux plusieurs thèses d'emprunt tirées de la morale, de

la philosophie de la religion et de l'apologétique1; après lui,
1 Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche

im Zusammenhange dargestellt, 18302, § 3-14. Schleiermacher emprunte k
l'éthique, à la philosophie de la religion et à l'apologétique des propositions

sur l'Eglise, la religion et le christianisme.
THÉOL. ET PHIL 1895. 20



298 P. LOBSTEIN

un grand nombre de théologiens, combinant avec les exemples
laissés par Schleiermacher quelques données fournies par nos
anciens dogmaticiens, firent entrer dans le cadre de leurs
prolégomènes une série de questions générales tenant à la fois
de la philosophie religieuse et de la dogmatique chrétienne, et
destinées à orienter provisoirement le lecteur dans le dédale
des opinions et des systèmes dogmatiques1. Telle est, par
exemple, la marche suivie par Ed. Scherer dans ses Prolégomènes

à la dogmatique de l'Eglise réformée (1843). La
dogmatique supposant nécessairement l'existence de la société

religieuse, Scherer analyse d'abord l'idée de l'Eglise réformée.
« Or, cette idée renferme plusieurs notions qui en forment,
pour ainsi dire, la genèse. Ces notions sont celles de la religion,
de la révélation, du christianisme, de l'Eglise et de la
réformation. Arrivé au terme de cette série de notions, nous aurons
obtenu la connaissance du terrain dogmatique que nous
avons à explorer, et au centre duquel nous prenons notre
point de départ2. » Bien que les dogmaticiens de langue
française n'aient pas tous traité les prolégomènes avec la même

ampleur, ils ont aussi, quoique dans des proportions
différentes, gratifié l'introduction à la dogmatique d'une série de

problèmes qui, à vrai dire, sont du ressort de la dogmatique
elle-même3.

Ce rôle assigné aux prolégomènes ne me semble pas
conforme à leur véritable mission. Loin de là, il se heurte
contre de sérieuses difficultés. Les objections qu'il soulève ne
sont pas une pure question de terminologie, elles portent sur
le fond même de la science dogmatique et entrent dans le vif

1 Ainsi procèdent, par exemple, Philippi, Kahnis, Luthardt, surtout
Vogt, Fundamentaldogmatik, Eine zusammenhängende historisch, kritische
Untersuchung und apologetische Erörterung cter Fundamentalfragen christlicher

Dogmatik, Gotha 1874.
2 Prolégomènes à la dogmatique de l'Eglise réformée, 1843, p. 3.
3 Je ne vois guère que M. Bovon qui, dans le tome premier de sa

Dogmatique chrétienne, (Lausanne et Paris 1895), se sépare de la tradition
suivie par Chenevière, Scherer, Gretillat et M. Arnaud. M. Matter a
choisi une route intermédiaire dans son Etude de la doctrine chrétienne
Paris 1892. vVoy. surtout p. 107-108.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 299

des problèmes à traiter1. En effet, analyser, comme le fait
Scherer, l'idée de la dogmatique protestante et celle de l'Eglise
réformée, développer le contenu de ces deux notions, n'est-
ce pas répondre d'avance à un ensemble de questions que
seul le système dogmatique est appelé à résoudre? Comment

traiter de l'essence de la religion, indépendamment
de toute réflexion sur Dieu et sur l'homme N'est-il pas
évident que toute tentative de définir la religion suppose et
implique une doctrine arrêtée sur les deux termes dont l'idée de

religion recherche la synthèse C'est dire que le théologien
sera obligé de faire d'avance des incursions dans le champ de
la dogmatique chrétienne, ou qu'il devra considérer comme
implicitement résolus des problèmes dont il ne possède,

encore que les éléments. Faut-il citer d'autres exemples L'idée
de la révélation, la notion du miracle ne peuvent être
examinées avec fruit qu'à la lumière d'une vue d'ensemble sur
Dieu, l'homme et le monde. Cette vue d'ensemble, le dogmaticien

n'a pas encore eu l'occasion ni les moyens de la
développer et de l'établir. De même, les recherches sur l'origine et
les caractères de l'Ecriture sainte, sur son inspiration 2 et son

autorité, sont solidaires de notre manière de comprendre
l'essence du christianisme, la signification de l'élément historique

dans la religion chrétienne, les rapports de l'ancienne et
de la nouvelle alliance, le rôle de l'Eglise et ses relations avec
l'individu. Force sera donc au théologien de trancher ces
problèmes à titre provisoire ; il ne discutera les questions de

principe que sous bénéfice d'inventaire, sollicitant de la

complaisance de ses lecteurs un blanc-seing qu'il ne remplira que

1 Lire les excellentes observations de M. H. Schultz, Theol. Litzeitg de
MM. Schürer et Harnack, 1879, Num. 21, Col. 498; 1889, Num. 13, Col.
340. Elles ne sont pas infirmées par les réflexions de M. Koestlin, Art.
Dogmatik, dans l'Encyclopédie théologique de Herzog-Plitt, IIP (Leipzig
1878) p. 652.

2 « Loin d'être la première des questions qu'une dogmatique puisse et
doive résoudre, la théorie de l'inspiration n'en peut guère être qu'une
des dernières. » M. Ph. Bridel, Encyclopédie des sciences religieuses. Tome
XII (Paris 1882), p. 110. — Voy. aussi M. Lichtenberger, Des éléments

constitutifs de la science dogmatique, Strasbourg 1860, p. 5.



300 P. LOBSTEIN

plus tard, un vote de confiance qu'il s'efforcera de justifier
dans la suite, mais qui pour le moment est un acte de fides
implicita peu en harmonie avec la conscience protestante.

Mais peut-être le dogmaticien se résoudra-t-il à étudier à

deux reprises les mêmes matières, une première fois
provisoirement et en faisant abstraction des objets connexes,
une seconde fois en rétablissant le lien brisé entre les
doctrines centrales du christianisme et les questions de principe
examinées d'abord Cette étude en partie double risquerait
de donner lieu à de fâcheux malentendus, à des répétitions
oiseuses, à des développements qui tantôt empiéteraient sur
des domaines encore inexplorés, tantôt reprendraient des

sujets déjà traités. En tout état de cause, l'unité du système
et la clarté de l'exposition seraient compromises par un
procédé qui brouillerait à tout moment les fils de l'argumentation
théologique.

Quelle sera donc la marche à suivre et comment éviter les
inconvénients signalés Il faut éliminer une série de
problèmes que la plupart des théologiens abandonnent aux
prolégomènes et qui, en réalité, sont des éléments intégrants de

l'organisme de la doctrine chrétienne. Il faut resserrer le
domaine de notre introduction et la circonscrire aux matières qui
relèvent directement de sa compétence et qu'il est possible
d'élucider sans nous aventurer incessamment dans des régions
encore étrangères à nos recherches. Il faut, en conséquence,
nous borner aux questions de principes et de méthode qui
découlent de l'objet même de la dogmatique protestante et qui
nous sont nettement tracées par la nature de cette science. Ce

que l'introduction perdra en étendue, elle le gagnera en solidité

et en profondeur. Sans doute il ne lui sera pas complètement

possible de renoncer à tout à priori ; malgré tout, elle sera
obligée d'anticiper parfois sur des sujets qui reparaîtront dans
le corps du système dogmatique, mais elle ne cessera de se

souvenir de la ligne qui sépare les assertions prouvées et celles
qu'elle ne fera qu'indiquer sans pouvoir encore les établir et
les documenter. En prenant ainsi conscience des ressources
dont elle dispose, en so renfermant dans ses limites,
l'introduction à la dogmatique est loin d'abdiquer, elle donne à la



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 301

construction du système une base plus forte, elle détermine et
guide les recherches futures ; elle en assure, sinon le succès,
du moins la marche éclairée et résolue1.

Ainsi conçue, notre marche ne saurait être douteuse. Nous

nous demanderons d'abord ce qu'il faut entendre par un
dogme. Une fois cette question élucidée, nous serons à même
de montrer quelle doit être la tâche actuelle de la dogmatique
protestante. Les recherches portant sur ce sujet nous mettront
en présence des problèmes si discutés aujourd'hui: Quelles
sont les sources de la dogmatique protestante Quelle en est

la norme? Quel en est le principe? Répondre à ces questions,
ce sera déterminer la méthode qui incombe à la dogmatique
protestante, ce sera en môme temps lui assigner sa place dans

l'organisme de la théologie et indiquer les sciences dont le

concours lui est nécessaire. Il s'agira enfin de préciser le

groupement des matières à traiter, d'esquisser la division
du système et de faire ressortir le lien qui unit chaque
élément de la dogmatique au principe qui l'engendre et la
soutient.

En traçant ce programme, je ne me dissimule pas les difficultés
qu'en présente l'exécution. De nombreux travaux se soik
occupés récemment de la plupart des points que nous abordons

dans cette introduction. J'en citerai les principaux, sans
avoir la prétention d'en épuiser le nombre ; mais j'aurai soin de

rejeter dans les notes les indications bibliographiques et les

détails de pure érudition; ce sera le seul moyen d'alléger la
marche de mon exposition, sans en compromettre la solidité2.

1 Plusieurs dogmaticiens de nos jours se sont engagés dans la voie que
je viens d'indiquer, par exemple A. Schweizer, Dorner, M. Nitzsch. Un
certain nombre d'entre eux font suivre les questions préliminaires de

recherches sur la certitude chrétienne ou sur la théorie de la connaissance

(Lipsius, Dorner, Frank, Cremer, Köhler). Dans les pays de langue
française M. Sabatier a donné un Essai d'une théorie critique de la
connaissance religieuse (Revue de théol. 1893, p. 197-240), qui a été vivement
discuté et que M. F. Puaux nous a indiqué comme faisant partie de

l'introduction à la dogmatique que prépare l'éminent professeur (Revue

chrétienne, 1893, II, p. 253). Voir M. H. Bois, De la connaissance religieuse.
Essai critique sur de récentes discussions. Paris 1894.

2 On m'a reproché une tendance a absorber la théologie dans l'érudi-


	Avant-propos

